Articoli RTLu XVII (1/2012) 57-73

Quale storicita dell’Antico Testamento?

Giorgio Paximadi
Facolta di Teologia (Lugano)

I1 problema della storicita dei racconti veterotestamentari non & evidentemente
una questione unitaria, come non & unitario il testo stesso dell’Antico Testamento,
composto com’e da una collezione di libri di origine e forma letteraria diversa. La
storicita dei racconti biblici & tuttavia un problema gravido di conseguenze teologi-
che, dato che la religione biblica ¢ basata sulla confessione di fatti storici attraverso
i quali avviene I’autocomunicazione di Dio. Chiaramente questo contributo non puo
esaurire un problema vastissimo, ma ¢ comunque possibile tentare di chiarirne al-
cuni punti ed illustrare alcune questioni metodologiche.

1. Situazione attuale

Nella riflessione esegetica attuale, I’affronto del problema della storicita delle
tradizioni bibliche ha conosciuto un’interessante evoluzione. E abbastanza carat-
teristico il fatto che, mentre ancora alla fine degli anni 1980 Rendtorff, nella sua
Introduzione all’Antico Testamento, parla di un radicamento storico, per quanto
problematico e sfuggente, delle tradizioni patriarcali («il ricordo di una preistoria
nomadica di Israele, senza che pero si possa ricostruire un’“epoca dei patriarchi”
o una “religione dei patriarchi” a partire da questi testi»1), dell’esodo, del Sinai e
delle tradizioni del deserto, le presentazioni globali successive tendono ad evitare
il problema della storicita dei testi biblici dell’epoca precedente all’insediamento in
Canaan e (conseguentemente anche se implicitamente) a ridimensionare in modo

1 R. RENDTORFF, Introduzione all’Antico Testamento, Torino 19942, 20-21.

57



=
=
=
<

Quale storicita dell’Antico Testamento?

sostanziale il valore della storicita nella rivelazione biblica. Ad esempio il pur prege-
volissimo volume di J.-L. Ska, Introduzione alla lettura del Pentateuco (Roma 1998),
sebbene contenga riflessioni molto interessanti sulla natura dell’opera letteraria an-
tica, non tocca il problema della storicita se non tangenzialmente, preferendo inte-
ressarsi piuttosto alla struttura letteraria dei testi ed alla valutazione della loro eta
redazionale, assunta generalmente come postesilica, peraltro negando 1’esistenza
di una storia completa redatta in epoca preesilica: in quest’epoca sarebbero esistite
solo saghe isolate. Si raggiunge cosi la posizione sostenuta da Gunkel e da Rendtorff.
Anche la monumentale Introduzione all’Antico Testamento curata da E. Zenger2,
che sostiene la tesi di un’opera storica gerosolimitana che avrebbe per la prima
volta unificato le varie tradizioni attorno alla meta del VII sec. (in funzione della
riforma di Giosia) e sarebbe stata poi integrata in vari altri documenti, non tocca se
non in modo indiretto il problema della storicita degli eventi fondatori. Da un punto
di vista storico tutto quello che si puo trovare e la magra considerazione di p. 317:
«Israele si e formato nel XII secolo a.C. come una “societa mista”, i cui membri non
provenivano in prevalenza dall’esterno, ma erano gia prima nel paese, in parte come
seminomadi negli spazi liberi tra le citta stato, in parte pero anche come “Cananei”
che accettano il nuovo sistema sociale». Come si vede, I'unico appiglio per introdurre
I'idea di qualche popolazione proveniente dall’esterno sta in quelle scarne parole «in
prevalenza» nelle quali & concentrata tutta la storia degli eventi fondatori di Israele.
Da questo punto di vista appare piu equilibrato il volume di Blenkinsopp3, che si pone
il problema della «ricerca dei patriarchi storici» (p. 151), anche se i risultati sono
(forse troppo) magri: «il massimo che si puo sperare & proporre una ambientazione
plausibile per le narrazioni, nel contesto della storia sociale e politica del Vicino
Oriente Antico studiato indipendentemente dalle tradizioni bibliche» (p. 152), anche
se poi si criticano tutti i tentativi fatti finora, senza proporre nulla di alternativo. Piti
interessante ¢ il fatto che quest’autore ammette che dal racconto biblico si possa ri-
cavare un minimo di informazione storica su Mose, a partire dal suo nome egiziano,
passando per i suoi rapporti con i Keniti e i Madianiti (p. 210).

Si & creduto di trovare una soluzione al problema ricercando nei dati archeologici
possibili conferme alla storia biblica. Questo tipo di approccio alla questione, dopo
aver conosciuto un grande successo, & entrato in seguito in una crisi profonda. E
forse utile richiamare alcune tappe di quest’evoluzione.

2 E. ZENGER (ed.), Introduzione all’Antico Testamento, Brescia 2005. L’originale ¢ del 2004.

3 J. BLENKINSOPP, [l Pentateuco. Introduzione ai primi cinque libri della Bibbia, Brescia 1996. L’edizione
originale & del 1992.

58



Giorgio Paximadi

2. Le origini dell’archeologia nel Levante meridionale
e I’«Archeologia biblica»

2.1. Le origini

Poco prima di H. Schliemann, il cui scavo a Troia risale al 1873, ma non con la
medesima genialita, e forse la medesima fortuna, era iniziato un interesse anche
per le antichita della regione che allora veniva definita Palestina. Il pioniere delle
esplorazioni archeologiche in questa zona fu Edward Robinson, americano e docente
di Sacra Scrittura negli Stati Uniti, che nel 1837 aveva descritto alcune strutture
relative al Tempio erodiano (arco di Robinson) e aveva scoperto il canale di Ezechia
con la famosa iscrizione. Nel 1863 Felicien de Saulcy aveva ritrovato la tomba della
regina Elena di Adiabene, una regina mesopotamica dell’epoca di Cristo, che si era
convertita al giudaismo e si era stabilita a Gerusalemme, mentre nel 1866 l'ufficiale
britannico Charles Warren, in modo avventuroso, scavo un tunnel per scoprire la
profondita esatta del muro di sostegno del Tempio e scopri il sistema d’acqua gebu-
seo di Gerusalemme (Warren’s shaft) attraverso il quale puo essere passato Davide
per conquistare la cittadella4. Altre scoperte epigrafiche fondamentali furono fatte
da Charles Clermont-Ganneau, che nel 1870 scopri la stele di MeSa, ma il vero fonda-
tore dell’archeologia moderna in Palestina e I'inglese Sir William Flinders Petrie, che
nel 1890 a Tell el Hesi, da lui erroneamente identificato con Lakis, vicino ad Ascalon,
applico per la prima volta nel Paese la stratigrafia di Schliemann, che era ormai
divenuta abituale negli scavi archeologici. Petrie era essenzialmente un egittologo, e
furono sue alcune delle maggiori scoperte in quest’ambito, quali la stele di Mernefta,
e gli scavi del grande tempio di Osiride ad Abido e del sito di Tell el-Amarna, ossia
Akhetaten, la capitale dell’«eretico» Amenophis IV — Akhenaten. Dal punto di vista
dell’archeologia «palestinese», lo scavo di Petrie puo essere definito il primo scavo
scientifico di un sito archeologico in Terrasanta. Durante le sue ricerche Petrie pun-
tualizzo I'importanza della ceramica, dimostrando come essa sia un criterio di da-
tazione fondamentale anche quando non porta iscrizioni. Il suo metodo stratigrafico
& senza dubbio troppo meccanico: misurando la distanza stratigrafica di due reperti
di sicura datazione (un vaso egiziano del XIV sec. e un vaso greco) e dividendola per
gli anni, riteneva di aver trovato una corrispondenza tra anni trascorsi e spessore
degli strati, ed e eccessivo il suo entusiasmo nell’identificare i siti da lui scavati con
quelli biblici (la sua identificazione di Lakis ¢ completamente erronea, dato che la

4 Cfr. 2 Sam 5,8, ma & un testo che pone problemi testuali.

59




=
=
=
<

Quale storicita dell’Antico Testamento?

medesima citta fu in seguito identificata in modo inequivocabile per mezzo di docu-
menti epigrafici), ma la sua attivita di pioniere degli scavi archeologici in Terrasanta
fu fondamentale.

2.2. 11 consolidamento

Nel medesimo anno (il 1890) il padre domenicano Marie-Joseph Lagrange fon-
dava a Gerusalemme 1’Ecole Pratique d’Etudes Bibliques, che sarebbe poi diventata
I’Ecole Biblique, nella quale entrd ad appena 16 anni, come novizio domenicano, il p.
Vincent, che divenne un punto di riferimento importantissimo per le ricerche arche-
ologiche in Terrasanta. In effetti, fino ad allora, gli archeologi non avevano risieduto
nel Paese, mentre la scuola domenicana, con p. Vincent ed in seguito con p. De Vaux,
divenne parte integrante dell’ambiente culturale del Paese. Vincent, nel corso della
sua lunghissima carriera, durata fino alla sua morte, avvenuta nel 1960, condusse
innumerevoli scavi archeologici, e molti dei suoi testi danno ancor oggi una parola
autorevole, se non definitiva, su parecchie questioni.

Nel primo scorcio del Novecento, inizio anche I'attivita archeologica degli stu-
diosi tedeschi: Gottlieb Schumacher, che lavoro a Meghiddo, ed Ernst Sellin, che
inizio I'attivita a Gerico. La scuola tedesca porto all’archeologia della Terrasanta
una particolare attenzione agli aspetti architettonici. Ancora a questo periodo risale
lattivita di Macallister, che scavo Gezer trovandovi il sito cultico con le grandi stele
e la famosa tavoletta-calendario.

2.3. William Foxwell Albright

Nel 1900 era stata fondata I’American School of Oriental Research. A rivitalizzare
lattivita di questa istituzione giunse, nel 1920, W. E. Albright, la cui opera segno in
modo indelebile la ricerca archeologica in Terrasanta e, soprattutto, il problema
dell’uso dei dati archeologici nella ricerca esegetica. Albright viene da tutti conside-
rato come il fondatore del cosiddetto movimento dell’«Archeologia biblica». Figlio di
un pastore metodista missionario in Cile e professore alla John Hopkins University,
grande semitista, tentd un approccio sistematico al problema dei rapporti tra ritro-
vamenti archeologici e testo biblico. Come archeologo compi importanti scavi a Ga-
baa, Betel e soprattutto a Beit-Mirsim. Questi scavi furono importanti anche dal pun-
to di vista organizzativo, ma fu soprattutto la sua riflessione storico-archeologica ad
influenzare il dibattito scientifico del XX secolo. Il suo approccio teorico desiderava
reagire allo scetticismo con cui le ricerche storico-letterarie, ultimamente risalenti al
pensiero di J. Wellhausen, guardavano al testo biblico e vedeva nell’archeologia un

60



Giorgio Paximadi

potente mezzo per chiarire quanto di storico vi fosse nelle pagine bibliche. Per que-
sto la corrente di pensiero che si ricollega alla sua opera viene definita «Archeologia
biblica», con un’espressione che & tuttora oggetto di dibattito.

Albright, esegeta, orientalista e linguista oltre che archeologo, anche se, con gli
occhi di oggi, viene talora considerato come sospetto di concordismo, ¢ stato il primo
a riflettere sistematicamente sulla necessita di considerare criticamente i dati bibli-
ci alla luce dei ritrovamenti archeologici, per cui si puo dire che abbia esercitato,
nell’ambito degli studi biblici, un’influenza moderatamente progressista. La sua pub-
blicazione principale, Archaeology and the Religion of Israel, del 1946 ma ripubbli-
cata ancora nel 2006, comunque fissa alcuni punti oggetto ancor oggi di discussione.

Albright lascio una numerosa discendenza scientifica che comprende alcuni tra i
nomi piu importanti dell’esegesi moderna, quali D. N. Freedman e Mitchell Dahood.
Albright fu uno dei primi archeologi a rendersi conto dell'importanza della scoperta
di Qumran e a datare i rotoli, tuttavia il sito sul mar Morto e legato al nome del padre
domenicano R. De Vaux, le cui Istituzioni dell’Antico Testamento sono a tutt’oggi un
esempio di sapienza storico-archeologica ed esegetica. L’opera di Albright fu conti-
nuata da George Ernest Wright, che lascio un’impronta fondamentale negli scavi in
Terrasanta, occupandosi particolarmente di Gezer e di Sichem.

2.4. Kathleen Kenyon

Un altro grande nome dell’archeologia della Terrasanta ¢ Kathleen Kenyon. Con
lei 'archeologia cessa di essere insegnata semplicemente come una branca degli
studi classici, ma diventa una disciplina indipendente. Gli scavi per cui & particolar-
mente ricordata sono quelli della citta di Davide (1I’0Ofel), dove defini le strutture ge-
busee, e soprattutto per le campagne di scavo a Gerico (anni 1952-58), che gettarono
nello sconforto gli studiosi dell’Antico Testamento. La Kenyon, infatti, stabili che la
collina della citta vecchia di Gerico (Tell es-Sultan) non era abitata né all’epoca in
cui si collocava Giosue, né all’epoca della ricostruzione di Chiel, di cui si parla in 1
Re 16,34 e che si fa risalire all’860 a.C. Secondo lei le mura di mattoni che secondo
Vincent e Albright erano quelle fatte crollare da Giosue, datavano a circa 1000 anni
prima. Fu una delle prime occasioni in cui I’archeologia contribul a determinare il
genere letterario di un testo biblico, interpretando come racconto epico quello che, in
precedenza, era stato considerato come pura storia. In compenso a Gerico la Kenyon
ritrovd un’impressionante struttura muraria neolitica dotata di una grande torre e
collegata ad una civilta produttrice di manufatti scultorei rilevanti per I’epoca. Tale
struttura e databile circa al 5000 a.C. Ad una semplice visita sul tell, gli scavi della

61




=
=
=
<

Quale storicita dell’Antico Testamento?

Kenyon appaiono datati anche ad un occhio meno esperto: la grande trincea di scavo
¢ caratteristica di un metodo passato.

La convivenza tra esegesi biblica ed archeologia non e mai stata semplice. Anche
le tesi di Albright, le quali adesso vengono per lo piu rifiutate da una maggioranza
di studiosi perché sospette di concordismo, all’epoca in cui erano apparse venivano
considerate pericolosamente progressiste. Da allora la situazione ha subito numero-
se evoluzioni: il crollo delle mura di Gerico, che proprio da Albright e da Vincent era
stato considerato come un bell’esempio di conferma archeologica del testo biblico, fu
interpretato in modo radicalmente diverso dagli scavi della Kenyon, e questo com-
porto la necessita di un’interpretazione diversa dello stesso testo biblico. Con I’andar
del tempo la situazione peggioro: ad esempio della grande campagna di conquista
svolta da Giosué non rimane piu nulla, perché I’archeologia sembra dimostrare che
intorno al 1200 a.C. le grandi citta cananee non abbiano subito alcuna distruzione
e che la maggior parte dei siti identificabili come israeliti si sia stabilita sul suolo
vergine in modo relativamente pacifico. Tutta questa situazione, ed altro ancora, ha
fatto si che il rapporto tra storia biblica ed archeologia abbia dato luogo a numerose
controversie. Riprendendo un articolo di Z. Zevit, ne passero in rassegna alcune5.

2.5. 1l dibattito sull’«Archeologia biblica»

Nel 1974 W. G. Dever, seguace di Wright sotto la cui direzione partecipo agli scavi
di Gezer, lancio il dibattito chiedendo se la disciplina chiamata «Archeologia biblica»
non dovesse essere pill correttamente definita «Archeologia siro-palestinese». Per
affermare questo egli dava tre ragioni. In primo luogo, in generale, gli archeologi
usano aggettivi riferiti al periodo (es. calcolitico, medio bronzo, ecc.) oppure a re-
gioni geografiche (Babilonia, Egitto) o a culture (romana, greca). Il titolo di un libro
non viene mai adoperato a questo scopo, cosi non c¢’e un’archeologia «iliadica», ecc.
In secondo luogo il termine, nato nella scuola di Albright, si riferisce al cosiddetto
«mondo biblico», che di per sé potrebbe comprendere anche scavi siti in Turchia,
Tunisia, Arabia, Grecia e, perché no, Roma. Si tratta dunque di un termine trop-
po esteso. In terzo luogo il termine «biblico» non ha nulla a che fare con il lavoro
dell’archeologo in quanto tale. La proposta suscito immediatamente serie obiezioni,
soprattutto dato il fatto che la stragrande maggioranza degli studiosi impegnati in
lavori archeologici in Terrasanta non erano archeologi a tempo pieno, ma erano per
lo pitt anche studiosi di Sacra Scrittura. Evidentemente una tale obiezione aveva

5 Cfr. S. Zevit, Three Debates about Bible and Achaeology, in Bib 83 (2002) 1-27.

62



Giorgio Paximadi

anche un aspetto economico: & molto piti semplice trovare fondi per lavori di ar-
cheologia biblica che per lavori di archeologia siro-palestinese o simili. Si obiettava
anche che I'espressione «biblica» poteva anche riferirsi ad un determinato popolo in
una determinata epoca, ossia I'Israele antico dal suo sorgere fino alla fine dell’epoca
coperta dalla Bibbia ebraica, o coprire anche I’epoca di Gest, di Paolo e della Chiesa
primitiva. Da un punto di vista semantico, in questo caso, I'aggettivo «biblico» sa-
rebbe stato equivalente a «romano» o «israelita». Con in piu il fatto che in ogni caso
I’archeologia nelle terre bibliche non puo fare a meno di prendere in considerazione
la Bibbia come fonte scritta di riferimento per i ritrovamenti in quest’ambito, come
le fonti classiche lo sono per I’archeologia greca o romana. Il termine in questione
non era poi stato inventato da Albright, ma si trovava usato fin dall’inizio del XIX
sec.6 ed aveva un forte connotato teologico: la rivelazione di Dio e storica, dunque il
metodo usato per trattarne dev’essere storico, e quindi archeologico. In altre parole
tutti i primi studi di archeologia in Terrasanta non erano stati spinti dal desiderio
di approfondire I'ambiente siro-palestinese, ma dal desiderio di scoprire I'ambiente
storico della Bibbia. L’idea implicita di questo tipo di concezioni & che se I’archeolo-
gia dimostra che una cosa narrata dalla Bibbia puo essere accaduta, ossia se non &
contraddittoria con i dati archeologici in possesso, allora essa deve essere accaduta.
Evidentemente la cosa non puo essere data pacificamente per dimostrata e questo
tipo di riflessione non puo essere considerato sufficiente. Non & tuttavia possibile
cadere in uno scetticismo opposto e sospettare indiscriminatamente di tutto quanto
la Bibbia racconta. Una versione positivistica di questo tipo di approccio compi una
significativa inversione metodologica: cio che non aveva la possibilita di essere con-
fermato dall’archeologia fu considerato «mitologico» ed abbandonato ad una pro-
clamazione che si potrebbe definire «kerygmatica», dove, evidentemente, I'uso di
questa parola viene sentito come opposto a «storico».

All'inizio questo cambiamento terminologico non fu accettato, ma poi I'espres-
sione «Archeologia biblica» divenne appannaggio dell'uso divulgativo, e non fu piu
usata in ambito scientifico, al punto che la rivista Biblical Archeologist, 'organo di
quel’ASOR che aveva avuto in Albright il suo piu significativo esponente, a partire
dal 1998 si chiama Near Eastern Archeology. In ogni caso & chiaro, a mio avviso,
che ogni archeologo della Siria-Palestina sara autorizzato ad utilizzare la Bibbia
per interpretare le proprie scoperte, cosi come un biblista che usi informazioni ar-
cheologiche potra dire di fare archeologia biblica senza con questo dire di essere un
archeologo della Siria-Palestina.

6 Sipensi a K. F. KelL, Handbuch der biblischen Archdiologie, Frankfurt a. M. 1858-1859.

63




=
=
=
<

Quale storicita dell’Antico Testamento?

2.6. 11 dibattito minimalisti-massimalisti

11 dibattito fu aperto nel 1992, con un piccolo volume di P. R. Davies?, che pre-
sentava una valutazione particolarmente scettica sulla reale mole di notizie effetti-
vamente storiche che potevano essere dedotte dal testo biblico. Il dibattito in seguito
fu ripreso da alcuni studiosi, soprattutto dell'universita di Sheffield in Inghilterra. I
punto fondamentale delle argomentazioni su cui si basa questa posizione consiste
nel fatto che, a giudizio di questi studiosi, la Bibbia ebraica e il documento costitu-
zionale del popolo ebraico dell’epoca del Secondo Tempio, momento in cui la lettura
pubblica della Torah assume un valore preminente nell’esperienza di Israele. Da
questa considerazione deriva una valutazione che vede nel testo un’opera redatta
in epoca persiana o ellenistica, composta da storie scritte appositamente, eventual-
mente sulla base di qualche vaga ed antica leggenda, per fornire una giustificazione
religioso-ideologica che legittimi il possesso della terra da parte della popolazione
ritornata dall’esilio. La conseguenza di questo fatto ¢ che nulla di quanto riportato
della storia di Israele da Abramo alla caduta del Tempio ha qualche valore storio-
grafico, e dunque la storia di Israele dell’eta del ferro dev’essere appoggiata solo ai
dati archeologici. Se questo scetticismo puo essere considerato giustificato — ma solo
in parte — per quanto riguarda le storie patriarcali e quelle dell’Esodo, occorre pero
anche a questo riguardo tener conto del fatto che esiste una memoria epica che puo
tramandare reali fatti storici: la guerra di Troia non & semplicemente un mito, né lo
sono completamente i suoi personaggi, anche se ¢ chiaro che Afrodite non ha mai
partecipato alla battaglia sullo Scamandro, per il buon motivo che tale personaggio
non & mai esistito, ma non & immediatamente evidente che la stessa cosa debba esse-
re detta di Ettore. Occorre comungque ricordare che, almeno per i ricordi piu recenti,
gli scrittori avevano accesso agli archivi, citano documenti e testi precedenti, ecc. La
particolarita della corrente minimalista consiste nel ridurre tutto il testo biblico alla
credibilita che possono avere le narrazioni sulle epoche pitl antiche. Si tratta di una
distinzione tra «Israele biblico», creazione libresca di letterati di epoca persiana, ed
un «Israele storico», effettivamente vivente nella zona montuosa centrale della terra
di Canaan, parente dei cananei, senza alcun passato nomadico, del quale ben poco
puo essere detto. Unendo artificialmente questi due Israele, I'«Archeologia biblica»
avrebbe creato un «Israele storico» totalmente fittizio.

E chiaro che questa posizione porta all’abbandono della totalita della ricerca
biblica degli ultimi 200 anni, oltre che di un certo numero di altre cose forse meno

7 P.R. DAvIES, In Search of Ancient Israel, (JSOTSS 266) Sheffield 1992.

64



Giorgio Paximadi

scientifiche, ma non per questo meno care all'umanita. E anche possibile che, alla
base di tale posizione, ci possa essere una precomprensione di tipo politico: come il
disprezzo che, all’inizio del 900, Julius Wellhausen provava per la storia sacerdota-
le era dovuto ad un antisemitismo nemmeno troppo velato, qui abbiamo a che fare
con un antisionismo che, togliendo le basi all’Israele antico, non le lascia nemmeno
a quello moderno, che pero, a sua volta, & sovente troppo indulgente nel fare un uso
politico dell’archeologia.

Evidentemente la prima obiezione che si pudo muovere a Davies & che il periodo
persiano della storia di Israele, dal punto di vista archeologico, & ancor meno co-
nosciuto di quello preesilico8. In ogni caso occorre osservare che un tale approccio
& completamente ipotetico e si basa su un’idea di un Israele postesilico ancor piu
indimostrata di quella che Davies attribuisce a chi sostiene la possibilita di utiliz-
zare i dati archeologici per sostenere I’esistenza di un Israele storico. Il carattere
ideologico di questi studiosi risulta poi evidente nel costante tentativo di svalutare
qualsiasi evidenza archeologica contraria a quanto loro pensano. Esempio famoso &
il caso della stele di Dan (VIII sec.), ritrovata da Biran e che testimonia I’esistenza in
quest’epoca della «casa di Davide». Alcuni minimalisti, disturbati dalla contraddi-
zione che da questo ritrovamento veniva alle loro ipotesi, accusarono Biran di aver
costruito un falso.

La posizione contraria, chiamata «massimalista», & in realta quella di una mag-
gioranza di studiosi che ha un apprezzamento piu realistico dei dati, per lo meno per
quanto riguarda la monarchia.

2.7. Dibattito sul X secolo

Si tratta di un dibattito piti prettamente archeologico, scatenato da I. Finkelstein,
il quale afferma che i dati archeologici che sostengono la presenza di un regno cen-
tralizzato in Israele e Giuda nel X sec. sono stati datati erroneamente: nel X sec.
nei siti principali, come Megiddo, Dan, Hazor, Beersheba e Gerusalemme, non c’e
evidenza di costruzioni monumentali come sistemi d’acqua, mura, palazzi o templi.
Dietro quest’asserzione c¢’e un problema di ricostruzione della cronologia dei siti ar-

8 Riguardo a questo si possono vedere le interessanti considerazioni di W. ScHNIEDEWIND, Come la Bibbia
divenne un libro, Brescia 2008 (I’edizione originale ¢ del 2004), 246, in cui si fa notare come I’archeologia
indichi nel periodo persiano un’epoca di grande depressione economica di Gerusalemme e dei suoi din-
torni, che si oppone all’idea che questo sia stato il grande momento favorevole per la letteratura biblica:
«gli scribi, durante questo periodo, preservarono la letteratura esistente piuttosto che crearne di nuova».
In effetti, «soltanto di poca parte della letteratura biblica (...) si puo datare, con una qualche certezza, la
composizione a questo periodo».

65




=
=
=
<

Quale storicita dell’Antico Testamento?

cheologici siro-palestinesi per mezzo della ceramica che, come detto, ¢ il principale
mezzo di datazione. Sulla base di una nuova valutazione cronologica di un certo tipo
di ceramica, che da Finkelstein & attribuita esclusivamente al IX secolo, dato che
questo tipo di ceramica & quella esistente nei siti che fino a lui erano stati conside-
rati come appartenenti alla monarchia unita, lo stesso studioso ritiene che anch’essi
vadano ridatati al IX sec. e non siano dunque dell’epoca di Salomone. E inutile, ed
esula dalla mia competenza, discutere il problema; basti dire che I'ipotesi di Finkel-
stein non ha raggiunto il consenso. Tuttavia questa conclusione e stata utilizzata in
campo minimalista per affermare che i regni di Davide e di Salomone sono fittizi, il
che ha fatto si che la controversia iniziata da Finkelstein sia stata considerata come
minimalista, ma il punto di partenza ¢ completamente diverso. In realta Finkelstein
(Le tracce di Mose) vede il luogo di origine della storiografia biblica, che dunque ave-
va accesso ad informazioni realmente storiche tanto giudee che israelite. Da questo
punto di vista Finkelstein e da porsi dunque piuttosto in campo «massimalista». In
ogni caso i due dibattiti non vanno confusi: il primo riguarda piuttosto problemi di
carattere linguistico e letterario, mentre il secondo & squisitamente archeologico.

3. L'ipotesi dell’autoctonia

Una gran parte dei problemi storici deriva poi da un’altra questione di tipo arche-
ologico, riguardante pero non piu la prima eta monarchica, ma I’epoca precedente
la formazione della monarchia in Israele e puntualizzata in modo definitivo (ma non
indiscusso) nel 1988 ancora da I. Finkelstein. Sulla base delle sue estensive ricerche
sul terreno, Finkelstein nota che in un’epoca di decadenza, collegata con la fine
dell’egemonia egiziana, si riscontra un significativo ripopolamento nelle zone del
Nord nella prima eta del ferro (1200-1000; da circa 30 a piu di 200 villaggi). Tuttavia
la cultura materiale di queste popolazioni non manifesta una rottura della continuita
con quella delle popolazioni cananee precedenti. Questo rida fiato ad un’ipotesi che
era gia emersa da molto tempo, con G. E. Mendenhall prima (1962) e N. K. Gottwald
(1979), secondo la quale Israele emerge nel tardo bronzo-primo ferro come rivolta
delle classi sociali inferiori e marginali contro i padroni delle citta stato cananee?.
Per Gottwald, comunque, I'idea di un apporto esterno non era esclusa, anzi sarebbe
stata proprio la rivelazione yahwista sinaitica, con il suo messaggio di liberazione e

9 Cfr. P. KASWALDER, L’archeologia e le origini di Israele, in RivBiblIt 41 (1993) 176.

66



Giorgio Paximadi

di uguaglianza a generare questa rivolta. Finkelstein elimina anche questo contribu-
to esterno, per affermare che tutta la storia di Israele vede la luce all’epoca di Giosia
come creazione volta a sostenere la sua politica di riforma religiosa. E questa la tesi
completamente sposata da Liverani nella sua recente Storia antica di IsraelelO.

In primo luogo occorre notare che la collocazione della redazione all’epoca di
Giosia non si basa su una qualche oggettivita particolare, ma semplicemente sul
tipo di idea che ci si fa del momento di composizione della cosiddetta «storia deu-
teronomistica» e del suo collegamento con il Pentateuco. Chi propende per I’epoca
immediatamente preesilica (Giosia, appunto), chi per ’epoca esilica, chi per ’epoca
persiana. Se ¢’@ una cosa chiara nell’attuale dibattito relativo alla composizione del
Pentateuco e della storia deuteronomistica e che nulla e chiaro e che, di conseguen-
za, nessuna delle tre opzioni riposa su dati incontrovertibili. In ogni caso risulta
abbastanza chiaro che, chiunque sia stato a comporre questi testi, aveva sufficiente
spirito critico per redigere quella che, almeno a partire dall’epoca della monarchia
divisa (ma verosimilmente anche per cio che concerne I’epoca di Davide e di Salo-
mone), era una storia basata su documenti di archivio ed informazioni oggettive.
A tutte queste considerazioni occorre aggiungere, ora, il dato fornito dall’ostrakon
di Khirbet Qeyafahll; se la lettura proposta da Puech & accettabile, come sembra,
avremmo qui un indizio in favore non solo dell’istituzione della monarchia in Israele
verso la fine dell’XI-inizio X sec. a. C., ma del fatto che tale istituzione sia avvenuta
in seguito alla decisione di «capi» (sarim), analogamente a quanto viene descritto per
Saul in 1 Sam 8,1-9, e, soprattutto, delle funzioni giuridiche di tale re, incaricato di
proteggere la vedova, lo straniero residente (ger) e il fanciullo, cioe, verosimilmente,
I’orfano, secondo un linguaggio che siamo abituati ad incontrare in testi considerati
molto piu tardivi, ed in particolare deuteronomici (cfr. Dt 24,17.19.20.21).

11 problema storico riguardante ’epoca precedente la costituzione di un vero ap-
parato statale in Israele parte invece dalla constatazione che 'immagine dell’inse-
diamento in Canaan che viene data dal Libro di Giosue differisce radicalmente da
quanto & offerto dal Libro dei Giudici. I dati archeologici sembrano appoggiare piut-
tosto il resoconto del Libro dei Giudici, ed in questo caso & doveroso osservare che gli
scrittori che hanno risistemato la tradizione vi hanno lasciato entrambe le versioni,

10 M. LIVERANI, Oltre la Bibbia. Storia antica di Israele, Roma-Bari 2003.

11 Cfr. E. Puech, L’ostrakon de Khirbet Qeyafah et les débuts de la royauté en Israel, in RB 117 (2010) 162-
184. Secondo la lettura proposta da Puech si tratterebbe di un frammento di corrispondenza tra due
ufficiali in cui I'uno annunzia all’altro 'istituzione di un re che ha il compito di proteggere la vedova, il
forestiero e I'orfano.

67




=
=
=
<

Quale storicita dell’Antico Testamento?

pur dandone un’interpretazione ideologica, nonostante la loro evidente discrepanza.

Risulta evidente che il dato archeologico di per sé (moltiplicazione degli insedia-
menti del primo ferro e cultura che si pone in continuita con quella cananea prece-
dente) non pud né confermare né smentire il dato biblico in quanto tale, perché puo
variamente essere interpretato a seconda di come si considerino i testi biblici da
punto di vista storiografico. Il problema principale verte sulla valutazione dei testi
biblici: se li si considera una pura opera narrativa tardiva, volta ad offrire un pas-
sato inventato ad un presente bisognoso di giustificazione (sia esso questo presente
quello di Giosia, quello dell’esilio o quello dell’epoca persiana), oppure se si ritiene
che, pur nella scontata rilettura dovuta agli interessi particolari dei narratori, i te-
sti biblici abbiano sufficiente interesse a tramandare tradizioni precedenti con una
certa fedelta. In ogni caso si pud notare che I'idea di una confederazione tra i gruppi
che avevano vissuto I’esperienza dell’esodo ed altri gruppi, etnicamente affini, ri-
masti in Canaan, sembra aver lasciato alcune tracce nella narrazione biblica (cfr.
il patto con i Gabaoniti in Gs 9 e 'alleanza di Sichem di Gs 24, spesso interpretata
come il resoconto dell’assunzione dello yahvismo e della tradizione esodica da parte
di gruppi che non avevano vissuto quest’esperienza). E poi da notare che il Codice
dell’Alleanza sembra riflettere il modo di vita di questi villaggi premonarchici che la
ricerca archeologica ha messo in evidenza.

4. La storicita delle tradizioni precedenti I'insediamento

E evidente che la questione della storicita dell’insediamento porta necessaria-
mente con sé quella della storicita delle tradizioni esodiche e sinaitiche. Esiste un
primo problema riguardante 'originarieta della connessione tra la tradizione dell’e-
sodo e quella del Sinai. Gia il p. De Vaux sosteneva che I’esperienza dell’esodo e
quella del Sinai sarebbero state vissute da due gruppi diversi, il primo che si rifaceva
a Mose, ed il secondo ad Aronne. I’affermazione deriva dal fatto che i testi che con-
nettono direttamente questi episodi, come Es 19,4-6 sono generalmente considerati
tardivi a causa del loro linguaggio deuteronomistico. Non ci sarebbe stata dunque
alcuna tradizione antica nella quale i due episodi erano collegati. Evidentemente
questo problema & collegato al fatto che si ammetta o no I’esistenza di una narrazio-
ne antica che collegava gli episodi. Allo stato attuale delle cose non si puo dire né che
I'ipotesi dei frammenti abbia completamente convinto, né che lo abbia I'ipotesi di un

68



Giorgio Paximadi

documento antico continuo. Il problema puo essere affrontato da due punti di vista.

1) Comunque esistono alcuni punti di riferimento archeologici ed epigrafici che
possono riferirsi, se non all’avvenimento dell’esodo e del Sinai, almeno alla sua vero-
simiglianza storica. A questo proposito la stele di Mernefta, del 1230 ca., nella quale
il nome di Israele, unico nel contesto, & scritto con il determinativo in uso per i po-
poli e non con quello delle nazioni territoriali (ANET 378) resta comunque un punto
fermo. Anche gli Apiru, che troviamo nelle lettere di el-Amarna (1350 ca.) tanto in
Canaan che in Egitto hanno una qualche importanza, ma soprattutto il fatto che i
testi egiziani parlano di «gruppi di nomadi semiti cui venne consentito di penetrare
al di qua dei confini egiziani (...) e che furono poi messi a svolgere lavori»12. Inoltre
la menzione di Pitom e Ramses in Es 1,11 potrebbe nascondere un ricordo storico,
anche se qualcuno ha sottolineato che le due citta erano conosciute anche in seguito,
e che dunque potrebbe trattarsi di un dettaglio aggiunto per dare un colore egiziano
alla cosa. E evidente che tutti questi dettagli non possono venire intesi come «prove
archeologiche» dell’esodo, ma si tratta comunque di dettagli che danno una verosi-
miglianza a quanto la tradizione biblica narra e che difficilmente si possono pensare
come inventati in epoca babilonese o persiana. Anche le poche cose che possono
essere dette con un certo grado di probabilita a proposito di Mose (il suo nome egi-
ziano, il suo matrimonio madianita ecc.) rientrano in questo discorso.

2) D’altro canto occorre osservare che, nel caso della narrativa dell’esodo, ab-
biamo evidentemente a che fare con racconti di tipo popolare. Basti pensare all’in-
verosimiglianza di un faraone (peraltro innominato) che tratta direttamente con le
levatrici e con Mose (che ai suoi occhi non doveva poi avere un rango molto superio-
re) e che insegue di persona gli Israeliti. Queste due osservazioni (un quadro storico
con riferimenti realistici ma un tipo di narrativa popolare, che semplifica i rapporti
tra le persone) porta a porre il problema del valore storiografico dei racconti biblici.
In effetti il rapporto tra scienza biblica ed archeologia & passato da un’epoca in cui
quest’ultima aveva un ruolo ancillare nei confronti della prima («La Bibbia aveva ra-
gione») a un’epoca, quella dei minimalisti cui contribuiscono anche le opere divulga-
tive di Finkelstein, in cui si rovescia I’assioma. Esagerando e caricando i colori, si po-
trebbe dire che questo tipo di approccio parta dalla convinzione che «la Bibbia aveva
torto e solo ’archeologia ha ragione, particolarmente quando smentisce la prima».
Se & metodologicamente scorretto usare ’archeologia in modo apologetico, bisogna

12 RENDTORFF, Introduzione, 23.

69




=
=
=
<

Quale storicita dell’Antico Testamento?

pero rendersi conto del fatto che «tutti i dati archeologici di periodi storici sono inter-
pretati per mezzo di testi»13, e che i testi che interpretano i dati archeologici relativi
alla storia di Israele, lo si voglia o no, sono i testi biblici. Cio detto, evidentemente, e
necessario un serio studio in merito al valore storiografico dei testi biblici, che pero
¢ un problema enormemente complesso, dato il fatto che si & ben lungi dall’avere un
idea anche minimamente condivisa a proposito della formazione del Pentateuco e del
suo — innegabile — rapporto con la storia deuteronomistica.

Ben lungi dall’idea di poter dare un quadro esaustivo della vicenda, mi pare pero
che qualche punto fermo lo si possa fissare.

1) Per quanto riguarda la storia della monarchia divisa, siamo in presenza di
un’opera storiografica in cui I’autore, o gli autori, lavora su fonti d’archivio che pos-
siede. E evidente che si tratta di un’opera storiografica antica, dunque ideologica
ed interpretata, ma questo non giustifica la sfiducia globale nei suoi confronti né
tantomeno trattarla come un’opera di pura fiction. Ritrovamenti archeologici, come
I'iscrizione di Tel Dan (IX sec.) e quelle di Ekron confermano la fiducia a questi testi,
tant’e vero che i pit faziosi tra i minimalisti le hanno tacciate — ingiustamente — di
essere dei falsi creati ad arte dagli archeologi stessi che li hanno scoperti.

2) Per cio che concerne I'epoca davidica e salomonica la mancanza di ritrova-
menti che confermino le monumentali attivita edilizie di questi re € un argumentum
e silentio, che chiede di essere provato. D’altronde la maggioranza degli archeologi
siro-palestinesi rifiutano questa tesi (che & quella di Finkelstein e pochi altri). Forse
le narrazioni su Davide e Salomone non sono state redatte all’epoca del cosiddetto
«illuminismo salomonico», come pensava von Rad, ma non & provato che questi — se
realmente esistiti — fossero dei semplici capi briganti.

3) Le narrazioni sulla conquista non sono di per sé in contraddizione con i ritrova-
menti archeologici: semplicemente questi non possono né smentirle né confermarle,
dato che popolazioni nomadi non lasciano molte tracce archeologiche, soprattutto se
si accetta, come e probabile, che il quadro dato dal libro di Giosue sia idealizzato e
che occorra accettare quello del Libro dei Giudici. E chiaro che le tradizioni popolari
relative ad eroi locali che vi troviamo sono qualcosa di molto diverso dai racconti
basati su documentazione di epoca monarchica, tuttavia non e prudente dismetterli
come completamente privi di base fattuale.

4) Il racconto dell’Esodo e del Sinai — sia esso una tradizione unitaria oppure la
conflazione di due tradizioni attribuibili a gruppi distinti — di per sé non ha nulla di
veramente antistorico, i vari anacronismi essendo perfettamente spiegabili all’inter-

13 Z. Zevit, Three Debates about Bible and Archaeology, in Bib 83 (2002) 24.

70



Giorgio Paximadi

no delle riletture di cui una tradizione cosi fondativa e stata fatta oggetto. Tuttavia
siamo qui di fronte ad un problema storiografico completamente diverso, quello di
una tradizione storica di tipo epico basata su un lungo periodo di trasmissione orale.
Incominciamo con l'affermare, con P.-M. Bogaert!4, che non & verosimile che una
tradizione cosi fondamentale come I'uscita dall’Egitto abbia preso I'importanza teo-
logica che ora riveste senza alcun avvenimento di base. Quest’affermazione tuttavia
non e sufficiente ed occorre tentar di capire come & avvenuta la trasmissione di
questa tradizione «kerigmatica». Il fenomeno della trasmissione orale & stato stu-
diato particolarmente dalla scuola scandinava — forse con dei risultati talora troppo
entusiastici — ma comunque mette in rilevo un elemento fondamentale: la Bibbia e
un esempio di letteratura tradizionale, che, soprattutto per quanto riguarda eventi
fondatori, veicola un nucleo storico. L’Iliade omerica & un esempio molto chiaro di
ci0o. A cio si aggiunga il naturale conservativismo della letteratura antica, che fa
si che vengano conservate legislazioni diverse o versioni diverse di un evento, per
quanto esse siano discrepanti. In effetti, per quanto riguarda la storiografia biblica,
la tendenza a spostare sempre di pitl in avanti nel tempo la composizione dei testi,
spesso basata sulla petizione di principio che «cio che non puo essere dimostrato
come antico, dev’essere recente»15, pone di fronte ad un’alternativa: o si afferma
che la narrazione ¢, nel suo insieme, una creazione fittizia mossa da intenti ideologici
molto puntuali, insomma una pia fraus inverosimile dal punto di vista storiografico
oltreché criticabile dal punto di vista teologico, oppure ci si scontra con il fatto che vi
sono elementi tanto archeologici che letterari, i quali fanno pensare alla presenza di
tradizioni antiche, i cui sviluppi non vengono pero quasi mai analizzati da coloro che
propongono datazioni recenti: «La tendenza alla datazione bassa (...) costringe colo-
ro che negano l'esistenza di fonti antiche (...) a fornire una proposta alternativa dello
sviluppo della tradizione sia nella sua forma orale o scritta, o in entrambi i casi»16.
I1 problema della storicita delle storie patriarcali ¢ per certi aspetti analogo e
per altri diverso. E chiaro che abbiamo qui a che fare con delle saghe familiari di
difficile valutazione, inquadrate in un contesto genealogico chiaramente artificiale e
caratterizzate da una profonda rilettura teologica. Il loro radicamento storico, dato
che, in questo caso, parlare di storicita sarebbe forse eccessivo, dalla vecchia scuola

14 P.-M. BoGAERT, Exégése et archéologie. A propos de La Bible dévoilée, in RTL 34 (2003) 67. E una recen-
sione dell’opera divulgativa di Finkelstein The Bible Unearthed.

15 BLENKINSOPP, Il Pentateuco, 40.

16 Cfr. W. G. DEVER, What did the Biblical Writers Know and when did they Know It?, Grand Rapids 2001,
278.

71




=
=
=
<

Quale storicita dell’Antico Testamento?

era stato identificato nell’inizio del secondo millennio, ma poi, nuove valutazioni dei
ritrovamenti archeologici, nuove valutazioni degli archivi di Nuzi e uno scetticismo
sulla possibilita reale di una tradizione orale di trasmettere notizie per quasi otto-
cento anni (che pero e una petizione di principio) hanno relegato le storie patriarcali
nell’ambito della finzione narrativa o le hanno ricollocate in Canaan come tradizioni
parallele a quelle dell'insediamento, dunque attorno al XIV-XIII sec., tuttavia le pun-
tualizzazioni di Buccellati sul fatto che i paralleli piu stringenti alle storie patriarcali
possono comungque essere ritrovati nell’area del Medio Eufrate all’inizio del secondo
millennio e sull’inverosimiglianza che «i letterati giudei in esilio (...) scegliessero di
inventare una narrativa assai poco gloriosa, se vista in un’ottica urbana, e per di piut
che in questo loro inventare dovessero per caso imbattersi in una serie di fenomeni e
istituzioni che di fatto esistevano piu di mille anni prima»17, fanno si che la datazione
tradizionale e la categoria di «memoria epica» per quanto riguarda le storie patriar-
cali non siano poi cosi inverosimili. D’altronde la stessa Zevit, dopo aver sottolineato
che l'attuale tendenza esegetica e scettica relativamente alla datazione tradiziona-
le delle storie patriarcali, nota che «il consenso potrebbe eventualmente cambiare
come conseguenza di nuovi dati e di nuove analisi di antichi dati provenienti da Mari
sul Medio Eufrate»18.

C’e un ultimo aspetto, che vorrei sottolineare. Mi sembra che il concetto di «tra-
dizione», caratteristico della teologia cristiana, debba avere qualche conseguenza
anche sulla valutazione storica dei testi «kerigmatici» dell’AT, anche se non si deve
con questo reintrodurre un principio di autorita. Sta di fatto pero che la storicita — o,
forse meglio, I’«evenemenzialita» di certi fatti € un dato di fede: la storicita dei Van-
geli, prima che essere il risultato della ricerca storica o storiografica, ¢ contenuta
nel kerygma stesso, il che evidentemente non pregiudica in nessun modo le ricerche
sulle riletture e sulle reinterpretazioni del kerygma. Cosi CCC 390 considera «even-
to» il peccato dei progenitori, che, evidentemente, non puo in nessun modo essere
considerato «storico» nel senso di «storicamente documentabile». Quest’esempio e
evidentemente estremo, dato che non si puo dire ragionevolmente la stessa cosa per
quanto riguarda I’Esodo e il Sinai, che & per lo meno possibile abbiano dietro di sé
delle tradizioni antiche. Potremmo definire questo concetto con I’espressione «fatto
dogmatico», che si oppone ad una teologia che sia unicamente simbolica o narrativa.
Evidentemente questo non & un criterio che possa essere utile per una ricerca sto-

17 G. BUCCELLATI, Il secondo millennio a.C. nella memoria epica di Giuda e Israele, in RTLu 9 (2004) 541.
18 Zrvit, Three Debates, 14, n. 22.

72



Giorgio Paximadi

rica propriamente detta; abbiamo visto pero che i dubbi sulla storicita degli eventi
fondatori riposano non su attestazioni contrarie, ma piuttosto su non-attestazioni.
Sono, in altre parole, per lo piti argumenta e silentio. Dunque non sarebbe di per sé
impossibile che quella tradizione viva del popolo di Dio, assistita dallo Spirito, abbia
conservato con pitl grande fedelta dei fatti legati all’origine della fede, evidentemen-
te accanto alle loro reinterpretazioni, in modo analogo a quanto ha fatto la tradizione
della Chiesa conservando fatti come 1’Assunzione corporea della Vergine, che non e
solo un modo di dire, ma comprende un fatto reale, pur non essendo attestata in fonti
antiche. Allo stesso modo la fede del popolo d’Israele negli eventi dell’Esodo e del
Sinai, e in certo modo anche delle storie patriarcali, comprende anche la coscienza
della loro evenemenzialita, restando impregiudicata la discussione storica e storio-
grafica sull’origine e sui modi di trasmissione di queste narrazioni. Il card. Ratzinger
dice: «la rivelazione non & una meteora precipitata sulla terra, che giace da qualche
parte come una massa rocciosa da cui si possono prelevare dei campioni di mine-
rale, portarli in laboratorio e analizzarli. La rivelazione ha degli strumenti, ma non
¢ separabile dal Dio vivo, e interpella sempre la persona viva a cui essa giunge. Il
suo scopo e sempre quello di raccogliere gli uomini, di unirli tra loro — per questo
essa implica la Chiesa. Ma se si da questa sporgenza della rivelazione rispetto alla
Scrittura, allora I'ultima parola su di essa non puo venire dall’analisi dei campioni
minerali — il metodo storico-critico —, ma di essa fa parte I’organismo vitale della fede
di tutti i secoli. Proprio questa sporgenza della rivelazione sulla Scrittura, che non
puo a sua volta essere espressa in un codice di formule, & quel che noi chiamiamo
“tradizione”»19.

19 J. RATZINGER, La mia vita, Cinisello Balsamo 1997, 90-96.

73




