Contributi RTLu XVII (1/2012) 75-83

L'umanesimo cristiano di Tommaso d’Aquino

Inos Biffi
Facolta di Teologia (Lugano)

1. L’umanesimo di san Tommaso appare uno degli esiti piu riusciti e pitt geniali
della riflessione medievale, puntualizzando subito: riflessione “teologica” o “cristia-
na”, sia perché la professione di Tommaso fu quella di magister in sacra Pagina, sia
per I'intima connessione tra la «scienza della fede» e il lumen rationis, che I’Angelico
riconosceva nella sua specificazione e insieme includeva nell’esercizio della sacra
doctrina (cfr. Summa Theologiae, 1-11, 10, 2, c).

Un umanesimo “puramente” filosofico non esiste in Tommaso, ma I’affermazione
va compresa esattamente: non significa che la figura dell’'umanesimo che si ritrova
nei suoi scritti manchi di strutture e di contenuti razionalmente fondati ed elaborati,
ma che essa viene considerata concretamente nella sua relazione con la teologia, e
piu precisamente all’interno dell’economia di grazia, che ¢ il campo storico proprio
dello stesso Tommaso che — secondo la sua esplicita confessione — ha fatto la scelta
dell’officium sapientis (Summa contra Gentiles, 1, 1).

2. L’aspetto filosofico del’'umanesimo di Tommaso potrebbe essere definito una
“filosofia” dell'uomo, ma una filosofia “cristiana”, per usare un’espressione di Etien-
ne Gilson, ritornato piu volte sull’argomento dell'umanesimo in Tommaso, definito
appunto «umanesimo cristiano»1.

Si potrebbe anche in questo caso parlare di una filosofia pagana, che ebbe la
sorte fortunata di incontrare la teologia, la quale non I’ha misconosciuta o alterata
ma, al contrario, I’ha promossa oltre le sue stesse attese e i suoi traguardi storici,

1 Cfr. le indicazioni di Costante Marabelli nell’erudito e luminoso saggio «Un livre qui fut le compagnon de
toute une vie», che introduce alla versione italiana, a cura di Costante Marabelli e Filippo Marabelli, de
Le Thomisme di E. Gilson: Il tomismo, Milano 2011, LXV-LXVIL
Sulla natura “cristiana” della riflessione di san Tommaso, vedi specialmente 'introduzione a Le thomisme
(E. GILSON, 1l tomismo, 5-55: Natura della filosofia cristiana [Il quadro dottrinale; Il filosofo e il credente]).

75



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'umanesimo cristiano di Tommaso d’Aquino

inducendola a essere piul coraggiosamente fedele ai principi e alle possibilita rimasti
in lei ancora latenti o germinali.

«Felici le filosofie pagane — esclama Gilson in Le philosophe et la théologie — che
una teologia tutelare ha condotto di la dal termine della loro corsa»2.

3. Siamo cosi entrati nel tema della «filosofia cristiana», oggetto di discussione
specialmente in ambito francese negli anni *30 del secolo scorso e insistentemente
proposto — nonostante le opposizioni — dallo stesso Gilson3, secondo il quale la filo-
sofia di Tommaso, e non la sua soltanto, & una filosofia senza dubbio elaborata dalla
ragione, e percio, secondo la distinzione accennata, specificamente razionale ma in
esercizio teologico. «Il teologo, in quanto teologo — egli scrive —, non fa della filosofia;
il suo intento ultimo non & mai quello di produrne, ma ne usa, e, se non trova gia fatta
quella di cui ha bisogno, la produce al fine di poterne usare»4.

Non, quindi, «un semplice commentatore di Aristotele»>, ma un pensatore che
porta a termine e rinnova «il Filosofo».

11 geniale Chesterton con I’abituale acutezza osservava che la rivoluzione aristo-
telica di Tommaso & consistita non nel riconciliare «Cristo con Aristotele, ma Ari-
stotele con Cristo»6, aggiungendo che Tommaso & stato «uno dei grandi liberatori
dell’intelletto umano»?. E allora potremmo dire che Tommaso non ¢ aristotelico, ma
semplicemente «tomista».

Sull’esercizio cristiano, teologico, della ragione fatto da Tommaso puo essere
interessante richiamare il pensiero di Jacques Maritain. Riferendosi al Saint Tho-
mas d’Aquin di Gilson8, apparso nella collana Moralistes chrétiens, egli cosi scriveva
all’autore nel novembre del 1924: «Credo che sia importante insistere di piu forse di
quanto Lei non abbia fatto su questo punto essenziale: che nelle due sue Somme san
Tommaso formalmente non opera in qualita di filosofo, bensi di teologo. E in virti di
un’operazione artificiale che se ne distacca una “morale” nel senso dei filosofi [...1,
ma la “morale di san Tommaso” non & la scientia moralis, € una parte della teologia

2 F. GILSON, Le philosophe et la théologie, Paris 1960, 119 (tr. it. Il filosofo e la teologia, Brescia 1966, 111).
3 Cfr. ibid., 191-216 (tr. it. 177-201).
4 Ibid., 115 (tr. it. 108).

5  Cosi affermava gia nel 1925 un recensore del volume di Gilson: Saint Thomas d’Aquin, Paris 1925; cfr. Il
tomismo, LXVIL.

6 G. K. CHESTERTON, San Tommaso d’Aquino, Casale Monferrato 1998, 17.
7 Ibid., 21.

8 (Cfr.lanota 5.

76



Inos Biffi

[...] e sirischia in questo caso di dare del suo pensiero un’idea gravemente inesatta
se non si prende cura di sottolineare cio che vi e di parziale e di incompleto in una
tale “astrazione”. L’'uomo al quale la morale di san Tommaso si rivolge non & I'uomo
di Aristotele né la natura umana presa allo stato di astrazione, & la natura umana
presa nelle condizioni concrete»9, ossia la natura redenta dalla grazia.

In particolare — nota Marabelli — del Saint Thomas d’Aquin di Gilson a Maritain
«piace la caratterizzazione della morale tomista come un umanesimo cristiano»19,
anche se «gli sembra fort dangereux il naturalismo cristiano evocato da Gilson»11,
con l'affermazione attribuita a Tommaso della «pura natura», che «appella alla
grazia»12.

4. E a proposito di san Tommaso che rinnova Aristotele, vale la pena di ricordare
che Tommaso I’ha fatto riguardo all’«esse», quando lo colse:

— come atto d’essere partecipato negli enti — certo reali, non simbolici, ma radi-
calmente dipendenti, sprovveduti in se stessi della sorgente dell’essere e da questo
profilo precari, “insoluti” e “inconsistenti”.

— e come Atto d’essere di Dio, e in questo caso Atto puro (purus Actus) (S. Th., 1,
3, 2, ¢), la cui «essentia» — ed e una «verita sublime (sublimis veritas)» (S. ¢. G., 1, 22,
10)13 — «est suum esse» (S. Th., 1, 4, c)14.

5. Con la duplice conseguenza:

- che tale Essere puro e affatto incomparabile con gli enti, «extra genus» (ibid., 6,
2, 3m) — con buona pace di quelli che hanno parlato di “onto-teologia” in san Tom-
maso —, ed e solo conoscibile per quello che «non &» invece che per quello che «é»
(ibid., 3, intr.);

- e che risulta necessariamente Creatore: un traguardo non aristotelico, e pure
filosofico, o “storicamente” tipico della filosofia cristiana, che ha pensato ’essere con
rigore, beneficamente alla luce della verita di fede della creazione.

E, infatti, non siamo piu di fronte agli enti imperfetti, frammentari ed effimeri
della nostra esperienza, ma a un Essere, sottratto a qualsiasi inquietudine e muta-

9 GILSON-MARITAIN, Correspondance 1923-1971. Deux approches de l’étre, éditée et commentée par G. Prou-
vost, Paris 1991, 25.

10 1. GILSON, 1l tomismo, LXXII.
11 Jbid.

12 [bid., LXXII-LXXIIL.

13 Cfr. ibid., 126-144.

14 Jbid., 222-251.

77

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'umanesimo cristiano di Tommaso d’Aquino

mento, che sta all’origine di ogni perfezione, da lui posseduta in esuberante pienez-
za, capace di suscitare naturalmente un indicibile stupore e un’ineffabile ebbrezza.

Un Essere in grado di creare, cioe di «dare 'essere» — «creare e dare I’essere»
(creare est dare esse)» (Scriptum super libros Sententiarum, 1, 37, 1, 1) —, mentre
negli enti «non ci puo essere nulla che non provenga da Dio, causa universale dell’es-
sere nella sua totalita» (nihil potest esse in entibus quod non sit a Deo, qui est causa
universalis totius esse) (S. Th., 1, 45, c).

Anzi, «tutte le creature hanno bisogno di essere conservate da Dio. L’essere di
ognuna dipende a tal punto da Dio, che non potrebbero sussistere neppure per un
istante, ma si risolverebbero nel nulla, se la forza divina non le conservasse nell’es-
sere» (ibid., 104, 1, c).

Siamo qui nel cuore dell’ontologia dell’Angelico, che, non compresa esattamente
o contestata, porta fatalmente allo sfacelo mentale ed etico. E pili precisamente:
un’ontologia il cui esito non sia 'affermazione di Dio Creatore, lascia 'uomo su un
“sentiero interrotto” e ne comporta logicamente e obiettivamente la morte, implican-
do il primato del non-essere e la negazione della ragione: una ragione atea equivale
necessariamente a una non-ragione.

Per san Tommaso «quasi tutta la riflessione filosofica ha come termine la cono-
scenza di Dio (fere totius philosophiae consideratio ad Dei cognitionem [ordinatur])»
S.c. G.,1,4).

6. Ma, dopo aver accennato al rinnovamento tomistico nella riflessione sull’«es-
sere», con I’esito di Dio Atto d’essere puro e creatore, torniamo al nostro preciso ar-
gomento: I'umanesimo o, come appunto lo chiamava Etienne Gilson, I’«umanesimo
cristiano» di san Tommaso, che corrisponde all’antropologia cristiana o conforme al
progetto di grazia, che & quello esplorato dalla riflessione dell’Angelico, e al quale
non & estranea, ma al contrario ¢ inclusa la razionalita.

Veramente potremmo ricordare anche il modo di esprimersi di Jacques Maritain:
«umanesimo integrale», titolo di una delle sue piu celebri opere.

Ci limitiamo a tracciare alcuni orientamenti, che ne fanno comprendere il senso
fondamentale.

1) Anzitutto si tratta di un umanesimo “saldato” e garantito “teologicamente” nel
suo principio, nel suo esito e nel suo percorso. Egli risulta, cosi, pregiudizialmente
preservato dal «dramma dell’'umanesimo ateo», per ricordare il titolo significativo di
un’altra grande opera, quella di Henri de Lubac!5, con la conclusione dell’'impossibi-

15 H. pE LUBAC, Il dramma dell’'umanesimo ateo, Milano 1992.

78



Inos Biffi

le riuscita dell’'uomo, quando venga assolutizzato e ripiegato su di sé e non sia colto
nell’'unica condizione in cui esiste, ossia la condizione di grazia.

Per comprendere 'umanesimo di Tommaso occorre mettere in luce dove collochi
I’'uomo nel piano generale della sua Summa Theologiae, e quindi nella considerazio-
ne della sacra doctrina.

Ora, tutta la realta, e in particolare — specialiter — 'uomo, trova in Dio il suo
«principio» (principium) e il suo «fine» (finis): «/Deus] principium rerum et finis ea-
rum et specialiter rationalis creaturae» (S. Th., 1, 2, intr.); o il suo exitus da lui e in lui
il termine della sua reditio (De veritate, 20, 4, c¢). Fuori da questo corso, in cui riceve
essere e senso, I'uomo semplicemente si risolverebbe in non-essere. La sua sarebbe
un’illusione di esistenza, o un’esistenza in contraddizione.

2) Né si deve trascurare di Tommaso tutta la considerazione sulla corporeita
dell’'uomo stesso, concepita non come aggiuntiva all’anima, ma come dato essenziale
della sua definizione: per I’Angelico, secondo la dottrina aristotelica, e contro ogni
teoria di tipo platonico, I’anima e 'unica forma sostanziale del corpo.

Essa — egli insegna, suscitando forte reazione nella teologia di ispirazione agosti-
niana — ¢ immediatamente anche I’atto d’essere del corpo (cfr. De anima 1, resp.),
al punto da ritenere, per esempio, equivoco il nome “occhio” nel caso di un morto,
che equivale all’occhio scolpito su una pietra o dipinto (recedente anima non dicitur
oculus aut caro et os nisi aequivoce, sicut oculus pictus vel lapideus) (De spirituali-
bus creaturis, 1, 2, c).

Da qui la dichiarazione che «& piu I’anima a contenere il corpo e a conferirgli
di essere uno, che non l'inverso» (magis anima continet corpus, et facit ipsum esse
unum, quam e converso) (S. Th., 1, 76, 3, c).

L’'umanesimo di Tommaso comporta la perfezione integrale dell’'uomo, compresa
quindi la sua corporeita. D’altra parte, senza il corpo non c¢’é la persona umana, che
rappresenta il cuore stesso dell'umanesimo cristiano dell’Angelico.

L’anima non coincide con la persona umana, dal momento che il corpo ne rap-
presenta un costitutivo essenziale. Secondo la dottrina di Tommaso all’anima che ne
sia priva «non compete né il nome né la definizione di persona» (S. Th., 1, 29, 1, 5m).

3) Ma prima di trattare della persona umana, importa riprendere la collocazione
dell’'uomo nella Summa Theologiae. Tommaso, dopo averne colto la genesi teologica
- Dio come principium nella Prima Pars - vi dedica tutta la Secunda Pars, esaminan-
done la finalita teologica — Dio come finis —.

L'uomo & visto, cosl, nel suo “avverarsi” o nel cammino del suo “umanizzarsi”;
precisamente nel motus in Deum (S. Th., 1, 2, intr.) attraverso ’esercizio della sua

79

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'umanesimo cristiano di Tommaso d’Aquino

liberta quale principio delle sue azioni.

Ma al riguardo importa osservare la denominazione di imago Dei che viene data
all’'uomo in questo suo “movimento”, e quindi I'individuazione delle componenti di
tale imago. «Poiché — afferma I’Angelico —, come insegna il Damasceno [De fide orth.
2, 12], si dice che 'uomo & stato fatto a immagine di Dio intendendo per immagine
“un essere dotato di intelligenza, di libero arbitrio e di dominio dei propri atti”, dopo
aver parlato dell’esemplare, cioé di Dio, e di quanto & derivato dalla divina potenza
secondo la sua volonta, rimane da trattare della sua immagine, cioe dell'uomo, in
quanto & anch’egli principio delle proprie azioni, in forza del libero arbitrio e del
dominio che ha su di esse»16.

4) In questa prospettiva 'umanesimo e I’attuarsi della conformazione dell'uomo
a Dio, che quale suo principio viene configurato come esemplare e modello, e in tal
modo una volta di pitu risalta la radice e la fondazione teologica dell'umanesimo to-
mistico. Anzi, a questo punto dobbiamo pili compiutamente aggiungere: fondazione
“cristologica”.

Gia nell’introduzione alla questione 1 della Prima Pars Tommaso aveva scritto
che Cristo, nella sua umanita, era la «via da percorrere per tendere a Dio (via /...]
nobis tendendi in Deum)»; mentre nel Prologus alla Tertia Pars Tommaso ribadisce
che «il nostro Salvatore Gesu Cristo ci apri in se stesso la via sulla quale pervenire
con la risurrezione alla beatitudine della vita immortale»17.

E come dire che la risurrezione & per Tommaso il traguardo e, prima ancora, che
Gesu Cristo & Colui nel quale 'umanesimo si attua perfettamente come nel modello.
E, infatti, uno degli aspetti della vita di Cristo che Tommaso mette in luce nell’analisi
dei suoi misteri (S. Th., 111, 27-59) consiste esattamente nella sua funzione di esem-
plarita per 'uomo.

Se si prescinde da Gesu Cristo — «esemplare della nostra predestinazione e la
predestinazione di Cristo (Christi praedestinatio [...] exemplar nostrae praedesti-

16 «Quia, sicut Damascenus dicit, homo factus ad imaginem dei dicitur, secundum quod per imaginem si-
gnificatur intellectuale et arbitrio liberum et per se potestativum; postquam praedictum est de exemplari,
scilicet de Deo, et de his quae processerunt ex divina potestate secundum eius voluntatem; restat ut
consideremus de eius imagine, idest de homine, secundum quod et ipse est suorum operum principium,
quasi liberum arbitrium habens et suorum operum potestatem».

17 «Quia Salvator noster Dominus Iesus Christus, teste Angelo, populum suum salvum faciens a peccatis
eorum, viam veritatis nobis in seipso demonstravit, per quam ad beatitudinem immortalis vitae resurgendo
pervenire possimus, necesse est ut, ad consummationem totius theologici negotii, post considerationem
ultimi finis humanae vitae et virtutum ac vitiorum, de ipso omnium Salvatore ac beneficiis eius humano
generi praestitis nostra consideratio subsequatur».

80



Inos Biffi

nationis)» (ibid., 24, 3) -, il cammino dell’'uomo rimane bloccato; senza di lui viene
meno la via e la possibilita del percorso.

5) Si vede allora come per l'intelligenza dell’'umanesimo cristiano secondo Tom-
maso e indispensabile porre in risalto la molteplicita delle connessioni e dei riferi-
menti umanistici che si ritrovano nella sacra doctrina e nella stessa Summa Theo-
logiae.

In particolare, per la conoscenza della fenomenologia umanistica dell’Angelico si
dovra porre speciale attenzione sulla Secunda Pars, che & tutta una considerazione
sugli “ingredienti” che convergono a determinare e a costituire il percorso dell’uo-
mo, e che si risolvono nelle virtl teologali e cardinali con tutte le loro corrisponden-
ze, i loro richiami, i loro irraggiamenti e il loro minuto rifrangersi, esaminato con
estrema finezza da Tommaso.

Su tutte queste risorse si riflette la grazia di Cristo, che nella sua efficacia ed
esemplarita conferisce al costituirsi umanistico e al successo della figura umana. Si
tratta di questioni di una ricchezza sorprendente, dove la perfezione dell'uomo si
rivela certamente laboriosa ed esigente, ma insieme di una “grazia” incomparabile,
per “grazia” intendendo sia quella santificante, che mediante il dono dello Spirito
Santo pervade la natura umana, sia la bellezza diffusa in essa, d’altronde non senza
la considerazione di quanto si frappone al percorso dell’'uomo verso Dio, corrompen-
do e guastando una tale grazia, cioe il peccato, nelle sue differenti forme. E siamo al-
lora all’antitesi dell’'umanesimo, a un umanesimo mancato, anzi a un disumanesimo.

Se non si rileva questo, il discorso sull’'umanesimo di Tommaso resta incompiuto
e al limite alterato e non vero.

6) Ma da questo umanesimo cristologico, o cristocentrico, I'unico per Tommaso
di fatto concepibile e possibile, non viene affatto estromessa I’antropologia filosofica,
che, al contrario, ricorre largamente, al punto che senza di essa 'umanesimo tomi-
stico si deformerebbe e in un certo senso si sfascerebbe.

Solo che — come abbiamo sopra accennato — quell’antropologia, eminentemente
a matrice aristotelica, ma non solo, si trova teologicamente “trasfigurata”, rinnovata
e portata a consumazione. Ed & questa una delle meravigliose e decisive trasforma-
zioni compiute dall’Angelico, per il quale non esistevano due umanesimi separati,
e tanto meno antitetici, ma 1'unico umanesimo inclusivo, corrispondente al disegno
storico divino sull’'uomo.

7) D’altra parte, secondo Tommaso, come leggiamo nella sua Summa contra
Gentiles, I’'uomo ¢ il senso ultimo di tutta la realta creata ed e come il riferimento

81

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'umanesimo cristiano di Tommaso d’Aquino

- nella sua entita di persona e nella sua liberta, non assolutamente toccabile e
utilizzabile — di tutti gli esseri dell’'universo, privi di interesse e di significato, se
non in relazione all’'uomo.

La percezione e le affermazioni dell’Angelico sono di un valore sorprendente.

«La persona indica quanto di piu perfetto esista in tutta la natura» (persona si-
gnificat id quod est perfectissimum in tota natura) (S. Th., 1, 29, 3, ¢); la creatura
razionale, e quindi I'uomo dotato di intelligenza, esiste per la perfezione dell’u-
niverso (ad summam perfectiones universi) (S. c¢. G., 11, 46, 4): se quindi I'uomo
mancasse, I'universo sarebbe privo del suo compimento (Si /...] deessent ea quae
requirit substantiae intellectualis perfectio, non esset universum completum)
@ibid., m, 112, 7).

Tutto quanto & creato ha come fine le creature ragionevoli, volute e desiderate
per se stesse, e in questa categoria si colloca 'uomo; tutte le altre creature sono
in relazione e in funzione dell’essere ragionevolel8.

A differenza di tutte le altre creature «solo quella intellettiva» — e dunque I'uo-
mo - «e libera» (Omnis [...] alia creatura naturaliter servituti subiecta est; sola
intellectualis natura libera est) (ibid., 112, 2).

In altri termini, 'universo & visto come percorso da una ricerca e da un deside-
rio che hanno come fine 'uomo, non come una parte, ma come un «tutto»; I'uomo
non e un settore del mondo, ma per il suo intelletto «& in qualche modo tutte le
cose (anima est quodammodo omnia)» (ibid., 1, 44, 6; 11, 112, 5).

Commenteremmo cosli: lo svolgersi e lo svilupparsi delle cose sono per la ve-
rita o la manifestazione dell’'uomo; per il suo perfezionarsi, per il suo compiersi
personale integrale. ' uomo non & retto da una pura legge a servizio della specie
(secundum speciem) (ibid., 113, 2), ma da una propria iniziativa (secundum indivi-
duum), o «in quanto i suoi sono atti personali» (in quantum sunt actus personales)
(ibid.). Non & un essere puramente governato, ma e un essere “governante”.

E da qui appare quanto I'unicita e la singolarita insopprimibile dell'uomo siano
vive rispetto alla «natura»; come egli non possa venire compresso e strumentaliz-
zato; e quanto sia avvertito e rigoroso nelle sue ultime premesse il carattere antro-
pologico dell'universo; 'uomo non ha un oltre funzionale; I'universo si, ed & 'uomo
medesimo. San Tommaso & un medievale: ma un medievale che non ha atteso i mo-

18 «Per divinam providentiam intellectualibus creaturis providetur per se, ceteris autem creaturis
propter ipsas; sola [...] intellectualis natura est propter seipsam quaesita in universo; alia autem
omnia propter seipsam; substantiae intellectuales gubernantur quasi propter se, aliae vero propter
ipsas» (S. ¢. G., 11, 112).

82



Inos Biffi

derni per denunziare obiettivamente un’esigenza di liberazione per I'uomo, che non
puo essere reso schiavo e posseduto dalla «natura».

8) Una svolta antropologica e il senso umano della storia si trovano cosi fondati
filosoficamente e teologicamente.

Quanto a Dio, non si pone in alternativa all’'uomo. Se, da un lato, come abbiamo
visto, «la persona indica quanto di piu perfetto esista in tutta la natura», dall’altro
Dio, «sommo fastigio della ricerca umana (summum fastigium humanae inquisitio-
nis)» (S. c. G., 1, 4), libera I'uomo dalla sua invivibile solitudine e impossibile speran-
za.

Quanto a Gesu Cristo, appare allora come esemplarmente cio che di pit perfetto
esista nell’'universo; cio che ne rappresenta il desiderio che lo percorre. Tale univer-
so aspira a divenire umano e quindi cristico; o cristico e quindi umano.

Dio ha creato il mondo per la propria gloria e per quella dell’'uomo in Cristo.

La conseguenza: levato 'umanesimo cristiano al mondo, il mondo non ci sarebbe

RN

piu.

83

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




