Contributi RTLu XVII (1/2012) 85-102

L'eta del Figlio

Inizio e Logos in Schelling ed Origene

Vito Limone
Universita Vita-Salute San Raffaele (Milano)

Ultima Cumaei venit jam carminis aetas;
magnus ab integro saeclorum nascitur ordo:
iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna;
jam nova progenies caelo demittitur alto.
Tu modo nascenti puero, quo ferrea primum
desinet ac toto surget gens aurea mundo,
casta fave Lucina: tuus jam regnat Apollo.
Virgilio, Eneide 1V, 4-10

En arché én ho logos

kai ho logos én pros ton theon
kai theds én ho logos

outos én en arché pros ton theon
Gv1,1-2

L’interpretazione che Schelling svolge del Prologo di Giovanni nella Philosophie
der Offenbarung! (XXVII-XXVIII) &, sostanzialmente, una ripresa di numerosissimi
motivi neo-platonici, ed in particolare dell’esegesi che Origene d’Alessandria pro-
pone nel Commento al Vangelo di Giovanni (I-11)2 che probabilmente & I’opera piu

1 F. W. J. SCHELLING, Philosophie der Offenbarung, in Sdmmtliche Werke, hrsg. von K. F. A. Schelling, XIV
Bde., Stuttgart und Augsburg 1856-1861; F. W. J. SCHELLING, Filosofia della Rivelazione, a cura di A.
Bausola, Milano 2002; Philosophie de la révélation. Traduction de la RCP Schellingiana sous la direction
de J. F. Marquet et J. F. Courtine: Livre I: Introduction a la philosophie de la révélation, Paris 1989; Livre
II: Premiére partie, Paris 1991; Livre III: Deuxiéme partie, Paris 1994.

2 | presumibile che Schelling abbia avuto un contatto con altri autori della tradizione neoplatonica greca
(Ia Chiesa e la patrologia greche) in particolare, anche se molte edizioni furono pubblicate in francese o
solo agli inizi del sec. XIX, in particolare di Origene di Alessandria (185-254), in epoca moderna, la prima
edizione del Commentarium in Evangelium Joannnis ¢ quella di P. D. HUET, Origenis in sacras Scripturas
commentaria, quaecumque graece reperiri potuerunt, Rothomagi MDCLXVIIL; nel sec. XVIII, un’altra
edizione significativa fu quella di C. e C. V. De la Rue, Origenis opera omnia, I-1V, Paris 1738-1759;
seguirono quella di F. Oberthiir, Wiirzburg 1781-1786, quella di C. H. Lommatzsch, Berlin 1831-1848. Si

85



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

autentica che ce ne sia pervenuta, essendo stato il grande trattato del De Principiis
quasi del tutto rimaneggiato dal latino Rufino. Il presupposto comune sia di Schelling
che di Origene per la comprensione del mysterium Christi, ossia per lo svolgimento
del problema cristologico, & che I’ek-sistenza di Dio sia eternamente preceduta da un
Inizio immemorabile. Dio & puro essere, puramente-semplicemente Essente (blofe
Seyende), aplos on, ma in quanto eternamente si solleva al di sopra di un Abisso (Ab-
grund)3, ossia al di sopra di un Inizio immemorabile, che e I'Onnicompossibile, cio da
cui emerge tutto e il contrario di tutto. Se, tuttavia, Dio ¢ I'’eternamente ek-sistente
dall’Inizio immemorabile, ossia dal puro Possest originario4, e se dal Possest origi-
nario emerge qualsiasi cosa, compresa la possibile negazione di Dio stesso, I'unico
modo con cui Dio possa salvare il proprio essere, difenderlo dalla possibile negazione
di se stesso che I'Inizio immemorabile custodisce ed attiva, e di abbracciare in se
stesso il negativo di se stesso, ossia di farsi esso stesso altro da sé; farsi esso stesso il
negativum sui, appunto “creare”, “generare”. Dio eternamente & sospeso sull’Inizio
immemorabile — se dunque, eternamente la sua esistenza ¢ minacciata dall’altro di
sé, allora eternamente Dio salva il proprio essere, facendosi altro da sé in se stesso
ed affidando il proprio essere a questo altro che, in realta, & Dio stesso come altro.

1. En arché én ho logos

Se Dio eternamente genera il negativo di se stesso, allora il Figlio, che & I'altro di
Dio in quanto Padre, & eternamente generato, ossia & generato en arché, “Im
Anfang”s. Eternamente Dio puo liberarsi dalla necessita dell’Inizio solo affidando il
proprio essere ad un altro, solo consegnando la propria ousia ad un altro® — ma non

puo presumere, quindi, che Schelling abbia avuto un contatto diretto con questo autore, essendone stato
pubblicato in tedesco il Commentarium in Joannis Evangelium proprio in accademie frequentate dallo
stesso Schelling, Wiirzburg, ma soprattutto Berlino.

3 Philo.derOffen., VIII-XII.
4 InJoh. I 1, 7; 11, 11, 18.
5 Philo.derOffen., XXVIII, 104.

6 Trale interpretazioni principali del contatto di Schelling con il Prologo di Giovanni cfr. C. DANz, Im Anfang
war das Wort. Zur Interpretation des Johannesprologes bei Schelling und Fichte, in Fichte-Studien
VII (1995) 21-39; L. Procest XELLA, Der Prolog des Johannesevangelium in Schellings Philosophie der
Offenbarung, in R. ApoLpHI - J. JANTZEN (hrsg.), Das Antike Denken in der Philosophie Schellings, Stuttgart-
Bad Cannstatt 2004, 337-353; W. A. ScuuLzi, Das Johannesevangelium im deutschen Idealismus, in Zschr.
F. philos. Forschung XI (1957) 575-593; K. H. VOLKMANN-SCHLUCK, Mythos und Logos. Interpretation zu

86



Vito Limone

essendoci, en arché, altro al di fuori di Dio e dell’abissale Inizio da cui ek-siste, Dio
non puo che porre da sé colui che il proprio essere possa superare (yper-nikao,
supervincére), possa sopravvivere al negativum sui che emerge dall’abisso stesso —
Dio non puo generare, dall’eternita, il suo altro; e I'altro di Dio, appunto, il Figlio,
non puo essere che Dio stesso in quanto altro, in quanto fuori di sé. «In Principio [Im
Anfangl (questa espressione va presa in senso rigoroso: essa significa: “senza che
una qualsiasi cosa precedesse” [irgend etwas vorausgingl) era il Logos [war der
Logos]”» — la generazione del Figlio & co-eterna all’ek-sistenza stessa di Dio: se Dio,
eternamente e sospeso sull’abisso ed eternamente ne ¢ minacciato, allora eterna-
mente affida all’altro da sé, ossia al Figlio, il proprio essere — perché possa esserne
salvato, custodito — ma il Figlio, che & altro di Dio, non & altro che Dio stesso in quan-
to si & auto-posto fuori di se stesso, si e esteriorizzato — extra-divinizzato. «Egli era,
ed in modo che assolutamente proprio nulla lo precedesse [schlechterdings nichts
ihm vorausgingl; egli, anche prima che Dio si rivelasse come tale [selbst ehe Gott als
solcher offenda wurdel, che si mostrasse [sich zeigtel, era simpliciter8» — se il Figlio
non e semplicemente I’auto-negazione di Dio stesso, ossia I’auto-esteriorizzazione di
Dio, ma & il negativo di Dio e se Dio stesso e necessitato a porsi fuori di sé, ossia alla
generatio, dalla possibilita del negativo di sé che emerge dall’Ab-grund der Vergan-
genheitd, ossia dall’Abisso iniziale, allora il Figlio, quel negativo che necessita Dio
stesso alla generazione, & co-originario a Dio e addirittura precedente la stessa gene-
razione (se la generazione non ¢ altro che la prima Offenbarung del Padre19). Se il
Figlio, che & eternamente generato da Dio, & Dio stesso in quanto altro da sé, e se
I’altro di Dio & anche quel negativo che emerge dall’abisso dell’Inizio e che minaccia
I’ek-sistere stesso di Dio, allora il Figlio, in quanto altro di Dio, pre-esiste addirittura

Schellings Philosophie der Mythologie, Berlin 1969; F. TomATIS, Kenosis del Logos. Ragione e Rivelazione
nell’ultimo Schelling, pref. di X. Tilliette, Roma 1994; M. CacciAri, Dell’Inizio, Milano 20083, 123-149,
201-219.

7 Philo.derOffen., XXVIII, 104.
8  Philo.derOffen., XXVIII, 104-5.

9 Cfr. X. TLETTE, Schelling und das Problem der Metaphysik, in Perspektiven der Philosophie II (1976)
123-143; J. B. AYrNoOLD, Lehrbuch der Metaphysik. Nebst einem Grundisse der Geschichte der Philosophie.
Nach der Grundlage von Franz Anton Nuesslein’s Vorlese — Heften bearbeiteit. Zweite Abtheilung:
Geschichte der Philosophie, Augsburg 1836; W. BECKER, Schellings Konstruktion des Christentums, in D.
HerIicH — H. WAGNER, Subjektivitaet und Metaphysik. Festschrift fuer W. Cramer, Frankfurt 1966, 1-20;
H. BECKERS, Ueber die Bedeutung der Schelling’schen Metaphysik, Miinchen 1861; C. AsmMuTH, Anfang und
Form der Philosophie. Uberlequngen zu Fichte, Schelling und Hegel, in C. AsMUTH — A. DENKER — M. VATER,
Schelling: zwischen Fichte und Hegel, Amsterdam-Philadelphia 2000, 403-417.

10 Philo.derOffen., XXVIII, 105.

87

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

alla sua stessa generazione. Dio, in tanto puo eternamente generare il negativo di sé,
ossia il Figlio a partire da se stesso, solo in quanto eternamente & minacciato da
questo negativo di sé, che eternamente I’abisso dispiega co-originariamente all’ek-
sistere di Dio stesso. Ebbene, il Figlio e I’altro di Dio, ovvero Dio in quanto altro, cui
Dio eternamente affida il proprio essere — se Dio & il semplicemente-puramente Es-
sente (blofe Seyende), ossia 'actu Actus purissimus, allora il Figlio, ricevendone in
consegna I'ousia non puo che essere actu Actus purissimus, appunto nothwendig
Existierend, I'Essente nella sua solaritall - «egli era nel puro essere, cioe in quell’ac-
tus purissimus dell’essere divino stesso, ma appunto percio non come potenza o
personalita particolare [nicht als besondere Potenz oder Personlichkeit]. Queste pa-
role indicano dunque, con tutta precisione, il momento in cui noi pensiamo il Logos
inizialmente nell’assoluto principio, ossia il momento in cui egli & il puramente es-
sente di Dio [das rein Seyendes Gottes ist]12». 1l discorso schellinghiano a proposito
della prima protasis, della prima Satz, & integralmente recuperato dall’interpreta-
zione e dall’esegesi di Origene del Prologo di Giovanni!3. L’inizialita del Logos, in
quanto Figlio di Dio, protokotos pases ktisedsl4, in quanto primum generatum, & co-
originaria all’inizialita dell’atto auto-distinguente-si di Dio - «Dopo queste cose, il
“principio” puo essere inteso nel senso di “la causa secondo cui”, ossia la forma
[eidos]: cosi se il primogenito di ogni creatura ¢ I'immagine del Dio invisibile [eikon
toll theou toil aordtoul, il suo principio e il Padre [arché autoii ho pater]. Analoga-
mente, anche Cristo & il principio di tutto cio che sia stato fatto a immagine di Dio. Se
infatti, gli uomini sono “a sua immagine” e se 'immagine & conforme al Padre, il
Padre, in quanto Inizio, & il per-sé del Figlio [kath’ho to@i Christoi ho pater archel, e
Cristo ¢ il per-sé degli uomini che siano stati fatti non a immagine di colui di cui I'im-
magine ¢ immagine, ma dell'immagine stessa: la frase “In principio era il Logos” si
puo, dunque, applicare all’esemplare stessol5». Se Dio eternamente genera il Figlio,

11 Tra i principali sostenitori di questa ipotesi cfr. W. E. EHRHARDT, Schellings Urfassung der Philosophie
der Offenbarung. Bericht ueber die Edition einer Handschrift aus den Bestaenden der Bibliothek der
Katholischen Universitcit Eichstdit, in Sammelblatt des Historischen Vereins Eichstidtt LXXXVI (1993) 103-
110; E. MENDE, Das Absolute und die Urfassung der Philosophie der Offenbarung bilden Schwergewichte
neuester Schelling-Publikationen, in Philosophischer Literaturanzeiger XLVI (1993) 192-205.

12 Philo.derOffen., XXVIII, 105.

13 Cfr. H. CROUZEL, Le personnes de la Trinité sont-elles de puissances inégales selon Origéne, Peri archon I,
111, 5-8?, in Gregorianum LVII (1976) 109-123; Ip., L’image de Dieu dans la théologie d’Origéne, in Studia
Patristica II (1957) 194-201; Ip., Théologie de l'image de Dieu chez Origéne, Paris 1956; Ip., La cristologia
di Origene, in Koinonia V (1981) 25-38.

14 InJoh., 1, XVII, 105.
15 InJoh., 1, XVII, 104-105.

88



Vito Limone

ossia eternamente si auto-nega ponendosi come assolutamente altro, esteriorizzan-
dosi, allora il Figlio non puo essere che eikon del Padre, che, a sua volta, ¢ il kath’ho
del Figlio, ossia il “per-sé”, il “cio-rispetto-a-cui” il Figlio si determina, si riconosce.
La generazione del Figlio non & concepibile se non come auto-differenziazione di Dio
rispetto a se medesimo, ossia come auto-distinzione di Dio rispetto a se stesso, come
auto-mimesi, auto-rappresentativita di Dio a sé — «I’espressione “ha eruttato” e usa-
ta non invano: al posto di questa se ne potevano usare anche altre: “il mio cuore ha
emesso, ha detto [...] una buona parola” Come I’eruttare e il venire fuori di aria na-
scosta in chi erutta [pnetmatds tinos apokriiptou eis phaneron préodos estin e eruge
toti ereugoménoul, e per cosi dire, manda in su aria che & dentro, allo stesso modo il
Padre, non contenendo i teoremi della verita, li erutta e ne crea I'impronta nel Logos
[ta tés aletheias theorémata ou synéchon ho patér ereugetai kai poieiton typon auton
en to logol, che per questo e detto “immagine di Dio invisibile”. Questo, se si accetta
il presupposto dei molti che sia il Padre a dire cio: “Il mio cuore ha eruttato una buo-
na parola”16». Il Figlio, in quanto e I’altro di Dio, ne & la compiuta manifestazione,
rivelazione, apparizione - ma una manifestazione che conserva sempre una irriduci-
bile differenza rispetto al suo Revelatum: Dio eternamente genera il Figlio, affidan-
dogli il proprio essere e il Figlio & Offenbarung, rivelazione-esteriorizzazione di Dio,
che, tuttavia, rispetto al Figlio, & I’eternamente-passato. L’auto-negazione di Dio,
ossia la sua auto-posizione come altro, implica necessariamente 1’eclissarsi di Dio,
ossia il suo inabissarsi nell’Inizio (arche) e il suo trasmettere il proprio essere al Fi-
gliol7: la generazione implica necessariamente una separazione, in cui il generante,
generando un generato, ¢ identico al generato — in quanto I’essere del generato ¢ il
medesimo del generante — e, allo stesso tempo, ne ¢ irriducibilmente altro — infatti,

16 InJoh., I, XXXIX, 283-4.

17 Cfr. C. DaNz, De Vater ist nicht wirklich ohne den Sohn. Erwdgungen zu Schellings Auseinandersetzung
mit Athanasius von Alexandrien, in R. ApoLpHI — J. JANTZEN (Hg.), Das antike Denken in der Philosophie
Schellings, Stuttgart-Bad Cannstatt 2004, 465-482; Geschichte als fortschreitende Offenbarung Gottes
Uberlegungen zu Schellings Geschichtsphilosophie, in C. DANZ — C. DIERKSMEIER — C. SEYSEN (Hg.), System
als Wirklichkeit: 200 Jahre Schellings “System des transzendentalen Idealismus”, Wiirzburg 2001, 69-
82; De Gedanke der Personlichkeit Gottes in Schelling — Philosophie der Offenbarung, in T. BUCHHEIM
— F. HErmaNNI (Hg.), “Alle Persinlichkeit ruht auf einem dunkeln Grunde”: Schellings Philosophie der
Personalitdt, Berlin 2004, 179-195 [Protokoll der Diskussion, 270-275]; sulla relazione tra lo gnosticismo
e la filosofia della rivelazione di Schelling cfr. P. KosLowski, Philosophien der Offenbarung. Antiker
Gnostizismus, Franz von Baader, Schelling. Durchges, Paderborn-Miinchen-Wien 20032; F. C. BAUR,
Die Schelling’sche Naturphilosophie, in Die christliche Gnosis oder die christliche Religionphilosophie
in ihrer geschichtlichen Entwicklung, Tiibingen 1835, 611-626; K. RupoLrH, Gnosis und Gnostizisums,
Darmstadt 1975; X. TILLIETTE, Schelling between gnosisand Philosoph, in Filozopska Istrazivanja (Zagreb)
XXIV (1988) 61-71; Schelling und die Gnosis, in P. KosLowskl, Gnosis und Mystik in der Geschichte der
Philosophie, Ziirich-Miinchen 1988, 260-273; Schelling zwischen Gnosis und Philosophie, in Synthesis
Philosophica III (1988) 209-221.

89

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

se generante e generato fossero lo stesso, non si avrebbe nessuna generazione. Dio
genera eternamente il Figlio ed eternamente Dio & non altro dal Figlio, pur essendo-
ne altro, pur essendone I’eternamente-passato. Se la generazione del Figlio implica,
da una parte, I'inabissamento di Dio, e dall’altra parte, la traduzione!8 dell’essere
del Padre al Figlio, allora in quanto ’essere del Padre si conserva nel Figlio, il Padre
continua nel Figlio e in quanto il Padre non ¢ il Figlio, il Padre & il suo eternamente-
passato. Percio, il Figlio e rivelazione di Diol9, ossia manifesta il suo eternamente-
passato, pur essendone irriducibilmente distinto: per quanto il Figlio possa dire Dio,
che lo genera eternamente, mai il Figlio potra dirlo completamente, essendo Dio
Padre necessariamente altro dal Figlio, appunto il suo passato. 11 Figlio manifesta il
Padre, pur dicendosi altro dal Padre, allo stesso modo in cui il Padre si dischiude nel
Figlio, come suo eternamente-passato — il Padre si dischiude nel Figlio, pur dicendo
la sua irriducibile eccedenza ad esso. «Unigenito, poi, & verita, in quanto contiene le
ragioni di tutte le cose, secondo la volonta del Padre [Alétheia de ho monogenés esti
pdanta emperielephos ton peri ton olon kata to boulema toii patros], con assoluta
chiarezza, e fa che ogni essente, secondo il merito che gli compete, ne partecipi.
Qualcuno potrebbe domandarsi se il nostro Salvatore conosca tutto cio che & cono-
sciuto dal Padre, secondo I’“abisso della sua ricchezza, della sua sapienza e della sua
conoscenza”, e nell’'intenzione di glorificare il Padre, potrebbe immaginare che alcu-
ne cose che sono conosciute dal Padre, non siano invece conosciute dal Figlio, il
quale giunge ad uguagliarsi alle rappresentazioni del Dio ingenerato. Sarebbe, inol-
tre, necessario convincerlo a partire dal fatto che il nostro Salvatore sia verita, e
argomentare che, se la verita abbraccia il Tutto, egli non ignori nulla di cio che e
vero, perché non si dia una verita che manca delle cose che non conosce e che, se-
condo questi, si troverebbero soltanto nel Padre [Kat’ekeinous tynchdnousin en
monaé to patri, e deikuto tis 6ti estin a ginoskémena tés aletheias prosegorias ou
tynchanonta alla yper auten éntal. Altrimenti, bisognerebbe dimostrare che ci sono
cose non conosciute, ma che non cadono sotto il nome di verita, ma la oltrepassano»20.
1l Figlio, in quanto aletheia, ¢ dis-velamento, ossia dice il Padre, disdicendolo; rivela
il Padre, pur dicendone la assoluta ed irriducibile trascendenza reciproca — se il Fi-

18 De Princip., 1, 11, 10.

19 E. ToMmATIS, Trinita e inizio in Schelling in P. Copa - L. ZAc (a cura di), Abitando la Trinita, Roma 1998,
55-77; In., Schelling. Kenosis del Figlio e mistero trinitari, in S. ZucAL (a cura di), Cristo nel pensiero
contemporaneo, vol. I, Cinisello Balsamo 2000, 169-202; Ip., La negazione dell’assoluto in Emo e Schelling,
in Annuario Filosofico XVI (2000) 363-72; V. VITIELLO, Schelling: Cristo, principio cosmogonico, in AA.VV.,
1l Cristo della ragione, L’Aquila 2004, 179-92.

20 InJoh., 1, XXVII, 186-187.

90



Vito Limone

glio e Dio che eternamente lo genera fossero lo stesso, allora cadrebbe lo stesso
concetto di generazione, di filiazione.

2. Kai ho logos én pros ton theon

«Il discorso passa subito pero oltre, giungendo, da questo momento dell’essere
immemorabile, laddove cio che era in principio [was im Anfang war], dove questo
puro essere gia posto ex actu puro, ipostatizzato, potenzializzato, & fatto un Essente,
& presso Dio [bei Gott]21»: 'auto-negazione di Dio, ossia la generazione come produ-
zione del Figlio che non & altro se non l'altro di Dio che e Dio stesso (appunto auto-
differenziato), implicando I’attualizzazione del Figlio, ossia il suo farsi Essente (actu
Actus purus), implica, in uno, la distinzione reale di Padre e Figlio. Dio in quanto actu
Actus purissimus, ossia semplicemente-puramente Essente, si nega come blofe
Seyende, ritornando nell’abisso dell’Inizio, ossia potenzializzandosi — ma I’auto-po-
tenzializzazione?2 del Deus-esse implica I’ek-sistentificazione del Figlio, ossia il farsi
atto del Figlio, 'emergere del Figlio e il suo porsi come Seyende, come Essente. Fin-
tantoché il Dio e il semplicemente-essente, il Figlio € mera potenza, Maglichkeit — ma
I’auto-negazione del Padre come atto, ossia la sua potenzializzazione, implica I’auto-
negazione del Figlio come potenza, ossia la sua attualizzazione. 11 Figlio e 'altro di
Dio in atto. Ma in tanto il Figlio puo essere in-atto solo in quanto Dio si eclissa e lascia
spazio al Figlio — solo in quanto Dio si nega come atto ed affida il proprio essere al
Figlio, ossia all’altro di se stesso che genera da se stesso, cui da esistenza a partire
da se stesso. L’essere del Figlio I’altro di Dio in-atto, ossia I’attualita del suo distin-
guersi dal Padre, non & altro che il suo essere bei Gott, ossia il suo essere fiir-sich-
seyn, il suo esser-per, il suo stare-presso, il suo essere pros. La prossimita di Padre
e Figlio non e altro che il loro trascendersi reciproco, il loro eccedersi: il Figlio, in
quanto attualmente esistente, & I’altro di Dio che & generato da Dio stesso — & Dio

21 Philo.derOffen., XXVIII, 195.

22 Cfr. A. FraNz, Materie — Moeglichkeit — Wirklichkeit. Uberlequngen zum hypostasierenden Charakter
des Demkens Schellings anhand seines “Begriffes einer eigentlichen Geisterwelt”, in Perpektiven der
Philosophie XVI (1990) 46-73; J. F. HERBART, Versucht einer Deurtheilung von Schelling’s Schrift: Uber
die Moglichkeit einer Form der Philosophie iiberhaupt. 1796, in J. F. HERBART’s kleinere philosophische
Schriften und Abhandlungen, nebst dessen wissenschaftlichem Nachlasse, Hg. v. G. HARTENSTEIN, III,
Leipzig 1843, 43-49; M. SCHROTER, Der Ausgangspunkt der Metaphysik Schellings entwickelt aus seiner
ersten philosophischen Abhandlung “Uber die Méglichkeit einer Form der Philosophie iiberhaupt”,
Miinchen 1908.

91

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

stesso in quanto assolutamente-totalmente altro da sé, e cio che dice questa neces-
saria differenza e esattamente la loro reciproca prossimita, il loro esser-per. «Qui c’e
certamente un progresso [Fortschritt]. E il medesimo eppure in certo modo gia un
diverso Logos [er ist derselb und doch gewissermaflen schon ein anderer Logosl,
quello che era en arché, e quello che & pros ton thedn, presso Dio, gia distinto da Dio,
potenza particolare. Ho theds, il Dio chiamato tale determinatamente, con distinzio-
ne presso il quale ¢ il Logos, ¢ appunto colui nel dominio del quale sta I’altro essere
distinto dal suo essere eterno [in dessen Gewalt das andere von seinem ewigen Seyn
verschiedene Seyn stehtl: ho theos e dunque colui che nel seguito si chiama Padre23»;
tra il primo momento (En arché én ho légos) ed il secondo (Kai ho l6gos én pros ton
theon) c’e una differenza irriducibile, c’¢ una processione, anche se, de facto, i tre
momenti sussistono eternamente e simultaneamente: nel primo momento, Dio & actu
Actus purissimus, appunto blofle Seyende, ossia puramente Essente, e il Figlio, in
quanto 'altro di Dio, & possibilita della negazione di Dio, ossia pura potenza che
“giace” nell’abisso dell’Inizio che Dio stesso custodisce dentro di sé; nel secondo mo-
mento, Dio si ritrae in se stesso, si inabissa, ritorna al fondo di se stesso, eclissando-
si e potenzializzandosi, e il Figlio emerge dall’abissalita dell’Inizio che Dio custodisce
in sé, attualizzandosi, ponendosi come esser-per, ossia come nothwendig Existie-
rend, appunto necessariamente Essente. Nel primo momento, Dio eternamente ek-
siste dall’Inizio abissale e custodisce dentro di sé la possibilita eterna della sua nega-
zione, ossia il Figlio — in questo senso, essendo il Figlio eternamente la possibilita
della negazione di Dio che & I'in-sé di Dio stesso, pre-esiste alla creazione-generazio-
ne medesima; nel secondo momento, invece, Dio eternamente si nega come actu
Actus purus, ed il Figlio, che e I’altro di Dio che & Dio stesso, eternamente ek-siste,
ossia si approssima al Padre24. «Il soggetto e presso Dio anzitutto nella rappresenta-
zione di Dio, ancora prima della creazione, come potenza particolare distinta, non
ancora realmente, ma idealmente [noch nicht reell-, aber doch ideell-], cioe nella
rappresentazione divina25» — in realta, i due momenti, ossia il primo della pre-esi-
stenza del Logos alla creatio e il secondo della differenziazione attuale di Padre e
Figlio (filiazione appunto), non sono assolutamente distinti; se nel primo momento,
Dio, in quanto actu Actus purissimus, ri-corda I'Inizio abissale da cui ek-siste e,
quindi, custodisce in sé il Figlio, in quanto & la possibilita della negazione di Dio che
emerge dall’abisso stesso — ma se per poter liberarsi dalla necessita dell’Inizio e dal-

23 Philo.derOffen., XXVIII, 105.
24 Philo.derOffen., XXV, 38-39.
25 Philo.derOffen., XXVIII, 105.

92



Vito Limone

la negazione, ossia dal Figlio che ¢ il suo in-sé, Dio deve presupporre di custodire in
sé il Figlio, ossia I’altro di se stesso e deve presupporlo gia in quanto distinto da se
stesso. Percio, se gia nel primo momento, I’ek-sistenza di Dio non puo non presup-
porre non solo la pre-esistenza del Figlio, ma anche la sua prossimita, il suo esser-
per, ossia la sua distinctio da Dio, allora il secondo momento e gia nel primo - anzi,
¢ addirittura lo stesso che il primo. Nessuna astratta separazione tra i primi due
momenti. «Ma poi egli & presso Dio anche nella creazione, in cui gia agisce nella sua
particolarita (e invero come potenza demiurgica) e non piu semplicemente nella rap-
presentazione di Dio, ma realmente distinto da Dio [reell von Gott unterschieden],
sebbene sia ancora presso di lui26» — se nel primo momento, la distinzione tra Padre
e Figlio ¢ meramente possibile (ideell-), in quanto il Figlio & la sola possibilita della
negazione del Padre, senza essere ancora attualizzata; nel secondo momento, I’at-
tualizzazione del Figlio, ossia I'eclissarsi del Padre e I’ek-sistere del Figlio, implica
I’attualizzazione della distinzione tra Padre e Figlio (reell-). Lo stesso Origene svilup-
pa rigorosamente in modo analogo questo motivo della co-originarieta della pre-
esistenza del Figlio alla creatio (primo momento) e della distinzione-approssimazio-
ne di Padre e Figlio (secondo momento): « Il Logos viene pero, presso gli uomini che
inizialmente non accolgono la venuta del Figlio di Dio, che si fa Logos, in quanto e
Logos. Egli non viene “presso Dio”, come se prima non fosse presso di Lui, perché
Egli & sempre con il Padre [para de to aei syneinai to patril, e infatti si dice: “e il
Logos era presso Dio” e non piuttosto: “e il Logos venne presso Dio”. E il medesimo
verbo “era” si predica di entrambe le espressioni “in principio era” e “presso Dio
era”, e non puo essere separato da Dio né allontanato dal Padre [chorizomenos oute
toli patrosl, e inoltre non & venuto “nel principio” dal suo non-essere-nel-principio,
né e venuto “presso Dio” dal suo non-essere-presso-Dio: infatti, prima di ogni tempo
e di ogni eternita “in principio era il Logos” e il “Logos era presso Dio”27». I.’attualiz-
zazione della distinzione di Padre e Figlio (chorizomenos) & co-originaria all’attualiz-
zazione del Figlio come distinto dal Padre, ossia come semplicemente Essente, e alla
potenzializzazione del Padre, ossia al suo ritrarsi: in tanto & “reale” la distinzione di
Padre e Figlio solo in quanto il Figlio si attualizza e il Padre si potenzializza, si ritrae
in sé. Ma se la posizione della distinzione di Padre e Figlio & possibile solo a condizio-
ne che il Figlio e il Padre non siano né simultaneamente potenze né simultaneamen-
te lo stesso actu Actus purissimus, allora la differenziazione di Padre e Figlio non
appartiene solo al secondo momento: in quanto nel primo momento il Figlio ¢ poten-

26 Philo.derOffen., XXVIII, 105-6.
27 InJoh., 11,1, 8-9.

93

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

za e il Padre & semplicemente Essente, la distinzione appare; in quanto nel secondo
momento, il Figlio e il semplicemente Essente ed il Padre si e ritratto in sé, si & po-
tenzializzato, la distinzione continua ad esserci. Percio, I'’eccedenza di Padre e Figlio,
pur esteriorizzandosi nel secondo momento, appartiene anche al primo, in quanto
Dio, presupponendo I'altro di sé in se stesso, non puo che presupporlo come distinto.
Sulla co-eternita2s del primo e del secondo momento Schelling ed Origene sembrano
essere assolutamente consonanti2?. «Esiste un solo vero Dio, il Padre, e dopo di lui,
molti altri dei che sono diventati tali per partecipazione a Dio ed essi temono che la
gloria di Colui che supera ogni creatura sia simile a quella di tutti gli altri “dei” - che
sono tali solo nell’appellativo. E percio, alla distinzione gia fatta, per la quale abbia-
mo detto che il Logos che & Dio sia ministro della divinita per gli altri dei, bisogna
aggiungerne un’altra. Infatti, il Logos che ¢ in ciascuno degli essenti dotati di logos
possiede, rispetto al Logos che & Dio e che & “nel principio presso Dio”, la stessa re-
lazione che il Logos che e Dio ha verso Dio. Il Padre, il Dio vero, il Dio-in-sé sta alla
sua immagine e alle immagini dell'immagine (e infatti, percio, si dice che gli uomini
siano non “immagini”, ma “a immagine”), come il Logos-in-sé sta a ciascuno degli
essenti dotati di Logos. Entrambe svolgono la funzione di sorgente: il Padre della di-
vinita, il Figlio del Logos. Come ci sono molti dei, ma per noi esiste “un solo Dio-Pa-
dre”, e ci sono molti signori, ma per noi esiste “un solo Signore, Gesu Cristo”, cosi ci
sono molti logoi, ma noi preghiamo che in noi abiti il Logos che & “in principio” e
“presso Dio”, ossia il Logos che ¢ Dio30» — Dio, in quanto semplicemente-Essente
(Deus-esse appunto), custodisce, comunque, dentro di sé I’abissalita dell’Inizio da cui

28 Sul problema del tempo nel Vangelo di Giovanni, appunto sul Zeitfrage cfr. 0. HOLTZMANN, Das
Johannesevangelium, Darmstadt 1887, 48-79; sul problema del “tempo” in Origene, in particolare la
successione eonica, cfr. H. JONAS, Gnosis und Spdtantiker Geist, 11 — Von der Mythologie zur mystichen
Philosophie, Gottingen 1993 — in particolare 871-874 [cfr. tr. it. Gnosi e spirito tardo-antico, Milano 2010,
a cura di C. Bonaldil.

29 Colui che ha maggiormente ricostruito la soluzione di continuita tra platonismo ed Spdtidealismus in
Schelling e, dunque, anche le implicazioni platoniche e neo-platoniche che siano presenti all’interno del
discorso schellinghiano e, particolarmente, dell'ultimo Schelling & stato W. Beierwaltes, in particolare
cfr. W. BEIERWALTES, Absolute Identitit. Neuplatonische Impliktationen in Schellings “Bruno”, in
Philosophisches Jahrb. LXXX (1973) 242-66; Ip., Schelling und Plotin, in Plotino ed il neoplatonismo
in Oriente ed Occidente. Atti del Convegno internazionale, Roma 5-9 ottobre 1970, Roma 1974; Ib.,
El neoplatonismo de Schelling, in Annuario Filosofico XXXIII (2000) 395-442; Ip., Plotins Gedanken
in Schelling, in Das wahre Selbst. Studien zu Plotins Begriff des Selbst und des Einen, Frankfurt M.
2001, 187-227; In., The Legacy of Neoplatonism in F. W. J. Schelling’s Thougth, in International Journal
of Philosophical Studies X (2002) 393-428; Ib., Plato’s Timaeus in German Idealism. Schelling and
Windischmann, in G. J. REypAMS-ScHILS (ed.), Plato’s Timaeus as cultural icon, Notre Dame (Indiana)
2003, 267-289.

30 InJoh., 11, 11, 19-22.

94



Vito Limone

ek-siste, e se il Figlio non ¢ altro che I'altro di Dio, ossia la negazione stessa del Pa-
dre, allora custodendo I'Inizio abissale ed immemorabile, Dio custodisce dentro di sé
il Figlio come non-ancora Essente, ossia come soltanto possibile, come nondum. La
distinzione di Padre e Figlio, che e posta dall’esistenza del Figlio come extra-diviniz-
zazione di Dio, ossia come realta esterna a Dio che e generata da Dio stesso, &, dun-
que, presente gia da sempre come possibile in Dio stesso — la pre-esistenza del Logos
alla creatio31, ossia la pre-esistenza del Figlio in Dio stesso, non & altro che la pre-
esistenza della distinzione di Padre e Figlio32 in Dio stesso. «Questo Logos di Dio,
detto “fedele”, & anche detto “verace” e giudica e si batte con giustizia, perché, trat-
tandosi della giustizia in sé e del giudizio in sé, ha ricevuto da Dio la possibilita di
giudicare e di premiare secondo il merito ciascun uomo. Infatti, nessuno di coloro
che partecipano alla giustizia e che hanno la possibilita di esprimere un giudizio sul
popolo potra mai imprimere nella propria anima i modelli della giustizia e del giudi-
zio, in modo da non essere per nulla inferiore alla giustizia in sé e al giudizio in sé,
allo stesso modo in cui nemmeno il pittore & in grado di rappresentare tutta la cosa
nella rappresentazione. Mi sembra che questo sia lo stesso significato delle parole di
David: “Al tuo cospetto nessun vivente sara giustificato”. Infatti, non disse semplice-
mente “nessun uomo” o “nessun angelo”, bensi “nessun vivente”, perché nell’atto
stesso in cui I’essente partecipa alla vita e si tiene lontano dalla sua mortalita, nean-
che cosi potrebbe essere giustificato al tuo cospetto, analogamente a quanto avviene
per la vita: non ¢ possibile che chi partecipa della vita e riceve la denominazione di
vivente sia esso stesso vita; né e possibile che chi partecipa alla giustizia e puo esse-
re detto giusto possa essere uguagliato completamente alla giustizia33». Origene ri-
leva come il rapporto tra Padre e Figlio all’atto della generazione, ossia dell’auto-
differenziazione del Padre in se stesso34, non sia altro se non metessi, ossia parteci-
pativo - e, infatti, si conserva nella stessa progressione del Logos superiore alla

31 InJoh., 11, 11, 18.

32 Sulla dimensione creaturale del Figlio cfr. Filippo § 105: «Di tutti coloro che posseggono il Tutto, non
necessariamente tutti conoscono se stessi. E in verita, quelli che non conoscono se stessi non gioiranno di
cio che essi posseggono, ma quelli che sono pervenuti alla conoscenza di se stessi ne gioiranno»; Tommaso
§ 3: «Gesu disse: Se coloro che vi guidano vi dicono: “Ecco! Il Regno ¢ nel cielo” allora gli uccelli del cielo
vi saranno prima di voi. Se essi vi dicono: “Il Regno & nel mare!”, allora i pesci vi saranno prima di voi.
Ma il Regno & dentro di voi ed & fuori di voi. Quando conoscerete voi stessi, sarete conosciuti e saprete che
siete Figli del Padre Vivente. Ma se non conoscerete voi stessi, allora sarete nella privazione e sarete voi
stessi privazione» (cfr. Pseubo-IppoLiTo, Philosophoumena, V, § 6; Rm 9,26; 1 Cr 8,2-3; 1 Cr 13,12).

33 InJoh., 11, VI, 50-53.
34 De Princip., 1, 11, 10.

95

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

molteplicita dei “logoi” inferiori3s. La relazione che sussiste tra il Logos-Figlio e il
Padre e rappresentazionale36: il Figlio dice il Padre, essendo il Padre stesso in quan-
to altro da sé, ed il Padre si dice nel Figlio, pur disdicendosi — infatti, ¢ essenziale che
sussista un’irriducibile differenza tra Padre e Figlio, tra generante e generato37.

3. Kai theos én ho logos

Origene non si sofferma, pero, sul terzo momento della progressione del Logos, o
almeno non se ne sofferma tanto quanto faccia Schelling, anche se entrambe condi-
vidono I'idea che il terzo momento — come d’altronde, anche il secondo ed il primo —
sono momenti solo astrattamente distinti, ma nella realta eternamente co-originari.
Non c’e nessuna precedenza né successione di un momento all’altro, ma tutti sono
eternamente simultanei. Origene e convinto che I'autentica sintesi dei momenti, os-
sia la proposizione di Giovanni che dica I’eterna simultaneita dei momenti preceden-
ti, sia la quarta: 6utos én en arché pros ton theon (Gv 1,2). In questo emerge chiara-
mente la cesura tra Schelling ed Origene, oltre al problema trinitario, sul quale le
loro distanze cominciano a rilevarsi gia a partire dall’esegesi di Gv 1,1. «A chi non
esamina attentamente i vari elementi di questo enunciato potra sembrare che I’evan-
gelista si ripeta, in quanto le parole: “Egli era nel principio presso Dio” non aggiun-
gono nulla alle altre parole: “Il Logos era presso Dio”. Bisogna osservare, tuttavia,
che le parole: “Il Logos era presso Dio” non ci spiegano né quando né in chi [t0 pote
e en tini] il Logos era “presso Dio”, come invece noi troviamo nella quarta proposi-
zione. Infatti, emergono qui quattro proposizioni — o come le chiamano altri, “prota-
si” —di cui la quarta dice: “Egli era nel principio presso Dio”, che non dice il medesi-
mo di “il Logos era presso Dio”, perché non dice semplicemente che egli era presso
Dio, ma anche quando e in chi egli era presso Dio; dice infatti: “Egli era nel principio
presso Dio”. Il pronome “egli”, sottratto dal contesto ai fini della dimostrazione, puo
essere riferito da chi non & troppo meticoloso sia a “Logos” che a “Dio”, per trovare
nell’'uso di questo termine la ripetizione di due concetti precedenti, ossia di “Logos”
e di “Dio”, e poter cosi dimostrare 'unita di cio che & separato solo formalmente. E
infatti, nella forma di “Logos” non & inclusa quella di “Dio”, né in quella di “Dio” la

<

5 InJoh., 11, 111, 19-32.
6 De Princip., 11, 1, 3.
37 De Princip., 1, 11, 4.

@

96



Vito Limone

forma di “Logos”. Forse pero, la proposizione “egli era nel principio presso Dio” e
una ricapitolazione delle tre proposizioni precedenti, in quanto la prima (“nel princi-
pio era il Logos”) [En arché én ho logos] non ci informa che egli “era presso Dio”,
mentre nella seconda (“Il Logos era presso Dio”) [Kai ho logos én pros ton theon] non
ci si informa chiaramente che egli “era presso Dio nel principio”, e la terza infine (“il
Logos era Dio”) [Kai theds én ho l6gos] non dice né che egli “era nel principio” né che
“era presso Dio”. Invece, nella proposizione “egli era nel principio presso Dio”, inten-
dendo il pronome “egli” come riferito sia a “Logos” sia a “Dio”, non manca pil nes-
suno degli aspetti delle tre proposizioni precedenti, qui sintetizzati e ricapitolati, in
quanto sono aggiunti e congiunti assieme i due elementi “nel principio” e “presso
Dio”»38 — la proposizione: dutos én en arché pros ton thedén non & altro che conse-
guenza logica necessaria del contenuto delle proposizione precedenti: se il Logos & in
Dio en arché, in principio, e se il Logos ¢ prossimo a Dio, e, anzi e Dio stesso (Kai
theos én ho logos), allora l'identita assoluta di Dio e Logos e posta eternamente — ap-
punto, dutos én en arché pros ton theon. Se il Logos, in quanto altro di Dio e eterna-
mente in Dio stesso, e la sua negazione che si conserva nell’abissalita dell’Inizio — che
eternamente Dio stesso custodisce in sé, in quanto eternamente ek-sistente39 dall’l-
nizio stesso — allora il Logos e eternamente in Dio stesso, & eternamente Dio stesso40.
E se il Figlio eternamente “abita” nel Padre, come suo abisso, allora eternamente la
stessa distinzione di Padre e Figlio eternamente gia si dispiega come possibile nel
Padre stesso. L’ek-sistenza del Figlio ¢ dunque, co-originaria all’ek-sistenza stessa
del Padre — I’eterna generazione4! del Figlio (Deus sive creatio continua) € co-origi-
naria alla eterna esistenza del Padre, al suo essere eternamente energeia. Schelling
sottolinea la sinteticita e la completezza del terzo momento, che risolve in sé i mo-
menti precedenti ancor prima di Gv 1,2 — «questo medesimo soggetto era Dio [das-

38 InJoh., 11, IX, 64-70.

39 Sul motivo dell’esistenzialita di Dio cfr. C. FozzuoLo, Esperienza, esistenza e creazione nell’ultimo
Schelling e in Spaventa, in Pensiero XXXII (1992) 111-138; D. HEINRICH, La prova ontologica dell’esistenza
di Dio, tr. it. di S. Carboncini, Napoli 1983; N. INCARDONA, Rivelativita dell’irrelativo. Il tema della filosofia
contemporanea, il penultimo Schelling ed “Esistenza e persona” di Luigi Pareyson, in Giornale di
Metafisica IX (1987) 153-191; B. MaJoLl, La filosofia dell’esistenza di F. G. Schelling, in Rivista di Filosofia
Neoscolastica XLV (1953) 389-433; M. MiLLuccl, La Freiheitsschrift del 1809 come momento decisivo
tra la filosofia dell’identita e il rilievo dell’esistenza nel pensiero di Schelling, in Rivista di Filosofia
neoscolastica LXXXVIII (1996) 205-222; L. PAREYSON, Esistenza e persona, Genova 1950; G. STRUMMIELLO,
Das, was das Seyende ist. L’Esistenza e ['essente nel tardo Schelling, in C. EsposiTo — V. CARRAUD (a cura
di), L’Esistenza. Atti del Colloquio Internazionale, Caen 23/25 gennaio 2003, Bari-Turnhout 2003, 229-
264.

40 InJoh., X, XXXVII, 246-247.
41 FILONE D’ALESSANDRIA, De opificio mundi, XXXII, 69-71; XXIV, 72-75; XXV, 78.

97

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

selbe Subjekt war Gottl], cioe lo era alla fine della creazione, in cui esso & proprio
Signore dell’essere cosi come prima lo era solo il Padre, in possesso della divinita che
esso viceversa dapprima non ha come particolare, non per sé, non fuori del Padre
(indipendentemente dal Padre), ma solo nel Padre [in dem Vater]; percio, esso e an-
che solo theds, non solo ho theds, Dio stesso come lo & solo il Padre [es auch nur
theds, ist nicht ho theds, Gott selbst, welches nur der Vater ist]42». Schelling parafra-
sa letteralmente Origene — la distinzione tra ho theos e theds & tema comune: «Com-
pletamente intenzionale e nient’affatto per ignoranza dell’'uso corretto della lingua
greca, e anche il fatto che Giovanni ha talvolta messo e ha talvolta omesso I’articolo:
I’ha messo davanti alla parola “logos”, quando invece si riferisce a Dio, talvolta I'ha
messo e talvolta no. Infatti, usa I’articolo quando I’espressione “Dio” si riferisce al
Creatore ingenerato di tutte le cose, lo omette quando “Dio” si riferisce a Logos.
Come dunque, vi ¢ differenza tra I’espressione “Dio” con l’articolo [ho theds] e 1'e-
spressione “Dio” senza articolo [theos], cosi forse c’e differenza tra “Logos” con arti-
colo [ho logos] e “Logos” senza articolo [logos]. Infatti, come il Dio dell’'universo e “il
Dio” [ho theds] e non semplicemente un “dio” [theds], cosi la fonte del Logos che & in
ciascuno degli essenti dotati di logos [pege toil en ekasté ton logikén logoii] & “il Lo-
gos”, mentre non sarebbe esatto chiamare e definire “il Logos” allo stesso modo quel
logos che & in ciascun essente dotato di logos. Tramite queste differenziazioni, &
possibile trovare una soluzione ad una difficolta che affligge molti, i quali vorrebbero
preservare I’amore in Dio, ma si guardano bene dall’affermare due dei, e per questo,
cadono in dottrine false ed empie: infatti, 0 negano al Figlio una proprieta distinta
[idioteta uiont eteran para ten toidl patros] da quella del Padre, pur ammettendo che
sia Dio colui che, secondo loro, soltanto di nome & chiamato “Figlio”; oppure negano
al Figlio la divinita [ten thedteta toli uiou]l, preservandone la proprieta e 'essenza
[ten idioteta kai ten ousian], circoscritta, come distinta da quella del Padre [eteran
toll patros]. Bisogna, infatti, rispondere a questi: Dio & Dio-in-sé [autdtheos ho theds
estil e per questo anche il Salvatore dice, nella preghiera, al Padre: “Che ti conosca-
no come unico vero Dio”. All’infuori del Dio-in-sé tutti quelli che sono stati fatti Dio
per partecipazione alla sua divinita [metoché tes ekeinou thedtetos], dovrebbero piu
propriamente dirsi “Dio” [theds] e non “il Dio” [ho theds]43». Dio, in quanto semplice-
mente-puramente Essente (blofe Seyende), ossia eternamente ek-sistente dall’abis-
salita iniziale, & Ho theds, ossia autdtheos, I'in-sé di Dio stesso, il suo essere eterna-
mente sospeso dinanzi alla possibilita del suo tramonto, dinanzi alla possibilita del

42 Philo.derOffen., XXVIII, 105-106.
43 InJoh., 11, 11, XIII-XVII.

98



Vito Limone

suo altro; il Figlio, ossia il bei Gott, in quanto e I'altro di Dio che ¢ Dio stesso in
quanto altro da se stesso, non e ho theds, ma semplicemente theds, ossia assoluta-
mente distinto (chorismémenos) dal Padre (eteran toii patros). 1l Figlio, in quanto e
I’altro di Dio — che, di fatto, ¢ Dio stesso in quanto si pone eternamente fuori di sé —
ossia in quanto & colui cui Dio eternamente affida e consegna il proprio essere, &
della stessa divinita del Padre (metoché tes ekeinou thedtetos), pur essendo la sua
persona irriducibilmente distinta da quella del Padre. Il Figlio & divino tanto quanto
lo e il Padre, essendo il Padre stesso: se il Figlio non & altro che la negazione del Pa-
dre che eternamente abita il Padre stesso e che il Padre eternamente pone fuori-di-
sé, allora il Figlio non & altro che il Padre stesso in quanto esteriorizzato. 11 Padre si
custodisce nel Figlio come eternamente-passato. Tramontando il Padre trasmette il
proprio essere al Figlio, ossia all’altro di se stesso che genera a partire da se stesso44
—e, che quindi, e se stesso — e, tuttavia, il suo eclissarsi non significa il suo separarsi
astrattamente dal Figlio45: il Padre, negandosi e ponendosi come altro da sé, ossia
come Figlio, rimane come eternamente-passato rispetto al Figlio, ossia a se stesso.
La differenza esegetica rispetto a Gv 1,2 emerge fortemente, ma & di natura piu pro-
priamente filologica, che teologica e speculativa: Origene concepisce 6utos én en
arché pros ton theon come la sintesi completa dei tre momenti precedenti, come la
sinossi finale; Schelling pone dutos én en arché pros ton theon come semanticamen-
te equivalente a kai theds én ho légos, ossia al terzo momento: «nel testo di Giovanni
I’en arché deve essere ripetuto nei tre membri del versetto, ma ha in ognuno di essi
un significato diverso: “In principio era il Logos”. Qui “in principio” significa sempli-
cemente essere eterno. “In principio egli era presso Dio”. Qui “in principio” significa
“dall’eternita”. “In principio egli era presso Dio”. Qui “in principio” significa prima
dell’ordine attuale, che & posto attraverso il rovesciamento prima di questo mondo in
cui il Logos divenne persona extra-divina»46. Ovviamente, Schelling riduce, implici-
tamente, il quarto momento al terzo, essendo del tutto inessenziale la differenza tra

44 InJoh., XXXII, 11, 32-35.

45 De Princip., 11, 1, 4: «Qui la materia e tanta e tale da essere sufficiente per tutti i corpi del mondo che Dio
ha voluto far esistere, e in tutto e per tutto ¢ a disposizione del creatore per qualunque forma e specie
voglia creare, accogliendo in sé tutte le qualita che egli le vuole imporre: tale materia non so come molti
importanti filosofi abbiano ritenuto del tutto increata, cioé non fatta dal creatore; ma hanno detto dovute
al caso la sua facolta e la sua natura. E mi stupisce che costoro diano la colpa a coloro che negano
I’esistenza di un Dio creatore e della provvidenza che regola questo universo, e li accusino di essere empi
perché credono che questa grande opera del mondo esista priva di creatore e di regolatore, mentre essi
stessi incorrono in simile colpa di empieta affermando increata la materia e coeterna a Dio increato»; cfr.
De Princip., 11, 11, 1-2; 11, 111, 2-3.

46 Philo.derOffen., XXVIIIL, 111-112.

99

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

i momenti: se i momenti del Prologo sono eternamente simultanei, allora la loro suc-
cessione cronologica e assolutamente inessenziale, per cui la quarta & perfettamente
riducibile alla terza protasi, ossia, pii propriamente, tutte e quattro le protasi, di
fatto, ne costituiscono solo una (En arché én ho logos). Inoltre, un altro elemento su
cui I'esegesi di Schelling e quella di Origene del Prologo convergono & I'interpretazio-
ne stessa dell’en arché: per Schelling, I'“in principio” non esprime affatto (in ogni
protasi in cui compare) un iniziante storicamente determinato, un Anfangender, ma
piuttosto un eterno iniziare, ewiges Anfangen, ossia un eterno distinguersi di Dio in
se stesso — un eterno negarsi di Dio stesso, ossia un atto che eternamente si compie.
Origene e esattamente sulla stessa linea di Schelling: «I.’espressione “principio” puo
intendersi anche nel senso di “principio del mondo”, per farci capire, con questa
espressione appunto, che il Logos & anteriore a tutto cio che segue dal principio [ho
logos ton ap’archés genomenon]. Se infatti, “in principio Dio creo il cielo e la terra”47
e se I'asserzione “Era nel principio” si riferisce a qualcosa di anteriore a quanto fu
creato nel principio, allora il Logos & piu originario [presbyterds esti ho logos] non
solo del firmamento e dell’arida terra, ma anche del cielo e della terra stessa48», se
il Figlio, in quanto altro di Dio, eternamente abita in Dio stesso, e se la generazione
e l'atto della ek-sistentificazione del Figlio, ossia dell’auto-negazione di Dio, allora
questo atto e eterno, ossia accade eternamente. E l'eternita della generazione del
Figlio, ossia dell’auto-negazione di Dio, & esattamente il motivo su cui si conclude
I’esegesi schellinghiana di Gv 1,1, in perfetta relazione di continuita con I'interpreta-
zione origeniana49. «Nel passo che ci sta dinanzi, Giovanni non dice: Il Logos fu ge-
nerato in principio, ma “Il Logos era in principio”, era I’eterno essere del Figlio — e
proprio I’essere semplice, non I’essere come Figlio, poiché ogni essere che sia con
una sua talita presuppone gia un’esclusione, una distinzione, dunque un atto [...]
I'unico modo possibile per cui si ponga un inizio nel tempo - cosa di grande impor-
tanza — ¢ appunto che qualcosa che prima era non tempo sia posto come tempo
[etwas, was zuvor Nichtzeit war, als Zeit], quindi come passato [demnach als Ver-
gangenheit]. Si puo pensare solo un inizio dinamico del tempo, non uno meccanico.
Solo con la creazione inizia dunque anche una distinzione degli eones o dei tempi
[Erst mit der Schopfung fingt also auch eine Unterscheidung der Aeonen oder Zei-
ten]. Si distinguono infatti: 1) I’eternita pre-temporale [vorzeitliche Ewigkeit], la qua-
le & posta, attraverso la creazione, come passato [Vergangenheit]; 2) il tempo della

47 Gn1,1.
48 InJoh., 11, 1V, 36-37.
49 De Princip., 11, 1X, 2.

100



Vito Limone

creazione [die Zeit der Schipfung] stessa, che ¢ il presente [Gegenwart]; 3) il tempo
in cui, tutto attraverso la creazione, deve essere raggiunto e che si pone come ’eter-
nita futura [zukiinftige Ewigkeit]50». Dio, in quanto semplicemente-puramente Es-
sente (rein Seyende), eternamente ek-siste dall’Inizio abissale5! — ma se I'unico modo
per cui Dio possa liberarsi dall’altro di se stesso che eternamente emerge dall’abisso,
dall’Inizio, & che Dio stesso si faccia altro da se stesso, allora eternamente Dio gene-
ra laltro da sé, ossia eternamente genera il Figlio. Se eternamente Dio ek-siste
dall’Inizio ed eternamente il Figlio abita in Dio stesso52, allora eternamente Dio pone
il Figlio®3, ossia eternamente si pone come assolutamente-altro da sé, si auto-distin-
gue da se stesso54. Dio, in quanto eternamente si fa altro da sé, ossia affida il proprio
essere all’altro di sé, si eclissa, tramonta — & I’eternamente-passato (Vergangenheit);
in quanto Dio si fa eternamente altro da sé, ossia si fa Figlio, Logos55, il Figlio stesso,
essendo Dio come eternamente auto-distinito da sé, e ’eternamente presente (Ge-
genwart); e, infine, se il Figlio eternamente si separa dal Padre (peccato adamitico),
allora eternamente puo riconciliarsi, eternamente ritorna al Padre (Zukiinft). Schel-
ling immagina 'eternita della cosmoteandria come articolata in differenti eternita:
I’eternita del Padre, ossia il Padre come I’eternamente passato rispetto al Figlio, os-
sia I’eternamente tramontato, il gia da sempre trascorso rispetto al Figlio-Logos (vor-
zeitliche Ewigkeit); I’eternita del Figlio, in quanto eternamente generato dal Padre,
ossia in quanto e l'altro di Dio stesso che & Dio stesso in quanto altro, ed e I’eterna-
mente presente (die Zeit der Schopfung); infine, I’eternita della riconciliazione, ossia
il Figlio come deus adveniens, ossia come colui che tende infinitamente alla riconci-
liazione col Padre. «Il vero tempo, infatti, non & un tempo che sempre si ripete, ma
proprio una successione di tempi®6. E una successione di tempi, dunque, un vero
tempo, reale, era posto con la creazione — e solo con la creazione. Di conseguenza
I’azione attraverso la quale e posta la creazione & anche ’azione che anzitutto pone

50 Philo.derOffen., XXVIII, 118-119.
51 Philo.derOffen., XXIV, 23-24.
52 Philo.derOffen., XXV, 37-38.
53 Philo.derOffen., XXIV, 28-29.
54 Philo.derOffen., XXV, 39-45.

55 PLoTINO, Enn. 1, VIII, §15; III, VI, § 3. 1l concetto di “intermediario” & chiaramente di origine platonica —
deriva, ovviamente, dal metaxy; in particolare cfr.: Gorg. 467e. 468a. 505¢; Phaed. 58¢. 71b; Thaet. 143c.
188a. 256d; Parm. 152c; Conv. 202a. 214e. 241e; Pol. 1, 336. 111, 393b. IV, 433 e. VI, 498a. VI, 511d; Tim.
36a. 69e; Lys. 220d; Legg. IX, 859b; Apol. 40b; Thaeg. 128e; Lys. 207a; Euthyd. 275e; Lach. 189c; Prot.
337e.

56 Weltalter (1815), 1, VIII, 199-200.

101

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L’eta del Figlio. Inizio e Logos in Schelling ed Origene

il tempo. L’azione che pone anzitutto il tempo & proprio pro panton aionon, “prima
di tutti gli eoni”, in quanto questa distinzione di tempi o eones avviene solo con la
creazione. L’atto della creazione stessa € quello che pone innanzitutto gli eones57» —
la successione schellinghiana delle eternita non ¢ altro che la successione origeniana
degli Eoni%8. Dio eternamente genera la creazione59, ossia il Figlio, il mondo, I’altro
di se stesso che eternamente abita in Dio stesso - la infinita successione degli infiniti
Eoni che coesistono eternamente e simultaneamente, actu purissimo - e la creazio-
ne, ossia il Figlio, eternamente si separa dal Padre, lo dimentica, lo oblia. Ma se in
tanto la creazione puo tornare al Padre, ossia negarsi in quanto creazione — decre-
arsi — solo in quanto eternamente se ne separa, allora la creatura eternamente si
separa dal Padre ed eternamente ritorna al Padre. Ma se il ritorno della creazione al
Padre non ¢ altro che la ricomposizione del Pleroma, ossia la ri-posizione di Dio pre-
creaturale, del Deus-esse, di Dio come semplicemente-Essente (blofSe Seyende), di
Dio come eternamente sospeso sull’abisso dell’Inizio, allora di nuovo Dio e necessi-
tato alla creazione. Dio eternamente genera la creazione, il Figlio; il Figlio eterna-
mente si separa dal Padre ed eternamente ritorna al Padre — ma il ritorno del Figlio
al Padre, ossia il tornare ad esistere di Dio come puro Essente, come ek-sistente
dall’Abisso, necessita nuovamente Dio alla generazione e cosi ad infinitum. Dio eter-
namente crea il Figlio, il Figlio eternamente si separa dal Padre ed eternamente ri-
torna nel Padre, per poi eternamente rimettere in moto la stessa generatio, la stessa
creatio - la stessa cosmoteandria. Eternamente il Padre genera il Figlio — eternamen-
te il Figlio tradisce il Padre ed eternamente il Figlio stesso ritorna al Padre, perché il
Padre, eternamente, possa ri-generare il Figlio ed il Figlio possa, eternamente, ri-
tradire e tornare al Padre, e cosi ad infinitum.

57 Philo.derOffen., XXVIII, 110.
58 H. CrRoUZEL, Théologie de l'image de Dieu chez Origene, 147-215.

59 FILONE D’ALESSANDRIA, De fuga et inventione, XXI, 113-115.

102



