
Contributi S IU A/I| 1/2012) (0)3-1

Die Transzendentale 1e1nel
des Thomas VO  > quin
In iıhrem theologischen ONLEeX

(NOvannı Ventimigha
Facolta dı eologia ugano

InNe der Neuheiten der thomasıischen Lehre der Transzendentlalien und zugleic
SeINeTr Dreifaltigkeitslehre besteht, WIe UU allgemein anerkannt, In S@eINeTr Lehre
der multiplicitas transcendens?2. Im vorliegenden Aufsatz beabsichtige ich CS, den

Der vorliegende Aufsatz ist eINe überarbeite Version Qes Vortrags, den ich 1mM Rahmen
e1INEes Vo Schultess Imbach geleiteten Workshops er Universitat Z ürich zu eMmMa
«Kategorien N: TIranszendentalien: Ordnung Qes ®C1INS Ordnung Qes Denkens?», gehalten hatte

«Ad evidentiam igitur hulus, eCoOoNsiderandum el quod OMNIS pluralitas cConsequitur aliquam (ivisionem.
Eist aultfem duplex (ivis1io. Una materlalis, UU fit SEeECUNdUM (ivisionem Continul, el anNnc COonsequlitur
LLULLET US Qqu1 el specles quantitatis. Unde talis LILULLLETUS 11011 el 1S1 In rebus materialibus habentibus
quantitatem. lia el (vVISIO lormalis, UUAC flt DEL Oppositas vel (liversas [ormas, el anc (ivisionem
sequıitur multitucoe UU 11011 el In aliquo DSeENETE, SE( el (le transcendentibus, SEeECUNdUM quod PI15

QAividitur DEL 1101111 el multa Et talem multitucinem Solam contingıt 0655{ In rehus immaterlialibus. Ouidam
igitur, 11011 CONsiderantes 1S1 multitucinem UU el specles quantitatis (iscretae, Qqu1a videDbanı quod
quantitas (iscreta 11011 Io0cum In (ivinis, POsuerunt quod ermını numerales 11011 ponunt aliquid In
DeoO, SE( FeMOÖOoven! LANLUM. IM VELIO, eandem multitucinem cConsiderantes, (ixerunt Qquod, SICULT ScI1eNTNA
poniıtur In Deo SECUNdULUM ratiıcnem proprl1am sclentlae, 11011 aultfem SEeCcunNdum ratiocnem S1111 generI1s,
Qqu1a In Deo NU! el qualitas; ita LLULLET US In Deo poniıtur SEeCcunNdum proprl1am ratiıocnem numer], 11011

aULem SEeECUNdUM ratiocnem S1111 generI1s, Qquod. el quantitas. NOs aultfem (iCIMUS quod ermını numerales,
SEeCcunNdum quod venıunt In praedicationem divinam, 11011 SUMUNIUFr LILULLEPTI OD Qqu1 el specles quantitatis;
Qqu1a SIC (le Deo 11011 (icerentur 1S1 metaphorice, SICUL el Q ]12e proprietates corporalium, SiCcut latıtudo,
longitudo, el similia, SE( SUMUNLUFr multitucine SEeECUNdUM quod el transcendens. Multituclo aULem S1IC
aACccepla hOoc MOdo a{} multa (le quibus praedicatur, SICULT 11L quod COoNnvertitur C enTie a{}
PI15 Multituce UUALC ponit aliquid In rehus creatis, el specles quantitatis; UUAC 11011 transumıiıtur In
(Aivinam praedicationem: SE( LANLUM multituce transcendens, UU 11011 (le quibus (icitur,
1S1 indivisionem CIrca ingula. Et talis multitucoe Miecitur (le Deo>» Sum. eO: L, 3 «Unum VEeIOD

quod COoNvertitur Cu ente, 11011 PI1S 1S1 negationem (1vis1onIis, 11011 quod significet 1psam
indivisionem Lantum, SE( Ssubstantiam Ee1I1US C 1DSa: el eN1ım 1101111 idem quod PI1S indivisum. Et Sim(liter
multitucoe correspondens Unı nı 1 €s5 multas 1S1 (istinctionem, UUALC In hOoc attenditur Qquod.
U1  ; 11011 el alla; quod quidem 11011 habent aliquo superaddito, SE( Dropruls Tormis
[HCO er DO, quod In (ivinis 11011 praedicantur 110111 el multa UUAC pertinent a{} quantitatis, SE(
1101111 quod cConvertitur Cu ente, el multitucoe e1 correspondens (...)» (De DOt 4, He er Qes
Thomas Vo quın werden AUSs er kritischen Ausgabe, Editio Leonina, zıitiert, ANSONSIeN werden andere

1053103

RTLu XVII (1/2012) 103-118Contributi

Die Transzendentale Vielheit
des Thomas von Aquin
in ihrem theologischen Kontext1

Giovanni Ventimiglia
Facoltà di Teologia (Lugano)

Eine der Neuheiten der thomasischen Lehre der Transzendentialien und zugleich 
seiner Dreifaltigkeitslehre besteht, wie nun allgemein anerkannt, in seiner Lehre 
der multiplicitas transcendens2. Im vorliegenden Aufsatz beabsichtige ich es, den 

1	 Der vorliegende Aufsatz ist eine überarbeite Version des Vortrags, den ich am 13.12.2010, im Rahmen 
eines von P. Schultess e R. Imbach geleiteten Workshops an der Universität Zürich zum Thema 
«Kategorien und Transzendentalien: Ordnung des Seins – Ordnung des Denkens?», gehalten hatte. 

2	 «Ad evidentiam igitur huius, considerandum est quod omnis pluralitas consequitur aliquam divisionem. 
Est autem duplex divisio. Una materialis, quae fit secundum divisionem continui, et hanc consequitur 
numerus qui est species quantitatis. Unde talis numerus non est nisi in rebus materialibus habentibus 
quantitatem. Alia est divisio formalis, quae fit per oppositas vel diversas formas, et hanc divisionem 
sequitur multitudo quae non est in aliquo genere, sed est de transcendentibus, secundum quod ens 
dividitur per unum et multa. Et talem multitudinem solam contingit esse in rebus immaterialibus. Quidam 
igitur, non considerantes nisi multitudinem quae est species quantitatis discretae, quia videbant quod 
quantitas discreta non habet locum in divinis, posuerunt quod termini numerales non ponunt aliquid in 
Deo, sed removent tantum. Alii vero, eandem multitudinem considerantes, dixerunt quod, sicut scientia 
ponitur in Deo secundum rationem propriam scientiae, non autem secundum rationem sui generis, 
quia in Deo nulla est qualitas; ita numerus in Deo ponitur secundum propriam rationem numeri, non 
autem secundum rationem sui generis, quod est quantitas. Nos autem dicimus quod termini numerales, 
secundum quod veniunt in praedicationem divinam, non sumuntur a numero qui est species quantitatis; 
quia sic de Deo non dicerentur nisi metaphorice, sicut et aliae proprietates corporalium, sicut latitudo, 
longitudo, et similia, sed sumuntur a multitudine secundum quod est transcendens. Multitudo autem sic 
accepta hoc modo se habet ad multa de quibus praedicatur, sicut unum quod convertitur cum ente ad 
ens (…). Multitudo quae ponit aliquid in rebus creatis, est species quantitatis; quae non transumitur in 
divinam praedicationem; sed tantum multitudo transcendens, quae non addit supra ea de quibus dicitur, 
nisi indivisionem circa singula. Et talis multitudo dicitur de Deo» (Sum. theol., I, q. 30, a. 3). «Unum vero 
quod convertitur cum ente, non addit supra ens nisi negationem divisionis, non quod significet ipsam 
indivisionem tantum, sed substantiam eius cum ipsa: est enim unum idem quod ens indivisum. Et similiter 
multitudo correspondens uni nihil addit supra res multas nisi distinctionem, quae in hoc attenditur quod 
una earum non est alia; quod quidem non habent ex aliquo superaddito, sed ex propriis formis (…). 
Dico ergo, quod in divinis non praedicantur unum et multa quae pertinent ad genus quantitatis, sed 
unum quod convertitur cum ente, et multitudo ei correspondens (…)» (De pot. q. 9, a. 7. Die Werke des 
Thomas von Aquin werden aus der kritischen Ausgabe, Editio Leonina, zitiert, ansonsten werden andere 



[ie franszendentale VYielheit Aes Thomas Or Qun Ta ihrem theologıschen KONTEXT

theologisch-philosophischen Kontext, In dem C1INe solche Lehre 1m Rahmen des Den-
kens VOIl Thomas VOoOlIl quin entstand, erläutern. Ich werde {un, Indem ich
men Kommentar auf E1n Mindestmaß beschränke, Cie Exie des mittelalterli-
chen Theologen cselber sprechen lassen.

DIe Philosophische Lehre VOoOlIl der transzendentalen 1el1Nhel STamm (T, 1m Umfeld
des Denkens des Thomas VOoOlIl QquIn, au der folgenden rage Welches 1st der Ur-
SPFuNg der 1e1lNhel der Dinge?

Wilie ich zeigen versuche, wurde Zeiten des Thomas auftf dQdilese rage eEINEe41144100 _ platonische DZw neuplatonische Antwort egeben: DIe 1el1Nhel STtamm(t nicht au

dem inen, das INSsSe1min ist, sondern au e1Inem PrInzIp, das dem ınen außerlich 1st
DIe ErTSTIe Formulierung dieser Theorie findet Ssich bel Platon In der ungeschriebe-

1903  - Lehre®. Darüber 1st Thomas ohl informiert, WIC WIT csehen werden.
In der INI1e der Kritik, Cie bereIits Aristoteles der ungeschriebenen Lehre Pla-

LiONs übte, ıunterzieht Thomas UU Cie These, derzufolge Cie 1e1lNhel eInNem dem E1-
1903  - auberlichen (praeter) PrIinzIip eNTIStammMT, der Prüfung

Aristoteles 1st der Ansicht, dass das InNe DZw das SeIn In sıch nicht ExIstieren
kann, denn SONS könnte nichts aruber hinaus, außerhalh dessen, EXIstieren
Seın 1st keine (attung, kein hypostatisiertes Universales, kein aDsolutes Seıin Das
Seın 1st 1m Gegenteil für Aristoteles ursprünglich verschieden In den ınterschiedli-
chen Dingen.

Fur Thomas ExIistiert dagegen das Seın und das INe Insum ESNSNE subsistens).

Ausgabe benutzt, WIE (lie Edclitie Marlettiu). (Ir MERY, La Lheotogte irıinitatre Ade SCHNT Thomas d Aquin,
Parıs 2004, 167-172:; 48 /-490, e1INe rühere Ss{11Clie Vo MIr ber (lieser £eMaAa wieder auifgegrifien
WITrd: VENTIMIGLIA, Differenza contraddiztione. pnrobiema Adelt essere In 1 OMMAasSo "Aquino, Milano
1997 (ir uch: VENTIMIGLIA, omısta 7E pHroprieta Irascendentalt delt’essere, In Rıvista
Cli Filosaolia neo-scolastica X{ (19995) 1, 31-82: DIie Transzendentalientiehre Ades Thomas DORN GUin.
Denktraditionen, Quellen, FEigenheiten, In AFRTSEN PFEER CUr. OQu est-ce GUE Ia phitosophie
oyen Age” Actes dı AXe Congres international de Phitosophie Medievalte Erfurt, dı Olit 1997,
Berlin 1998 (Miscellanea Mediaevalla, 26), D22-9529; La QUESLLIONE Hredicadilita Adel HALHLEeFO In
IO SECONCdO S{1:  P 1 OMMAaSo "Aquino, In Kıvista Teologica (l1 LUugano (2000) 47-67: TIrascendentallt,
In Encictopedia filosofica (NuUOova edizione), vol AIL, Milano 2007, 117/51-11757 mıt Bibliographie). Wiıie
mich UEl Imbach, Jem ler meln Dank Silt, merken leß, bernimmt 1eirıc Vo reiberg
jene thomasische Te er Irennung (ALVESLO) N: er formellen bzw transzendentalen 1elNel In QJen
apiteln 11-25 SEINES TAkfials De nNatura CONLFAFrLOFumM: | HEODORICUS RIBERCH, Iractatus de nNatura
CONLFAFIOFruUM, e Imbach, In I[MBACH CUr. Schriften ZUFr Metaphysik und T’heotogte, Hamburg
197/58, 21

(ir KRÄMER, Iie ÄAltere ademite, In ÜUÜBERWEG cur Grundriss der Geschichte der Phitosophie,
vol LASHAR cur e Phitosophie der Antike, vol ILL, Basel-Stuttgart 1983, 1-17/4: Platone
fondament: Metafitsica. Saggto S74 LeOria Adei DFINCLDI 7E Adottrine HOR Soeritte n Platone Ü(

RR  S raccolta Adei documentt fondamentati In Eediztione LUNGUE 5tötiografid, intr. Ir Cli eale, Milano
1952 198953): La ıiımmagine n Platone, Napoli 1986

104104

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

C
on

tr
ib

ut
i

theologisch-philosophischen Kontext, in dem eine solche Lehre im Rahmen des Den-
kens von Thomas von Aquin entstand, zu erläutern. Ich werde es tun, indem ich 
mein Kommentar auf ein Mindestmaß beschränke, um die Texte des mittelalterli-
chen Theologen selber sprechen zu lassen.

Die philosophische Lehre von der transzendentalen Vielheit stammt, im Umfeld 
des Denkens des Thomas von Aquin, aus der folgenden Frage: Welches ist der Ur-
sprung der Vielheit der Dinge?

Wie ich zu zeigen versuche, wurde zu Zeiten des Thomas auf diese Frage eine 
platonische bzw. neuplatonische Antwort gegeben: Die Vielheit stammt nicht aus 
dem Einen, das Einssein ist, sondern aus einem Prinzip, das dem Einen äußerlich ist.

Die erste Formulierung dieser Theorie findet sich bei Platon in der ungeschriebe-
nen Lehre3. Darüber ist Thomas wohl informiert, wie wir sehen werden.

In der Linie der Kritik, die bereits Aristoteles an der ungeschriebenen Lehre Pla-
tons übte, unterzieht Thomas nun die These, derzufolge die Vielheit einem dem Ei-
nen äußerlichen (praeter) Prinzip entstammt, der Prüfung.

Aristoteles ist der Ansicht, dass das Eine bzw. das Sein in sich nicht existieren 
kann, denn sonst könnte nichts darüber hinaus, d. h. außerhalb dessen, existieren. 
Sein ist keine Gattung, kein hypostatisiertes Universales, kein absolutes Sein. Das 
Sein ist im Gegenteil für Aristoteles ursprünglich verschieden in den unterschiedli-
chen Dingen.

Für Thomas existiert dagegen das Sein und das Eine (Ipsum esse subsistens). 

Ausgabe benutzt, wie die Editio Marietti). Cfr. G. Emery, La théologie trinitaire de saint Thomas d’Aquin, 
Paris 2004, 167-172; 487-490, wo eine frühere Studie von mir über dieser Thema wieder aufgegriffen 
wird: G. Ventimiglia, Differenza e contraddizione. Il problema dell’essere in Tommaso d’Aquino, Milano 
1997. Cfr. auch: G. Ventimiglia, Il trattato tomista sulle proprietà trascendentali dell’essere, in Rivista 
di Filosofia neo-scolastica 87 (1995) 1, 51-82; Id., Die Transzendentalienlehre des Thomas von Aquin: 
Denktraditionen, Quellen, Eigenheiten, in J. Aertsen – A. Speer (cur.), Qu’est-ce que la philosophie au 
Moyen Age? Actes du Xe Congrès international de Philosophie Médiévale - Erfurt, du 25 au 30 août 1997, 
Berlin 1998 (Miscellanea Mediaevalia, 26), 522-529; Id., La questione della predicabilità del numero in 
Dio secondo san Tommaso d’Aquino, in Rivista Teologica di Lugano 1 (2000) 47-67; Id. Trascendentali, 
in Enciclopedia filosofica (nuova edizione), vol. XII, Milano 2007, 11751-11752 (mit Bibliographie). Wie 
mich Ruedi Imbach, dem hier mein Dank gilt, merken ließ, übernimmt Dietrich von Freiberg genau 
jene thomasische Lehre der Trennung (divisio) und der formellen bzw. transzendentalen Vielheit in den 
Kapiteln 11-25 seines Traktats De natura contrariorum: Theodoricus de Vriberch, Tractatus de natura 
contrariorum, ed. R. Imbach, in R. Imbach et al. (cur.), Schriften zur Metaphysik und Theologie, Hamburg 
1978, 92-101.

3	 Cfr. H. Krämer, Die Ältere Akademie, in F. Überweg (cur.), Grundriss der Geschichte der Philosophie, 
vol. I: H. Flashar (cur.), Die Philosophie der Antike, vol. III, Basel-Stuttgart 1983, 1-174; Id., Platone e i 
fondamenti della Metafisica. Saggio sulla teoria dei principi e sulle dottrine non scritte di Platone con 
una raccolta dei documenti fondamentali in edizione bilingue e bibliografia, intr. e tr. di G. Reale, Milano 
1982 (19893); Id. La nuova immagine di Platone, Napoli 1986. 



1OvVannı Ventimiglia

Dennoch 1st das Seın WIC für Aristoteles In den verschiedenen Dingen ıunterschlie-
den, 1st ursprünglich 1e1lNhel Daraus olg aber, dass auch dileses InNe DbZzw
Adileses Seın Innerlich und ursprünglich mannigfaltig ist In der lat lehrte und
Ja Cie CNTISTLUCHEe Offenbarung, dass Gott, SSEC SuÖOsIstens, nicht LLUL Einheit, sondern
auch Dreiheit ist

Ware dem nicht el Ware ott 2.1SO nicht Iner und auch gleichzeitig Vielheit,
ergäben SIich ZweIl riskante Schwierigkeiten. kinerseIlts verlfiele 190078  - dies 1st das
theologische Risiko leicht der Haäaresıie des Sabellius, der Cie Realität der innergött- C ontribut|
lichen Unterscheidungen (distintiones) neglertet, Andererseits bestüunde das philo-
sophische Risiko darin, dass nicht elänge, den rsprun der geschaffenen Viel-
eit konzipieren, Wa bereIits Aristoteles Cie ungeschriebene Lehre Platons
einwandte.

Wenn UU aber Cie eENdliche 1e1lNhel a e1Inem dem ınen auUuberlichen (praeter)
PrIinzIip hervorgänge, dann wurde G1E de facto eInNem Nicht-Existierenden eNTIsStamı-
111e  - enn Adileses ETSTIe PrIinzIp Dyade) der 1el1Nhel außerhalh (praeter) des ınen
könnte überhaupt nicht vielfältig SEeIN, da jede 1lelherT a eINeTr 1e173. V OIl Eın-
heiten besteht, dieses PrInNZzZIp aber PCT definitionem außerhalb (praeter) des ınen
stıunde. Überdies könnte AaSselDe ETSTIe PrInZzIp Dyade) der 1elNel nicht einmal
E1n Selendes SeIN, da PCT definitionem außerhalh (praeter) des Inen, das das
Seın ist, csteht Außerhalb des e1Ins aber zuma| WEl a 1IS hypostatisiertes eNus
verstanden WIT d ibt nichts. amı wurde Cie 1e1lNhel der inge, dieser Annah-

zufolge, au eInNem widersprüchlichen und letztendlich nicht-seiendem PrIinzIip
hervorgehen.

amı bleibt UU LLUL Cie alternative Annahme übrig, weilche dem Vorschlag des
Thomas VOoOlIl quin entspricht: DIe lelheTl 1st eEINEe Transzendentalie des e1Ins WOo
Immer Seın ist, gibt auch Unterscheidung zwischen den Selenden und mithin Viel-
eit

ott 1st das SeIn, damıit esteht In 1ıhm lelheTl AÄus der innergöttlichen (trinitarIıi-
schen) 1e1lNhel geht Cie gesamte geschalfene lelherl hervor. 1e5@e 1st UU In keinem
Fall a1Ss C1INe Vverringerung der Vollkommenhel anzusehen, sondern 1m Gegenteil das

der göttlichen Vollkommenheit, Cie gleichzeltig Einheit und lelheTl 1st
Anhand der UU folgenden EXTIe versuche ich, das csoeben csehr kommpakt usge-

führte erläutern und belegen

(Ir HON Ä, 1, De DOL., 4, a{} el a{| (ir MERY, La Lheotogte irıniıtatire Ade SCHNT Thomas
d Aquin, 161-166

105105

Giovanni Ventimiglia

C
ontributi

Dennoch ist das Sein – wie für Aristoteles – in den verschiedenen Dingen unterschie-
den, d. h. es ist ursprünglich Vielheit. Daraus folgt aber, dass auch dieses Eine bzw. 
dieses Sein innerlich und ursprünglich mannigfaltig ist. In der Tat lehrte und lehrt 
ja die christliche Offenbarung, dass Gott, Esse subsistens, nicht nur Einheit, sondern 
auch Dreiheit ist.

Wäre dem nicht so, wäre Gott also nicht Einer und auch gleichzeitig Vielheit, 
ergäben sich zwei riskante Schwierigkeiten. Einerseits verfiele man – dies ist das 
theologische Risiko – leicht der Häresie des Sabellius, der die Realität der innergött-
lichen Unterscheidungen (distintiones) negierte4. Andererseits bestünde das philo-
sophische Risiko darin, dass es nicht gelänge, den Ursprung der geschaffenen Viel-
heit zu konzipieren, was bereits Aristoteles gegen die ungeschriebene Lehre Platons 
einwandte. 

Wenn nun aber die endliche Vielheit aus einem dem Einen äußerlichen (praeter) 
Prinzip hervorgänge, dann würde sie de facto einem Nicht-Existierenden entstam-
men. Denn dieses erste Prinzip (Dyade) der Vielheit außerhalb (praeter) des Einen 
könnte überhaupt nicht vielfältig sein, da jede Vielheit aus einer Vielzahl von Ein-
heiten besteht, dieses Prinzip aber per definitionem außerhalb (praeter) des Einen 
stünde. Überdies könnte dasselbe erste Prinzip (Dyade) der Vielheit nicht einmal 
ein Seiendes sein, da es per definitionem außerhalb (praeter) des Einen, das das 
Sein ist, steht. Außerhalb des Seins aber – zumal wenn es als hypostatisiertes Genus 
verstanden wird – gibt es nichts. Damit würde die Vielheit der Dinge, dieser Annah-
me zufolge, aus einem widersprüchlichen und letztendlich nicht-seiendem Prinzip 
hervorgehen.

Damit bleibt nun nur die alternative Annahme übrig, welche dem Vorschlag des 
Thomas von Aquin entspricht: Die Vielheit ist eine Transzendentalie des Seins. Wo 
immer Sein ist, gibt es auch Unterscheidung zwischen den Seienden und mithin Viel-
heit.

Gott ist das Sein, damit besteht in ihm Vielheit. Aus der innergöttlichen (trinitari-
schen) Vielheit geht die gesamte geschaffene Vielheit hervor. Diese ist nun in keinem 
Fall als eine Verringerung der Vollkommenheit anzusehen, sondern im Gegenteil das 
Abbild der göttlichen Vollkommenheit, die gleichzeitig Einheit und Vielheit ist.

Anhand der nun folgenden Texte versuche ich, das soeben sehr kompakt Ausge-
führte zu erläutern und zu belegen.

4	 Cfr. Quodl. X, q. 1, a. 1; De pot., q. 9, a. 8, ad 2 et ad 4. Cfr. Emery, La théologie trinitaire de saint Thomas 
d’Aquin, 161-166.



[ie franszendentale VYielheit Aes Thomas Or Qun Ta ihrem theologıschen KONTEXT

lext
Et 1ideO melius 1CI quod (LIvVISIO el multitudinis, el el Dpri10r SecCcuUNdumM intellectum UYUAIL mul-
titudo: aultiem Miecitur privatıve respecLu (ivisionIis, C SIl PE1I15 indivisum, 11011 aultfem respecLu
multitucinis. Unde (1VISIO el DrI10r, SEeCcunNdum rationem, UUa ULTE Sa mMultitucdo Doster1us. (Quod S1IC
pate Primum enNnım quod In intellectum cadıt el CS SEeECUNdUM VEeIOD el nNegalio ENLS: his aultiem
(AuOoDbus sequıitur tert1ic intellectus MIVDESIONEIS (ex hOoc eNımM Qquod. aliquid intelligitur 110  — 0655{ hOoc GI15,
q ulitur In intellectu quod SIl (ivisum 18 e0): QUAario aultfem sequlitur In intellectu Fatio UNLUS, Prou Scilicet
intelligitur hOoc PE1I15 11011 0655{ In (ivisum: quinto aULem sequlitur intellectus multitudinis, Prou Scilicet
hOcC PI1S intelligitur (ivisum 18 110 el utrumque 1IPpSorum 055{ In 11011 (Quantumcumque enNnım aliqua
intelligatur (ivisa, 11011 intelligetur multitudo, 1S1 quodlibet (ivisorum intelligatur 0655{ 1U Et S1IC
et1am pale quod 11011 erıit cireculus In dJefinitione UNIUS el multitucinis>.41144100 _
ES handelt SIcCh hlierbel eINenN l1ext, den ich bereIits anderer Stelle kommen-

1er Er wurde zwischen 1265 und 1266 verfasst und stellt me1ınes Erachtens
Cie Vervollständigung des chemas der Transzendentalien dar, WIe 65 In De ver:ıtate
ausgearbeitet ist De verıtate STtamm(t bekanntlic a den Jahren 6-12

ESs bleibt UU Cie rage, OD das Au des De ver:ıtate der AIVTsSIO der TAanszen-
dentalen 1elNel entspricht, VOoOlIl der dieser ext au De notentia handelt Von der
transzendentalen 1el1Nhel handelt Ssowohl De notentia a 1IS auch Cie UmMmMd Theolo-
giae L, 3, 1er SINd WIT In den Jahren zwischen 1266 und 1277

lext
%] aULem MOdUuSs entis accıplatur SECUNAO modo, cscilicet SEeECUNdUM Ordinem UNIUS a{} alterum, hOoc Dolest
0655{ duplieiter. Uno MOdO secundum Adivisionem HNEHUS AD altero el hOcC exprimıt hOoc attiquid. Adiec
Pr enim atiqguid QUAaS! CEETE Quid, nde SICHT 0S AICHUFr HU} In GUANELM PST INndivisum In ita AICHUFr
atltiquid In GUANEUM pSt AD Aaltts ALDESUMT7.

ext präsentier eINenN UuSzug a der beruühmten quaestio 1, articulus der
udesti0 de verıtates einer Interpretation zufolge en WIT 1er Cie ursprung-

de DOL., 4, {, a{} KUFSI1V, 1ler W1E uch hei QJen iongenden /itaten, ist Vo MIr

(ir VENTIMIGLIA, Differenza contraddizione, 191-206

de VEF, 1,
«Al10 MOdO ita quod MOdUS CXDIESSUS SIl MOdus generalis ‚OLNSECUY UEN: ]008015 . el hic MOdUS duplieciter
aCCIpI potest: U110 MOdo SEeECUNdUM quod consequitur Uunumquodque PI15 In 110 MOdO SEeCcunNdum quod
consequitur 1101111 PI1S In Ordline a{} Q 111 %] Dr1Im®O modo, hOoc el duplieciter Qqu1a vel exprimitur In enTfe
aliquid allfırmative vel negative. Non aULem invenıtur aliquid allfırmative Micetum 2.DSOIUTe quod Dpossıt
aCCIpI In IMNı enite, 1S1 essentlia e1uUs, SEeCcunNdum UYUAIL 0655{ C(icitur: el S1IC imponıtur hOoc LES, quod
In hOoc Qdiliert 18 ente, SEeCcunNdum Avyicennam In DFINC1IPIO etaphys., quod PI15 SUuMItur 18 CIUu essendli,
SE( rel exprimıit (}  itatem vel essent1i1am entis. Negatio aultiem OLNSECUY UEN: ]008015 PI15 absolute,
el Indivis10: el anc exprimıt hOoc 1U nı Q 111 eNımM el 11L UYUAIL PI15 INndivisum. %] aultfem
MOdus entis accıplatur SECUNAO modo, Scilicet SEeCcunNdum Ordinem UN1IUS a{| alterum, hOoc Dolest 0655{

duplieiter. Un MOdO SEeECUNdUM (ivisionem UN1IUS 18 altero: el hOoc exprimıit hOoc aliquid: Miecitur
enNnım aliquid QquUası Q 111 Qquid; nde SICULT PI1S Mieitur UL, In quanium el indivisıum In e}  „ ita Miecitur

106106

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

C
on

tr
ib

ut
i

Text 1:
Et ideo melius dici quod divisio est causa multitudinis, et est prior secundum intellectum quam mul-
titudo; unume autem dicitur privative respectu divisionis, cum sit ens indivisum, non autem respectu 
multitudinis. Unde divisio est prior, secundum rationem, quam unum; sed multitudo posterius. Quod sic 
patet: Primum enim quod in intellectum cadit est ens; secundum vero est negatio entis; ex his autem 
duobus sequitur tertio intellectus divisionis (ex hoc enim quod aliquid intelligitur non esse hoc ens, se-
quitur in intellectu quod sit divisum ab eo); quarto autem sequitur in intellectu ratio unius, prout scilicet 
intelligitur hoc ens non esse in se divisum; quinto autem sequitur intellectus multitudinis, prout scilicet 
hoc ens intelligitur divisum ab alio et utrumque ipsorum esse in se unum. Quantumcumque enim aliqua 
intelligatur divisa, non intelligetur multitudo, nisi quodlibet divisorum intelligatur esse unum. Et sic 
etiam patet quod non erit circulus in definitione unius et multitudinis5.

Es handelt sich hierbei um einen Text, den ich bereits an anderer Stelle kommen-
tiert habe6. Er wurde zwischen 1265 und 1266 verfasst und stellt meines Erachtens 
die Vervollständigung des Schemas der Transzendentalien dar, wie es in De veritate 
ausgearbeitet ist. De veritate stammt bekanntlich aus den Jahren 1256-1259.

Es bleibt nun die Frage, ob das aliud des De veritate der divisio – der transzen-
dentalen Vielheit – entspricht, von der dieser Text 1 aus De potentia handelt. Von der 
transzendentalen Vielheit handelt sowohl De potentia als auch die Summa Theolo-
giae I, 30, 3, hier sind wir in den Jahren zwischen 1266 und 1272.

Text 2:
Si autem modus entis accipiatur secundo modo, scilicet secundum ordinem unius ad alterum, hoc potest 
esse dupliciter. Uno modo secundum divisionem unius ab altero et hoc exprimit hoc nomen aliquid: dici-
tur enim aliquid quasi aliud quid, unde sicut ens dicitur unum in quantum est indivisum in se ita dicitur 
aliquid in quantum est ab aliis divisum7.

Text 2 präsentiert einen Auszug aus der berühmten quaestio 1, articulus 1 der 
Quaestio de veritate8. Meiner Interpretation zufolge haben wir hier die ursprüng-

5	 Q. de pot., q. 9, a. 7, ad 15. Kursiv, hier wie auch bei den fongenden Zitaten, ist von mir.

6	 Cfr. Ventimiglia, Differenza e contraddizione, 191-206.

7	 Q. de ver., q. 1, a. 1.

8	 «Alio modo ita quod modus expressus sit modus generalis consequens omne ens; et hic modus dupliciter 
accipi potest: uno modo secundum quod consequitur unumquodque ens in se; alio modo secundum quod 
consequitur unum ens in ordine ad aliud. Si primo modo, hoc est dupliciter quia vel exprimitur in ente 
aliquid affirmative vel negative. Non autem invenitur aliquid affirmative dictum absolute quod possit 
accipi in omni ente, nisi essentia eius, secundum quam esse dicitur; et sic imponitur hoc nomen res, quod 
in hoc differt ab ente, secundum Avicennam in principio Metaphys., quod ens sumitur ab actu essendi, 
sed nomen rei exprimit quidditatem vel essentiam entis. Negatio autem consequens omne ens absolute, 
est indivisio; et hanc exprimit hoc nomen unum: nihil aliud enim est unum quam ens indivisum. Si autem 
modus entis accipiatur secundo modo, scilicet secundum ordinem unius ad alterum, hoc potest esse 
dupliciter. Uno modo secundum divisionem unius ab altero; et hoc exprimit hoc nomen aliquid: dicitur 
enim aliquid quasi aliud quid; unde sicut ens dicitur unum, in quantum est indivisum in se, ita dicitur 



1OvVannı Ventimiglia

ichste Passage des Thomas V OIl quin vorliegen. 165 habe ich In meInen tudien
begründet. Auf jeden Fall handelt SIcCh Cie Parallelstelle dem SC-

ext au De notenUa. HIierzu möchte ich LLUL Cie rage formulieren: Was
versteht Thomas UU ılnfier aliud?

Entnehmen WIT Cie Antwort au den lexten des utors selbst

lext
Deinde Cu Qicit Anut manifestum PST eic., Ostendit quod 11L hOoc sufficit, Auabus rationibus.
(Quarum priıma EGl G1 propier hOoc Solum aliqua ESsSentT comparabilia, Qqu1a el Subiectum 11011 Qifferens, eburt!
sSequereLur quod OMN12A. abDberen 11A1 naturam: Qqu1a (le quibuscumque (iversis DOssel (C1, quod 11011

QAifferunt 1S1 Qqu1a SUNTL In 110 el 110 cSubilecto Dr1mMo. Et SECUNAUM hOoc sequereLiur Qquod. hOoc 1IPpSUum quod
el aequale, el quod el ulce, el quod el um, ESSE U1a el ea1dem natiura:;: SE( Qdilferret Solum DEL
hOoc quod el In 10 el 110 receptivo. Et hOoc videtur inconvenlens, Qquod. OMN12A. habeant 11A1 naturam.
Fst considerandum, QquOd HONETE diversitatem Hropter diversitatem SUSCEHLLUT LANEUM, PST

OPINLO Hiatlonica, GULE DOSULl HU parte formae, pf7 dAualitatem Materiae: Hr LOLG diversita-
IS Fatio matertialt DFINCLDLO pHroventreli. Unde el 110111 el PI15 DOosult UN1IVOCE (C1, el 11A1 significare
natiuram: SE( SecCcuUNdumM (iversitatem SUSCeptivorum, specles (iversilicarı.
ecunda ratio, UUa ponit 151 Amptius SUSCEHLLVUM eic., el quod 11011 quodlibet el Susceptivum CUIUSN-
bet: SE( 1101111 el Dr1Im®O Susceptivum Un1US: el S1IC forma el Susceptivum a{| INnv1icem mMiecuntur. %] ErsSo S1UNT
plura prıma susceptiva, LLEGCGESSEP el quod Ssınt plures nAaIurae susceplae: aul G1 el U1a naiura Suscepla,
LLEGCGESSEP el quod C1IT 1101111 prıimum sSusceptivum.
HIC Inquirıit QUOMOdo (Qifferentia speclel aCC1IpI DOssıt, LaAM In otbus UYUAIL In Q 116 Et Qqu1a essent.am
speclel significat definitio, quaerit uas quaestiones: 11A1 (le specle, el al1am (le dJefinitione.
Quaerit erszo Dr1Im®O (le specle, quando C1IT iuıdicanda altera specles: UuLrum hOcC SOlO quod ea1dem naiura
c1t In 110 el 10 susceptibili, SICUL Platonieci POosuerunL(. 7 Y0| hOoc SEeECUNdUM praem1ssa 11011 Doltest 0655{

1 U IHetLtuUumM el enNnım quod 11011 el simpliciter 1U el 1ideO (Qifferentia speclel 11011 attenditur DEL
hOoc quod aliquid idem c1t In 110 el allo, 1S1 SECUNdULUM Platonicos, Qqu1 DOSsSUuerunt 0655{ simpliciter
11011 Et proptier hocC, QquUası quaestionem solvens, subiungit: aul G1 .11 In allo: QquUası (icat: 11011 propfier
hOoc el lia specles, Qqu1a el idem In allo: Sa Qqu1a el lia naiura In 110 susceptibilil.
Secundam quaestionem MOve (le dJefinitione: el el quaestio Qquic O77 Lerminus, idest, UUALC SIl Qefinitie
mJeclarans speclem. Et Qqu1a UUAC SUnNT idem definitione, S1UNT idem simpliciter, 1ideO QuUası SOlvens
subiungit, quod el propria Qefinitie rel, UUO (iscernere ULrum c1t idem aul aNU DuLa
uUm vel UlcCce AOC quOC CO CLEELL DOLESE AUODUS MOS ACCLDL, SiCcut el Dr1US: U110 SCcilicet MOdo ul
uUm Qdicatur .11 ulel, Qqu1a In 9a10 invenıtur Ha naiura cubiecta UUa In ulel: 10 modo, Qqu1a
11011 Solum SECUNAUM naiuram Ssubiectam difierunt, SE( OMNINOG 11011 SUNTL idem. Quae quidem UG SUNTL
e1(em C his UU DOSuUlt: G7 idem In alio, (L G7 CLEETEI In HIA Manifestum el eNımM quod e1(dem
el ratio identitatis el (iversitatis, el In specle el In definitione®?.

Diesem ext möchte ich ZweeI bedeutende ussagen entnehmen. Zunächst Qle-

aliquid, In quanium el 18 9 118 (divisum. Alio MOdO SECUNAUM COoNvenlentam UN1IUS entis a{} aNU el
hOoc quidem 11011 Dolest 0655{ 1S1 acc1lplatur aliquid quod natum C1IT CONvenIıre Cu IMNı entfie hOoc aULem
el anıma, UU quodammode el 0mMn13a, ul Miecitur In II1 (le aNımaAa. In aN1MAa aULem el VIS cognitiva el
appetitiva. ( onvenlentam erszo entis a{} appetitum exXxprimıt hOoc bonum, ul In DF1INC1D10 1C
Miecitur Qquod. bonum el Qquod. OMN12A. ( onvenlentiam VEeIOD entis a{} intellectum exprimıit hOoc

VEeITUILLL> (De vertt., 1,
In VIT Phys.,

107107

Giovanni Ventimiglia

C
ontributi

lichste Passage des Thomas von Aquin vorliegen. Dies habe ich in meinen Studien 
begründet. Auf jeden Fall handelt es sich um die Parallelstelle zu dem vorausge-
gangenen Text aus De potentia. Hierzu möchte ich nur die Frage formulieren: Was 
versteht Thomas nun genau unter aliud?

Entnehmen wir die Antwort aus den Texten des Autors selbst.

Text 3:
Deinde cum dicit: Aut manifestum est etc., ostendit quod nec hoc sufficit, duabus rationibus.
Quarum prima est: si propter hoc solum aliqua essent comparabilia, quia est subiectum non differens, 
sequeretur quod omnia haberent unam naturam; quia de quibuscumque diversis posset dici, quod non 
differunt nisi quia sunt in alio et alio subiecto primo. Et secundum hoc sequeretur quod hoc ipsum quod 
est aequale, et quod est dulce, et quod est album, esset una et eadem natura; sed differret solum per 
hoc quod est in alio et alio receptivo. Et hoc videtur inconveniens, quod omnia habeant unam naturam.
Est autem considerandum, quod ponere diversitatem rerum propter diversitatem susceptivi tantum, est 
opinio platonica, quae posuit unum ex parte formae, et dualitatem ex parte materiae; ut tota diversita-
tis ratio ex materiali principio proveniret. Unde et unum et ens posuit univoce dici, et unam significare 
naturam: sed secundum diversitatem susceptivorum, rerum species diversificari.
Secunda ratio, quam ponit ibi: Amplius susceptivum etc., est quod non quodlibet est susceptivum cuiusli-
bet; sed unum est primo susceptivum unius; et sic forma et susceptivum ad invicem dicuntur. Si ergo sunt 
plura prima susceptiva, necesse est quod sint plures naturae susceptae: aut si est una natura suscepta, 
necesse est quod sit unum primum susceptivum. (...). 
Hic inquirit quomodo differentia speciei accipi possit, tam in motibus quam in aliis. Et quia essentiam 
speciei significat definitio, quaerit duas quaestiones: unam de specie, et aliam de definitione.
Quaerit ergo primo de specie, quando sit iudicanda altera species: utrum ex hoc solo quod eadem natura 
sit in alio et alio susceptibili, sicut Platonici posuerunt. Sed hoc secundum praemissa non potest esse ve-
rum. Dictum est enim quod genus non est simpliciter unum: et ideo differentia speciei non attenditur per 
hoc quod aliquid idem sit in alio et alio, nisi secundum Platonicos, qui posuerunt genus esse simpliciter 
unum. Et propter hoc, quasi quaestionem solvens, subiungit: aut si aliud in alio; quasi dicat: non propter 
hoc est alia species, quia est idem in alio; sed quia est alia natura in alio susceptibili.
Secundam quaestionem movet de definitione: et est quaestio quid sit terminus, idest, quae sit definitio 
declarans speciem. Et quia ea quae sunt idem definitione, sunt idem simpliciter, ideo quasi solvens 
subiungit, quod illud est propria definitio rei, quo possumus discernere utrum sit idem aut aliud, puta 
album vel dulce. Et hoc quod dico aliud, potest duobus modis accipi, sicut et prius: uno scilicet modo ut 
album dicatur aliud a dulci, quia in albo invenitur alia natura subiecta quam in dulci; alio modo, quia 
non solum secundum naturam subiectam differunt, sed omnino non sunt idem. Quae quidem duo sunt 
eadem cum his quae supra posuit: si idem in alio, aut si aliud in alio. Manifestum est enim quod eadem 
est ratio identitatis et diversitatis, et in specie et in definitione9.

Diesem Text möchte ich zwei bedeutende Aussagen entnehmen. Zunächst die-

aliquid, in quantum est ab aliis divisum. Alio modo secundum convenientiam unius entis ad aliud; et 
hoc quidem non potest esse nisi accipiatur aliquid quod natum sit convenire cum omni ente: hoc autem 
est anima, quae quodammodo est omnia, ut dicitur in III de anima. In anima autem est vis cognitiva et 
appetitiva. Convenientiam ergo entis ad appetitum exprimit hoc nomen bonum, ut in principio Ethic. 
dicitur quod bonum est quod omnia appetunt. Convenientiam vero entis ad intellectum exprimit hoc 
nomen verum» (De verit., q. 1, a. 1).

9	 In VII Phys., l. 8.



[ie franszendentale VYielheit Aes Thomas Or Qun Ta ihrem theologıschen KONTEXT

jenige, dass das Au VOIl dem De ver:ı:tate andelTte, nicht dem Au des «idem In
2.110>» der Platoniker entspricht, sondern dem «allud In 2.110» des Thomas und des
Aristoteles).

WEeltens wiIird au diesem ext Cie Aussageabsicht der Lehre des «idem In 2.110»
eUuftlic Einheit und Identität t1ammen a e1Inem PrInzIp, das «L.1NS>» genannt WITrd,
während Cie gesamte lelheTl auf E1n PrIinzIip zurückgeht, das a 1IS Adualitas bezeichnet
WIrd.

Mit welcher Lehre en WIT 41SO 1er LuUnNn, derzufolge alle inge au dem41144100 _ ınen und au eInNem diesem auUuberlichen PrInzIp, der dualitas, hervorgehen? ES
handelt SIcCh Cie sogenannte «ungeschriebene Lehre» Platons. Thomas Wal SIcCh
dessen ohl bewusst.

lext
T1 amen eriendum PST quOCd de reCEPLLVO Adiversimode LO LOoquebalur: JULC In IIMAaeO diyit receptivum
AT Mmateriam: In dogmatidus AMICHES pf7 1A8}  - SCFLDLLS, idest HIR DErDOTeEeNNS Aocebat In CNOolSs, Mi-
cebat receptivum GE FIECLGFFELLFTE pf7 DUFUÜMUTTE, UUAC et1am parte Materlae ponebat, ul Mdictum El
1amen, CUICUMQUE attribueret 0655{ receptivum, SCINDEL Qicebat Qquod. receptivum el IOCUSs Ssınt idem10.

Auch In diesem ext möchte ich besonders auf ZweeI Aspekte hinweisen.
Vor en Dingen ilt beobachten, dass Thomas ber Cie X1ISTeNZ VOIl Theo-

rıen «IN dogmatibus Aictis e1 110  - SCY1IPT1S» ohl informiert Wd.  — Woher ezog
dQlese Kenntnis? AÄus ınterschiedlichen Quellen DIe Zeiten des Thomas ZUL Ver-
Tügung stehenden Hauptquellen ber Cie ungeschriebene Lehre Platons Cie
Metaphysica und Cie Physica des Aristoteles, der Kkommentar des Themistius De
ANIMa des Aristoteles der ce1t 1267 ekannt war) SOWIE das De Institutione Arith-
metica des Boethius.

WEeltens entnehmen WIT diesem lext, dass Cie dualitas auch mıit e1Inem anderen
amen, nämlich mıi1t ITLCLGFTELTTE eT DUAFÜUFTL bezeichnet werden konnte.

DIeses Attribut der yade DZw der Adualitas wirtt E1n Licht auf Cie Mo-
alıtäat SEeINEeSs Wirkens. Zur Diversifizierung dessen, Wa au dem ınen STamMmm T,
und nichts anderes a1Ss 1NSs SeIN kann, vermindert oder vermehrt das ITLCLUTEGLLTTE eT

DUr ÜLFTL wohlgemerkt: außerlich! Einheiten. DIe Ausdifferenzierung der 5Spezlies
ergibt SIcCh mithin additionem e1 subtractionem» und SOM auf 1ese1De (1(55
WIe für Cie Zahlen

HIierzu ibt eINen csehr deutlichen ext des Thomas:

In IV Phys.,

105108

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

C
on

tr
ib

ut
i

jenige, dass das aliud, von dem De veritate handelte, nicht dem aliud des «idem in 
alio» der Platoniker entspricht, sondern dem «aliud in alio» des Thomas (und des 
Aristoteles).

Zweitens wird aus diesem Text die Aussageabsicht der Lehre des «idem in alio» 
deutlich: Einheit und Identität stammen aus einem Prinzip, das «Eins» genannt wird, 
während die gesamte Vielheit auf ein Prinzip zurückgeht, das als dualitas bezeichnet 
wird.

Mit welcher Lehre haben wir es also hier zu tun, derzufolge alle Dinge aus dem 
Einen und aus einem diesem äußerlichen Prinzip, der dualitas, hervorgehen? Es 
handelt sich um die sogenannte «ungeschriebene Lehre» Platons. Thomas war sich 
dessen wohl bewusst.

Text 4
Tamen sciendum est quod de receptivo diversimode Plato loquebatur: quia in Timaeo dixit receptivum 
esse materiam; in dogmatibus autem dictis et non scriptis, idest cum verbotenus docebat in scholis, di-
cebat receptivum esse magnum et parvum, quae etiam ex parte materiae ponebat, ut supra dictum est. 
Tamen, cuicumque attribueret esse receptivum, semper dicebat quod receptivum et locus sint idem10.

Auch in diesem Text möchte ich besonders auf zwei Aspekte hinweisen.
Vor allen Dingen gilt es zu beobachten, dass Thomas über die Existenz von Theo-

rien «in dogmatibus dictis et non scriptis» wohl informiert war. Woher bezog er 
diese Kenntnis? Aus unterschiedlichen Quellen. Die zu Zeiten des Thomas zur Ver-
fügung stehenden Hauptquellen über die ungeschriebene Lehre Platons waren die 
Metaphysica und die Physica des Aristoteles, der Kommentar des Themistius zu De 
anima des Aristoteles (der seit 1267 bekannt war) sowie das De Institutione Arith-
metica des Boethius.

Zweitens entnehmen wir diesem Text, dass die dualitas auch mit einem anderen 
Namen, nämlich mit magnum et parvum bezeichnet werden konnte.

Dieses Attribut der Dyade bzw. der dualitas wirft ein neues Licht auf die Mo-
dalität seines Wirkens. Zur Diversifizierung dessen, was aus dem Einen stammt, 
und nichts anderes als Eins sein kann, vermindert oder vermehrt das magnum et 
parvum – wohlgemerkt: äußerlich! – Einheiten. Die Ausdifferenzierung der Spezies 
ergibt sich mithin «per additionem et subtractionem» und somit auf dieselbe Weise 
wie für die Zahlen.

Hierzu gibt es einen sehr deutlichen Text des Thomas:

10	 In IV Phys., l. 3.



1OvVannı Ventimiglia

lext
{“1Ccuft sgensibilia econstituuntur DIINCIPUS universalibus DEL particıpationem speclerum, ita specles,
UUas Qicebhat 055{ UNUINELOS constituuntur SEeCcunNdum EU. 35 1lis”, eCHicet pf7 Uniıtas enNnım
(iversas ULE SHECLES CONSTIFTLLER HEF addiıtionem pf7 SuÖtLractionem, In QULIOUS CONSISTIT Fatio Magn
pf7 Darut. Unde HIR HU opinaretiur GE SuÖsStantiam eNLS, JLE HOR distinguebal inter HLUH}E QquOd PST

DFINCLDLUM NUuMEeNT pf7 HU QquOd CONVDertitur HIR eNteE, videbatur S7D7 quOC AOC MOdo multtipiicarentiur
Adiversae SHECLES SEDAFraLide RR  S GULUE PST COMMUNEIS SuOÖStantia, SICHT uniıtate Adiversae SHECLES
UEFF OFRHH. mutltiplicanturı).

Kommen WIT UU aber nochmals auf jenes Au a 1IS Transzendentalie In De ver!:- C ontribut|Late zuruück, VOIl dem WIT aUS  SC SINd. Thomas findet für das Au SC -
LOMMLLNEIN für das Au der Formel «allud In a110>» E1n 5SYNONYM, nämlich «dIversum>»:

lext
(diversum) Miecitur ]0080[5 quod el Q, 1111 DEL Oppositum a{| idem. “1Cuft enNnım icdem QAicebatur ]008015 quod
el 1PSUmM, quod el relativum identitatis, ita (iversum Miecitur 0655{ quod el AaLU quod el relativum
(iversitatisl2

DIieses diversum cieht Thomas In gleicher (1(55 WIe SeIN 5ynNonNymM Au a 1IS
Transzendentalie des e1Ins

HIierzu möchte ich nacheinander drel EXTIe anführen:

EXTIe (A-C)

/ A)
(Imne Qquod. el In DSENETE, oOportiel quod habeat (}  itatem praeter 055{ SL, Cu quidditas vel naiura
generI1s a.UT natiura speclel 11011 distinguatur SEeCcunNdum QMistinetam ratiocnem natiurae, In 1S UYUOTL UL DE -
1108 vel specles Ul G{ GE PST Aiversum In AIDersis13
/ B)
SICHT HU pf7 muftda, a idem pf7 Ainersum 1A8}  - Sunt propria HNEIHS genertS, S OHAT QUAaS! HDASSLONES entISs
In GUANELM PST CS el 1ideO 11011 el INCONUENIENS G1 aliquorum Miuersitas 9 1107rUum pluralitatem Causetl4
{ C)
(ula eN1ım 11L el PI1S Adicuntur multipliciter, Oportel quod UUALC mdicuntur SEeECUNdUM multipliciter
dicantur:;: SIiCUuT idem el (iversum UUALC CONSEQUUNLUFr 110111 el multa, el contrarıum, quod S11 (liver-

continetur. ita OPDOFLEt, quOC Aiversum Adividatur secundum decem Hraedicamentam, SICHT 0S pf7
HRUMLS

11 In [ Metaphn.,
In A Metaph.,

13 De Ent., Ca

In Boet. De ErEn., 4,
19 In V Metaph., 172

109109

Giovanni Ventimiglia

C
ontributi

Text 5
Sicut sensibilia constituuntur ex principiis universalibus per participationem specierum, ita species, 
quas dicebat esse numeros, constituuntur secundum eum, „ex illis“, scilicet magno et parvo. Unitas enim 
diversas numerorum species constituit per additionem et subtractionem, in quibus consistit ratio magni 
et parvi. Unde cum unum opinaretur esse substantiam entis, quia non distinguebat inter unum quod est 
principium numeri et unum quod convertitur cum ente, videbatur sibi quod hoc modo multiplicarentur 
diversae species separatae ex una quae est communis substantia, sicut ex unitate diversae species 
numerorum multiplicantur11.

Kommen wir nun aber nochmals auf jenes aliud als Transzendentalie in De veri-
tate zurück, von dem wir ausgegangen sind. Thomas findet für das aliud, genau ge-
nommen für das aliud der Formel «aliud in alio» ein Synonym, nämlich «diversum»:

Text 6
(diversum) dicitur omne quod est aliud per oppositum ad idem. Sicut enim idem dicebatur omne quod 
est ipsum, quod est relativum identitatis, ita diversum dicitur esse quod est aliud, quod est relativum 
diversitatis12.

Dieses diversum sieht Thomas in gleicher Weise wie sein Synonym aliud als 
Transzendentalie des Seins an.

Hierzu möchte ich nacheinander drei Texte anführen:

Texte 7 (A-C):

7 A) 
Omne quod est in genere, oportet quod habeat quidditatem praeter esse suum, cum quidditas vel natura 
generis aut natura speciei non distinguatur secundum distinctam rationem naturae, in illis quorum ge-
nus vel species una; sed esse est diversum in diversis13.
7 B)
sicut unum et multa, ita idem et diuersum non sunt propria unius generis, set sunt quasi passiones entis 
in quantum est ens; et ideo non est inconueniens si aliquorum diuersitas aliorum pluralitatem causet14.
7 C)
Quia enim unum et ens dicuntur multipliciter, oportet quod ea quae dicuntur secundum ea multipliciter 
dicantur; sicut idem et diversum quae consequuntur unum et multa, et contrarium, quod sub diver-
so continetur. Et ita oportet, quod diversum dividatur secundum decem praedicamentam, sicut ens et 
unum15.

11	 In I Metaph., l. 10.

12	 In X Metaph., l. 4.

13	 De Ent., cap. V.

14	 In Boet. De trin., q. 4, a. 1.

15	 In V Metaph., l. 12. 



[ie franszendentale VYielheit Aes Thomas Or Qun Ta ihrem theologıschen KONTEXT

DIe wegweisenden tudien VOoOlIl De Rijk und JacobIl en auf wichtige EXTIe hin-
gewlesen, WIC beispielsweise auf Cie Dialectica Mondacensis, und 1m allgemein auf
Cie LOgica Modernorum, In denen bereIits das diversum, mıi1t UÜILUTTE, ali-
Qquid und FL, In Cie «NoM1IN3a. transcendentla>» eingereiht 15

1er möchte ich jedoch ergänzend auftf eINenN weltleren Umstand hinweisen, der
sich au dem «theologischen» Kontext erg1ibt, In welchen Cie EXTIe des Thomas e1N-
gebettet SINd. In der Perspektive des Thomas SINd idem und diversum ZwWeEeI Bezeich-
NUNSEN für Cie grundlegenden Prinziıpien er inge, HUHILLUIN und dualitas, WIe WIT41144100 _ bereIits analysiert en

ECXTIEe A-

S& A)
Sciendum el Qquod, SICUL Micetum esT, 4IO DOSULl SuHÖStanNcCcCiAm OMNILUM AT HH TE,
raticne superiud C(licta;: elementa aULem numerı ponebat 1101111 QquUası ormale el AUO QquUası materiale:
U110 eN1ım el Auobus numerı constituuntur. Et Qqu1a Impar LILULLLETUS quodam MOdO retinet aliquid
(le indivisione unitatıs, DOosult (1UO elementa numer]l, Dal el Impar, el Imparı attribuit ydemptitatem el

16 (ir KUK, The Aritstotelitian Background of Medievat Iranscendentia: Semantic Approach, In
PICKAVE cur DIie Ogl Ades Transzendentalten. Festschrift für Aertsen Z Geburstag, rlın-New
Yoark 2003, 3-22: JACOBI, ANomina transcendenttia. Untersuchungen DORN Logikern Ades ahrhunderts
Her iranskategoriate ferme, In PICKAVE, e Ogl Ades Tranzendentalen, 2336 In er Fußnote Jjenes
Aufsatzes el «IHe nregun: er ler vorgelegten Untersuchung STamm(TL Vo QJen hbeiden
Inıti1atoren (ieses Buches, Wouter (I0TIS und Martın Pickave Ich an ihnen, 2ass O1 mich aul eINen
Weg gebrac aben, QJen sgehen für mich Iruchtbar 23) In anrnell Wlr ich derjenige, er
WIE Pickave N: Aertsen ‚on wuliten den Zusammenhang zwischen er TE er TIranszendetalien
und er LOgica Modernarum ENTIdel hatte VENTIMIGLIA, H omista 7E pnropriela Irascendentalt
delt essere, C1It., He Vaterschal jener Entdeckung wUurcde erstmals 1mM Jahr 2003 Vo Ehbesen bezeugt:
‚OQLC Phitosophy of Language Whetstone for Ihe Phitosopher ! LINQqULSELC OOIS, In AFRTSEN PFEFER
CUr. (Qu est-ce GUE Ia philosophie oyen Age”, 28-47 In Fußnote 41 SCNrEI| Ehbesen Ventimiglia
(as Verdienst Z  „ (lie << central importance for the evelopment of the theory of transcendentals of the
MisSCUSSIiON of infinite In Perihermenelas cCommentarles>») ENTIdel en Unglaublicherweise
hatte sich erselbe Aertsen, dem er Band (des Jahres 2003 gewidme WAalL, herabgelassen, meInen Namen
1ImM TE 199 anlaßlich eINer Tagung anzuführen, (lie en 1mM Jahr 000 veröffentlich wurden:

AÄERTSEN, «Transcendens Transcendentalis: The Geneatogy ofa Phitosophicalt Term>», In (AMESSE
TEEL CUur. L’etaboration dı DOcCaDbulatre DhOosSopNLGU oyen Age. Artes dı Ofloque international
Ade Louvatin-Ta-Neuve p7 LEeuven, 12174 septemöre 19985 Organise DUr Ia SOciete Internationale DOUF
FE dde de Ia Phitosophie Meditevale, (Kencontres (le Philosophie Medievale, UrNNOou 2000, 41 -
AB In Fußnote E 111 «()n their lof the (oetrine of the “indelinite names”| importance for the
(oetrine of the transcendentals, Ventimiglia, Differenza contradcddizione.. » Eigentlich wWalr cschon VOT

mMeiInem Aufsatz Vo 19995, 1mM Jahr 1994 e1n Aufsatz Vo aln (le lLibera erschienen, In Jem bezüglich Qes
transzendentalen HU (lie LOgica Modernorum, SOWIE (lie arabischen Ursprünge er Qort enthaltenen
IDiskussionen ber (lie «Nom1na TIranscendentia» erwähnt wurden: (le Libera, D’Avicenne AverroeSs,
pf7 FELr Sur fe SOHNFTGEeS aArabes de Ia Iheorte SCOLASLLGUE de un iranscendental, In 1C ®CIENCES N
Philosophy (1994) 141-179 /Zu (iesem £Ma Cchrieh später uch ALENTE, ANames That (‚an Be Satid
of Everything: Porphyrian Tradition and Trascendentalt Terms In T weifth-Century OGILC, In Vivarıum 4
(2007) 208-310

1 10)110

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

C
on

tr
ib

ut
i

Die wegweisenden Studien von De Rijk und Jacobi haben auf wichtige Texte hin-
gewiesen, wie beispielsweise auf die Dialectica Monacensis, und im allgemein auf 
die Logica Modernorum, in denen bereits das diversum, zusammen mit unum, ali-
quid und res, in die «nomina transcendentia» eingereiht ist16.

Hier möchte ich jedoch ergänzend auf einen weiteren Umstand hinweisen, der 
sich aus dem «theologischen» Kontext ergibt, in welchen die Texte des Thomas ein-
gebettet sind. In der Perspektive des Thomas sind idem und diversum zwei Bezeich-
nungen für die grundlegenden Prinzipien aller Dinge, unum und dualitas, wie wir 
bereits analysiert haben.

Texte 8 A-B:

8 A) 
Sciendum est quod, sicut supra dictum est, Plato posuit substanciam omnium rerum esse numerum, 
ratione superiud dicta; elementa autem numeri ponebat unum quasi formale et duo quasi materiale: ex 
uno enim et duobus omnes numeri constituuntur. Et quia impar numerus quodam modo retinet aliquid 
de indivisione unitatis, posuit duo elementa numeri, par et impar, et impari attribuit ydemptitatem et 

16	 Cfr. L. M. de Rijk, The Aristotelian Background of Medieval transcendentia: A Semantic Approach, in M. 
Pickavé (cur.), Die Logik des Transzendentalen. Festschrift für J. Aertsen zum 65. Geburstag, Berlin-New 
York 2003, 3-22; K. Jacobi, Nomina transcendentia. Untersuchungen von Logikern des 12. Jahrhunderts 
über transkategoriale Terme, in Pickavé, Die Logik des Tranzendentalen, 23-36. In der Fußnote jenes 
Aufsatzes heißt es: «Die Anregung zu der hier vorgelegten Untersuchung stammt von den beiden 
Initiatoren dieses Buches, Wouter Goris und Martin Pickavé. Ich danke ihnen, dass sie mich auf einen 
Weg gebracht haben, den zu gehen für mich fruchtbar war» (23). In Wahrheit war ich derjenige, der – 
wie Pickavé und Aertsen wohl wußten – den Zusammenhang zwischen der Lehre der Transzendetalien 
und der Logica Modernarum entdeckt hatte: Ventimiglia, Il trattato tomista sulle proprietà trascendentali 
dell’essere, cit., Die Vaterschaft jener Entdeckung wurde erstmals im Jahr 2003 von S. Ebbesen bezeugt: 
Logic – Philosophy of Language as a Whetstone for the Philosopher’s Linguistic Tools, in Aertsen – Speer 
(cur.), Qu’est-ce que la philosophie au Moyen Age?, 38-47. In Fußnote 41 schreibt Ebbesen Ventimiglia 
das Verdienst zu, die « central importance for the development of the theory of transcendentals of the 
discussion of infinite names in Perihermeneias commentaries») entdeckt zu haben. Unglaublicherweise 
hatte sich derselbe Aertsen, dem der Band des Jahres 2003 gewidmet war, herabgelassen, meinen Namen 
im Jahre 1998 anläßlich einer Tagung anzuführen, wovon die Akten im Jahr 2000 veröffentlicht wurden: 
A. Aertsen, «Transcendens - Transcendentalis: The Genealogy of a Philosophical Term», in J. Hamesse – C. 
Steel (cur.), L‘elaboration du vocabulaire philosophique au Moyen Âge. Actes du Colloque international 
de Louvain-la-Neuve et Leuven, 12-14 septembre 1998, organisé par la Société Internationale pour 
l‘Étude de la Philosophie Médiévale, (Rencontres de Philosophie Médiévale, 8) Turnhout 2000, 241-
255. In Fußnote 20 las man: «On their [of the doctrine of the “indefinite names”] importance for the 
doctrine of the transcendentals, G. Ventimiglia, Differenza e contraddizione…». Eigentlich war schon vor 
meinem Aufsatz von 1995, im Jahr 1994 ein Aufsatz von Alain de Libera erschienen, in dem bezüglich des 
transzendentalen unum die Logica Modernorum, sowie die arabischen Ursprünge der dort enthaltenen 
Diskussionen über die «Nomina Transcendentia» erwähnt wurden: A. de Libera, D‘Avicenne à Averroès, 
et retour. Sur le sources arabes de la théorie scolastique de l‘un transcendental, in Arabic Sciences and 
Philosophy 4 (1994) 141-179. Zu diesem Thema schrieb später auch L. Valente, Names That Can Be Said 
of Everything: Porphyrian Tradition and ‘Trascendental’ Terms in Twelfth-Century Logic, in Vivarium 45 
(2007) 298-310.



1OvVannı Ventimiglia

initatem, pDarı aULem attribuit alteritatem el infinitatem F...f. SIC CF GOÖ LO nonebat idem pf7 Adiversum
GE elementa OMNIUM, UYUUOTL UL 110111 attribuerat LILULLLETIOD Iimparlı, .11 ILULET D Darlı; Posuit
aNımam CONSILATre 11sS elementis, ccilicet eOdem el (Iverso el numeribus paribus el imparibus!1”7,
&ö B)
Primum esT, QquOd LDSE AICEE In 1IMeQ. IHi enim AICEE AuUO GE elementa SC DFINCLDLA eCHicet idem
pf7 AIDeFrSUMLS.

dieser Stelle GEe1 daran EerINNerTT, dass der entscheidende Punkt der Theorie
VOIl den Prinziıpien In der ungeschriebenen Lehre Platons Cie nicht verhandelbare
Außerlichkeit des diversum DbZzw der Adualitas oder des ITLCLUTEGLLTTE eT DUFÜLITL 1m Ver- C ontribut|
hältnis ZU ınen ist ES 1st In diesem Zusammenhang undenkbar, dass Cie Reinheit
Adileses ınen das bereIits In verschiedenen alten Zeugentexten mıi1t dem ersten SeIn
celbst identifiziert wurdel9 auf irgendeine e15e Uurc 1e1lNhel oder Verschieden-
eit verdorben werden könnte. Das PrInZzIp der lelheTl und der Einheit stand für
Platon WIe für Cie Platoniker er Zeiten, Inklusive derer Zeiten des Thomas
«außerha.  » Hraeter des Iınen

Wenn jedoch dem ist, dann wiIird folgerichti unmöglich, den rsprun der
1e1lNhel der inge erklären. Oder In anderen Worten Jene yade, WIC G1E VOIl Pla-
ton und dann V OIl den Platonikern eingeführt wurde, den rsprun der 1e1lNhel
begründen können, erwelst SIich a 1IS derart ındenkbar und Sar widersprüchlich,
dass der rsprun der Vielheit, der doch hätte TYklärt werden sollen, unmög-
ich resultiert.

ES olg UU der l1ext, In welchem Thomas Aristoteles In diesem zentralen
Punkt kommentiert.

lext
Deinde Cu (icit „utrobique vVero“ Ostendit QUOMOdO ista ratio Aifneultatem facit In Opinlone 4TfONIS
ponentis ILULET UL 0655{ cSubstantia %] 1IPpSUum 11L Iuerit substantila, Oportel quod e1(dem
Aubitatio ponatur CIrca 1101111 el @11  S Aut eNımM Hraeter 1PDSUmM UL, quod el separatum DEL C X1IS-
tens, el aliquod UL, a.UT 11011 Et G1 quidem 110  — SIl aliquod .11 UL, 11011 erit 1a multitudo, S1iCcut
Parmenides Qdicebhat %1 aULem C1IT aliquod Q 111 1101111 oportebit, quod Q 1111 UL, Cu 11011 SIl hOoc

In f De Aanıma,
In f De Aanıma,
« ULrum HU} pf7 CHS, quemadmodum Pythagorict pf7 ALO dicebant, 11011 (iversum aliquid el SE(
ent1ium substantla, a Metaphn. 111 «Videntur aultfem quidam Micentium elementa eyvxiIisStentium
HU (1 0S (1 FIECLGFEELTFE (1 DF ULTE ul generibus e1s ut1ı>» Metaphn. 111 «H NaiIldÜ u Ilo MOdO {11
hOoc MOdO putlant naiuram habere LO HÜHLUHE pf7 Pythagorict 11011 Q, 1111 aliquid 0S He HU SE( hOcC
idem naiuram CSSE, QquUası ExIistente cSubstantia idem HU GE pf7 0S attgquic» Metaphn. II1 4) (ir
uch Metaphn. - XII DAazu: ERTI, Le nrobieme de Ia SuÖStantialtte de P’etre pf7 de ’un ans Ia
«Metaphisique>», In UBENQUE CUur. Ftudes Sr Ia «Metaphysique>» A Artstote. Arctes Au Vfe YMDOSLIUM
Aristotelicum, Parıs 1979, u-1

111111

Giovanni Ventimiglia

C
ontributi

finitatem, pari autem attribuit alteritatem et infinitatem [...]. Sic ergo Plato ponebat idem et diversum 
esse elementa rerum omnium, quorum unum attribuerat numero impari, aliud numero pari; [...]. Posuit 
animam constare ex hiis elementis, scilicet ex eodem et diverso et ex numeribus paribus et imparibus17.
8 B) 
Primum est, quod ipse dicit in Timeo. Ibi enim dicit duo esse elementa seu principia rerum, scilicet idem 
et diversum18.

An dieser Stelle sei daran erinnert, dass der entscheidende Punkt der Theorie 
von den Prinzipien in der ungeschriebenen Lehre Platons die nicht verhandelbare 
Äußerlichkeit des diversum bzw. der dualitas oder des magnum et parvum im Ver-
hältnis zum Einen ist. Es ist in diesem Zusammenhang undenkbar, dass die Reinheit 
dieses Einen – das bereits in verschiedenen alten Zeugentexten mit dem ersten Sein 
selbst identifiziert wurde19 – auf irgendeine Weise durch Vielheit oder Verschieden-
heit verdorben werden könnte. Das Prinzip der Vielheit und der Einheit stand für 
Platon – wie für die Platoniker aller Zeiten, inklusive derer zu Zeiten des Thomas – 
«außerhalb», praeter des Einen.

Wenn jedoch dem so ist, dann wird es folgerichtig unmöglich, den Ursprung der 
Vielheit der Dinge zu erklären. Oder in anderen Worten: Jene Dyade, wie sie von Pla-
ton und dann von den Platonikern eingeführt wurde, um den Ursprung der Vielheit 
begründen zu können, erweist sich als derart undenkbar und gar widersprüchlich, 
dass genau der Ursprung der Vielheit, der doch hätte erklärt werden sollen, unmög-
lich resultiert.

Es folgt nun der Text, in welchem Thomas Aristoteles in diesem so zentralen 
Punkt kommentiert.

Text 9
Deinde cum dicit „utrobique vero“ ostendit quomodo ista ratio difficultatem facit in opinione Platonis 
ponentis numerum esse substantia rerum [...]. Si ipsum unum fuerit substantia, oportet quod eadem 
dubitatio ponatur circa unum et ens. Aut enim praeter ipsum unum, quod est separatum per se exis-
tens, est aliquod unum, aut non. Et si quidem non sit aliquod aliud unum, non erit iam multitudo, sicut 
Parmenides dicebat. Si autem sit aliquod aliud unum oportebit, quod illud aliud unum, cum non sit hoc 

17	 In I De anima, 7.

18	 In I De anima, 4. 

19	 «[...] utrum unum et ens, quemadmodum Pythagorici et Plato dicebant, non diversum aliquid est sed 
entium substantia, aut non» (Metaph. III 1); «Videntur autem quidam dicentium elementa existentium 
unum aut ens aut magnum aut parvum ut generibus eis uti» (Metaph. III 3); «Hii namque illo modo illi 
hoc modo putant naturam se habere. Plato namque et Pythagorici non aliud aliquid ens nec unum sed hoc 
idem naturam esse, quasi existente substantia eorum idem unum esse et ens aliquid» (Metaph. III 4). Cfr. 
auch Metaph. XI 2-3; XIII 4. Dazu: E. Berti, Le problème de la substantialité de l’être et de l’un dans la 
«Métaphisique», in P. Aubenque (cur.), Etudes sur la «Métaphysique» d’Aristote. Actes du VIe Symposium 
Aristotelicum, Paris 1979, 89-130.



[ie franszendentale VYielheit Aes Thomas Or Qun Ta ihrem theologıschen KONTEXT

1PpSUum quod el UL, quod SIl materialiter aliquo quod el Hraeter 1PpSUum UL, el DEL OMNSCYUEN:
praefier @C 11  S Et S1IC LLECESSEP el ul aliquid, UUO fit SEeECUNdUM UL, 11011 c1t @11  S Et SIC 1DSO
U110 quod el Hraeter 1IPpSUum UL, 11011 Dolest COonstıitu1n mMultitucdo In entibus: Qqu1a OMN12A. entia a SUNT
UL, a multa, UYUUOTL UL unumquodque el 11011 Hoc aultfem 1101111 el materialiter Qquod. 11011

el 11L 11L enNs20

Thomas teilt den DUÜrS destruens der arıistotelischen Kritik der ungeschriebe-
1903  - Lehre Platons ollauf.

Der DÜFrS CONSIFrHKEUNS offenbart jedoch einige Interessante Unterschiede. Fur ArI-41144100 _ stoteles wiIird das Seın auf vielerleIi (1(55 ausgesagT. ES 1st In den ınterschiedlichen
Dingen auf Originäre e15e verschieden. AÄus dliesem TUN:! 1st widersprüchlich,
VOoOlIl eInNem SSEC sSubsistens sprechen. DIiesen Punkt hat ertı In SeINnen tudien
hinlänglic herausgearbeitet?!.

Fur Thomas ExIstiert dagegen E1n SSEC SuUuÖsSIStens. Der rsprun dieser Theorie
1st eindeutig platonisch DZw neuplatonisch22.

Weil das Seın 1m Allgemeinen UU aber Sowohl 1Nes a1Ss auch Vieles ist, folgt
daraus, dass MINOTre ad MAaAIUSs das Subsistierende Seın celbst Ssowohl 1Nes a1Ss

In IT Metaph.,
21 ERTI, Aritstoteltsmo neoptatonismo Ne: dottrina omista n IO Ü(OLE «IDSum ESS5C, In

aristotelick, ‚ Aquila 1979, 347/-3091:; Le nrobieme de Ia SuOÖStantialtte de P’etre pf7 de ’un ans Ia
«Metaphisiqgue>»; L’anatogia Adelt essere Ne: Iradizione aristoteltco-tomista, In Metafore
Ae H Invisibile. Ricerche Sutt anatoglia, Bresc1a 1984, 13-5393; Aritstoteltsme pf7 neoptatonisme ans
fe Commentaltre de Saint Thomas Sr Ia Metaphysique, In ( HIESA FREULER cur Metaphysiques
medievales. Ftudes P’Ahonneur A’Andre de uralt, anlers (le Ia Revue (le Theologie el (le Philosophie)
G(eneve-Lausanne-Neuvchaäatel 19949, 99-82
(ir OGEL, Antıke Seinsphitosophie und ('hristentum im andelt der ahrhunderte., In SERLOH
MANNS cur estigade LOrtLZ, vol {L, aden-Baden 19585, 5 A7-458 (Neuauflage In Iranz:  ischer Sprache
«EgO E: H78 pf7 signification DOUF HLE phitosophie chretienne, In Revue (des ®CIENCES religieuses

11960-1961] 3(-3990):; BEIERWALTES, Der Kommentar Z "Fiber de ( ausis” als neuptatonische
Fliement In der Phitosophie Ades Thomas ON Quin, In Philosophische uıundschalu (1963) 2-2
REMER, DIie neuptiatonische Seinsphitosophie und ihre Wirkung auf Thomas ON Guin, Leiden 1966:

OLIGNAC, La AOcCtrine de [ EGE cher SCHNT Thomas _ eflte d’origine neoptatonticienne?, In Archives
(le Philosophie (1967) 439-452: BEIERWALTES, orphyre pf7 VICLOrFINUS, Parıs 1968: BFEFIERWALTES
CUr. Platonismus In der Phitosophie Ades Mittetalters, Darmstadt 1969: HADOT, F etre p7 l ’etant ans
fe neoptatonisme, In Revue (le Theologie el (le Philosophie D: (19/73) 101-115: Iien CEe d etre
ans fe neoptatonisme. DEFODOS Ades IAheOrtes A’F Gifson Sr Ia mMmetaphysique de 'Exode, In {en
pf7 P’etre. Exegeses d FYode 3j,14 pf7 de (‚oran 11-24, Parıs 197585, 537-63: HANKEY, Aqguinas’ Birst
Principte: eiIng NLLYy In DIONYySIUS (1980) 4, 1355-17/2: GIn Himsetf. Aqguinas Doctrine O;

Expounded In Ihe Summa Theotogtie, ()xford 1987 : From Metaphystcs HiLStOry, from FYOdus
Neoptatonism, from SCHhoOofasticism Pluraltlism. the Fate of Gitsonian Thomism In English-speaking Orn
America, In DIONYySIUS 16 (1989) 4, 15/-188: [)ANCONA OSTA, «Lause Prime 1A8}  - PST yiLathım>». er (le
(‚ausls, DFORD. S(9). e fonti Ia dottrina, In DOcumentı cstuCi S11 tracdiziocne Nlosofica medievale (1990)
2, 327-30l1:; Saint Thomas ecteur dı er (le ( aUsıls. Han Ades recherches cContemporaines CONCEeErnanit
fe De ( AaUSsIs pf7 andalyse de [ interpretiatlion Ihomiste, In RKevue OMISTIE U (1992) 611-649

1 12112

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

C
on

tr
ib

ut
i

ipsum quod est unum, quod sit materialiter ex aliquo quod est praeter ipsum unum, et per consequens 
praeter ens. Et sic necesse est ut illud aliquid, ex quo fit illud secundum unum, non sit ens. Et sic ex ipso 
uno quod est praeter ipsum unum, non potest constitui multitudo in entibus; quia omnia entia aut sunt 
unum, aut multa, quorum unumquodque est unum. Hoc autem unum est materialiter ex eo quod non 
est unum nec ens20.

Thomas teilt den pars destruens der aristotelischen Kritik an der ungeschriebe-
nen Lehre Platons vollauf.

Der pars construens offenbart jedoch einige interessante Unterschiede. Für Ari-
stoteles wird das Sein auf vielerlei Weise ausgesagt. Es ist in den unterschiedlichen 
Dingen auf originäre Weise verschieden. Aus diesem Grund ist es widersprüchlich, 
von einem Esse subsistens zu sprechen. Diesen Punkt hat Berti in seinen Studien 
hinlänglich herausgearbeitet21.

Für Thomas existiert dagegen ein Esse subsistens. Der Ursprung dieser Theorie 
ist eindeutig platonisch bzw. neuplatonisch22.

Weil das Sein im Allgemeinen nun aber sowohl Eines als auch Vieles ist, folgt 
daraus, dass – a minore ad maius – das subsistierende Sein selbst sowohl Eines als 

20	 In III Metaph., l. 12.

21	 E. Berti, Aristotelismo e neoplatonismo nella dottrina tomista di Dio come «Ipsum esse», in Studi 
aristotelici, L’Aquila 1975, 347-351; Id., Le problème de la substantialité de l’être et de l’un dans la 
«Métaphisique»; Id., L’analogia dell’essere nella tradizione aristotelico-tomista, in AA.VV., Metafore 
dell’Invisibile. Ricerche sull’analogia, Brescia 1984, 13-33; Id., Aristotélisme et néoplatonisme dans 
le commentaire de Saint Thomas sur la Métaphysique, in C. Chiesa – L. Freuler (cur.), Métaphysiques 
médiévales. Études en l’honneur d’André de Muralt, (Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie) 
Genève-Lausanne-Neuchâtel 1999, 69-82.

22	 Cfr. C. de Vogel, Antike Seinsphilosophie und Christentum im Wandel der Jahrhunderte, in E. Iserloh – P. 
Manns (cur.), Festgabe J. Lortz, vol. II, Baden-Baden 1958, 527-548 (Neuauflage in französischer Sprache: 
«Ego sum qui sum» et sa signification pour une philosophie chrétienne, in Revue des Sciences religieuses 
34/35 [1960-1961] 337-355); W. Beierwaltes, Der Kommentar zum “Liber de Causis” als neuplatonische 
Element in der Philosophie des Thomas von Aquin, in Philosophische Rundschau 2 (1963) 92-215; K. 
Kremer, Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung auf Thomas von Aquin, Leiden 1966; 
A. Solignac, La doctrine de l‘esse chez saint Thomas est-elle d‘origine néoplatonicienne?, in Archives 
de Philosophie 30 (1967) 439-452; W. Beierwaltes, Porphyre et Victorinus, Paris 1968; W. Beierwaltes 
(cur.), Platonismus in der Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1969; P. Hadot, L’être et l‘etant dans 
le néoplatonisme, in Revue de Théologie et de Philosophie 23 (1973) 101-115; Id., Dieu comme acte d’être 
dans le néoplatonisme. A propos des théories d’É. Gilson sur la métaphysique de l’Exode, in AA.VV., Dieu 
et l’être. Exégéses d’Exode 3,14 et de Coran 20, 11-24, Paris 1978, 57-63; W. J. Hankey, Aquinas’ First 
Principle: Being or Unity ?, in Dionysius 7 (1980) 4, 133-172; Id., God In Himself. Aquinas’ Doctrine of God 
as Expounded in the Summa Theologie, Oxford 1987; Id., From Metaphysics to History, from Exodus to 
Neoplatonism, from Scholasticism to Pluralism: the Fate of Gilsonian Thomism in English-speaking North 
America, in Dionysius 16 (1989) 4, 157-188; C. D’Ancona Costa, «Cause Prime non est yliathim». Liber de 
Causis, prop. 8(9): le fonti e la dottrina, in Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 1 (1990) 
2, 327-351; Id. Saint Thomas lecteur du Liber de Causis. Bilan des recherches contemporaines concernant 
le De Causis et analyse de l’interpretation thomiste, in Revue Thomiste 92 (1992) 611-649.



1OvVannı Ventimiglia

auch Vieles glC1INe Dreiheit SeIN 11055 Eben dies schreIlibt Thomas
In De notentia {,

DIe ursprüungliche und gleichzeitige Einheit und 1e1lNhel (1ottes erklärt,
190078  - nicht auftf E1n PrIinzIip der Vielheit, das ott «äußerlich» ware, rekurrieren 1155

DIe lelheTl der inge äng direkt vVo drel-einen ott aD
Auf dQdilese Überlegung nımmt der olgende ext ezug, auftf den vollkommen

recht (:illes merYy das Augenmerk gerichtet hat C ontribut|lext
Ordo Mistinetionis Dotest dupliciter CONsiderarı vel quanium a{} quantitatem distinctionis, vel quanium
a{} dignitatem el cCausalitatem. %1 quanium a{} quantitatem distinctionis, S1IC (istinctio (Aivyinarıum Ny-
POostasum el mMinımMaAa (istinectio realis UUAC possıt CSS6, ul habitum el Et 1ideO talı (listinecetioni
competit PI1S MiInımMUmM, ccilicet relatio. SE{ quanium a{} Ordinem dignitatis el causalitatis, E (istinctio
CXCEell (istinctiones: el c<Similiter relatio UUALC el princ1ıp1um (istinction1is, dignitate CXCEelll ]008015

distinguens quod el In creaturıis: 11011 quidem hOoc quod el relatio, G{ hOoc Qquod. el relatio (ivina.
C RHT etiam Causalitate, JLE DFrOCESSLONE DEFSÖNUFUFE divinarum distinctarum OMNIS
Cr  um DFrOCESSLO pf7 MUulLiplicatio, ul habitum eaf25

Aus diesen Voraussetzungen OlgT, dass Cie 1el1Nhel folgerichti Teil der Vollkom -
menheiten des transzendental verstandenen e1Ins und des transzendenten aDSOLU-
ten e1Ins 1st 1eC5@E Theorie 1st jeder platonischen WIe neuplatonischen Konzeption
Alametral EeNIgEgENSECSEIZ auch denen, Cie Thomas entweder unmittelbar VOLaLlS.-

gehen oder 1hm zeitgleich SINd24. EFın zentrales Element des ımfassenden Pro-
]Je des Thomas, das WIC de Libera behauptet25 darın besteht, ArIistoteles
«deplatonisieren», kann mithin In der Neubewertung der 1e1lNhel erkannt werden.

ext AÄA-

11
IC ig1itur Mdicendum esT, quod 18 U110 Pr1m@O multitucoe el (iversitas creatiurarum processit Ordine
saplentlae, ul In (iversitate creatiurarum periectio CONsIistereti Uunıversı
Maltttia totalıter In 1A8}  - GE CONSISLEL: mMUutHtEudo PTE [DSa enim differentic, HEF GUGEFTE

A In Sent., 2 2, 2, a{} Dazu: MERY, La Trinite creatrice. Trinite pf7 ereation ans Ies
Commentatres AHUHX Sentences de Thomas d Aquin pf7 Ades HFrECUHFSEUFS Albert fe FTan p7 Bonaventure,
Parıs 1995

Ax DAazu: VALENTE, «ENS, TLUTHTE, DONnum)>»: eflementt HEF FRER SLOFLG Adei trascendentalt In BOe710 Ne:
Iradizione Dboeziana Adel AH SEeCOLO, In AROTI IMBACH cur "Ad INgENIL aAcuitionem . Studies
In Honour of Alfonso Maitert, LOUvaın-LaA-NEeUve 2006, 483-545

A JBERA, La phitosophie medievale, Parıs 1993, 226

113113

Giovanni Ventimiglia

C
ontributi

auch Vieles – genau genommen eine Dreiheit – sein muss. Eben dies schreibt Thomas 
in De potentia 9, 7.

Die ursprüngliche und gleichzeitige Einheit und Vielheit Gottes erklärt, warum 
man nicht auf ein Prinzip der Vielheit, das Gott «äußerlich» wäre, rekurrieren muss. 
Die Vielheit der Dinge hängt direkt vom drei-einen Gott ab.

Auf diese Überlegung nimmt der folgende Text Bezug, auf den vollkommen zu-
recht Gilles Emery das Augenmerk gerichtet hat:

Text 10
Ordo distinctionis potest dupliciter considerari: vel quantum ad quantitatem distinctionis, vel quantum 
ad dignitatem et causalitatem. Si quantum ad quantitatem distinctionis, sic distinctio divinarum hy-
postasum est minima distinctio realis quae possit esse, ut supra habitum est. Et ideo tali distinctioni 
competit ens minimum, scilicet relatio. Sed quantum ad ordinem dignitatis et causalitatis, illa distinctio 
excellit omnes distinctiones; et similiter relatio quae est principium distinctionis, dignitate excellit omne 
distinguens quod est in creaturis: non quidem ex hoc quod est relatio, sed ex hoc quod est relatio divina. 
Excellit etiam causalitate, quia ex processione personarum divinarum distinctarum causatur omnis 
creaturarum processio et multiplicatio, ut supra habitum est23.

Aus diesen Voraussetzungen folgt, dass die Vielheit folgerichtig Teil der Vollkom-
menheiten des transzendental verstandenen Seins und des transzendenten absolu-
ten Seins ist. Diese Theorie ist jeder platonischen wie neuplatonischen Konzeption 
diametral entgegengesetzt – auch denen, die Thomas entweder unmittelbar voraus-
gehen oder sogar ihm zeitgleich sind24. Ein zentrales Element des umfassenden Pro-
jekts des Thomas, das – wie de Libera behauptet25 – darin besteht, Aristoteles zu 
«deplatonisieren», kann mithin in der Neubewertung der Vielheit erkannt werden.

Text 11 A-C

11 A)
Sic igitur dicendum est, quod ab uno primo multitudo et diversitas creaturarum processit (...) ex ordine 
sapientiae, ut in diversitate creaturarum perfectio consisteret universi (...).
Malitia totaliter in non esse consistit; multitudo autem causatur ex ente. Ipsa enim differentia, per quam 

23	 In I Sent., d. 26, q. 2, a. 2, ad 2. Dazu: G. Emery, La Trinité créatrice. Trinité et création dans les 
commentaires aux Sentences de Thomas d’Aquin et des précurseurs Albert le Grand et Bonaventure, 
Paris 1995.

24	 Dazu: L. Valente, «Ens, unum, bonum»: elementi per una storia dei trascendentali in Boezio e nella 
tradizione boeziana del XII secolo, in S. Caroti – R. Imbach et al. (cur.), “Ad ingenii acuitionem”. Studies 
in Honour of Alfonso Maierù, Louvain-La-Neuve 2006, 483-545.

25	 A. de Libera, La philosophie médiévale, Paris 1993, 336.



[ie franszendentale VYielheit Aes Thomas Or Qun Ta ihrem theologıschen KONTEXT

entia Aun tur ad INVICEM, quoddam 0S PST Unde Deus 1A8}  - PST AUCEtOr tendent7 ad HOR CSSE, SeMn PST
OMNIES GE AUCEOF; 1A8}  - PST DFINCLDLUM malitiae SeMn PST DFINCLDLUM mMUHEudinis26

11 B)
x eOdem eNım DFINC1IPIO el 0655{ el ınıtas el mMultitucdo In rehus Unde relinquitur quod 18 1DSO DDeo
SUnNT plura immercliate creatia Maniftfestum el et1am quod SECUNAUM anc Dpositionem, multituce
el Qistinectio Casualis eSsSsel, QquUası 11011 intenta Dr1Im®O agentle. Eist eNımM multitucoe el (istinectio 18
intellectu (1vino excogitata el instıituta In rebhus a{} hOoc quod (iversimode (livina bonitas rehus ecreatis
repraegsenteliur, el C SEeCcunNdum ( Iversos sradus (liversa particıparent, Hr O7 LDSO diversarum
Ordine quaedam Hulchritude resultet In Frebus GULE divinam sapıentiam Commendarei27.41144100 _ 11 C)

AUIHS Fatio PST (JULC, (} perfectio HNIVDerST 677 QquOd HraecCIpuE Deus intendit In creatione
GUANLO algua OHAT MAaglSs perfecta In Malior BA LESSHE OHAT Creatia Dences

In anderen Worten SINd Cie Differenz und 1elNel der inge, In der philo-
arıistotelischen Perspektive VOoOlIl Thomas kein Zeichen der Unvollkommenheli und der
Vernichtung, laut der, auch ZUL ZeIlt VOIl Thomas geltenden neuplatonischen Über-
tragung®?, sondern echer E1n Zeichen der Gute, der Schönheit und der ollkommen-
heit, als ınmittelbare olge der innergöttlichen Einheit und 1el1Nhel

SC  1e  1C 1st Cie Einführung der 1e1l1Nhel und des Au ınier Cie TAanszen-
dentalien Cie Ursache, zugleic aber auch Cie olge der trinı:taren Konzeption VOoOlIl

Thomas, welche eine, jene VOIl Aristoteles überarbeitende, Polemik Platons
ungeschriebenen Lehren und den Neuplatonismus verbirgt.

de DOL. 3, 1 LES)D., el a{}

( omp. eO: L, 102

Sum eO| L, ' 3, LESD
Alg Beispiele Selen ler bla ZWEI tellen, Jeweils AUS QJen erken Vo Thierry Vo ('hartes und
bonaventura, genannt: «Non el Erszo 1S1 U1  ; cSubstantia ınıtatis el Uunıca essentlia UUE el 1Dsa QMivinitatis
el bonitatis Quamdiu eN1ım 15 ınıtate partıcıpat 1Dsa permanet. (Quam C1t0 VEeIOD QAividitur
ea1dem interiıtum iIncurrit. Unıtas eNımM esSssendiI CoNservatıo el lorma el (1VISIO VEeIOD interitus. At
VeIZ ınıtate UUE e1s el OMNIS pluralitas CTrealIur. ig1itur In DJeitate pluralitas: 11 ULE US>»

( L HEODORICUS (LARNOTENSIS, Iractatus de SEr Adierum OpertOus, 3 e Häring, 69-570) « | anto perfectior
el LES, QUaniLOo MINUS 18 ınıtate recedit>» ( BONAVENTURA, (uaestiones disputatae Ade misStertio Irinitaiis,
2, 2, a{| 153)

114114

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

C
on

tr
ib

ut
i

entia dividuntur ad invicem, quoddam ens est. Unde Deus non est auctor tendenti ad non esse, sed est 
omnis esse auctor; non est principium malitiae sed est principium multitudinis26.

11 B)
Ex eodem enim principio est esse et unitas et multitudo in rebus (…). Unde relinquitur quod ab ipso Deo 
sunt plura immediate creata. Manifestum est etiam quod secundum hanc positionem, rerum multitudo 
et distinctio casualis esset, quasi non intenta a primo agente. Est enim multitudo rerum et distinctio ab 
intellectu divino excogitata et instituta in rebus ad hoc quod diversimode divina bonitas a rebus creatis 
repraesentetur, et eam secundum diversos gradus diversa participarent, ut sic ex ipso diversarum rerum 
ordine quaedam pulchritudo resultet in rebus quae divinam sapientiam commendaret27.

11 C) 
Et huius ratio est quia, cum perfectio universi sit illud quod praecipue Deus intendit in creatione rerum, 
quanto aliqua sunt magis perfecta tanto in maiori excessu sunt creata a Deo28. 

In anderen Worten sind die Differenz und Vielheit der Dinge, in der neuen philo-
aristotelischen Perspektive von Thomas kein Zeichen der Unvollkommenheit und der 
Vernichtung, laut der, auch zur Zeit von Thomas geltenden neuplatonischen Über-
tragung29, sondern eher ein Zeichen der Güte, der Schönheit und der Vollkommen-
heit, als unmittelbare Folge der innergöttlichen Einheit und Vielheit.

Schließlich ist die Einführung der Vielheit und des aliud unter die Transzen-
dentalien die Ursache, zugleich aber auch die Folge der trinitären Konzeption von 
Thomas, welche eine, jene von Aristoteles überarbeitende, Polemik gegen Platons 
ungeschriebenen Lehren und den Neuplatonismus verbirgt.

26	 Q. de pot., q. 3, a. 16, resp., et ad 3.

27	 Comp. Theol., I, 102.

28	 Sum. Theol., I, q. 50, a. 3, resp.

29	 Als Beispiele seien hier bloß zwei Stellen, jeweils aus den Werken von Thierry von Chartes und 
Bonaventura, genannt: «Non est ergo nisi una substantia unitatis et unica essentia que est ipsa divinitatis 
et summa bonitatis [...]. Quamdiu enim res unitate participat ipsa permanet. Quam cito vero dividitur 
eadem interitum incurrit. Unitas enim essendi conservatio et forma est: divisio vero causa interitus. At ex 
vera unitate que deus est omnis pluralitas creatur. Nulla igitur in deitate pluralitas: quare nec numerus» 
(Theodoricus Carnotensis, Tractatus de sex dierum operibus, 30, ed. Häring, 569-570). «Tanto perfectior 
est res, quanto minus ab unitate recedit» (Bonaventura, Quaestiones disputatae de misterio Trinitatis, q. 
2, a. 2, ad 13).



1OvVannı Ventimiglia

ang
Die /Zeiten des Thomas Zur Verfügung stehenden Hauptquellen UoOR Thomas
gekannt ber die ungeschriebene Lehre Platons

«Quidam autem Inviderunt rationibus utrisque, Ul1C quidem quonl1am OMN13.
11111 SUNT, G] quod G5l 11111 significat, quonl1am EsT quod 110  —> esT, 4111 autem deCl-
S10NE, Individuas facientes magnitudines. Maniftfestum autem e1 quonl1am 110  —> C ontribut|G5l QquOd, e1 G] 11111 significat quod EsT e1 110  —> DpOossibile EsT SImMuUL contradietionem
CS5C, 110  —> erıt quod 110  - eST: enNım prohibet, 110  —> simpliciter C5S55C, sed
110  —> Jiquid C 55€ quod 110  —> EsST Dicere 1gitur, CXITa 1PpSUum quod G5l 151 liquid erıt
au 11111 OMN13. C5S55C, INnCONVvVenNIeENS EG1» >0

<Hecrc autem SUNT contrarla, universaliter autfem excellentia e1 defectus, SICH
dicIit Plato e1 Da VULLL, 151 quod hiec quidem her facit mafer1am 11111 autfem

pneciem, 4111 VEIO 11U 111 quidem subilectum mater1am, contrarla autem differentias
e1 speci1es»>1.

« INOS quidem enNım mafter1am e1 privationem alterum 055€ dICIMUS, Sed horum
anc quidem 110  —> 055€ SeCcUNduUm accidens, mater1am, privationem autem DL
CS5C; quidam autem quod 110  —> G5l e1 Da V UL Similiter; a.111 quod EsT C
utroque a.111 EOTLSULLL uUtIrumdque. uare penIitus alter mMOdus G5l hiec trinitate e1 le
Sque quidem enNım a hoc provenerun(t, quod Oportet quandam SUPPONI nafturam,
anc amen 1a faciunt: e1 enNım G1 aliquis Aualitatem facit, Adicens Da V UL e1

SNUM 1DSam, nichil MINUS lidem facit: alteram enNnım despexit»52,
« INOS quidem enNım mafter1am e1 privationem alterum 055€ dICIMUS, Sed horum

anc quidem 110  —> 055€ SeCcUNduUm accidens, mater1am, privationem autem DL
CS5C; quidam Quod HON ST ITLCLUTEGLLTTE eT DUAFÜUFTL similiter, a.111 quod G5l C
utroque aul KOTLSULLL utrumque»>5.

«Plato autem AuUO infinita, Mag un e1 parvum>»>*.

Ph4yS., L,
21 I5Ld., L,

I5Ld., L,
22 I3

I5Ld., ILL,

115115

Giovanni Ventimiglia

C
ontributi

Anhang
Die zu Zeiten des Thomas zur Verfügung stehenden Hauptquellen von Thomas 
gekannt über die ungeschriebene Lehre Platons

«Quidam autem + inviderunt rationibus utrisque, huic quidem quoniam omnia 
unum sunt, si quod est unum significat, quoniam est quod non est, alii autem ex deci-
sione, individuas facientes magnitudines. Manifestum autem et quoniam non verum 
est quod, et si unum significat quod est et non possibile est simul contradictionem 
esse, non erit neque quod non est; neque enim prohibet, non simpliciter esse, sed 
non aliquid esse quod non est. Dicere igitur, extra ipsum quod est nisi aliquid erit 
aliud, unum omnia esse, inconveniens est»30.

«Hec autem sunt contraria, universaliter autem excellentia et defectus, sicut 
magnum dicit Plato et parvum, nisi quod hic quidem hec facit materiam unum autem 
speciem, alii vero unum quidem subiectum materiam, contraria autem differentias 
et species»31.

«Nos quidem enim materiam et privationem alterum esse dicimus, sed horum 
hanc quidem non esse secundum accidens, materiam, privationem autem per se 
esse; quidam autem quod non est magnum et parvum similiter; aut quod est cum 
utroque aut seorsum utrumque. Quare penitus alter modus est hic a trinitate et ille. 
Usque quidem enim ad hoc provenerunt, quod oportet quandam supponi naturam, 
hanc tamen unam faciunt; et enim si aliquis dualitatem facit, dicens parvum et ma-
gnum ipsam, nichil minus idem facit; alteram enim despexit»32.

«Nos quidem enim materiam et privationem alterum esse dicimus, sed horum 
hanc quidem non esse secundum accidens, materiam, privationem autem per se 
esse; quidam autem quod non est magnum et parvum similiter, aut quod est cum 
utroque aut seorsum utrumque»33.

«Plato autem duo infinita, magnum et parvum»34.

30	 Phys., I, 3.

31	 Ibid., I, 4.

32	 Ibid., I, 9.

33	 Ibid.

34	 Ibid., III, 4.



[ie franszendentale VYielheit Aes Thomas Or Qun Ta ihrem theologıschen KONTEXT

«Quonlam e1 Plato propter hoc infinita AuUO fecit, qulia e1 In augmentum videtur
Excellere e1 In infinitum aDIre e1 In Aivisionem»55.

«Unde e1 Plato malter1am e1 locum lidem dicIit C55€ In Thimeo:; receptivum enNnım e1
locum 11111 e1 ldem : .10 VEIO modo 1DIque Adicens receptivum e1 In AlctIis 110  —> SCYIPTIS
dogmatibus, amen locum e1 receptaculum idem retulit»>6.

«Quonlam propter quid alla commparabilia SUNT, alla VEIO 11011, G] quidem eral ula41144100 _ natura? Aut qula SUNT In 4110 DrImMO SUSCEPTHIVO Auft manifestum EsT quod erıt
OMN13. SIC 11111 facere: In 2110 autem UNUMQqUOdqUE Qicere 6556 Amplius, 5 |15-

ceptivum 110  —> contingens eST: Sed 11111 UNIUS G5l primum>»> %.

«} uası mafer1am Mag un e1 Da V UL C55€ PriNCIPIaA, quasıi VEIO Substan-
t1am J1UIEL; 15 enNım SEeCUNduUmM particıpationem UNIUS SpecIies C55€ L1LULLEeLI05 Lt
11111 C55€ substantiam, e1 110  —> AI C115 ICI J1ULLL, fere ıl Pythagorici dixerunt, e1
LU TIOS5 C55€ Caulsas cunctis Ssubstantie SsImiliter ıT 1LLI; IO infinito VEIO quasıi UL1O

Aualitatem facere e1 infinitum e1 hoc G5l Droprium. Amplius hiec
quidem LLULLELIOS preier sensibilia, 111 VEIO LU EIO0OS5 C55€ dicunt 165 1DSas, e1 Infer
her mathematica 110  - DONUNT. Num 1g1tur e1 LU preier 165 1DSas facere, e1
110  —> ıl PythagoricI1, e1 sSpecierum Introductio In rationibus propfter perscrutationem
evenıt (priores enNım Alaletica 110  —> participaverunt); Aualitatem VEIO facere naturam
allam, qula numerı EXIra DrImOS naturaliter generantur velut alliquo echma-
S10 Palam autem dictis qula Auabus CAUSIS solum G5l S15 1DSa UJUC EsT E1IUS
quod quid EsT e1 1DSsa SeCcUNduUm mafer1am (Sspecies enNım E1IUS quod quid G5l
SUNT allls, sSpeciebus VEIO unum), e1 UUC G5l materla sublecta de UUd speclies hee
quidem In sens1ibilibus 11111 VEIO In speciebus dicitur, qula Auallitas eSsT, Mashunı
e1 Dar VLE Amplius autem bene e1 male CauUusallil elementis SINgULIS singulam,
quod magls A1ICIMUS pPpr10Tum investigare quosdam philosophorum, ıT Empedoclem
e1 axagoram»>8.

«} UTr um UHILUIN eT CHS, gqguemadmodum Pythagorici eT Plato dicebant, 110  —> (lver-
5{1 Jiquid G5l sed entium substantlia, aul non»>%

Ibid., ILL,
Ibid.,
Ibid., VIL,
Metaphn., L,
Ibid., ILL,

116116

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

C
on

tr
ib

ut
i

«Quoniam et Plato propter hoc infinita duo fecit, quia et in augmentum videtur 
excellere et in infinitum abire et in divisionem»35.

«Unde et Plato materiam et locum idem dicit esse in Thimeo; receptivum enim et 
locum unum et idem; alio vero modo ibique dicens receptivum et in dictis non scriptis 
dogmatibus, tamen locum et receptaculum idem retulit»36.

«Quoniam propter quid alia comparabilia sunt, alia vero non, si quidem erat una 
natura? Aut quia sunt in alio primo susceptivo [...]. Aut manifestum est quod erit 
omnia sic unum facere; in alio autem unumquodque dicere esse. [...] Amplius, sus-
ceptivum non contingens est; sed unum unius est primum»37.

«[...] Quasi materiam magnum et parvum esse principia, quasi vero substan-
tiam unum; ex illis enim secundum participationem unius species esse numeros. Et 
unum esse substantiam, et non aliud ens dici unum, fere ut Pythagorici dixerunt, et 
numeros esse causas cunctis substantie similiter ut illi; pro infinito vero quasi uno 
dualitatem facere et infinitum ex magno et parvo, hoc est proprium. Amplius hic 
quidem numeros preter sensibilia, illi vero numeros esse dicunt res ipsas, et inter 
hec mathematica non ponunt. Unum igitur et numeros preter res ipsas facere, et 
non ut Pythagorici, et specierum introductio in rationibus propter perscrutationem 
evenit (priores enim dialetica non participaverunt); dualitatem vero facere naturam 
aliam, quia numeri extra primos naturaliter ex ea generantur velut ex aliquo echma-
gio. [...] Palam autem ex dictis quia duabus causis solum est usus: ipsa que est eius 
quod quid est et ipsa secundum materiam (species enim eius quod quid est cause 
sunt aliis, speciebus vero unum), et que est materia subiecta de qua species hee 
quidem in sensibilibus unum vero in speciebus dicitur, quia ea dualitas est, magnum 
et parvum. Amplius autem bene et male causam elementis dedit singulis singulam, 
quod magis dicimus priorum investigare quosdam philosophorum, ut Empedoclem 
et Anaxagoram»38.

«[...] utrum unum et ens, quemadmodum Pythagorici et Plato dicebant, non diver-
sum aliquid est sed entium substantia, aut non»39. 

35	 Ibid., III, 6.

36	 Ibid., IV, 2.

37	 Ibid., VII, 4.

38	 Metaph., I, 6.

39	 Ibid., III, 1. 



1OvVannı Ventimiglia

«Videntur autem quidam dAicentium elementa PXISTCNTLIUM HUHILLUIN (AuTt CN (AuTt

GELUTFE (AuTt DUAFÜUFTL ıT generibus 15 ı1t1>» 40

<«H11 Nal U 110 modo 111 hoc modo putfant naturam habere Plato FEGITLGUE eT

Pythagorici 110  —> al liquid CN Ne HUHILLUIN Sed hoc 1ldem naturam CS5C, quasiıi C X1-
STienTfe Ssubstantlia ldem HUHILLUIN ESNE eT A aliguid»41.

«Alıl dlIversum e1 al a 11111 CONTFrapONUNT, 4111 pluralitatem e1 uınum> C ontribut|
«LETrgO multae SUNT CauUuUsate In C4a Caulsas CONVerS1IONIS, MAXIMe Adubitare Antıiqui-

LUS. Videbantur enım 18 OMNIG futura ECSSNE CNa CN IDSUM, HISI QUILS solvat e1 SImMuUL
vadat C Parmenidis ratione enNnım 110  - aliqguando, hoc auftfem 110  - de 191900185

plantata>», sed HNEeCcessE ESNSNE HON CN Ostendere (ST} Quod est; SIC enım ente et alio
quodam CNud futura SUNT ESNE In multa»a3.

«Quonlam enNnım anıma. pluribus potent1s utitur a cComprehensionem entium, GC1-
licet intellectu, SCIEeNTA e1 Opinionem e1 intellectum quidem habere 1DSsam
idea 1DSIUS UNIUS determinabant, SCIeNCIamM autem prima Aualitatem»44.

«E.NI1UumM quidem enNım OmMNıuUum DIINCIPIUM species e1 LLULLEIUS Specificus, 1DSIUS
autem numerıl elementa 1pSUum 11111 e1 Auallitas UUAC indeterminata, ({UAIL NOU-
uNerunt 1DS1 unı a generationem multitudinis ULMNETIOLU. 1DSO quidem enıim UÜNLO,

siquidem SIE HUHILLUIN ent7, nullum utıLque alterum producetur, multitudine autfem In
speciebus exIistente, ODUS G5l natura altera subilecta 1ps1 unı UUd multitudo, ({ ULl
Indeterminatam Aualitatem VOCAaverunt 1... »45

«Quod OMNIG eiusdem ANAtura et alterius ANAtura CONSISFANF idque In NUMEeTIS
DrIimum 1der1./ AXAXII mne autem, QUICQUIAC In Dpropria natura substantiaque EsT
inmobile, termınatum definitumque eSsT, quIppe quod nu. varlatione mufteTtur, 11U11-

(YJUALIL C55€ desinat, HULQ UL DOossit CS5C, quod 110  —> fuit At haec UNIFAS sola 0st el,
UUAC ını]ıtate formantur, conprehensibilis e1 determmMmatae e1 eiusdem substantiae

A() I5Ld., ILL,
41 I5Ld., ILL,
A I5Ld., XIV ÄVOVESSIMG: «H aULem alterum el Q 111 a{} 1101111 CONtiraponunt, hil aULem multitucinem el

U1 Metapn., AIV, 2, e{{l VYuillemin-Diem, 3 303)
4 eLapn., XIV (translatio a2NONIMA GC1VE media)
44 1 HEMISTIUS, In de anıma UUeimOo Iransiatus (ed Verbeke, 30)
2453 1 HEMISTIUS, In de anıma UUeimOo Iransiatus (ed Verbeke, 31)

117117

Giovanni Ventimiglia

C
ontributi

«Videntur autem quidam dicentium elementa existentium unum aut ens aut ma-
gnum aut parvum ut generibus eis uti»40.

«Hii namque illo modo illi hoc modo putant naturam se habere. Plato namque et 
Pythagorici non aliud aliquid ens nec unum sed hoc idem naturam esse, quasi exi-
stente substantia eorum idem unum esse et ens aliquid»41.

«Alii diversum et aliud ad unum contraponunt, alii pluralitatem et unum»42.

«Ergo multae sunt causae in eas causas conversionis, maxime dubitare antiqui-
tus. Videbantur enim eis omnia futura esse entia ens ipsum, nisi quis solvat et simul 
vadat cum Parmenidis ratione: «non enim non aliquando, hoc autem non de more 
plantata», sed necesse esse non ens ostendere (si) quod est; sic enim ex ente et alio 
quodam entia futura sunt esse in multa»43.

«Quoniam enim anima pluribus potentiis utitur ad comprehensionem entium, sci-
licet intellectu, scientia et opinionem et sensu, intellectum quidem habere ipsam ex 
idea ipsius unius determinabant, scienciam autem ex prima dualitatem»44.

«Entium quidem enim omnium principium species et numerus specificus, ipsius 
autem numeri elementa ipsum unum et dualitas quae indeterminata, quam suppo-
suerunt ipsi uni ad generationem multitudinis numerorum; ex ipso quidem enim uno, 
siquidem sit unum enti, nullum utique alterum producetur, multitudine autem in 
speciebus existente, opus est natura altera subiecta ipsi uni a qua multitudo, quam 
indeterminatam dualitatem vocaverunt [...]»45.

«Quod omnia ex eiusdem natura et alterius natura consistant idque in numeris 
primum videri./ XXXII. Omne autem, quicquid in propria natura substantiaque est 
inmobile, terminatum definitumque est, quippe quod nulla variatione mutetur, nun-
quam esse desinat, nunquam possit esse, quod non fuit. At haec unitas sola est et, 
quae unitate formantur, conprehensibilis et determinatae et eiusdem substantiae 

40	 Ibid., III, 3.

41	 Ibid., III, 4. 

42	 Ibid., XIV 1. Novissima: «Hii autem alterum et aliud ad unum contraponunt, hii autem multitudinem et 
unum» (Metaph., XIV, 2, ed. Vuillemin-Diem, AL XXV, 3.2, 303). 

43	 Metaph., XIV 2 (translatio anonima sive media). 

44	 Themistius, In de anima a Guilelmo translatus (ed. Verbeke, 30).

45	 Themistius, In de anima a Guilelmo translatus (ed. Verbeke, 31).



[ie franszendentale VYielheit Aes Thomas Or Qun Ta ihrem theologıschen KONTEXT

C 55€ Aicuntur At VEr FINnarıus et CuNcCcE altera longiores, Qul finita sSub-
Sfantıa discesserunt, varlabilis infinitaeque Ssubstantliae nommnantıu (‚onstat CF YO
HUE OMNIS his, GUGE onge disiuncta SUNT Contrarıid, INDArIOUS SC1-
Hicet et DAariOus. Hlic enNım stabilitas, IC instabilis Varlıatıo, hiec Inmobilis Ssubstantiae
robur, IC mo bilis permutatlo; hic definita soliditas, IC infinita cCongeries multi-
FudInNIS. uae Scilicet, (L SInt contrarla, In 1a amen quodammodo amı1ıc1iti1am
cCognationemque m1iscentur e1 LLLius UNnITAalls informatione atque regimento 1111141144100 _ merı COL DUS effieiunt. Non CrgO Inutiliter inprovide, quil de hoc mundo deque
hac COMMUNI natura ratiocinabantur, anc primum totius mundi Ssubstantliae
dlIvisionem fecerunt. Ft Plato quidem In 1IMAaAeo eiusdem NAturade eT alterius HNOML-
NAat, QuiCcQuLA In mMmundo est, Au In S”“ ANAtura CHINGAHETE Indıviduum
INCONILUNCILUMOQ UE et OMNIUM Drımum, alterum Aivisibile eT FLUTLGULCEFTE In DroDr

OFrdiInis CFHIHAFLCTES. Philolaus VeIOC Necesse eSsT, INquit, OMN13A. UUAC SUNT vel
infinita C55€ vel finita, demonstrare Sc1licet volens, Omn1a, UACCULNYUC SUNT, hIis
Auobus Consistere, (AuTt finita scCHICEeTt ESNSNE (AuTt infinita, ad numer] SINEC 70
sımilitudinem. Hlic enNım HNO et Auobus et INDAFI Darı conlungitur, UUAC
manifesta SUNT aequalitatis inadequalitatis, eiusdem alterius, definitae

indefinitae ESNE substantiıae. Quod videlicet 110  —> SINE dietum eSsT, Omn1a,
UUAC contrarıs consisterent, armon13. quadam CONIUNg] atque COomponI kLst enNnım
a4rMONI13A. plurimorum aduınmatio e1 dAissentium COoNsens10»46

«INON solum VEIO abulis Symbolicis enigmatibus, SICUT quidam
IU QqUuI uerunt ani{e 1DSUm, Aristoteles 5115 fuit, Sed IO OMnı 2110 velamıne ODSCU-
rıitatem praehonoravit. Quaerebat autem e1 hAulus Causaliil In septimo DPIAC-
mM1ISSOTUmM e1 bene IncIidit Aristoteles In 1DSsam Sponte; antiquioribus enNım putantiıbus
110  —> Oportere COT1AaT1HS U1a saplentiam PLIODOLCIC a hoc quod Ca susciperent SINE
labore propter praelucidam explanationem, h1 quidem abulis, h1 auftfem Symbolis
1psam absconderunt, quemadmodum velamınis magls ahdita SaCrorum» 44

OETHIUS, De Institutione Ariıthmetica, IL, S (ed. Friedlein, 25-126)
SIMPLICIUS, In Hraedicamenta Aristotelis, Proem. (ed. Pattın, L, 4) (ir | HOMAS AQUINAS, In I4 eLapn.,
11

115118

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

C
on

tr
ib

ut
i

esse dicuntur [...]. At vero binarius et cuncti parte altera longiores, qui a finita sub-
stantia discesserunt, variabilis infinitaeque substantiae nominantur. Constat ergo 
numerus omnis ex his, quae longe disiuncta sunt atque contraria, ex inparibus sci-
licet et paribus. Hic enim stabilitas, illic instabilis variatio, hic inmobilis substantiae 
robur, illic mobilis permutatio; hic definita soliditas, illic infinita congeries multi-
tudinis. Quae scilicet, cum sint contraria, in unam tamen quodammodo amicitiam 
cognationemque miscentur et illius unitatis informatione atque regimento unum nu-
meri corpus efficiunt. Non ergo inutiliter neque inprovide, qui de hoc mundo deque 
hac communi rerum natura ratiocinabantur, hanc primum totius mundi substantiae 
divisionem fecerunt. Et Plato quidem in Timaeo eiusdem naturae et alterius nomi-
nat, quicquid in mundo est, atque aliud in sua natura permanere putat individuum 
inconiunctumque et rerum omnium primum, alterum divisibile et nunquam in propri 
statu ordinis permanens. Philolaus vero: Necesse est, inquit, omnia quae sunt vel 
infinita esse vel finita, demonstrare scilicet volens, omnia, quaecunque sunt, ex his 
duobus consistere, aut ex finita scilicet esse aut ex infinita, ad numeri sine dubio 
similitudinem. Hic enim ex uno et duobus et inpari atque pari coniungitur, quae 
manifesta sunt aequalitatis atque inaequalitatis, eiusdem atque alterius, definitae 
atque indefinitae esse substantiae. Quod videlicet non sine causa dictum est, omnia, 
quae ex contrariis consisterent, armonia quadam coniungi atque componi. Est enim 
armonia plurimorum adunatio et dissentium consensio»46.

«Non solum vero neque fabulis neque symbolicis enigmatibus, sicut quidam eo-
rum qui fuerunt ante ipsum, Aristoteles usus fuit, sed pro omni alio velamine obscu-
ritatem praehonoravit. / Quaerebat autem et huius causam sermo in septimo prae-
missorum et bene incidit Aristoteles in ipsam sponte; antiquioribus enim putantibus 
non oportere coriariis suam sapientiam proponere ad hoc quod eam susciperent sine 
labore propter praelucidam explanationem, hi quidem fabulis, hi autem symbolis 
ipsam absconderunt, quemadmodum velaminis magis abdita sacrorum»47.

46	 Boethius, De Institutione Arithmetica, II, 32 (ed. Friedlein, 125-126).

47	 Simplicius, In praedicamenta Aristotelis, Proem. (ed. Pattin, t. I, 9). Cfr. Thomas Aquinas, In III Metaph., l. 
11.


