Contributi RTLu XVII (1/2012) 103-118

Die Transzendentale Vielheit
des Thomas von Aquin
in ihrem theologischen Kontext!

Giovanni Ventimiglia
Facolta di Teologia (Lugano)

Eine der Neuheiten der thomasischen Lehre der Transzendentialien und zugleich
seiner Dreifaltigkeitslehre besteht, wie nun allgemein anerkannt, in seiner Lehre
der multiplicitas transcendens?. Im vorliegenden Aufsatz beabsichtige ich es, den

1 Der vorliegende Aufsatz ist eine iiberarbeite Version des Vortrags, den ich am 13.12.2010, im Rahmen
eines von P. Schultess e R. Imbach geleiteten Workshops an der Universitit Ziirich zum Thema
«Kategorien und Transzendentalien: Ordnung des Seins — Ordnung des Denkens?», gehalten hatte.

2 «Ad evidentiam igitur huius, considerandum est quod omnis pluralitas consequitur aliquam divisionem.
Est autem duplex divisio. Una materialis, quae fit secundum divisionem continui, et hanc consequitur
numerus qui est species quantitatis. Unde talis numerus non est nisi in rebus materialibus habentibus
quantitatem. Alia est divisio formalis, quae fit per oppositas vel diversas formas, et hanc divisionem
sequitur multitudo quae non est in aliquo genere, sed est de transcendentibus, secundum quod ens
dividitur per unum et multa. Et talem multitudinem solam contingit esse in rebus immaterialibus. Quidam
igitur, non considerantes nisi multitudinem quae est species quantitatis discretae, quia videbant quod
quantitas discreta non habet locum in divinis, posuerunt quod termini numerales non ponunt aliquid in
Deo, sed removent tantum. Alii vero, eandem multitudinem considerantes, dixerunt quod, sicut scientia
ponitur in Deo secundum rationem propriam scientiae, non autem secundum rationem sui generis,
quia in Deo nulla est qualitas; ita numerus in Deo ponitur secundum propriam rationem numeri, non
autem secundum rationem sui generis, quod est quantitas. Nos autem dicimus quod termini numerales,
secundum quod veniunt in praedicationem divinam, non sumuntur a numero qui est species quantitatis;
quia sic de Deo non dicerentur nisi metaphorice, sicut et aliae proprietates corporalium, sicut latitudo,
longitudo, et similia, sed sumuntur a multitudine secundum quod est transcendens. Multitudo autem sic
accepta hoc modo se habet ad multa de quibus praedicatur, sicut unum quod convertitur cum ente ad
ens (...). Multitudo quae ponit aliquid in rebus creatis, est species quantitatis; quae non transumitur in
divinam praedicationem; sed tantum multitudo transcendens, quae non addit supra ea de quibus dicitur,
nisi indivisionem circa singula. Et talis multitudo dicitur de Deo» (Sum. theol., 1, q. 30, a. 3). «Unum vero
quod convertitur cum ente, non addit supra ens nisi negationem divisionis, non quod significet ipsam
indivisionem tantum, sed substantiam eius cum ipsa: est enim unum idem quod ens indivisum. Et similiter
multitudo correspondens uni nihil addit supra res multas nisi distinctionem, quae in hoc attenditur quod
una earum non est alia; quod quidem non habent ex aliquo superaddito, sed ex propriis formis (...).
Dico ergo, quod in divinis non praedicantur unum et multa quae pertinent ad genus quantitatis, sed
unum quod convertitur cum ente, et multitudo ei correspondens (...)» (De pot. q. 9, a. 7. Die Werke des
Thomas von Aquin werden aus der kritischen Ausgabe, Editio Leonina, zitiert, ansonsten werden andere

103



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

theologisch-philosophischen Kontext, in dem eine solche Lehre im Rahmen des Den-
kens von Thomas von Aquin entstand, zu erldutern. Ich werde es tun, indem ich
mein Kommentar auf ein Mindestmal} beschrénke, um die Texte des mittelalterli-
chen Theologen selber sprechen zu lassen.

Die philosophische Lehre von der transzendentalen Vielheit stammt, im Umfeld
des Denkens des Thomas von Aquin, aus der folgenden Frage: Welches ist der Ur-
sprung der Vielheit der Dinge?

Wie ich zu zeigen versuche, wurde zu Zeiten des Thomas auf diese Frage eine
platonische bzw. neuplatonische Antwort gegeben: Die Vielheit stammt nicht aus
dem Einen, das Einssein ist, sondern aus einem Prinzip, das dem Einen duBerlich ist.

Die erste Formulierung dieser Theorie findet sich bei Platon in der ungeschriebe-
nen Lehre3. Dariiber ist Thomas wohl informiert, wie wir sehen werden.

In der Linie der Kritik, die bereits Aristoteles an der ungeschriebenen Lehre Pla-
tons iibte, unterzieht Thomas nun die These, derzufolge die Vielheit einem dem Ei-
nen dubBerlichen (praeter) Prinzip entstammt, der Priifung.

Aristoteles ist der Ansicht, dass das Eine bzw. das Sein in sich nicht existieren
kann, denn sonst konnte nichts dariiber hinaus, d. h. auBerhalb dessen, existieren.
Sein ist keine Gattung, kein hypostatisiertes Universales, kein absolutes Sein. Das
Sein ist im Gegenteil fiir Aristoteles urspriinglich verschieden in den unterschiedli-
chen Dingen.

Fiir Thomas existiert dagegen das Sein und das Eine (Ipsum esse subsistens).

Ausgabe benutzt, wie die Editio Marietti). Cfr. G. EMERY, La théologie trinitaire de saint Thomas d’Aquin,
Paris 2004, 167-172; 487-490, wo eine frithere Studie von mir iiber dieser Thema wieder aufgegriffen
wird: G. VENTIMIGLIA, Differenza e contraddizione. Il problema dell’essere in Tommaso d’Aquino, Milano
1997. Cfr. auch: G. VENTIMIGLIA, I trattato tomista sulle proprieta trascendentali dell’essere, in Rivista
di Filosofia neo-scolastica 87 (1995) 1, 51-82; Ip., Die Transzendentalienlehre des Thomas von Aquin:
Denktraditionen, Quellen, Eigenheiten, in J. AERTSEN — A. SPEER (cur.), Qu’est-ce que la philosophie au
Moyen Age? Actes du Xe Congres international de Philosophie Médiévale - Erfurt, du 25 au 30 aott 1997,
Berlin 1998 (Miscellanea Mediaevalia, 26), 522-529; Ib., La questione della predicabilita del numero in
Dio secondo san Tommaso d’Aquino, in Rivista Teologica di Lugano 1 (2000) 47-67; Ip. Trascendentali,
in Enciclopedia filosofica (nuova edizione), vol. XII, Milano 2007, 11751-11752 (mit Bibliographie). Wie
mich Ruedi Imbach, dem hier mein Dank gilt, merken lieB, ibernimmt Dietrich von Freiberg genau
jene thomasische Lehre der Trennung (divisio) und der formellen bzw. transzendentalen Vielheit in den
Kapiteln 11-25 seines Traktats De natura contrariorum: THEODORICUS DE VRIBERCH, Tractatus de natura
contrariorum, ed. R. Imbach, in R. IMBACH ET AL. (cur.), Schriften zur Metaphysik und Theologie, Hamburg
1978, 92-101.

3 Cfr. H. KRAMER, Die Altere Akademie, in F. UsrrweG (cur.), Grundriss der Geschichte der Philosophie,
vol. I: H. FLASHAR (cur.), Die Philosophie der Antike, vol. 1II, Basel-Stuttgart 1983, 1-174; Ip., Platone e i
fondamenti della Metafisica. Saggio sulla teoria dei principi e sulle dottrine non scritte di Platone con
una raccolta dei documenti fondamentali in edizione bilingue e bibliografia, intr. e tr. di G. Reale, Milano
1982 (19893); Ip. La nuova immagine di Platone, Napoli 1986.

104



Giovanni Ventimiglia

Dennoch ist das Sein — wie fiir Aristoteles — in den verschiedenen Dingen unterschie-
den, d. h. es ist urspriinglich Vielheit. Daraus folgt aber, dass auch dieses Eine bzw.
dieses Sein innerlich und urspriinglich mannigfaltig ist. In der Tat lehrte und lehrt
ja die christliche Offenbarung, dass Gott, Esse subsistens, nicht nur Einheit, sondern
auch Dreiheit ist.

Wire dem nicht so, wire Gott also nicht Einer und auch gleichzeitig Vielheit,
ergiben sich zwei riskante Schwierigkeiten. Einerseits verfiele man — dies ist das
theologische Risiko — leicht der Hiresie des Sabellius, der die Realitdt der innergott-
lichen Unterscheidungen (distintiones) negierte4. Andererseits bestiinde das philo-
sophische Risiko darin, dass es nicht geldnge, den Ursprung der geschaffenen Viel-
heit zu konzipieren, was bereits Aristoteles gegen die ungeschriebene Lehre Platons
einwandte.

Wenn nun aber die endliche Vielheit aus einem dem Einen duflerlichen (praeter)
Prinzip hervorgéinge, dann wiirde sie de facto einem Nicht-Existierenden entstam-
men. Denn dieses erste Prinzip (Dyade) der Vielheit auB8erhalb (praeter) des Einen
konnte iiberhaupt nicht vielféltig sein, da jede Vielheit aus einer Vielzahl von Ein-
heiten besteht, dieses Prinzip aber per definitionem aullerhalb (praeter) des Einen
stiinde. Uberdies kionnte dasselbe erste Prinzip (Dyade) der Vielheit nicht einmal
ein Seiendes sein, da es per definitionem auBerhalb (praeter) des Einen, das das
Sein ist, steht. AuBBerhalb des Seins aber — zumal wenn es als hypostatisiertes Genus
verstanden wird — gibt es nichts. Damit wiirde die Vielheit der Dinge, dieser Annah-
me zufolge, aus einem widerspriichlichen und letztendlich nicht-seiendem Prinzip
hervorgehen.

Damit bleibt nun nur die alternative Annahme iibrig, welche dem Vorschlag des
Thomas von Aquin entspricht: Die Vielheit ist eine Transzendentalie des Seins. Wo
immer Sein ist, gibt es auch Unterscheidung zwischen den Seienden und mithin Viel-
heit.

Gott ist das Sein, damit besteht in ihm Vielheit. Aus der innergéttlichen (trinitari-
schen) Vielheit geht die gesamte geschaffene Vielheit hervor. Diese ist nun in keinem
Fall als eine Verringerung der Vollkommenheit anzusehen, sondern im Gegenteil das
Abbild der gottlichen Vollkommenheit, die gleichzeitig Einheit und Vielheit ist.

Anhand der nun folgenden Texte versuche ich, das soeben sehr kompakt Ausge-
fiithrte zu erldutern und zu belegen.

4 Cfr. Quodl. X, q. 1, a. 1; De pot., q. 9, a. 8, ad 2 et ad 4. Cfr. EMERY, La théologie trinitaire de saint Thomas
d’Aquin, 161-166.

105

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

Text 1:

Et ideo melius dici quod divisio est causa multitudinis, et est prior secundum intellectum quam mul-
titudo; unume autem dicitur privative respectu divisionis, cum sit ens indivisum, non autem respectu
multitudinis. Unde divisio est prior, secundum rationem, quam unum; sed multitudo posterius. Quod sic
patet: Primum enim quod in intellectum cadit est ens; secundum vero est negatio entis; ex his autem
duobus sequitur tertio intellectus divisionis (ex hoc enim quod aliquid intelligitur non esse hoc ens, se-
quitur in intellectu quod sit divisum ab eo); quarto autem sequitur in intellectu ratio unius, prout scilicet
intelligitur hoc ens non esse in se divisum; quinto autem sequitur intellectus multitudinis, prout scilicet
hoc ens intelligitur divisum ab alio et utrumque ipsorum esse in se unum. Quantumcumque enim aliqua
intelligatur divisa, non intelligetur multitudo, nisi quodlibet divisorum intelligatur esse unum. Et sic
etiam patet quod non erit circulus in definitione unius et multitudinis5.

Es handelt sich hierbei um einen Text, den ich bereits an anderer Stelle kommen-

tiert habe6. Er wurde zwischen 1265 und 1266 verfasst und stellt meines Erachtens
die Vervollstindigung des Schemas der Transzendentalien dar, wie es in De veritate
ausgearbeitet ist. De veritate stammt bekanntlich aus den Jahren 1256-1259.

Es bleibt nun die Frage, ob das aliud des De veritate der divisio — der transzen-

dentalen Vielheit — entspricht, von der dieser Text 1 aus De potentia handelt. Von der
transzendentalen Vielheit handelt sowohl De potentia als auch die Summa Theolo-
giae 1, 30, 3, hier sind wir in den Jahren zwischen 1266 und 1272.

Text 2:

Si autem modus entis accipiatur secundo modo, scilicet secundum ordinem unius ad alterum, hoc potest
esse dupliciter. Uno modo secundum divisionem unius ab altero et hoc exprimit hoc nomen aliquid: dici-
tur enim aliquid quasi aliud quid, unde sicut ens dicitur unum in quantum est indivisum in se ita dicitur
aliquid in quantum est ab aliis divisum?.

Text 2 prisentiert einen Auszug aus der beriihmten quaestio 1, articulus 1 der

Quaestio de veritate$. Meiner Interpretation zufolge haben wir hier die urspriing-

@

Q. de pot., q. 9, a. 7, ad 15. Kursiv, hier wie auch bei den fongenden Zitaten, ist von mir.
Cfr. VENTIMIGLIA, Differenza e contraddizione, 191-206.
Q. dever.,q.1,a.1.

«Alio modo ita quod modus expressus sit modus generalis consequens omne ens; et hic modus dupliciter
accipi potest: uno modo secundum quod consequitur unumquodque ens in se; alio modo secundum quod
consequitur unum ens in ordine ad aliud. Si primo modo, hoc est dupliciter quia vel exprimitur in ente
aliquid affirmative vel negative. Non autem invenitur aliquid affirmative dictum absolute quod possit
accipi in omni ente, nisi essentia eius, secundum quam esse dicitur; et sic imponitur hoc nomen res, quod
in hoc differt ab ente, secundum Avicennam in principio Metaphys., quod ens sumitur ab actu essendi,
sed nomen rei exprimit quidditatem vel essentiam entis. Negatio autem consequens omne ens absolute,
est indivisio; et hanc exprimit hoc nomen unum: nihil aliud enim est unum quam ens indivisum. Si autem
modus entis accipiatur secundo modo, scilicet secundum ordinem unius ad alterum, hoc potest esse
dupliciter. Uno modo secundum divisionem unius ab altero; et hoc exprimit hoc nomen aliquid: dicitur
enim aliquid quasi aliud quid; unde sicut ens dicitur unum, in quantum est indivisum in se, ita dicitur

106



Giovanni Ventimiglia

lichste Passage des Thomas von Aquin vorliegen. Dies habe ich in meinen Studien
begriindet. Auf jeden Fall handelt es sich um die Parallelstelle zu dem vorausge-
gangenen Text aus De potentia. Hierzu mochte ich nur die Frage formulieren: Was
versteht Thomas nun genau unter aliud?

Entnehmen wir die Antwort aus den Texten des Autors selbst.

Text 3:

Deinde cum dicit: Aut manifestum est etc., ostendit quod nec hoc sufficit, duabus rationibus.

Quarum prima est: si propter hoc solum aliqua essent comparabilia, quia est subiectum non differens,
sequeretur quod omnia haberent unam naturam; quia de quibuscumque diversis posset dici, quod non
differunt nisi quia sunt in alio et alio subiecto primo. Et secundum hoc sequeretur quod hoc ipsum quod
est aequale, et quod est dulce, et quod est album, esset una et eadem natura; sed differret solum per
hoc quod est in alio et alio receptivo. Et hoc videtur inconveniens, quod omnia habeant unam naturam.
Est autem considerandum, quod ponere diversitatem rerum propter diversitatem susceptivi tantum, est
opinio platonica, quae posuit unum ex parte formae, et dualitatem ex parte materiae; ut tota diversita-
tis ratio ex materiali principio proveniret. Unde et unum et ens posuit univoce dici, et unam significare
naturam: sed secundum diversitatem susceptivorum, rerum species diversificari.

Secunda ratio, quam ponit ibi: Amplius susceptivum etc., est quod non quodlibet est susceptivum cuiusli-
bet; sed unum est primo susceptivum unius; et sic forma et susceptivum ad invicem dicuntur. Si ergo sunt
plura prima susceptiva, necesse est quod sint plures naturae susceptae: aut si est una natura suscepta,
necesse est quod sit unum primum susceptivum. (...).

Hic inquirit quomodo differentia speciei accipi possit, tam in motibus quam in aliis. Et quia essentiam
speciei significat definitio, quaerit duas quaestiones: unam de specie, et aliam de definitione.

Quaerit ergo primo de specie, quando sit iudicanda altera species: utrum ex hoc solo quod eadem natura
sit in alio et alio susceptibili, sicut Platonici posuerunt. Sed hoc secundum praemissa non potest esse ve-
rum. Dictum est enim quod genus non est simpliciter unum: et ideo differentia speciei non attenditur per
hoc quod aliquid idem sit in alio et alio, nisi secundum Platonicos, qui posuerunt genus esse simpliciter
unum. Et propter hoc, quasi quaestionem solvens, subiungit: aut si aliud in alio; quasi dicat: non propter
hoc est alia species, quia est idem in alio; sed quia est alia natura in alio susceptibili.

Secundam quaestionem movet de definitione: et est quaestio quid sit terminus, idest, quae sit definitio
declarans speciem. Et quia ea quae sunt idem definitione, sunt idem simpliciter, ideo quasi solvens
subiungit, quod illud est propria definitio rei, quo possumus discernere utrum sit idem aut aliud, puta
album vel dulce. Et hoc quod dico aliud, potest duobus modis accipi, sicut et prius: uno scilicet modo ut
album dicatur aliud a dulci, quia in albo invenitur alia natura subiecta quam in dulci; alio modo, quia
non solum secundum naturam subiectam differunt, sed omnino non sunt idem. Quae quidem duo sunt
eadem cum his quae supra posuit: si idem in alio, aut si aliud in alio. Manifestum est enim quod eadem
est ratio identitatis et diversitatis, et in specie et in definitione?.

Diesem Text mochte ich zwei bedeutende Aussagen entnehmen. Zunéchst die-

9

aliquid, in quantum est ab aliis divisum. Alio modo secundum convenientiam unius entis ad aliud; et
hoc quidem non potest esse nisi accipiatur aliquid quod natum sit convenire cum omni ente: hoc autem
est anima, quae quodammodo est omnia, ut dicitur in III de anima. In anima autem est vis cognitiva et
appetitiva. Convenientiam ergo entis ad appetitum exprimit hoc nomen bonum, ut in principio Ethic.
dicitur quod bonum est quod omnia appetunt. Convenientiam vero entis ad intellectum exprimit hoc
nomen verum» (De verit., q. 1, a. 1).

In VII Phys., 1. 8.

107

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

jenige, dass das aliud, von dem De veritate handelte, nicht dem aliud des «idem in
alio» der Platoniker entspricht, sondern dem «aliud in alio» des Thomas (und des
Aristoteles).

Zweitens wird aus diesem Text die Aussageabsicht der Lehre des «idem in alio»
deutlich: Einheit und Identitit stammen aus einem Prinzip, das «Eins» genannt wird,
wihrend die gesamte Vielheit auf ein Prinzip zuriickgeht, das als dualitas bezeichnet
wird.

Mit welcher Lehre haben wir es also hier zu tun, derzufolge alle Dinge aus dem
Einen und aus einem diesem duBerlichen Prinzip, der dualitas, hervorgehen? Es
handelt sich um die sogenannte «ungeschriebene Lehre» Platons. Thomas war sich
dessen wohl bewusst.

Text 4

Tamen sciendum est quod de receptivo diversimode Plato loquebatur: quia in Timaeo dixit receptivum
esse materiam; in dogmatibus autem dictis et non scriptis, idest cum verbotenus docebat in scholis, di-
cebat receptivum esse magnum et parvum, quae etiam ex parte materiae ponebat, ut supra dictum est.
Tamen, cuicumque attribueret esse receptivum, semper dicebat quod receptivum et locus sint idem10.

Auch in diesem Text mochte ich besonders auf zwei Aspekte hinweisen.

Vor allen Dingen gilt es zu beobachten, dass Thomas iiber die Existenz von Theo-
rien «in dogmatibus dictis et non scriptis» wohl informiert war. Woher bezog er
diese Kenntnis? Aus unterschiedlichen Quellen. Die zu Zeiten des Thomas zur Ver-
fligung stehenden Hauptquellen iiber die ungeschriebene Lehre Platons waren die
Metaphysica und die Physica des Aristoteles, der Kommentar des Themistius zu De
anima des Aristoteles (der seit 1267 bekannt war) sowie das De Institutione Arith-
metica des Boethius.

Zweitens entnehmen wir diesem Text, dass die dualitas auch mit einem anderen
Namen, ndmlich mit magnum et parvum bezeichnet werden konnte.

Dieses Attribut der Dyade bzw. der dualitas wirft ein neues Licht auf die Mo-
dalitidt seines Wirkens. Zur Diversifizierung dessen, was aus dem Einen stammt,
und nichts anderes als Eins sein kann, vermindert oder vermehrt das magnum et
parvum — wohlgemerkt: duBerlich! — Einheiten. Die Ausdifferenzierung der Spezies
ergibt sich mithin «per additionem et subtractionem» und somit auf dieselbe Weise
wie fiir die Zahlen.

Hierzu gibt es einen sehr deutlichen Text des Thomas:

10 In IV Phys., 1. 3.

108



Giovanni Ventimiglia

Text 5

Sicut sensibilia constituuntur ex principiis universalibus per participationem specierum, ita species,
quas dicebat esse numeros, constituuntur secundum eum, ,.ex illis“, scilicet magno et parvo. Unitas enim
diversas numerorum species constituit per additionem et subtractionem, in quibus consistit ratio magni
et parvi. Unde cum unum opinaretur esse substantiam entis, quia non distinguebat inter unum quod est
principium numeri el unum quod convertitur cum ente, videbatur sibi quod hoc modo multiplicarentur
diversae species separatae ex una quae est communis substantia, sicut ex unitate diversae species
numerorum multiplicanturil.

Kommen wir nun aber nochmals auf jenes aliud als Transzendentalie in De veri-

tate zuriick, von dem wir ausgegangen sind. Thomas findet fiir das aliud, genau ge-
nommen fiir das aliud der Formel «aliud in alio» ein Synonym, nimlich «diversum»:

Text 6

(diversum) dicitur omne quod est aliud per oppositum ad idem. Sicut enim idem dicebatur omne quod
est ipsum, quod est relativum identitatis, ita diversum dicitur esse quod est aliud, quod est relativum
diversitatis12.

Dieses diversum sieht Thomas in gleicher Weise wie sein Synonym aliud als

Transzendentalie des Seins an.

Hierzu mochte ich nacheinander drei Texte anfiihren:
Texte 7 (A-C):

7 A)

Omne quod est in genere, oportet quod habeat quidditatem praeter esse suum, cum quidditas vel natura
generis aut natura speciei non distinguatur secundum distinctam rationem naturae, in illis quorum ge-
nus vel species una; sed esse est diversum in diversis13.

7 B)

sicut unum et multa, ita idem et diuersum non sunt propria unius generis, set sunt quasi passiones entis
in quantum est ens; et ideo non est inconueniens si aliquorum diuersitas aliorum pluralitatem causet!4.
70)

Quia enim unum et ens dicuntur multipliciter, oportet quod ea quae dicuntur secundum ea multipliciter
dicantur; sicut idem et diversum quae consequuntur unum et multa, et contrarium, quod sub diver-
so continetur. Et ita oportet, quod diversum dividatur secundum decem praedicamentam, sicut ens et
unum?1s.

In I Metaph., 1. 10.

In X Metaph., 1. 4.

De Ent., cap. V.

In Boet. De trin., q. 4, a. 1.
In V Metaph., 1. 12.

109

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

Die wegweisenden Studien von De Rijk und Jacobi haben auf wichtige Texte hin-
gewiesen, wie beispielsweise auf die Dialectica Monacensis, und im allgemein auf
die Logica Modernorum, in denen bereits das diversum, zusammen mit unum, ali-
quid und res, in die «<nomina transcendentia» eingereiht ist16.

Hier mochte ich jedoch ergdnzend auf einen weiteren Umstand hinweisen, der
sich aus dem «theologischen» Kontext ergibt, in welchen die Texte des Thomas ein-
gebettet sind. In der Perspektive des Thomas sind idem und diversum zwei Bezeich-
nungen fiir die grundlegenden Prinzipien aller Dinge, unum und dualitas, wie wir
bereits analysiert haben.

=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Texte 8 A-B:

8 A)

Sciendum est quod, sicut supra dictum est, Plato posuit substanciam omnium rerum esse numerum,
ratione superiud dicta; elementa autem numeri ponebat unum quasi formale et duo quasi materiale: ex
uno enim et duobus omnes numeri constituuntur. Et quia impar numerus quodam modo retinet aliquid
de indivisione unitatis, posuit duo elementa numeri, par et impar, et impari attribuit ydemptitatem et

16 Cfr. L. M. bE Ruk, The Aristotelian Background of Medieval transcendentia: A Semantic Approach, in M.
PickaVE (cur.), Die Logik des Transzendentalen. Festschrift fiir J. Aertsen zum 65. Geburstag, Berlin-New
York 2003, 3-22; K. JacoBl, Nomina transcendentia. Untersuchungen von Logikern des 12. Jahrhunderts
tiber transkategoriale Terme, in PicKAVE, Die Logik des Tranzendentalen, 23-36. In der FuBnote jenes
Aufsatzes heifit es: «Die Anregung zu der hier vorgelegten Untersuchung stammt von den beiden
Initiatoren dieses Buches, Wouter Goris und Martin Pickavé. Ich danke ihnen, dass sie mich auf einen
Weg gebracht haben, den zu gehen fiir mich fruchtbar war» (23). In Wahrheit war ich derjenige, der —
wie Pickavé und Aertsen wohl wuBiten — den Zusammenhang zwischen der Lehre der Transzendetalien
und der Logica Modernarum entdeckt hatte: VENTIMIGLIA, Il trattato tomista sulle proprieta trascendentali
dell’essere, cit., Die Vaterschaft jener Entdeckung wurde erstmals im Jahr 2003 von S. Ebbesen bezeugt:
Logic — Philosophy of Language as a Whetstone for the Philosopher’s Linguistic Tools, in AERTSEN — SPEER
(cur.), Qu’est-ce que la philosophie au Moyen Age?, 38-47. In FuBinote 41 schreibt Ebbesen Ventimiglia
das Verdienst zu, die « central importance for the development of the theory of transcendentals of the
discussion of infinite names in Perihermeneias commentaries») entdeckt zu haben. Unglaublicherweise
hatte sich derselbe Aertsen, dem der Band des Jahres 2003 gewidmet war, herabgelassen, meinen Namen
im Jahre 1998 anlédBlich einer Tagung anzufiihren, wovon die Akten im Jahr 2000 verdffentlicht wurden:
A. AERTSEN, «Transcendens - Transcendentalis: The Genealogy of a Philosophical Term», in J. HAMESSE — C.
STEEL (cur.), L‘elaboration du vocabulaire philosophique au Moyen Age. Actes du Colloque international
de Louvain-la-Neuve et Leuven, 12-14 septembre 1998, organisé par la Société Internationale pour
I'Etude de la Philosophie Médiévale, (Rencontres de Philosophie Médiévale, 8) Turnhout 2000, 241-
255. In FuBnote 20 las man: «On their [of the doctrine of the “indefinite names”] importance for the
doctrine of the transcendentals, G. Ventimiglia, Differenza e contraddizione...». Eigentlich war schon vor
meinem Aufsatz von 1995, im Jahr 1994 ein Aufsatz von Alain de Libera erschienen, in dem beziiglich des
transzendentalen unum die Logica Modernorum, sowie die arabischen Urspriinge der dort enthaltenen
Diskussionen iiber die «Nomina Transcendentia» erwdhnt wurden: A. de Libera, D‘Avicenne a Averroés,
et retour. Sur le sources arabes de la théorie scolastique de l‘'un transcendental, in Arabic Sciences and
Philosophy 4 (1994) 141-179. Zu diesem Thema schrieb spéter auch L. VALENTE, Names That Can Be Said
of Everything: Porphyrian Tradition and ‘Trascendental’ Terms in Twelfth-Century Logic, in Vivarium 45
(2007) 298-310.

110



Giovanni Ventimiglia

finitatem, pari autem attribuit alteritatem et infinitatem /...J. Sic ergo Plato ponebat idem et diversum
esse elementa rerum omnium, quorum unum attribuerat numero impari, aliud numero pari; [...]. Posuit
animam constare ex hiis elementis, scilicet ex eodem et diverso et ex numeribus paribus et imparibus!7.
8 B)

Primum est, quod ipse dicit in Timeo. Ibi enim dicit duo esse elementa seu principia rerum, scilicet idem
et diversum18.

An dieser Stelle sei daran erinnert, dass der entscheidende Punkt der Theorie
von den Prinzipien in der ungeschriebenen Lehre Platons die nicht verhandelbare
AuBerlichkeit des diversum bzw. der dualitas oder des magnum et parvum im Ver-
hiéltnis zum Einen ist. Es ist in diesem Zusammenhang undenkbar, dass die Reinheit
dieses Einen — das bereits in verschiedenen alten Zeugentexten mit dem ersten Sein
selbst identifiziert wurde19 — auf irgendeine Weise durch Vielheit oder Verschieden-
heit verdorben werden konnte. Das Prinzip der Vielheit und der Einheit stand fiir
Platon — wie fiir die Platoniker aller Zeiten, inklusive derer zu Zeiten des Thomas —
«auBerhalb», praeter des Einen.

Wenn jedoch dem so ist, dann wird es folgerichtig unmdoglich, den Ursprung der
Vielheit der Dinge zu erklédren. Oder in anderen Worten: Jene Dyade, wie sie von Pla-
ton und dann von den Platonikern eingefiihrt wurde, um den Ursprung der Vielheit
begriinden zu konnen, erweist sich als derart undenkbar und gar widerspriichlich,
dass genau der Ursprung der Vielheit, der doch hétte erklidrt werden sollen, unmog-
lich resultiert.

Es folgt nun der Text, in welchem Thomas Aristoteles in diesem so zentralen
Punkt kommentiert.

Text 9

Deinde cum dicit ,utrobique vero“ ostendit quomodo ista ratio difficultatem facit in opinione Platonis
ponentis numerum esse substantia rerum [...]. Si ipsum unum fuerit substantia, oportet quod eadem
dubitatio ponatur circa unum et ens. Aut enim praeter ipsum unum, quod est separatum per se exis-
tens, est aliquod unum, aut non. Et si quidem non sit aliquod aliud unum, non erit iam multitudo, sicut
Parmenides dicebat. Si autem sit aliquod aliud unum oportebit, quod illud aliud unum, cum non sit hoc

17 In I De anima, 7.
18 In I De anima, 4.

19 «[...] utrum unum et ens, quemadmodum Pythagorici et Plato dicebant, non diversum aliquid est sed
entium substantia, aut non» (Metaph. 111 1); «Videntur autem quidam dicentium elementa existentium
unum aut ens aut magnum aut parvum ut generibus eis uti» (Metaph. 111 3); «Hii namque illo modo illi
hoc modo putant naturam se habere. Plato namque et Pythagorici non aliud aliquid ens nec unum sed hoc
idem naturam esse, quasi existente substantia eorum idem unum esse et ens aliquid» (Metaph. 111 4). Cfr.
auch Metaph. XI 2-3; XIII 4. Dazu: E. BErTI, Le probléme de la substantialité de l’étre et de l'un dans la
«Meétaphisique», in P. AUBENQUE (cur.), Etudes sur la «Métaphysique» d’Aristote. Actes du VIe Symposium
Aristotelicum, Paris 1979, 89-130.

111

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

ipsum quod est unum, quod sit materialiter ex aliquo quod est praeter ipsum unum, et per consequens
praeter ens. Et sic necesse est ut illud aliquid, ex quo fit illud secundum unum, non sit ens. Et sic ex ipso
uno quod est praeter ipsum unum, non potest constitui multitudo in entibus; quia omnia entia aut sunt
unum, aut multa, quorum unumquodque est unum. Hoc autem unum est materialiter ex eo quod non
est unum nec ens20.

Thomas teilt den pars destruens der aristotelischen Kritik an der ungeschriebe-
nen Lehre Platons vollauf.

Der pars construens offenbart jedoch einige interessante Unterschiede. Fiir Ari-
stoteles wird das Sein auf vielerlei Weise ausgesagt. Es ist in den unterschiedlichen
Dingen auf origindre Weise verschieden. Aus diesem Grund ist es widerspriichlich,
von einem Esse subsistens zu sprechen. Diesen Punkt hat Berti in seinen Studien
hinlénglich herausgearbeitet21.

Fiir Thomas existiert dagegen ein Esse subsistens. Der Ursprung dieser Theorie
ist eindeutig platonisch bzw. neuplatonisch22.

Weil das Sein im Allgemeinen nun aber sowohl Eines als auch Vieles ist, folgt
daraus, dass — a minore ad maius — das subsistierende Sein selbst sowohl Eines als

20 [n Il Metaph., 1. 12.

21 E. BERTI, Aristotelismo e neoplatonismo nella dottrina tomista di Dio come «Ipsum esse», in Studi
aristotelici, 1’Aquila 1975, 347-351; Ip., Le probleme de la substantialité de U’étre et de l'un dans la
«Métaphisique»; Ib., L’analogia dell’essere nella tradizione aristotelico-tomista, in AA.VV., Metafore
dell’Invisibile. Ricerche sull’analogia, Brescia 1984, 13-33; Ip., Aristotélisme et néoplatonisme dans
le commentaire de Saint Thomas sur la Métaphysique, in C. CuiEsa — L. FREULER (cur.), Métaphysiques
médiévales. Etudes en Uhonneur d’André de Muralt, (Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie)
Geneve-Lausanne-Neuchatel 1999, 69-82.

22 Cfr. C. pE VOGEL, Antike Seinsphilosophie und Christentum im Wandel der Jahrhunderte, in E. ISERLOH — P.
MANNS (cur.), Festgabe J. Lortz, vol. II, Baden-Baden 1958, 527-548 (Neuauflage in franzosischer Sprache:
«Ego sum qui sum» et sa signification pour une philosophie chrétienne, in Revue des Sciences religieuses
34/35 [1960-19611 337-355); W. BEIERWALTES, Der Kommentar zum “Liber de Causis” als neuplatonische
Element in der Philosophie des Thomas von Aquin, in Philosophische Rundschau 2 (1963) 92-215; K.
KRrEMER, Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung auf Thomas von Aquin, Leiden 1966;
A. SOLIGNAC, La doctrine de l'esse chez saint Thomas est-elle d’origine néoplatonicienne?, in Archives
de Philosophie 30 (1967) 439-452; W. BEIERWALTES, Porphyre et Victorinus, Paris 1968; W. BEIERWALTES
(cur.), Platonismus in der Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1969; P. Hapot, L étre et l'etant dans
le néoplatonisme, in Revue de Théologie et de Philosophie 23 (1973) 101-115; Ib., Dieu comme acte d’étre
dans le néoplatonisme. A propos des théories d’E. Gilson sur la métaphysique de ’Exode, in AA.VV., Dieu
et l’étre. Exégéses d’Exode 3,14 et de Coran 20, 11-24, Paris 1978, 57-63; W. J. HANKEY, Aquinas’ First
Principle: Being or Unity ?, in Dionysius 7 (1980) 4, 133-172; Ip., God In Himself. Aquinas’ Doctrine of God
as Expounded in the Summa Theologie, Oxford 1987; Ip., From Metaphysics to History, from Exodus to
Neoplatonism, from Scholasticism to Pluralism: the Fate of Gilsonian Thomism in English-speaking North
America, in Dionysius 16 (1989) 4, 157-188; C. D’ANCONA CoSTA, «Cause Prime non est yliathim». Liber de
Causis, prop. 8(9): le fonti e la dottrina, in Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 1 (1990)
2, 327-351; In. Saint Thomas lecteur du Liber de Causis. Bilan des recherches contemporaines concernant
le De Causis et analyse de linterpretation thomiste, in Revue Thomiste 92 (1992) 611-649.

112



Giovanni Ventimiglia

auch Vieles — genau genommen eine Dreiheit — sein muss. Eben dies schreibt Thomas
in De potentia 9, 7.

Die urspriingliche und gleichzeitige Einheit und Vielheit Gottes erkldrt, warum
man nicht auf ein Prinzip der Vielheit, das Gott «duBerlich» wire, rekurrieren muss.
Die Vielheit der Dinge héiingt direkt vom drei-einen Gott ab.

Auf diese Uberlegung nimmt der folgende Text Bezug, auf den vollkommen zu-
recht Gilles Emery das Augenmerk gerichtet hat:

Text 10

Ordo distinctionis potest dupliciter considerari: vel quantum ad quantitatem distinctionis, vel quantum
ad dignitatem et causalitatem. Si quantum ad quantitatem distinctionis, sic distinctio divinarum hy-
postasum est minima distinctio realis quae possit esse, ut supra habitum est. Et ideo tali distinctioni
competit ens minimum, scilicet relatio. Sed quantum ad ordinem dignitatis et causalitatis, illa distinctio
excellit omnes distinctiones; et similiter relatio quae est principium distinctionis, dignitate excellit omne
distinguens quod est in creaturis: non quidem ex hoc quod est relatio, sed ex hoc quod est relatio divina.
Excellit etiam causalitate, quia ex processione personarum divinarum distinctarum causatur omnis
creaturarum processio et multiplicatio, ut supra habitum est23.

Aus diesen Voraussetzungen folgt, dass die Vielheit folgerichtig Teil der Vollkom-
menheiten des transzendental verstandenen Seins und des transzendenten absolu-
ten Seins ist. Diese Theorie ist jeder platonischen wie neuplatonischen Konzeption
diametral entgegengesetzt — auch denen, die Thomas entweder unmittelbar voraus-
gehen oder sogar ihm zeitgleich sind24. Ein zentrales Element des umfassenden Pro-
jekts des Thomas, das — wie de Libera behauptet25 — darin besteht, Aristoteles zu
«deplatonisieren», kann mithin in der Neubewertung der Vielheit erkannt werden.

Text 11 A-C

11 A)

Sic igitur dicendum est, quod ab uno primo multitudo et diversitas creaturarum processit (...) ex ordine
sapientiae, ut in diversitate creaturarum perfectio consisteret universi (...).

Malitia totaliter in non esse consistit; multitudo autem causatur ex ente. Ipsa enim differentia, per quam

23 In I Sent., d. 26, q. 2, a. 2, ad 2. Dazu: G. EMERY, La Trinité créatrice. Trinité et création dans les
commentaires aux Sentences de Thomas d’Aquin et des précurseurs Albert le Grand et Bonaventure,
Paris 1995.

24 Dazu: L. VALENTE, «Ens, unum, bonum»: elementi per una storia dei trascendentali in Boezio e nella
tradizione boeziana del XII secolo, in S. CAROTI — R. IMBACH ET AL. (cur.), “Ad ingenii acuitionem”. Studies
in Honour of Alfonso Maieru, Louvain-La-Neuve 2006, 483-545.

25 A. DE LIBERA, La philosophie médiévale, Paris 1993, 336.

113

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

entia dividuntur ad invicem, quoddam ens est. Unde Deus non est auctor tendenti ad non esse, sed est
omnis esse auctor; non est principium malitiae sed est principium multitudinis26.

11 B)

Ex eodem enim principio est esse et unitas et multitudo in rebus (...). Unde relinquitur quod ab ipso Deo
sunt plura immediate creata. Manifestum est etiam quod secundum hanc positionem, rerum multitudo
et distinctio casualis esset, quasi non intenta a primo agente. Est enim multitudo rerum et distinctio ab
intellectu divino excogitata et instituta in rebus ad hoc quod diversimode divina bonitas a rebus creatis
repraesentetur, et eam secundum diversos gradus diversa participarent, ut sic ex ipso diversarum rerum
ordine quaedam pulchritudo resultet in rebus quae divinam sapientiam commendaret?7.

110
Et huius ratio est quia, cum perfectio universi sit illud quod praecipue Deus intendit in creatione rerum,
quanto aliqua sunt magis perfecta tanto in maiori excessu sunt creata a Deo?s.

In anderen Worten sind die Differenz und Vielheit der Dinge, in der neuen philo-

aristotelischen Perspektive von Thomas kein Zeichen der Unvollkommenheit und der
Vernichtung, laut der, auch zur Zeit von Thomas geltenden neuplatonischen Uber-
tragung29, sondern eher ein Zeichen der Giite, der Schénheit und der Vollkommen-
heit, als unmittelbare Folge der innergottlichen Einheit und Vielheit.

SchlieBlich ist die Einfiihrung der Vielheit und des aliud unter die Transzen-

dentalien die Ursache, zugleich aber auch die Folge der trinitiren Konzeption von
Thomas, welche eine, jene von Aristoteles iiberarbeitende, Polemik gegen Platons
ungeschriebenen Lehren und den Neuplatonismus verbirgt.

Q. de pot., q. 3, a. 16, resp., et ad 3.
Comp. Theol., 1, 102.
Sum. Theol., 1, q. 50, a. 3, resp.

Als Beispiele seien hier bloB zwei Stellen, jeweils aus den Werken von Thierry von Chartes und
Bonaventura, genannt: «Non est ergo nisi una substantia unitatis et unica essentia que est ipsa divinitatis
et summa bonitatis [...]. Quamdiu enim res unitate participat ipsa permanet. Quam cito vero dividitur
eadem interitum incurrit. Unitas enim essendi conservatio et forma est: divisio vero causa interitus. At ex
vera unitate que deus est omnis pluralitas creatur. Nulla igitur in deitate pluralitas: quare nec numerus»
(THEODORICUS CARNOTENSIS, Tractatus de sex dierum operibus, 30, ed. Hiaring, 569-570). «Tanto perfectior
est res, quanto minus ab unitate recedit» (BONAVENTURA, Quaestiones disputatae de misterio Trinitatis, q.
2,a.2,ad 13).

114



Giovanni Ventimiglia

Anhang
Die zu Zeiten des Thomas zur Verfiigung stehenden Hauptquellen von Thomas
gekannt iiber die ungeschriebene Lehre Platons

«Quidam autem + inviderunt rationibus utrisque, huic quidem quoniam omnia
unum sunt, si quod est unum significat, quoniam est quod non est, alii autem ex deci-
sione, individuas facientes magnitudines. Manifestum autem et quoniam non verum
est quod, et si unum significat quod est et non possibile est simul contradictionem
esse, non erit neque quod non est; neque enim prohibet, non simpliciter esse, sed
non aliquid esse quod non est. Dicere igitur, extra ipsum quod est nisi aliquid erit
aliud, unum omnia esse, inconveniens est»30.

«Hec autem sunt contraria, universaliter autem excellentia et defectus, sicut
magnum dicit Plato et parvum, nisi quod hic quidem hec facit materiam unum autem
speciem, alii vero unum quidem subiectum materiam, contraria autem differentias
et species»31.

«Nos quidem enim materiam et privationem alterum esse dicimus, sed horum
hanc quidem non esse secundum accidens, materiam, privationem autem per se
esse; quidam autem quod non est magnum et parvum similiter; aut quod est cum
utroque aut seorsum utrumque. Quare penitus alter modus est hic a trinitate et ille.
Usque quidem enim ad hoc provenerunt, quod oportet quandam supponi naturam,
hanc tamen unam faciunt; et enim si aliquis dualitatem facit, dicens parvum et ma-
gnum ipsam, nichil minus idem facit; alteram enim despexit»32.

«Nos quidem enim materiam et privationem alterum esse dicimus, sed horum
hanc quidem non esse secundum accidens, materiam, privationem autem per se
esse; quidam autem quod non est magnum et parvum similiter, aut quod est cum
utroque aut seorsum utrumeque»33.

«Plato autem duo infinita, magnum et parvum»34.

30 Phys., 1, 3.
s Ibid., 1, 4.
32 Jbid., 1,9.
33 Ibid.

34 Jbid., 111, 4.

115

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

«Quoniam et Plato propter hoc infinita duo fecit, quia et in augmentum videtur
excellere et in infinitum abire et in divisionem»35.

«Unde et Plato materiam et locum idem dicit esse in Thimeo; receptivum enim et
locum unum et idem; alio vero modo ibique dicens receptivum et in dictis non scriptis
dogmatibus, tamen locum et receptaculum idem retulit»36.

«Quoniam propter quid alia comparabilia sunt, alia vero non, si quidem erat una
natura? Aut quia sunt in alio primo susceptivo [...]. Aut manifestum est quod erit
omnia sic unum facere; in alio autem unumquodque dicere esse. [...] Amplius, sus-
ceptivum non contingens est; sed unum unius est primum»37.

«[...] Quasi materiam magnum et parvum esse principia, quasi vero substan-
tiam unum; ex illis enim secundum participationem unius species esse numeros. Et
unum esse substantiam, et non aliud ens dici unum, fere ut Pythagorici dixerunt, et
numeros esse causas cunctis substantie similiter ut illi; pro infinito vero quasi uno
dualitatem facere et infinitum ex magno et parvo, hoc est proprium. Amplius hic
quidem numeros preter sensibilia, illi vero numeros esse dicunt res ipsas, et inter
hec mathematica non ponunt. Unum igitur et numeros preter res ipsas facere, et
non ut Pythagorici, et specierum introductio in rationibus propter perscrutationem
evenit (priores enim dialetica non participaverunt); dualitatem vero facere naturam
aliam, quia numeri extra primos naturaliter ex ea generantur velut ex aliquo echma-
gio. [...] Palam autem ex dictis quia duabus causis solum est usus: ipsa que est eius
quod quid est et ipsa secundum materiam (species enim eius quod quid est cause
sunt aliis, speciebus vero unum), et que est materia subiecta de qua species hee
quidem in sensibilibus unum vero in speciebus dicitur, quia ea dualitas est, magnum
et parvum. Amplius autem bene et male causam elementis dedit singulis singulam,
quod magis dicimus priorum investigare quosdam philosophorum, ut Empedoclem
et Anaxagoram»38.

«[...] utrum unum et ens, quemadmodum Pythagorici et Plato dicebant, non diver-
sum aliquid est sed entium substantia, aut non»39.

35 Jbid., 111, 6.
36 Jbid., IV, 2.
37 Jbid., VII, 4.
38 Metaph., 1, 6.
39 Ibid., 111, 1.

116



Giovanni Ventimiglia

«Videntur autem quidam dicentium elementa existentium unum aut ens aut ma-
gnum aut parvum ut generibus eis uti»40.

«Hii namque illo modo illi hoc modo putant naturam se habere. Plato namque et
Pythagorici non aliud aliquid ens nec unum sed hoc idem naturam esse, quasi exi-
stente substantia eorum idem unum esse et ens aliquid»41.

«Alii diversum et aliud ad unum contraponunt, alii pluralitatem et unum»42.

«Ergo multae sunt causae in eas causas conversionis, maxime dubitare antiqui-
tus. Videbantur enim eis omnia futura esse entia ens ipsum, nisi quis solvat et simul
vadat cum Parmenidis ratione: «non enim non aliquando, hoc autem non de more
plantata», sed necesse esse non ens ostendere (si) quod est; sic enim ex ente et alio
quodam entia futura sunt esse in multa»43.

«Quoniam enim anima pluribus potentiis utitur ad comprehensionem entium, sci-
licet intellectu, scientia et opinionem et sensu, intellectum quidem habere ipsam ex
idea ipsius unius determinabant, scienciam autem ex prima dualitatem»44.

«Entium quidem enim omnium principium species et numerus specificus, ipsius
autem numeri elementa ipsum unum et dualitas quae indeterminata, quam suppo-
suerunt ipsi uni ad generationem multitudinis numerorum; ex ipso quidem enim uno,
siquidem sit unum enti, nullum utique alterum producetur, multitudine autem in
speciebus existente, opus est natura altera subiecta ipsi uni a qua multitudo, quam
indeterminatam dualitatem vocaverunt [...]»45.

«Quod omnia ex eiusdem natura et alterius natura consistant idque in numeris
primum videri./ XXXII. Omne autem, quicquid in propria natura substantiaque est
inmobile, terminatum definitumque est, quippe quod nulla variatione mutetur, nun-
quam esse desinat, nunquam possit esse, quod non fuit. At haec unitas sola est et,
quae unitate formantur, conprehensibilis et determinatae et eiusdem substantiae

40 Jbid., 111, 3.
41 Jbid., 111, 4.

42 Jbid., XIV 1. Novissima: «Hii autem alterum et aliud ad unum contraponunt, hii autem multitudinem et
unum» (Metaph., XIV, 2, ed. Vuillemin-Diem, AL XXV, 3.2, 303).

43 Metaph., XIV 2 (translatio anonima sive media).
44 THEMISTIUS, In de anima a Guilelmo translatus (ed. Verbeke, 30).

45 THEMISTIUS, In de anima a Guilelmo translatus (ed. Verbeke, 31).

117

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Transzendentale Vielheit des Thomas von Aquin in ihrem theologischen Kontext

esse dicuntur [...]. At vero binarius et cuncti parte altera longiores, qui a finita sub-
stantia discesserunt, variabilis infinitaeque substantiae nominantur. Constat ergo
numerus omnis ex his, quae longe disiuncta sunt atque contraria, ex inparibus sci-
licet et paribus. Hic enim stabilitas, illic instabilis variatio, hic inmobilis substantiae
robur, illic mobilis permutatio; hic definita soliditas, illic infinita congeries multi-
tudinis. Quae scilicet, cum sint contraria, in unam tamen quodammodo amicitiam
cognationemque miscentur et illius unitatis informatione atque regimento unum nu-
meri corpus efficiunt. Non ergo inutiliter neque inprovide, qui de hoc mundo deque
hac communi rerum natura ratiocinabantur, hanc primum totius mundi substantiae
divisionem fecerunt. Et Plato quidem in Timaeo eiusdem naturae et alterius nomi-
nat, quicquid in mundo est, atque aliud in sua natura permanere putat individuum
inconiunctumaque et rerum omnium primum, alterum divisibile et nunquam in propri
statu ordinis permanens. Philolaus vero: Necesse est, inquit, omnia quae sunt vel
infinita esse vel finita, demonstrare scilicet volens, omnia, quaecunque sunt, ex his
duobus consistere, aut ex finita scilicet esse aut ex infinita, ad numeri sine dubio
similitudinem. Hic enim ex uno et duobus et inpari atque pari coniungitur, quae
manifesta sunt aequalitatis atque inaequalitatis, eiusdem atque alterius, definitae
atque indefinitae esse substantiae. Quod videlicet non sine causa dictum est, omnia,
quae ex contrariis consisterent, armonia quadam coniungi atque componi. Est enim
armonia plurimorum adunatio et dissentium consensio»46.

«Non solum vero neque fabulis neque symbolicis enigmatibus, sicut quidam eo-
rum qui fuerunt ante ipsum, Aristoteles usus fuit, sed pro omni alio velamine obscu-
ritatem praehonoravit. / Quaerebat autem et huius causam sermo in septimo prae-
missorum et bene incidit Aristoteles in ipsam sponte; antiquioribus enim putantibus
non oportere coriariis suam sapientiam proponere ad hoc quod eam susciperent sine
labore propter praelucidam explanationem, hi quidem fabulis, hi autem symbolis
ipsam absconderunt, quemadmodum velaminis magis abdita sacrorum»47.

46 BOETHIUS, De Institutione Arithmetica, 11, 32 (ed. Friedlein, 125-126).

47 SiMpLICIUS, In praedicamenta Aristotelis, Proem. (ed. Pattin, t. I, 9). Cfr. THOMAS AQUINAS, In Il Metaph., 1.
11.

118



