Articoli RTLu XVII (2/2012) 197-208

La formazione dei presbiteri o «pastori»
secondo Giovanni Paolo II

Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

In un periodo di grandi cambiamenti come quello in cui e stato celebrato il Con-
cilio Vaticano II la «vera sfida» di fronte alla quale furono posti i Padri conciliari
toccava la loro comprensione profonda della natura della Chiesa nel suo rapporto
con il mondo e quindi anche il ruolo particolare dei ministri sacri. A conclusione del
Convegno sulla ricezione del Vaticano II, svoltosi a Roma nel febbraio 2000, Papa
Giovanni Paolo II afferma: «Abbiamo raccolto quella sfida — ¢’ero anch’io tra i Padri
conciliari — e vi abbiamo dato risposta cercando un’intelligenza piu coerente con la
fedex»1. Ecco, alla luce di questa ricerca di una intelligenza piut coerente della fede
nel sacramento dell’Ordine, qual & I'insegnamento principale del Concilio Vaticano II
circa il ruolo dei presbiteri nella Chiesa come comunione, da tenere fisso quale punto
di riferimento nella loro formazione?

Dall’analisi dei testi conciliari sulla struttura teologico-giuridica dell’Ordine sa-
cro e sull’identita ecclesiologica del presbitero emerge innanzitutto con chiarezza la
grande capacita dell’assise ecumenica di proporre un «rinnovamento nella continu-
ita» dell’'unico soggetto-Chiesa e dei suoi «ministri sacri»2.

Infatti, se dopo il Concilio Vaticano II & possibile definire i presbiteri come «veri
pastori d’anime» (OT 4,1), senza temere di cadere in contraddizione con il loro es-
sere chiamati a fungere da «uomini di comunione»3, cio lo si deve anche a quanto

1 Grovanni Paoro 11, Discorso di conclusione del Convegno sulla ricezione del Concilio Vaticano II (27 febbra-
io 2000), in L’attivita della Santa Sede nel 2000, Citta del Vaticano 2001, 126; qui citato da R. FISICHELLA,
1l Magistero teologico di Giovanni Paolo II, in GiovannI Paoro I, Tutte le encicliche. Testo latino a fronte,
Milano 2010, 7-76, qui 36.

2 1l successore di Giovanni Paolo II in merito parla di «ermeneutica della riforma»; cfr. BENEDETTO XVI,
Discorso alla Curia romana in occasione della presentazione degli auguri natalizi, Citta del Vaticano (22
dicembre 2005), in AAS 98 (2006) 40-53.

3 Questa espressione, coniata per la prima volta da Giovanni Paolo II al nr. 18, cpv. 3 della Pastores dabo

197



=
=
=
<

La formazione dei presbiteri o «pastori» secondo Giovanni Paolo Il

gia Papa Pio XII insegnava nella sua Costituzione Sacramentum Ordinis del 19474 .
Un testo, questo, che opera un duplice rinnovamento nella comprensione della tra-
dizione dogmatica relativa al sacramento dell’ordine, perché da una parte evidenzia
che «il segno sacramentale proprio dell’ordinazione sacerdotale & I'imposizione delle
mani», e dunque che «non si e preti da soli ma nel collegio presbiteriale di un vesco-
vo», e dall’altra parte che «la formula sacramentale vera e propria e la Praefatio»,
modellata con i caratteri di una epiclesi e quindi capace di evidenziare come «la
Chiesa, a differenza delle istituzioni mondane, non conferisce dei poteri in virta di un
diritto suo proprio, ma quale creazione dello Spirito Santo del cui dono continuamen-
te vive; e lo Spirito che essa deve invocare, affinché abiliti uomini al suo servizio»5.

Ed il servizio dei presbiteri, ed in particolare dei vescovi, come precisa il Concilio
Vaticano II, & quello di essere autorita nella comunita, ossia uomini capaci di far
crescere tutti i fedeli nella comunione e quest’ultima nella valorizzazione di ogni
singola persona battezzata.

Autorita nella comunita significa, colui che in forza di un sacramento o di un cari-
sma «fa crescere gli altri. Augere in latino vuol dire precisamente far crescere. Si puo
dire che autorevole e chi restituisce gli altri alla propria identita, chi aiuta le persone
a ritrovare la propria dignita vera. In altri termini: chi davvero contribuisce signifi-
cativamente nella vita delle persone affinché trovino e custodiscano la propria strada
nella vita. Non chi schiaccia la gente, la manovra, la illude per il proprio tornaconto o
si limita a intrattenerla nel nulla. Genera invece cammini di liberta chi provoca uno
stupore reale che apre il cuore e la mente al mistero di Dio e della vita»6.

I Padri conciliari erano lucidamente consapevoli di questa verita: sia quando de-
finivano la struttura costituzionale della Chiesa come comunione, dove evidenziano
il ruolo insostituibile dello Spirito Santo che unifica la Chiesa «nella comunione e nel

vobis (1992), & descritta nei suoi nessi con gli altri stati di vita e vocazioni ecclesiali in modo magistrale
dallo stesso Pontefice nel nr. 55 della famosa esortazione apostolica Christifideles laici del 30 dicembre
1988; per una conseguente identificazione dei principali profili «giuridici» dell’identita del presbitero,
cfr. L. GERosA, Il prete: «uomo di comunione» perché «uomo vero»? Profili canonistici dell’identita e della
missione del presbitero, in RTLu 3 (2009) 453-470. Che I’espressione «uomo della comunione» sia ormai
entrata comunemente nel linguaggio teologico, lo dimostra pure I'uso che ne fa uno dei piu recenti testi
del Magistero, cfr. CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Istruzione Il presbitero, pastore e guida della comunita
parrocchiale, Roma 2002, n. 9.

4 Il testo della Costituzione, pubblicata del 1947, si trova in AAS 40 (1948) 1-2, 5-7.

w

Tutte le espressioni messe tra virgolette sono tratte dall’articolo: J. RATZINGER, Il sacramento dell’Ordine
nell’insegnamento cristiano, in Communio 59 (1981) 40-52, qui citato dalla riedizione in J. RATZINGER, La
vita di Dio per gli uomini. Scritti per Communio, Milano 2006, 136-147.

6 L. VIOLONI, La sfida educativa di Gesu. Il cammino con i discepoli nel Vangelo di Marco, Cinisello Balsamo
2011, 22.

198



Libero Gerosa

ministero, la provvede e dirige coi diversi doni gerarchici e carismatici»7; sia quando
approfondivano il ruolo ecclesiologico specifico del sacerdozio ministeriale.

Infatti, per i Padri conciliari, premesso che in Cristo, e solo in Cristo, si realiz-
za I'unita perfetta fra sacrificante e sacrificato: «L.’Agnello sara il loro Pastore e li
guidera alle fonti delle acque della vita» (Ap 7,17) la specificita della funzione di
presbiteri nella realizzazione della comunione ecclesiale consiste nella loro parteci-
pazione, conferita dal sacramento dell’ordine, all’«autorita con la quale Cristo stesso
fa crescere, santifica e governa il proprio corpo» (PO 2,3).

Proprio perché tutti i ministri sacri, ed in particolare i vescovi avendo ricevuto la
pienezza dell’ordine sacro (LG 21,1), con la sacra potestas8 di cui sono rivestiti for-
mano e dirigono il popolo sacerdotale (LG 10,2), nella loro educazione e formazione
occorre tendere a farne dei «veri pastori d’anime» (OT 4,1), affinché raggiungano «la
santita nel modo loro proprio» (PO 13,1).

1. Le principali fonti normative della formazione dei presbiteri

Il punto sorgivo di ogni itinerario formativo dei presbiteri, e dunque la «via
maestra»? della storia di ogni vocazione sacerdotale, & messo in luce con grande
lucidita da papa Giovanni Paolo II nell’Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis,
laddove descrive i contenuti e i mezzi della pastorale vocazionale:

«Nel servizio alla vocazione sacerdotale e al suo itinerario, ossia alla nascita,
al discernimento e all’accompagnamento della vocazione, la chiesa puo trovare un
modello in Andrea, uno dei primi discepoli che si pongono al seguito di Gesui. E lui
stesso a raccontare al fratello cio che gli era accaduto: ‘Abbiamo trovato il Messia
(che significa il Cristo)’ (Gv 1,41). E il racconto di questa scoperta apre la strada
all’incontro: ‘E lo condusse da Gesu’ (Gv 1,42). Nessun dubbio sull’iniziativa assolu-
tamente libera e sulla decisione sovrana di Gesi.. E lui che chiama Simone e gli da
un nuovo nome: ‘Gesu, fissando lo squardo su di lui, disse: “Tu sei Simone, il figlio
di Giovanni; ti chiamerai Cefa (che vuol dire Pietro)’ (Gv 1,42). Ma pure Andrea ha

7 LG 4,1; per un ampio commento del testo conciliare cfr. L. GErRosA, Carisma e diritto nella Chiesa, Milano
1989, 48 ss.

8 Per un’analisi completa del significato canonistico di questa nozione conciliare, cfr. P. KRAMER, Servizio e
potere nella Chiesa, Lugano 2007.

9 L’espressione e tratta da E. DAL CovoLro, In ascolto dell’Altro. Esercizi spirituali con Benedetto XVI, Citta
del Vaticano 2010, 125.

199




=
=
=
<

La formazione dei presbiteri o «pastori» secondo Giovanni Paolo Il

avuto la sua iniziativa: ha sollecitato I'incontro del fratello con Gesu. ‘E lo condusse
da Gesu’. Sta qui, in un certo senso, il cuore di tutta la pastorale vocazionale della
chiesa, con la quale essa si prende cura della nascita e della crescita delle vocazioni,
servendosi dei doni e delle responsabilita, dei carismi e del ministero ricevuti da
Cristo e dallo Spirito»10.

L’aver attirato I’attenzione su questo cuore di ogni pastorale vocazionale e di
tutti gli itinerari formativi dei presbiteri e certamente uno dei grandi meriti di questa
importante esortazione apostolica postsinodale; essa rimane, tutt’ora, il documento
base a cui riferirsi nel trattare della formazione dei ministri sacri, tuttavia la materia
¢ talmente delicata da esigere uno sforzo maggiore, rispetto ad altri settori del diritto
canonico, nella ricerca della reciproca integrazione fra le diverse fonti normative,
ossia: a) i documenti del Concilio Vaticano II (soprattutto PO e OT); b) il Codice di
Diritto canonico del 1983; ¢) la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, ri-
presa e leggermente ampliata nel 198511; d) la gia citata EA Pastores dabo vobis (25
marzo 1992); e) i diversi regolamenti emanati dalle Conferenze dei Vescovi e/o dalle
singole diocesi.

2. Le quattro dimensioni della formazione sacerdotale

Da ognuna delle cinque fonti normative citate risulta chiaro che, al di la di tutte le
specificita particolari, ogni itinerario formativo dei presbiteri & composto da quattro
elementi distinti e reciprocamente integrantesi:

a) la formazione umana; b) la formazione spirituale; c) la formazione intellettua-
le; d) la formazione pastorale. La citata Esortazione apostolica Pastores dabo vobis
parla di quattro «itinerari formativi» come pure di «ambienti» e «soggetti respon-
sabili» distinti, che devono favorire I'integrazione di queste dimensioni in «un unico
organico percorso di vita cristiana e sacerdotale»12.

10 Grovanni Paoro 11, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis (25 marzo 1992), in AAS 84 (1992) 657-804,
qui n. 38.

11 Mentre la prima versione della Ratio si trova in AAS (1970) 321-384, quella del 19 marzo 1985 non &
stata pubblicata negli AAS ed & piu difficilmente reperibile; cfr. tuttavia Octoa Leges VI, 9069-9109; sulla
necessita di integrare reciprocamente tutte queste fonti, cfr. R. WEIGAND, Die Ausbildung und Fortbildung
der Kleriker, in HdbKatKR (22 ed), a cura di J. ListL — H. Scumitz, Regensburg 1999, 292-300, qui 292.

12 Glovanni Paoro 11, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, qui n. 42, cpv. 4.

200



Libero Gerosa

2.1. Darmonizzazione dei quattro itinerari formativi del presbitero

Giovanni Paolo II definisce il Seminario Maggiore non come «uno spazio materia-
Ie» o un unico «luogo», ma come «un’atmosfera che favorisce ed assicural3» questo
organico percorso formativo. Quindi, al di 1a delle norme relative alla durata del
tempo di formazione, i sei anni richiesti complessivamente dal can. 250 per gli studi
filosofico-teologici e i quattro anni minimi imposti dal can. 235 § 1 per la formazione
presso il Seminario Maggiore, non e sancito in alcun modo né che tutto debba svol-
gersi in quest’ultimo, né tanto meno che I'integrazione dei diversi itinerari forma-
tivi debba svilupparsi in quest’ultimo, né tanto meno che l'integrazione dei diversi
itinerari formativi debba svilupparsi secondo un unico schema prestabilito. Tanto
alle Conferenze dei Vescovi (can. 242 § 1), quanto ai singoli Vescovi diocesani (can.
243), e lasciata ampia liberta circa le modalita con cui realizzare ’organica armo-
nizzazione delle quattro dimensioni della formazione sacerdotale. Se la formazione
intellettuale puo essere affidata a facolta di Teologia ecclesiastiche o ad altre istitu-
zioni accademiche d’eccellenza, a condizione che sia garantita la piena autonomia
della Santa Sede e del Vescovo diocesano nella procedura del cosiddetto nihil obstat,
gli altri tipi di formazione (umana, spirituale e pastorale) di norma devono essere
affidati ad un Seminario Maggiore. Subito dopo il Concilio Vaticano II si & prestata
grande attenzione al corso o tirocinio pastorale (da uno a due anni), da svolgere alla
fine degli studi filosofici-teologici e sempre in collegamento con il Seminario Mag-
giore. Senza nulla togliere all'importanza della formazione pastorale dei candidati
al presbiterato, in alcune regioni si & pero sopravalutato questo aspetto a scapito
degli studi di base, al punto che, lo stesso papa Giovanni Paolo II, si & sentito in do-
vere di «contrastare con decisione la tendenza a ridurre la serieta e I'impegno degli
studi» 14, sia filosofici che teologici. In tempi pili recenti, si & invece dovuto constatare
una base insufficiente e lacunosa nella preparazione umana, spirituale, catechetica
e liturgica dei candidati che chiedono di essere ammessi al Seminario Maggiore. Di
conseguenza & stata rilanciata, anche da fonti autorevolissimel5, I'idea di un anno
«propedeutico»16 gestito da ogni singolo Seminario Maggiore, analogamente al «no-
viziato» degli Istituti di vita consacrata. Anno propedeutico o di noviziato diventa-
to ormai indispensabile per garantire ai superiori e ai candidati un tempo ed un

13 Jbid., n. 42, cpv. 2.
14 Jbid., n. 56.

15 [ il contenuto principale della proposta che S.E. J.-L.Bruges, Segretario della Congregazione per I’Educa-
zione Cattolica, fa in un articolo apparso il 4 luglio 2009, in Die Tagespost Forum, n. 27, 17.

16 GlovANNI PaoLo 11, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, qui n. 62, cpv. 4.

201




=
=
=
<

La formazione dei presbiteri o «pastori» secondo Giovanni Paolo Il

ambiente congrui per operare il discernimento vocazionale e verificare I’esistenza
della necessaria maturita affettiva nei candidati al ministero ordinatol7. Infatti «la
vocazione ¢ un dono della grazia divina, ricevuto tramite la Chiesa, nella Chiesa e
per il servizio della Chiesa» e di conseguenza «il solo desiderio di diventare sacerdote
non ¢ sufficiente e non esiste un diritto a ricevere la Sacra Ordinazione»18. Anzi, se
si desidera formare dei presbiteri che siano ad un tempo «veri pastori d’anime» e
autentici «uomini di comunione», & necessario fin da subito verificare nei candidati
all’Ordine sacro l'esistenza di tutte quelle qualita umane (capacita di relazione con
gli altri, amore per la verita, lealta, rispetto per ogni persona) che sono alla base di
«personalita equilibrate, forti e libere»19 capaci, come tali, di quel dono totale di sé
che e I'essenza dell’obbligo giuridico «di osservare la continenza perfetta e perpetua
per il regno dei cieli» (can. 277 § 1).

2.2. La disponibilita a lasciarsi educare al «dono di sé, radice e sintesi della carita
pastorale»

Se la «formazione spirituale» degli alunni di un Seminario Maggiore ¢ finalizzata
all’acquisizione di un «rapporto profondo con Cristo, unito ad una adeguata maturita
umana» (can. 244) e quella continua dei presbiteri gia consacrati, e tutta incentrata
sul «modo peculiare» con cui anche loro devono «tendere alla santita» (can. 276 §1),
e perché il dono totale di sé, in cui consiste ad un tempo 1’essenza del celibato sa-
cerdotale e quella della carita pastorale, € di fatto una «missione d’amore», un dono
che «non ha confini» e che si compie definitivamente solo nell’aldila: nel celibato
sacerdotale come nella verginita «... 'uomo & in attesa, anche corporalmente, delle
nozze escatologiche di Cristo con la Chiesa, donandosi integralmente alla chiesa nel-
la speranza che Cristo si doni a questa nella piena verita della vita eterna»20.

«l celibato sacerdotale — come precisa poi Giovanni Paolo II al n. 29,5 della EA
Pastores dabo vobis — & dunque da accogliere con libera e amorosa decisione da
rinnovare continuamente, come stimolo della carita pastorale, come singolare par-
tecipazione alla paternita di Dio e alla fecondita della Chiesa, come testimonianza al
mondo del Regno escatologico».

17 In merito, cfr. pure M. Camisasca, Discernimento vocazionale e devozione spirituale dei candidati al
presbiterato, in RTLu 3 (2009) 471-485.

18 CONGREGAZIONE PER L’EDUCAZIONE CATTOLICA, Istruzione Circa criteria ad vocationes discernendas, in AAS 97
(2005) 1107-1012.

Giovannt Paoro 11, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, n. 43, cpv. 3.

20 Jbid., n. 29, cpv. 1.

19

202



Libero Gerosa

Conoscendo bene le difficolta che si incontrano nel cammino di formazione ad
un simile dono totale di sé, Giovanni Paolo II anticipa, con ’autorevolezza affettuosa
di un padre e la forza carismatica di un profeta, i principali significati esistenziali
e spirituali delle norme giuridiche appena citate in un testo ufficiale, ma purtroppo
poco noto, ossia la lettera Novo incipiente, da lui inviata a tutti i presbiteri '8 aprile
197921, In questa lettera Giovanni Paolo II evidenzia in modo chiaro che il presbite-
ro ¢ un uomo «preso fra gli uomini... per il bene degli uomini» (Eb 5,1), ma anche
e soprattutto che la particolare sollecitudine del prete per il destino ultimo di ogni
uomo, tradizionalmente nota come «cura delle anime» e denominata da san Grego-
rio Magno «arte delle arti», presuppone la rinuncia al matrimonio per il Regno dei
cieli, rinuncia che e una «ferita», che evoca quella «ferita metafisica» o desiderio di
«unione mistica» (con la Bellezza e Pienezza della vita umana!) iscritto nel cuore di
ogni battezzato e di cui parla il Catechismo al n. 2014, ma anche e soprattutto un
«dono straordinario», che il presbitero deve custodire con la coscienza di possedere
«un tesoro in vasi di creta».

I «celibato per il Regno dei cieli», continua Giovanni Paolo II, «non & soltanto un
segno escatologico, ma ha anche un grande significato sociale, nella vita presente,
per il servizio al Popolo di Dio. Il Sacerdote, attraverso il suo celibato, diventa I'uomo
per gli altri, in modo diverso da come lo diventa uno che si lega in unita coniugale
con la donna... ( e percio) ... cerca un’altra paternita che si manifesta in tutta la sua
chiarezza, quando il mantenimento della parola data a Cristo attraverso un consa-
pevole e libero impegno celibatario per tutta la vita, incontra difficolta, viene messo
alla prova, oppure e esposto alla tentazione»22.

Queste difficolta sono connaturali ad ogni dono straordinario, con grande rile-
vanza sociale, e non solo al celibato. Osserva infatti sapientemente il Prefetto della
Congregazione per il Clero, Cardinale Mauro Piacenza: «Il celibato non & estraneo
alla cultura contemporanea pit di quanto possa sembrarlo la fedelta coniugale o
la continenza prematrimoniale. E doveroso riconoscere che siamo di fronte ad una
delle pit grandi sfide educative della modernita; dopo la rivoluzione del 1968, che
prometteva la liberazione dell'uomo, ma che in realta lo ha reso schiavo dei propri
istinti, &€ necessario e urgente rieducare l'intera sfera affettiva, riconoscendone la
grandezza e la dignita, ma, al contempo, collocandola in quella cornice di limite

21 ]l testo della lettera si trova in AAS 71 (1979) 393-417.
22 Jbid., nn. 8 e 9.

203




=
=
=
<

La formazione dei presbiteri o «pastori» secondo Giovanni Paolo Il

oggettivo che la Teologia chiama peccato originale, con le conseguenze che ne de-
rivano. La logica che soggiace al celibato sacerdotale ¢ la medesima che possiamo
riscontrare nel matrimonio cristiano: il dono totale del “tutto” e del “per sempre”
nell’amore. E la medesima dinamica che investe la vita dell'uomo, riconoscendovi il
primato di Dio e, di conseguenza, anche il primato della sua volonta, che liberamente
chiama quelli che Egli vuole»23.

In modo piu stringato e decisivo lo affermava gia nel 1994 l'allora prefetto del-
la Congregazione per la dottrina della Fede, Cardinale Joseph Ratzinger, quando a
proposito della formazione al celibato sacerdotale affermava: «... esige ’'abbandono
dell’esistenza borghese e ’accettazione strutturale della perdita di sé»24. Insomma,
non c’e alcuna spaccatura fra la tradizione giuridica latina relativa al celibato sacer-
dotale e la passione per il destino ultimo di ogni uomo, che deve caratterizzare ed
informare tutta la vita del presbitero. Anzi proprio nel modo d’oggi & vero il contra-
rio: «... quanto piu la perfetta continenza viene considerata impossibile da tante per-
sone, con tanta maggiore umilta e perseveranza debbono i preshiteri implorare as-
sieme alla Chiesa la grazia della fedelta che mai e negata a chi la chiede» (PO 16,4).

3. I due poli della maturita ecclesiale e spirituale del presbitero: la
cura animarum o il cosiddetto «accompagnamento spirituale»

La «piena maturita di Cristo» (Ef 4,13) che, sotto l'influsso dello Spirito Santo,
deve caratterizzare I’«uomo di comunione» che & il presbitero, puo essere raggiun-
ta, mantenuta e sviluppata solo a due condizioni: a) che la formazione previa del
Sacramento dell’Ordine ponga sempre il suo accento principale sulla formazione
oggettiva a svolgere la funzione di pastore d’anime; b) che la formazione continua
dopo I'Ordinazione sacerdotale sappia sempre coniugare la cura animarum svolta
dal presbitero con il suo personale «accompagnamento spirituale».

23 M. PIACENZA, Prefazione, in Preti sposati? 30 domande scottanti sul celibato, a cura di A. Cattaneo, Torino
2011, 3-6, qui 4.

24 J. RATZINGER, Prospettive della formazione sacerdotale oggi, in AA.VV., Celibato e Magistero. Interventi
dei padri nel Concilio Vaticano II e nei sinodi dei vescovi del 1971 e 1990, Cinisello Balsamo 1994, 13-32,
qui 29.

204



Libero Gerosa

3.1. La formazione ad essere pastori d’anime

Per quanto riguarda la prima condizione & assolutamente indispensabile mai di-
menticare che il principio ermeneutico fondamentale delle norme codiciali & costi-
tuito dall’insegnamento specifico del Concilio Vaticano II. Per questa ragione i cann.
276 § 2 e 245 § 2 vanno interpretati alla luce di PO 13,1 e PO 7,1, onde evitare pos-
sibili riduzioni paternalistiche o clericali.

Infatti nel can. 276 § 2 il legislatore ecclesiastico, nel tentativo di formalizzare a
livello normativo I'indicazione di PO 13,1 circa la centralita della funzione pastorale
per tutta la vita del chierico e dunque anche per la santificazione, rispetto al testo
conciliare all’avverbio sincere sostituisce fideliter ed al sostantivo munera sostituisce
officia (nel senso di doveri di stato).

Analogamente nel can. 245 § 1 il legislatore invece di riportare tale e quale I’e-
spressione necessarios adiutores et consiliarios, usata in PO 7,1 per definire la collo-
cazione ecclesiale dei presbiteri parla semplicemente di fidi cooperatores.

In entrambi i casi la prospettiva costituzionale dei testi conciliari, capace di ri-
definire la funzione dei presbiteri all'interno della communio fidelium e dunque di
indicare quest’ultima come criterio educativo e metodo della loro santificazione per-
sonale e di quella dei candidati al presbiterato, viene ridotta ad un’esortazione mora-
le, di tipo soggettivo, e come tale incapace di costituire un principio programmatico
per la vita e la spiritualita del clero diocesano. Questo principio & stato invece messo
chiaramente in luce da Giovanni Paolo II nella Pastores dabo vobis, dove non solo
definisce come «essenzialmente relazionale» l'identita del presbitero, ma afferma
pure che proprio per questa ragione «l’ecclesiologia di comunione diventa decisiva
per cogliere I'identita del presbitero, la sua originale dignita la sua vocazione e mis-
sione nel popolo di Dio e nel mondo»25. Di conseguenza, anche a livello educativo ed
in modo particolare nello sforzo di integrazione dei differenti itinerari formativi, non
si puo «pensare al sacerdozio ordinato come se fosse anteriore alla Chiesa, perché e
totalmente al servizio della Chiesa stessa»26.

3.2. La formazione spirituale continua del pastore

Per quanto riguarda la seconda condizione, ossia la reciproca coniugazione fra
cura animarum e «accompagnamento spirituale» del presbitero, in tutta la sua vita
spesa al servizio della Chiesa, vanno evidenziati i seguenti principi.

25 GIOVANNI PaoLo 11, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, n. 12, cpv. 3 e 4.
26 Jbid., n. 16.

205




=
=
=
<

La formazione dei presbiteri o «pastori» secondo Giovanni Paolo Il

Innanzitutto, anche la formazione permanente del presbitero deve essere tutta
informata dal principio della comunione. E la «coscienza di questa comunione» da
una parte «sfocia nel bisogno di suscitare e sviluppare la corresponsabilita nella
comune ed unica missione»27, dall’altra implica una quotidiana risposta personale,
responsabile ed equilibrata, del presbitero al monito che la Chiesa gli rivolge nel rito
dell’ordinazione: «vivi il mistero che & posto nelle tue mani!»28.

Questa unita di vita richiamata dal Concilio Vaticano II al n. 14 del decreto Pre-
sbyterorum ordinis puo essere raggiunta dal presbitero se nello svolgimento del suo
ministero, ed in particolare della cosiddetta cura animarum non solo comunitaria
ma anche e soprattutto individuale, non permette mai al suo desiderio di conversio-
ne di affievolirsi ma lo alimenta attraverso un «accompagnamento spirituale»29 che
gli permetta di attuare sempre quel «dono di sé», definito da Giovanni Paolo II una
«costante essenziale della carita pastorale»30.

Infatti, come pil volte richiamato da papa Benedetto XVI durante I’Anno sacer-
dotale da lui indetto, il presbitero altro non ¢ «se non un uomo convertito e rinnovato
dallo Spirito» e percio «un uomo di unita e verita, consapevole dei propri limiti e, nel
contempo, della straordinaria grandezza della vocazione ricevuta»31. Il restare fe-
dele alla grazia ricevuta «non annulla la liberta dell’'uomo, ma la suscita, la sviluppa
e la esige»32. Ed e questa «liberta» ¢ il secondo grande principio della formazione
permanente. L’aggiornamento del clero diocesano non portera da nessuna parte se
non e in grado di valorizzare la necessita di riscoprire ad un tempo sia la «fraternita
sacramentale» (PO 8 e can. 275), che unisce i presbiteri di una diocesi favorendone
la ricerca di qualche «consuetudine di vita comune» (can. 280), sia la «liberta» in-
dispensabile alla «conversione del cuore» (PO 18,2), garantita dal diritto canonico
prima dell’ordinazione (cann. 214 e 240) ed anche dopo, soprattutto a livello della
scelta (cann. 215 e 278) di una associazione o fraternita che aiuti il presbitero a
raggiungere la piena maturita, umana e spirituale, nello svolgimento del ministero.

27 Ibid., n. 72, cpv. 2.
28 Questo monito e ripreso e commentato da GiovannIi Paoro IT al n. 24 della Pastores dabo vobis.

29 Sull’accompagnamento spirituale dei presbiteri cfr. B. Gova, Luce e cammino. Manuale di direzione
spirituale, Bologna 2004, soprattutto 189-203.

30 GiovanNi Paoro I, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, n. 23, cpv. 2 e 3.
31 BENEDETTO XVI, Udienza Generale del 1° luglio 2009, in L’Osservatore Romano, 2 luglio 2009, 2.

32 GIOVANNI PaoLo 11, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, n. 2, cpv. 1.

206



Libero Gerosa

3.3. Il ruolo del vescovo diocesano

A livello di questa coniugazione fra fraternita e liberta un ruolo di particolare
importanza spetta al Vescovo diocesano, chiamato ad «agire con i suoi sacerdoti
come padre e fratello che li ama, li ascolta, li accoglie, li corregge, li conforta [...]»33.
Infatti, il gesto del presbitero che pone le proprie mani in quelle del Vescovo il giorno
dell’ordinazione non e «un gesto a senso unico. Il gesto in realta impegna entrambi: il
sacerdote e il Vescovo. Il giovane presbitero sceglie di affidarsi al Vescovo e, da parte
sua, il Vescovo si impegna a custodire queste mani»34.

All’origine stessa dell’identita ultima del presbitero c’e dunque un atto di co-
munione, in cui liberta e fraternita, dialogo e missione si coniugano perfettamente
affinché I'uomo di comunione per eccellenza che & il presbitero sia sempre in grado
di offrire «la vita per le pecore» (Gv 10,11) e quindi di aprire a chiunque la strada
all’incontro con Gesu Cristo: Adduxit eum ad lesum (Io 1,42).

4. Conclusione

Se si vuole aiutare tutti i presbiteri a recuperare la loro identita missionaria3>
ed i nuovi alunni dei Seminari Maggiori ad acquisirla, allora & fondamentale fare
tesoro di tutto quanto insegnato da Giovanni Paolo II circa la necessita di un’armo-
nizzazione organica dei quattro itinerari formativi del pastore d’anime. La cosiddetta
apostolica vivendi forma, individuata dalla tradizione ecclesiale come conseguenza
della configurazione sacramentale a Cristo Capo36, & tutt'uno con I’autentico eserci-
zio comunionale della sacra potestas, di cui i ministri sacri sono investiti.

Nei presbiteri formati e conformati alla «piena maturita di Cristo» (Ef 4,13) non
c’e alcuno iato fra I'accoglienza dell’invito di Gesu a salire con lui sul monte «perché
stessero con lui» (Mc 3,14) e I’invio non meno pressante « a predicare col potere di
scacciare i demoni» (Mc 3,15). B il duplice movimento della stessa «missione di amo-

33 GIovanNI Paoro II, Esortazione Apostolica Pastores gregis sul tema «Il Vescovo servitore del Vangelo di
Gesu Cristo per la speranza del mondo» (16 ottobre 2003), in AAS 96 (2004) 825-924, qui n. 47, cpv. 2.

34 Jbid., n. 47, cpv. 4.

35 | questa la preoccupazione fondamentale della lettera circolare L’identita missionaria del presbitero
nella Chiesa, pubblicata dalla Congregazione per il Clero il 29 giugno 2010; il testo si trova in http:/www.
clerus.org/clerus/dati/2011-01/29-13/IMP_ita.html (2012.02.21).

36 Cfr. BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero (16 marzo
2009), in AAS 101 (2009) 293-296.

207




=
2
c
<

La formazione dei presbiteri o «pastori» secondo Giovanni Paolo Il

re» simboleggiata dal buon pastore e realizzata da Cristo Gesli, che «offre la vita per
le pecore» (Gv 10,11). Come sottolinea ancora una volta con convinzione Giovanni
Paolo II: «il servizio d’amore ¢ il senso fondamentale di ogni vocazione, che trova una
realizzazione specifica nella vocazione del sacerdote»37.

37 GIOVANNI PaoLo 11, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis, n. 40, cpv. 4.

208



