RTLu XVII (3/2012) 293-302

Editoriale
Attualita della filosofia tomistica

Giovanni Ventimiglia
(Facolta di Teologia di Lugano)

Come puo mai essere attuale un “circolo quadrato” o una cupola “sferico qua-
drangolare”? Il tema di questo numero della RTLu - attualita della filosofia tomistica
— potrebbe sembrare a qualcuno una domanda simile. Come puo essere attuale una
“filosofia tomistica”, quando il pensiero di Tommaso, secondo alcuni, fu intrinse-
camente teologico e se ogni tentativo di estrapolare una filosofia dalla sua teologia
equivarrebbe a sradicare una pianta dal suo terreno, costringendola alla morte!?
Come puo dunque essere attuale un pensiero che per sua natura non puo essere vivo
come “filosofia” ma soltanto come “teologia”?

Sono cose, queste, che possono verificarsi solo nel magico mondo della poesia:
«0 viva morte, o dilettoso male - scriveva Petrarca — come puoi tanto in me, s’io nol
consento?».

In effetti il dibattito stesso sulla possibilita di una “filosofia tomistica” & oggi an-
cora accesoz.

Qualche anno fa, per esempio, padre Bonino O.P., allora Direttore della “Revue
Thomiste”, aveva parlato di «difficolta profonda che tocca il progetto stesso di una
filosofia tomistica»3, e di «riserve sulla natura stessa del progetto (...) di ricostruire

1 «La vera questione ¢ sapere se e possibile sradicare, senza distruggerlo, un pensiero filosofico dal con-
testo che lo ha visto nascere e farlo vivere al di fuori delle condizioni senza le quali non sarebbe mai
esistito. Se la filosofia di san Tommaso si & costituita come rivelabile, lo & sia nel rispettarne la natura
sia nell’esporla secondo 'ordine del teologo» (E. GIiLSON, Le thomisme. Introduction & la philosophie de
saint Thomas d’Aquin, Paris 19726, 33; tr. it. e cura di C. Marabelli, Il tomismo, Milano 2011, 38, citato
nell’articolo di Bonino qui pubblicato alla nota 44).

2 Ne ho discusso anche in G. VENTIMIGLIA, To be o esse? La questione dell’essere nel tomismo analitico,
Roma 2012, pp. 17-22, 60-74.

3 T.S. BoNINo, Thomistica IV, in “Revue Thomiste” 105/3 (1997) 564.

293



Editoriale: Attualita della filosofia tomistica

un trattato tomistico di metafisica pura, proposto a tutti, credenti e non credenti»4.

Ebbene, il presente numero della RTLu si apre con un articolo, C’é bisogno di una
filosofia tomistica?, proprio dello stesso Bonino (nel frattempo nominato Segretario
della Commissione Teologica Internazionale), dove viene difesa non solo la possi-
bilita di una «filosofia tomistica» — presente «in germe in san Tommaso d’Aquino
ed esplicita dopo di lui» — ma la necessita oggi di essa. Riporto in proposito la bella
conclusione dell’articolo di Bonino (qui pubblicato in traduzione italiana per gentile
concessione della Direzione della Rivista “Nova et Vetera”):

1l secondo fenomeno importante di questi ultimi anni & la stupefacente insistenza con la quale il Magi-
stero della Chiesa cattolica sostiene la causa di una filosofia autonoma e ambiziosa, capace di costituire
per la teologia un interlocutore affidabile. Come spesso si & fatto osservare, non si tratta pit oggi per il
Magistero di difendere la soprannaturalita della fede contro le usurpazioni del razionalismo, ma di difen-
dere la filosofia contro il fideismo o contro i dubbi che essa nutre rispetto a se stessa. L’enciclica Fides et
ratio ha qui valore programmatico. Inutile insistervi.

La Chiesa dunque esprime oggi il bisogno di un’autentica filosofia tomistica (...) (che sia) una disciplina
viva, strutturata secondo la natura e I’ordine che le sono propri e capace di prendere parte ai dibattiti
filosofici contemporanei. La mediazione della filosofia & infatti indispensabile per evitare un confronto
diretto e spesso improduttivo tra la fede e le culture contemporanee. La grazia non ha mai tratto alcun
vantaggio dal far andare in cortocircuito la natura.

Il riferimento finale alla questione del rapporto fra la natura e la grazia a pro-
posito dell’'importanza accordata alla filosofia («autonoma e ambiziosa», «capace di
prendere parte ai dibattiti filosofici contemporanei» — come abbiamo appena letto)
¢ un punto centrale della riflessione di Bonino, tanto che il suo articolo si apre con
queste chiare affermazioni:

Il modo in cui si considera la possibilita, la natura e le finalita di una filosofia tomistica, cosi come il suo
rapporto rispetto alla fede e alla teologia, dipende molto direttamente dall’idea che ci si fa dell’articola-
zione tra la natura e la grazia. Ora, come ¢ noto, i rapporti tra la natura e la grazia, in san Tommaso e
in generale, sono oggetto, specialmente dalla meta del XX secolo, di interpretazioni contrastanti, perfino
contraddittorie. Non v’eé dunque da stupirsi se I'idea stessa di una filosofia tomistica autonoma, distinta
dalla teologia, susciti in taluni discepoli dell’Aquinate una sorta di malessere.

A proposito dell’articolazione dei rapporti fra natura e grazia, la posizione di
Bonino non lascia spazio a dubbi. Egli si mostra scettico nei confronti del «sopranna-
turalismo», oggi diffuso anche fra qualche interprete di Tommaso, tanto da definirlo
come una «tendenza un po’ monofisita a riassorbire la natura nella grazia», e, di
conseguenza, si mostra scettico nei confronti di ogni «ritorno ad una forma di pensie-

4 Ip., Thomistica VII, in “Revue Thomiste”, 110/2 (2002) 315.

294



Giovanni Ventimiglia

ro dove (...) la filosofia non esiste e non deve esistere se non integrata all’intellectus
fidei». Come dire: se la natura e riassorbita dalla grazia, la filosofia e riassorbita
dalla teologia, con buona pace della necessita oggi, per il confronto con le culture
contemporanee, di una filosofia autonoma.

E interessante a questo proposito il riferimento critico di Bonino alle posizioni di
Gilson e di de Lubac, e il rimando favorevole a due studi recenti: quello di Feingold
sul desiderio naturale di vedere Dio5 e quello di Long sul concetto di “natura pura”e,
concetto, quest’ultimo, tanto criticato da de Lubac perché troppo debitore, a suo
avviso, nei confronti di una idea “moderna” di natura. Lo studio di Long, in partico-
lare, avrebbe rovesciato, sottolinea Bonino, precisamente la critica di de Lubac e dei
suoi seguaci, dimostrando come sia proprio 'idea di “natura” dello stesso de Lubac
ad essere invero debitrice nei confronti della modernita, proprio nella misura in cui
egli non la ritiene dotata di una sua propria e intrinseca teleologicita e teocentricita
e la consideri, di conseguenza, bisognosa della grazia soprannaturale gia per essere
quella che e. Secondo Bonino, invece, non si combatte la secolarizzazione del concet-
to di natura «rifugiandosi immediatamente nel soprannaturale»?.

Si muove, mi sembra, all’interno di un milieu teologico leggermente diverso I’ar-
ticolo di Monsignor Inos Biffi, professore emerito alla FTL e di recente insignito del
prestigioso titolo di doctor ad honorem della Biblioteca Ambrosiana8. Nell’articolo
qui pubblicato, dal titolo Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino, Biffi risponde
positivamente alla domanda se sia «possibile dalle verita razionali presenti nella
scienza sacra istituire un progetto di filosofia in ogni caso razionalmente valido in se
stesso», ma nota d’altronde come «la ragione sia soggetta a interruzioni e a inceppi,
e quindi che I'intesa (con la fede) sia ardua. La ragione, che il peccato originale ha
dissestato, ha bisogno di essere rimessa nel suo cardine e di ritrovare se stessa in-
tegralmente». Lo puo fare solo se «la grazia la riporta a se stessa, alla sua purezza
originale, alla sua conformita col Verbo divino». Per questo, secondo Monsignor Biffi,
«per ragionar bene e indispensabile credere molto».

5 L. FrINGoLD, The Natural Desire to See God according to St Thomas Aquinas and His Interpreters, Naples
(F1) 20102.

6 S. LoNG, «Natura pura». On the recovery of nature in the doctrine of grace, New York 2010.

7 Ricordo in proposito la posizione del Cardinal G. Cottier O.P. che difende I’analogicita della nozione di
gratuita, distinguendo una «gratuita radicale della creazione» e una «gratuita propria della grazia e del
soprannaturale» (cfr. G. COTTIER, Le désire de Dieu. Sur les traces de saint Thomas, Paris 2002, 209-227).

8 Cfr. 'articolo in proposito di C. MARABELLI, Inos Biffi doctor ad honorem della Biblioteca Ambrosiana,
pubblicato in questo numero.

295



Editoriale: Attualita della filosofia tomistica

Senza entrare nei dettagli della questione, che esula dai limiti ristretti di un edi-
toriale, mi sembra che i due articoli qui pubblicati testimonino ad ogni modo come
il dibattito sulla possibilita di un’autentica, rigorosa, autonoma, filosofia tomistica,
indipendente dalla teologia, in dialogo con le filosofie contemporanee, sia tutt’altro
che chiuso?.

Eppure, dum Romae consulitur Saguntum expugnatur. Mentre non si ferma il di-
battito, soprattutto all’interno della Chiesa, sulla possibilita di una “filosofia tomisti-
ca”, la filosofia tomistica e ritornata, inaspettatamente, ad essere un fatto all’interno
della filosofia contemporanea, specialmente fra i filosofi laici. Anzi, & ormai senz’al-
tro protagonista all’interno dei dibattiti filosofici contemporanei di area analitica. E
si sa che ab esse ad posse valet illatio.

Anthony Kenny, notoriamente uno dei maggiori filosofi viventi di area anglosas-
sone, nella sua Nuova storia della filosofia occidentale, del 2005, recentemente tra-
dotta in lingua italiana, azzarda anche una datazione di tale nuova rinascita filoso-
fica di Tommaso:

Alla svalutazione dell’Aquinate all’interno dei confini del cattolicesimo & corrisposta una sua rivalu-
tazione nelle universita secolari, in varie parti del mondo. Essa ha raggiunto dimensioni tali che, se
guardiamo ai primi anni del XXI secolo, non & esagerato parlare di rinascita del tomismo. Non si tratta
di un tomismo confessionale, bensi di uno studio di Tommaso che oltrepassa i limiti non solo della Chiesa
cattolica, ma della stessa cristianital0.

Colpisce che molti studiosi di Tommaso, militanti all’interno della Chiesa cattoli-
ca, non se ne siano accorti o non se ne vogliano accorgere. Per esempio, nell’articolo

9 Di seguito qualche testo significativo sul dibattito in questione: J.-P. TORRELL, Le savoir théologique chez
Saint Thomas, in “Revue Thomiste” 104 (1996) 355-396 (ora in Ip., Recherches thomasiennes. Etudes
revues et augmentées, Paris 2000, 121-157); Ip., Saint Thomas d’Aquin — maitre spirituel, Fribourg-
Suisse 1996; T. F. O'MEARA, Thomas Aquinas Theologian, Notre Dame 1997; J.-P. ToRRELL, La “Somme de
théologie” de saint Thomas d’Aquin, Paris 1998, 161 ss.; Ip., Philosophie et théologie d’apreés le Prologue
de Thomas d’Aquin au “Super Boetium de Trinitate”. Essai d’une lecture théologique, in “Documenti e
Studi sulla Tradizione filosofica medievale” 10 (1999) 299-353; S.-T. BoNINo, Proposer le thomisme dans
la société actuelle, in AA.VV., Thomistes ou de lactualité de saint Thomas d’Aquin, Paris 2003, 11-15;
., Etre thomiste, ibid., 15-26; J.-P. TORRELL, Situation actuelle des Etudes thomistes, in “Recherches
de Science religieuse” 91 (2003) 343-371 (ora in Ip., Nouvelles recherches thomasiennes, Paris 2008,
177-202); S.-T. BonINo, L’avvenire del progetto tomista, in “Annales Theologici” 18/1 (2004) 199-214;
R. MCINERNY, Praeambula fidei. Thomism and the God of the Philosophers, Washington 2006; A. OLIVA,
Postfazione, in R. IMBacH — A. OLVA, La filosofia di Tommaso d’Aquino. Punti di riferimento, a cura di
G. Ventimiglia, Lugano 2012, 127-130 (il testo era uscito in lingua francese nel 2009). Mi permetto
di avanzare l'ipotesi che nella discussione bisognerebbe distinguere con piu attenzione tra “fede” e
“teologia”.

10 A. KENNY, Nuova storia della filosofia occidentale, vol. 1I: Filosofia medievale, tr. it. di L. Corti, cura di G.
Garelli, Torino 2012, 82 (I’edizione originale in inglese del testo era uscita nel 2005).

296



Giovanni Ventimiglia

di J.-P. Torrell O.P., dedicato alla situazione attuale degli studi tomistici, del 2003,
mentre vengono menzionati numerosi studi sugli aspetti teologici dell’opera di Tom-
maso, sono appena menzionati, fra le numerosissime pubblicazioni al centro della
rinascita del tomismo come filosofia di cui scrive Kenny, soltanto due studi, relegati
peraltro in una notall.

La Oxford University Press e pitl generosa e forse piu attenta di Torrell nei con-
fronti della filosofia tomistica. Come noto in un articolo di carattere informativo
pubblicato in questo numero, Dopo Nietzsche Tommaso d’Aquino, & proprio dell’an-
no appena concluso I'uscita di un monumentale volume (589 pagine!) The Oxford
Handbook of Aquinas, in cui confluiscono saggi sulla filosofia di Tommaso d’Aquino
scritti soprattutto da professori attivi in universita inglesi e americane. Poco lontano
da Oxford, d’altra parte, la storica rivale, Cambridge University Press, aveva dato
alle stampe un testo di circa trecento pagine, The Cambridge Companion to Aquinas,
nel 1993: un volume a piti mani che ha conosciuto ben sette edizioni (di cui I'ultima
nel 1999). Attualmente la Cambridge University Press ha in catalogo ben 73 titoli su
e di Tommaso d’Aquino, mentre la Oxford si ferma solo, si fa per dire, a 48.

Si potrebbe obiettare, tuttavia, che non si puo mettere a confronto uno studioso
tomista ed un casa editrice, dal momento che hanno interessi molto diversi: scienti-
fici 'uno, di marketing I’altra.

Che dire, allora, delle migliori riviste di filosofia del mondo, di certo non animate
dall’idea di fare cassa a suon di articoli scientifici per addetti ai lavori?

Nell'ultima classifica ufficiale redatta da un’istituzione seria come la European
Science Foundation, fra 363 riviste recensite, soltanto 50 sono classificate come
“top” e fra queste vi sono senz’altro “Philosophy and Phenomenological Research”,
“Nous”, “Analysis”, “Mind”12. Ebbene, gia da qualche anno esse ospitano ottimi ar-
ticoli sul pensiero di san Tommaso d’Aquino a firma di autori come Haldane, Mc
Daniel e, prima ancora, Miller13,

A proposito di Miller, si deve ricordare che nella Stanford Encyclopedia of Philo-
sophy on line, una delle migliori e pili note al mondo, edita dalle universita di Stan-

11 Cfr. TorreLL, Situation actuelle des études thomistes, cit., 190.
12 https//www2.esf.org/asp/ERIH/Foreword/search.asp.

13 K. McDANIEL, A Return to the Analogy of Being, in “Philosophy and Phenomenological Research” 81/3
(2010) 688-717; Ip., Being and Almost Nothingness, in “Nots” 44/4 (2010) 628-649; J. HALDANE, Identifying
privative causes, in “Analysis” 71/4 (2011) 611-619; Ip., Privative causes, in “Analysis” 67/3 (2007) 180-
186; B. MILLER, Negative Existential Propositions, in “Analysis” 42 (1982) 181-188; Ip., In Defence of
the Predicate ‘Exists’, in “Mind” 84 (1975) 338-354; Ip., Proper Names And Their Distinctive Sense, in
“Australasian Journal of Philosophy” 51/3 (1973) 201-210.

297



Editoriale: Attualita della filosofia tomistica

ford, Sidney e Amsterdam, la voce “Existence” era, fino a poco tempo fa, a sua firma.
Vi si trova citato molto a favore il pensiero di Tommaso d’Aquino, a cui Miller, d’altra
parte, si rifa espressamentel4.

Robert Pasnau, vincitore tra I’altro del famoso premio della (laica) American Phi-
losophical Association per un suo libro su Tommaso d’Aquino, spiega cosi il feno-
meno in corso: «E in parte a causa della crescente attenzione per il suo rigore argo-
mentativo che Tommaso ha via via conosciuto una nuova, o rinnovata popolarita fra
i filosofi di professione. Mentre un tempo le sue opere si trovavano principalmente
nei curricula di universita cattoliche, oggi ¢ sempre di pit un luogo comune vederli
studiati nei dipartimenti di filosofia senza alcuna affiliazione di questo tipo». E fra il
pubblico protagonista di tale rinnovato interesse, Pasnau menziona anche «molti che
non sono disposti a condividere con Tommaso una visione del mondo esclusivamente
religiosa»15.

C’e di che rallegrarsi? Stupisce che non tutti i tomisti provino questa bella emo-
zione: « teologi religiosi — ha scritto Torrell — sanno (o dovrebbero sapere) che sa-
rebbe gravemente equivoco voler senz’altro annettere i loro colleghi laici alla gloria
del tomismo»16.

Insomma, a quanto pare solo lo studioso che vive come Tommaso, condividendo-
ne lo stato di vita religioso, sarebbe in grado di comprenderne il pensiero e avrebbe
di conseguenza il diritto di essere considerato “tomista”. Viceversa, non farebbe al-
tro che sradicare il pensiero di Tommaso dal suo milieu vital, auto-condannandosi a
priori all’anacronismo e all’equivoco.

Ho discusso in altra sede pitt approfonditamente la questione se lo studio di Tom-
maso che parte da suggestioni provenienti dalla filosofia contemporanea sia di per sé
ostacolo insuperabile per la comprensione del suo pensierol?. Qui mi permetto solo
di chiedere sommessamente se il giudizio di condanna nei confronti di quegli studi
che nascono dall’interesse per la filosofia di Tommaso da parte di filosofi, anche non
credenti, venga formulato dai teologi tomisti prima o dopo aver letto, e possibilmente
compreso, gli scritti dei condannati.

14 http:/plato.stanford.edu/archives/fall2009/entries/existence/.

15 R. PasNAu — C. SHIELDS, The Philosophy of Aquinas, Boulder-Oxford 2004, VII (la traduzione, qui come
altrove, € mia ove non diversamente indicato). In un recente bel volume su Tommaso d’Aquino, Pasquale
Porro ha notato che una cosa del genere era successa anche ai tempi di Tommaso d’Aquino stesso, quan-
do i professori e gli studenti della Facolta delle arti di Parigi (pressappoco un’odierna Facolta di Filosofia),
lo consideravano, precisamente per il suo rigore filosofico, «quasi come uno di loro» (cfr. P. Porro, Tom-
maso d’Aquino. Un profilo storico-filosofico, Roma 2012, 465).

16 TORRELL, Situation actuelle des études thomistes, cit., 190.

17 VENTIMIGLIA, To be o esse?, cit., 60-74.

298



Giovanni Ventimiglia

Se tali scritti venissero effettivamente studiati, e studiati senza pregiudizi, sono
convinto che si farebbero senz’altro scoperte piacevoli. Penso ad esempio all’opera di
filosofi laici (ma credenti) come Peter Geach, Elisabeth Anscombe (sua moglie), John
Haldane, Alejandro Llano, di filosofi religiosi come Barry Miller (che era padre mari-
sta) o di filosofi laici non credenti come Anthony Kenny, responsabile della riscoperta
della filosofia della mente di Tommaso fra i filosofi analitici.

Andando pit nel dettaglio delle questioni filosofiche, al di 1a della “meta-filoso-
fia”, e prendendo il caso dell’ontologia, deve essere qui ricordato il pionieristico e
fondamentale saggio di Peter Geach Form and Existence, frutto di una conferenza
tenuta il 9 maggio 1955 alla Aristotelian Society di London18. In questo scritto Geach
ha instaurato un parallelo fra due sensi dell’essere: il senso di essere come actus
essendi di Tommaso d’Aquino e il senso di essere di Wirklichkeit di Frege e, dall’al-
tra parte, fra il senso di essere come esse ut verum di Tommaso e il senso di essere
come Es-gibt-Existenz di Frege. Si tratta di una differenza equivalente pressappoco
a quella che passa tra proposizioni esistenziali come “Esiste Pietro” (actus essendi
/ Wirklichkeit) e proposizioni esistenziali come “esiste la cecita (esse ut verum / Es-
gibt-Existenz).

Non posso soffermarmi qui ulteriormente su questi concetti: I'ho fatto altrove!9.

Ricordo soltanto che dall’articolo di Geach hanno avuto origine due correnti di
pensiero: una di tipo storico-filosofico, che ha come protagonisti principali Hermann
Weidemann, Christopher Martin, Brian Davies e Stephen Brock, e che ha messo
mano ad una nuova interpretazione dell’ontologia di Tommaso d’Aquino, valoriz-
zando il tema dei sensi dell’essere; un’altra, di tipo squisitamente teoretico, che an-
novera filosofi come Barry Miller, gia menzionato, e Alejandro Llano, la quale ha
fatto dell’ontologia di Tommaso la “terza via” alternativa a quelle oggi in voga, cioe
quineana da una parte e neo-meinonghiana dall’altra.

Ed & proprio Alejandro Llano I'autore dell’articolo, pubblicato in esclusiva in que-
sto numero della RTLu, dal titolo Metafisica tommasiana e filosofia analitica del lin-
guaggio: i sensi dell’essere. Si tratta del testo della bella relazione tenuta dall’autore
al Convegno internazionale organizzato dall’Istituto di Studi Filosofici della Facolta
di Teologia di Lugano il 28 novembre 2012 (convegno al quale ha partecipato, oltre
a Llano, anche Anthony Kenny).

18 P. GEACH, Form and Existence, in “Proceedings of the Aristotelian Society” 55 (1954-1955) 251-272. (rist.
in P. T. GEAcH, God and the Soul, London 1969, 42-64). Cfr. anche dello stesso autore: God and the Soul,
London 1969 (specialmente il capitolo: What Actually Exists, 65-74).

19 VENTIMIGLIA, To be o esse? cit.

299



Editoriale: Attualita della filosofia tomistica

L’articolo si colloca chiaramente all’interno della problematica filosofica sui sensi
dell’essere, un tema che, pur essendo fondamentale all’interno dell’ontologia tom-
masiana, e stato finora ignorato dai tomisti pitt importanti. Lo nota lo stesso Llano:

Si tratta di una questione centrale della metafisica d’ispirazione aristotelica e tomista, che e passata
sorprendentemente quasi del tutto inosservata nel neo- tomismo contemporaneo. Non solo & assente dai
manuali pit usati nel XX secolo, ma non appare nemmeno in autori importanti come Gilson e Maritain,
mentre solo di tanto in tanto vi si allude nel lavoro di Cornelio Fabro.

Se il lettore si chiedesse ora che cosa ha reso possibile la riscoperta di un tema,
peraltro passato invano sotto gli occhi di molti tomisti per secoli, la risposta non
potrebbe essere che una: le suggestioni filosofiche provenienti dalla filosofia di Fre-
ge, divenute occasioni e stimolo di una nuova lettura dell’ontologia di Tommaso ad
opera di Geach.

Basterebbe gia questa circostanza a risolvere da sola lo pseudo-problema men-
zionato sopra, se, cioe, sia possibile leggere Tommaso, e leggerlo correttamente, a
partire da “pre-comprensioni” tipiche della filosofia contemporanea: anche in questo
caso ab esse ad posse valet illatio.

Llano non e infatti solo un filosofo teoretico, che “sradicherebbe” il pensiero di
Tommaso dal suo milieu vitale, utilizzandolo strumentalmente per risolvere que-
stioni non sue, ma anche, nello stesso tempo e a partire dalle stesse problematiche
filosofiche, uno studioso attento del pensiero di Tommaso29. Lo si vede anche nell’ar-
ticolo qui pubblicato, dove mostra grande finezza nella interpretazione della dottrina
tommasiana di Dio come esse ipsum subsistens in risposta a critiche sollevate da
Kenny in proposito.

D’altra parte deve essere notato che egli non & un semplice ripetitore della filo-
sofia di Geach e della sua interpretazione dell’opera tommasiana. Per esempio de-
nuncia «alcune ambiguita nel parallelismo fra Es-gibt-Existenz — I’esistenza espressa
come “c’e” o there is di Frege — e “’essere veritativo” di Tommaso d’Aquino». Questo
ultimo, infatti, ha «uno stretto carattere di riflessione veritativa”, che lo rende su-
bordinato, a differenza di quanto avviene in Frege, rispetto all’actus essendi, che e
dotato percio di “trascendenza metafisica».

Se Alejandro Llano mostra qualche dubbio a proposito del parallelismo tra Es-
gibt-Existenz di Frege ed esse ut verum di Tommaso, Damiano Costa, nel contributo
dal titolo Attualita presente contro atto d’essere. Geach interprete di Tommaso d’A-

20 A. LLANO, “Being as True” according to Aquinas, in “Acta philosophica” 4/1 (1995) 73-82; Ip., The different
meanings of “being” according to Aristotle and Aquinas, in “Acta philosophica” 10/1 (2001) 29-44.

300



Giovanni Ventimiglia

quino? contesta, d’altra parte, la perfetta giustapposizione fra Wirklichkeit fregeana,
ribattezzata da Geach come «present actuality sense», e actus essendi tommasiano.
Attraverso un’analisi dei passi di Tommaso sui futuri contingenti, Costa ritiene di
poter concludere che, mentre in Tommaso I'actus essendi comprende gli individui
passati e futuri, in Geach il present actuality sense non ha la stessa estensione. Costa
nota altresi che proprio la posizione di Tommaso coincide oggi con quella piu accre-
ditata fra i filosofi analitici contemporanei.

La discussione in proposito, sia sul piano dell’esegesi del pensiero tommasiano,
sia su quello teoretico, merita di essere continuata, perché, se il carattere distintivo
dell’attualita e, come gia indicato da Platone, Aristotele e Tommaso, la capacita di
causare e subire cambiamenti reali, non si capisce come questo possa accadere per
gli individui futuri (a meno di non trasformare Tommaso in un eternalista ante litte-
ram, cosa questa ancora tutta da dimostrare). Barry Miller, per esempio, mentre si
impegnava a favore degli individui passati, non si pronunciava a favore di quelli fu-
turi2t. Tuttavia lo studio di Damiano Costa, ex ottimo allievo dell’Istituto di Studi Filo-
sofici della FTL e ora dottorando all’'Universita di Ginevra (e collaboratore scientifico
alla FTL), testimonia I’esistenza di un vivo dibattito in corso a Lugano su tematiche
metafisiche classiche, aristotelico-tomistiche, e, nello stesso tempo, contemporanee
—una circostanza, questa, rarissima in altri istituti e facolta filosofiche, dove la storia
della filosofia e la filosofia teoretica e, poi, la filosofia teoretica classica e quella ana-
litica contemporanea corrono tutte su binari paralleli, senza incontrarsi mai.

Non corre questo pericolo nemmeno ’articolo di Marco Damonte dedicato all’A¢-
tualita di Tommaso per la teologia negativa in ambito analitico. 1.’ autore & gia noto
alla comunita scientifica a motivo di un bel volume sull’argomento, pubblicato nella
serie di studi “Metafisica tomistica e metafisica analitica” dell’Istituto di Studi Filoso-
fici della FTL22. Nell’articolo qui pubblicato egli espone e analizza il reale interesse
da parte dei filosofi analitici della religione, tra i quali cui spicca il nome di Alvin
Plantinga, notoriamente uno dei maggiori filosofi contemporanei, nei confronti di
quella parte dell’opera tommasiana nota come teologia naturale. Essa viene valo-
rizzata, specialmente all’interno della cosiddetta epistemologia riformata, nel suo
aspetto di teologia negativa, un carattere che non & sempre stato sottolineato nel
tomismo fra Otto- e Novecento e che oggi trova invece la sua giusta valorizzazione,
anche come base di partenza per un rinnovato dialogo con la teologia riformata.

21 Cfr. B. MILLER, The Fullness of Being. A new Paradigm for Existence, Notre Dame 2002.

22 M. DAMONTE, Una nuova teologia naturale. La proposta degli epistemologi riformati e dei tomisti
wittgensteiniani, Roma 2011.

301



Editoriale: Attualita della filosofia tomistica

Nel complesso, e in conclusione, mi sembra che molti degli studi pubblicati in
questo numero della RTLu dimostrino come il bisogno della Chiesa - cosi ben espres-
so da padre Bonino - «di un’autentica filosofia tomistica (...) capace di prendere
parte ai dibattiti filosofici contemporanei» abbia gia cominciato, a Lugano, a trovare
qualche risposta.

302



