
ArticolJli S IU A/I| 2) 303-319

C9  E bIsognoO dl un  = «1110S5S0112 tomıstica»?1

erge-Thomas Bonino,
(‚ OoMMISSIONE Teologica Internazionale (Citta del Vaticano)

modo In C111 G] cConsidera la DOossIbilita, la natura le finalita (1 ULla filosofia
tomistica, COS]I (COLNE 11 5 10 rapporio rispetto alla fede alla teologla, ipende molto
direttamente dall’ide che C1 G1 fa dell’articolazione Ira la natura la STaZzla. Ora,
(COLNE nNOTO, rapportı ira la natura la STrazla, In , 11 10mmaso In generale,
(0)I10 Oggello0, specialmente meta del SeCOlo, (1 interpretazion!i contrastantl,
perfino contraddittorIie. Non V e  A dunque da stupiIirsı L’idea GS{TEesSSIA (1 ula filosofia
tomistica autoOonOMa, distinta teologla, uscIt1 In taluını discepoli dell’ Aquinate
ula SOTIAa (1 malessere.

In effetti, 10 STOTrZO DL elaborare ula 11L0sofia Juxta entem ZUIZ Thomae ha
NAatO In profonditä la neoscolastica «lJeonina», 0gg]1 0 studi tomistlicı meitonoO DpIUT-
OSTO In Iuce la dimensione propriamente teologica dell’opera (1 11 10mmaso E, (1
fatto, C111 DIano STtOr1a innegabile che 11 COPFDUS 0MMASIAaANO COSTITUISCA. AaN7Z1-

l’opera (1 e0l0go0 che ESEeTCIIA l’intellectus fidet. COILLNE tale che Qeve C5561€

letto® ed DETCIO probabilmente (COLLNE tale che meriIita (1 C556 1€ 0gg] attualizzato

(Questo a7ri1cOolo ripropone intervento dell”  Uulore LEeNUTO Varsavlıa i luglio 010 nell ambito del
COlloquio Dominicans and Ihe Chattenge O; TRAomism. STAlO pubblicato In Irancese In Nova el Velera
(2011) 1-1 KH  — Il t1tO10: Faut-it HLE «phitosophie Ihomiste»? La presenite tracduzione STalia Curata (a
Anten1o 'om bolini rıivista (a (HOvannı Ventimiglia. %] ringrazia Ia (irezione (l1 Nova el Velera DEL VT

autorıizzato Ia pubblicazione dQell’articole In lingua italiana.

(Ir I - J ORRELL, SIEuation actuelle Ades etudes Ihomistes, In Noyuvelles recherches IRomastennes, Parıs
2008, 1717-207 0-1 .  —_ BONINO, Le Ihomisme aujourd Aul. Perspectives Cavalteres, In Revıista
espanola (le eologia 03 (2003) 167-181

%] ha dunque ragione insistere, DrLMO, C111 CONTESTIO istituzionale specilicamente «teol10g1c0>» ne|l quale s 7  —_

1|ommaso ha elahborate Ia IF5SECHNdO, C111 clima spirituale, saplenzlale, teologale In Cul immersa
Ia s { ]: riflessione cir I - J ORRELL, Saint Thomas d Aquin, maitre spirtiuel. Inıtiation , Je edition
el augmentee Une OSTIACE | Vestigla, 19], Paris-Fribourg Lertio, C111 FU010 QJeterminante w -
CT cerıittura nel 5[  C IAavOoro cir. VALKENBERG, Or 1} the LIVINg (: CcE and Function 1}
Hoty Scriptiure In Ihe EOLOGY of St. OMas AqQuinas, ublications of the Thomas Instituut LE Utrecht, NS

303303

RTLu XVII (3/2012) 303-319Articoli

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?1

Serge-Thomas Bonino, OP
Commissione Teologica Internazionale (Città del Vaticano)

Il modo in cui si considera la possibilità, la natura e le finalità di una filosofia 
tomistica, così come il suo rapporto rispetto alla fede e alla teologia, dipende molto 
direttamente dall’idea che ci si fa dell’articolazione tra la natura e la grazia. Ora, 
come è noto, i rapporti tra la natura e la grazia, in san Tommaso e in generale, 
sono oggetto, specialmente dalla metà del XX secolo, di interpretazioni contrastanti, 
perfino contraddittorie. Non v’è dunque da stupirsi se l’idea stessa di una filosofia 
tomistica autonoma, distinta dalla teologia, susciti in taluni discepoli dell’Aquinate 
una sorta di malessere.

In effetti, se lo sforzo per elaborare una filosofia juxta mentem divi Thomae ha se-
gnato in profondità la neoscolastica «leonina», oggi gli studi tomistici mettono piut-
tosto in luce la dimensione propriamente teologica dell’opera di san Tommaso2. E, di 
fatto, sul piano della storia è innegabile che il corpus tommasiano costituisca anzi-
tutto l’opera di un teologo che esercita l’intellectus fidei. È come tale che deve essere 
letto3 ed è perciò probabilmente come tale che merita di essere oggi attualizzato e 

1	 Questo articolo ripropone un intervento dell’Autore tenuto a Varsavia il 1° luglio 2010 nell’ambito del 
colloquio Dominicans and the Challenge of Thomism. È stato pubblicato in francese in Nova et Vetera 86  
(2011) 91-109, con il titolo: Faut-il une «philosophie thomiste»?. La presente traduzione è stata curata da 
Antonio Tombolini e rivista da Giovanni Ventimiglia. Si ringrazia la direzione di Nova et Vetera per aver 
autorizzato la pubblicazione dell’articolo in lingua italiana.

2	 Cfr. J.-P. Torrell, Situation actuelle des études thomistes, in Nouvelles recherches thomasiennes, Paris 
2008, 177-202 [189-190]; S.-Th. Bonino, Le thomisme aujourd’hui. Perspectives cavalières, in Revista 
española de teologia 63 (2003) 167-181.

3	 Si ha dunque ragione a insistere, primo, sul contesto istituzionale specificamente «teologico» nel quale san 
Tommaso ha elaborato la sua opera, secundo, sul clima spirituale, sapienziale, teologale in cui è immersa 
la sua riflessione (cfr. J.-P. Torrell, Saint Thomas d’Aquin, maître spirituel. Initiation 2, 2e édition revue 
et augmentée d’une Postface [Vestigia, 19], Paris-Fribourg 2002), tertio, sul ruolo determinante della Sa-
cra Scrittura nel suo lavoro (cfr. W. G. B. M. Valkenberg, Words of the Living God: Place and Function of 
Holy Scripture in the Theology of St. Thomas Aquinas, [Publications of the Thomas Instituut te Utrecht, NS 



( 'E {SOQNO el arı KXTHOSOTIA FtOomMIıstica» 7

prolungato+. uUtLavla, QUESTO movimento legittimo econdo (1 «T1-teologizzazlione>»
egl]Ii StudI tomistlicı 110  —> DrIVO (1 rischl. (‚ome «YT1ıtornI] alle fonti», mMmNnNAaCcC-
C1A10 da quell «archeologismo» CONTITO 11 quale P1O AI emMpO fa metiteva In uardiaODTLUN7 0 zelantı del rinnovamento LtUurg1ic0>. In effetti, ula tale «T1-teologizzazlone>» 110  —>

SOl0o talvolta G1 CCOM1DAaSNa ula VISIONEe catastrofista SVIlUNDO Dposteriore
tradizione tomistica INgIuUStO deprezzamento del «commentator1»®©, e  a 11
SOSDETTO sull’ opportunita (1 far ula filosofia tomistica autoOonOmMa, partire
da , 11 10mmaso

Vorrel dunque, In questa COMUNICAZIONE, VUDNECLALE ula eggera ri1-equilibratura.
enza la mıiniıma. esitazlıone, rT1CONOSCO 11 primato eologla nel OMISMO (1 A, 11

10mmaso milito favore del primato eologla In OgnI proge(tto (1 attualizza-
zio0nNne (1 tale pensiero, Vvorrel altres] difendere la legittimita, ed anche la NeCEeSS1-
ta, (1 ula filosofia tomistica autonNOMa, Aistinta teologla. Per arlo, procedero
In ITre emp1 apprıma, rICOordero brevemente che CSa CIiId la filosofia DL , 11 10m-
19008350 d Aquino STEeSSO (1) POol, Indichero rapidamente a ICUNI puntı (1 riferimento
ftorIlc1 SEH modo In CUI1 G] costitulta. sviluppata ula filosofia tomistica autonoma
(2) Infine, CQIro ula parola (eritica) GL In discussione, In “ I10 Y OMI1ISMO
CONTEMPOTAaNEO, «1110S501H3 tomistica» (3)

Che (052 la filosofia Der er  a l1ommaso?

La grande GI1: (1 10mmaso d Aquino 4a1 SUO1 empI STAa quella (1 integrare la
natura aristotelica, COIl la 5 { 1C CONSISTeNZA ontologica DroprIia, In UuNIVerso che la
fede erıistiana crede C5561€ STATIO CTEeATIO da DIO liberamente HCL ed C556 1€

Leuven GUAFLO, C11| 5[  C racdicamento ne tracdizione patrıstica. Tanto VEeIOD che s el  —_ 1ommaso
‚ Aquino DIU letto In reliazione KH  — adrl, Cli Cul APDaLe ('OT1LIE l erede, che In reliazione 1 SUO1 erecli DU-
tatıvl, OsSs1a cComMentatorı classie1 « | 0oMMASO G1 splega Ormal maolteo meglio meciiante C1: che I0 precede
che medcdiante CI4 che I0 SCRU€E» (J.-P JT ORRELL, Situation actuelile Ades etudes Ihomistes, 190)
Nel 2003, ne prefazione del “manıitesto” NnOosIra piccola scuOola tomıstica tolosana:;: T’homistes,
De P’actualite de SCHNT Thomas, Parls, hO scr1itto, DEL caratterizzarla, che C557 «COoNnsidera s el  —_ 1ommas®o
anzıtuttoe ('OT1LIE 4EeSITFrO (l1 saplenza eristhana. NnNnoltre Me l 2ccento S11 (imensicne teologica del
tOomM1SmOoO, ne|l rispetto dJell’ autenomia integrata dell’approccio NIosSoNco nell’ attenzione Y clima t1D1ICa-
MmMenTfe spirituale teologla».
(ir PIO AIL, ENC Mediator Det (1947/) A053

(ir s 'T1' BONINO, Historiographie Ade ecole thomitste: fe (45 GUSON, In Saint Thomas au AAXe S7eCIe. Artes dı
Ofloqgue dı (‚entenatre Ade Ia «RBevue Ihomiste>», “ {})115 Ia (irection Au s 'T1' BOon1no, Parıs 1995, 2009-.5153

304304

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?

A
rt

ic
ol

i

prolungato4. Tuttavia, questo movimento legittimo e fecondo di «ri-teologizzazione» 
degli studi tomistici non è privo di rischi. Come tutti i «ritorni alle fonti», è minac-
ciato da quell’«archeologismo» contro il quale Pio XII tempo fa metteva in guardia 
gli zelanti del rinnovamento liturgico5. In effetti, una tale «ri-teologizzazione» non 
solo talvolta si accompagna a una visione catastrofista dello sviluppo posteriore della 
tradizione tomistica e a un ingiusto deprezzamento dei «commentatori»6, ma getta il 
sospetto sull’opportunità di far emergere una filosofia tomistica autonoma, a partire 
da san Tommaso.

Vorrei dunque, in questa comunicazione, operare una leggera ri-equilibratura. 
Senza la minima esitazione, riconosco il primato della teologia nel tomismo di san 
Tommaso e milito a favore del primato della teologia in ogni progetto di attualizza-
zione di tale pensiero, ma vorrei altresì difendere la legittimità, ed anche la necessi-
tà, di una filosofia tomistica autonoma, distinta dalla teologia. Per farlo, procederò 
in tre tempi. Dapprima, ricorderò brevemente che cosa era la filosofia per san Tom-
maso d’Aquino stesso (1). Poi, indicherò rapidamente alcuni punti di riferimento 
storici sul modo in cui si è costituita e sviluppata una filosofia tomistica autonoma 
(2). Infine, dirò una parola (critica) sulla messa in discussione, in seno al tomismo 
contemporaneo, della «filosofia tomistica» (3).

1. Che cosa è la filosofia per san Tommaso?

La grande sfida di Tommaso d’Aquino ai suoi tempi è stata quella di integrare la 
natura aristotelica, con la sua consistenza ontologica propria, in un universo che la 
fede cristiana crede essere stato creato da Dio liberamente e per amore, ed essere 

6] Leuven 2000) e, quarto, sul suo radicamento nella tradizione patristica. Tanto è vero che san Tommaso 
d’Aquino è più letto in relazione con i Padri, di cui appare come l’erede, che in relazione ai suoi eredi pu-
tativi, ossia i commentatori classici: «Tommaso si spiega ormai molto meglio mediante ciò che lo precede 
che mediante ciò che lo segue» (J.-P. Torrell, Situation actuelle des études thomistes, p. 190).

4	 Nel 2003, nella prefazione del “manifesto” della nostra piccola scuola tomistica tolosana: Thomistes, 
De l’actualité de saint Thomas, Paris, ho scritto, per caratterizzarla, che essa «considera san Tommaso 
anzitutto come un maestro di sapienza cristiana. Inoltre mette l’accento sulla dimensione teologica del 
tomismo, nel rispetto dell’autonomia integrata dell’approccio filosofico e nell’attenzione al clima tipica-
mente spirituale della teologia».

5	 Cfr. Pio XII, Enc. Mediator Dei (1947), n. 203.

6	 Cfr. S.-Th. Bonino, Historiographie de l’école thomiste: le cas Gilson, in Saint Thomas au XXe siècle. Actes du 
Colloque du Centenaire de la «Revue thomiste», sous la direction du P. S.-Th. Bonino, Paris 1995, 299-313.



Serge-Thomas BONINO

STATIO chlamato, nel 5{10 culmine, C10@ ne CTEeAaTIUTE Spirituali, alla QdIviInIZZzA7ZIi0Ne?.
s11| DIano epistemologico, questa GI1: DOortava rlarticolare la filosofia, saplenza

(1 Ordine naturale, la doctrina. DrIMISSIMO art1colo UmMMd theologiae Artıcol|Videtur Quod HON SIE Necessarıum, Hraeter ohilosophicas disciplinas, aliam AdOoctri-
n haberi? alitesia (COLNE 11 DEerIcOlo del naturalismo, che attriıbuisce 11 mMOoNOPOLO

razlonalita alla filosofia, 110  —> fosse ULla chimera ne sSeconda meta del IIN
SeCcolo.

In effetti, la (1 COSCIeNZAa CONSISTeNZA propria nafura, che G] Ira-
AuUCE (OIl la DOsSsSIbilita DL 10 SDIrItO (1 alferrarne scientiflicamente le STITUTLIUTEe

intellig1bili costantı, DOrTatOo precedenti filosofia,
(COLNE testimonl1la, C111 DpIano ILSTITUZIONI intellettuall, 10 SVIlUNDO acolta
artı (ome nNOTO, HCL A, 11 Bonaventura, poiche le CTEeAaIUTEe G1 definiscono 11=

z1lalmente mediante la loro relazione (OIl 11 Verbo, che la loro veritäa, 11 pProge(tto
filosofico (1 studiare le CTEATIUTEe In loro STEeSSE COILLNE FL, prescindere Cal fatto che
055€ 0010 del SIONA che TINVIAaANO alla loro Sorgen(te esemnplare, ULla pericolosa fol-
1a8 10mmaso d Aquino, DL parte 100 Condivide (OIl 11 5{10 mMAaeSITO berto Magno
la CONVINZIONE che UL1O StUdIO natiura (COLNE tale possihille, legittimo anche
utile, sicche la filosofia e, HCL JulL, ULla CIeNza pIienNO titolo. ula ONOSCEIINZA del
reale aliraverso le DIU alte che L uomo ra  1ungere (OIl la Iuce naturale

5 { 1C ragione?. Per tale moOotIvo, 6554 merIita anche 11 titolo (1 saplenza. D quUESTa
saplenza filosofica , 11 10ommaso ha definito molto neitamentfe CONTOTrNI epistemolo-
SICH, 05512 L oggetto metodl. Ire DrevI OSSerTrvazZıonı QUESTO puntO

Vedli ILSON, F etre p7 [ esseNCE, Parıs 6 «F fatto Lra pIU inaspettatı che | UNiIverse (l1 s TaN  —_

10mmaso, eitfetto contingente Cli U1  - volonta (livina SOMMAMEeNTE libera, Dpossiede nondimene Ia STESSA
cstabhilita Ia STESSA perdurabilitä nell essere el mondi (l1 Aristotele Cli Averroe, che i loro (10 produce
peraltro KH  — Ia STESSAa necessita KH  — CUul U1  - naiura SeENeETra S01 eitfetti>». Sıuıll articolazione ira naliura
creazlone, cir., ira gli altrı, AÄERTSEN, ANature and GLreature, Thomas Aquinas’s Way of Thought, udıen
N: lexte ZUE Geistesgeschichte (des Mittelalters, 21) Leiden 1955

Per i Dottore Seralico, le cCreaiure “ {}110(} ] espressione del er (uesto valore «signiLican-
LEe» 11011 DEL le Creaiure estrinseco, 1unto: e55()} dJefifinisce Ia loro icdentita fondamentale
SeENzZiale q | e cCreaiure PSSPItL segnı che FINvVvI1aNO Y ( realtlore. Ne che i MOondo INCOM-
prensibile 11011 riferito Y s | ] 4 modelle (ir ONAVENTURA, (’ollationes In Hexaemeron, L, 10
(Opera OMNLA, V, OQuaracchl, 18591, «Ad notitiam CreaIurae Dervenirı 11011 Dotest 1S1 DEL
1, DEL quod facta E1» Bonaventura che 11011 G1 DOSSON0 CONsSiderare le cCreatiure SOlO ('OT1LIE

FeS, ('OT1LIE elementi natiura, ener CONTILO del loro valore Cli SIONEL, [9T  „ DEL lul, GTAa Dropr10 Qqu1
“errore filosolfia pasaha, che le ha Taito ALCAaALtr Ia VeTIZ Comprensione dell universoa.

(Ir OMMASO D AQUINO, In Boethium De Irinitate, 2, «S1ıcut aultfem (oetrina undaliur 111-
1LE 1del, ita philosophla undaliur Iumen naturale ration1s>»: SM eO: 1a, 1, 1, a{| «Nihil
prohibe (le eisdem rebus, (le quibus philosophicae disciplinae TrTAacian secundum QquOd OHAT COQNOSCLOLLLA
IimIine naturalis FalioniSs, el al1am ScC1ent1am TAacClilare SECUNAUM quod COSNOSCUNLUr Iumine (ivinae IC VE-

Iationis».

3095305

Serge-Thomas Bonino

A
rticoli

stato chiamato, nel suo culmine, cioè nelle creature spirituali, alla divinizzazione7. 
Sul piano epistemologico, questa sfida portava a riarticolare la filosofia, sapienza 

di ordine naturale, e la sacra doctrina. Il primissimo articolo della Summa theologiae 
– Videtur quod non sit necessarium, praeter philosophicas disciplinas, aliam doctri-
nam haberi – attesta come il pericolo del naturalismo, che attribuisce il monopolio 
della razionalità alla filosofia, non fosse una chimera nella seconda metà del XIII 
secolo.

In effetti, la presa di coscienza della consistenza propria della natura, che si tra-
duce con la possibilità per lo spirito umano di afferrarne scientificamente le strutture 
intelligibili costanti, aveva portato a un progresso senza precedenti della filosofia, 
come testimonia, sul piano delle istituzioni intellettuali, lo sviluppo della facoltà delle 
arti. Come è noto, per san Bonaventura, poiché le creature si definiscono essen-
zialmente mediante la loro relazione con il Verbo, che è la loro verità, il progetto 
filosofico di studiare le creature in loro stesse come res, a prescindere dal fatto che 
esse sono dei signa che rinviano alla loro sorgente esemplare, è una pericolosa fol-
lia8. Tommaso d’Aquino, per parte sua, condivide con il suo maestro Alberto Magno 
la convinzione che uno studio della natura come tale è possibile, legittimo e anche 
utile, sicché la filosofia è, per lui, una scienza a pieno titolo. È una conoscenza del 
reale attraverso le cause più alte che l’uomo possa raggiungere con la luce naturale 
della sua ragione9. Per tale motivo, essa merita anche il titolo di sapienza. Di questa 
sapienza filosofica san Tommaso ha definito molto nettamente i contorni epistemolo-
gici, ossia l’oggetto e i metodi. Tre brevi osservazioni su questo punto. 

7	 Vedi E. Gilson, L’être et l’essence, Paris 19722, 96: «È un fatto tra i più inaspettati che l’universo di san 
Tommaso, effetto contingente di una volontà divina sommamente libera, possiede nondimeno la stessa 
stabilità e la stessa perdurabilità nell’essere dei mondi di Aristotele e di Averroè, che il loro dio produce 
peraltro con la stessa necessità con cui una natura genera i suoi effetti». Sull’articolazione tra natura e 
creazione, cfr., tra gli altri, J. Aertsen, Nature and Creature, Thomas Aquinas’s Way of Thought, (Studien 
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 21) Leiden 1988.

8	 Per il Dottore Serafico, le creature sono l’espressione del Verbo. Questo valore «significan-
te» non è per le creature estrinseco, aggiunto: esso definisce la loro identità fondamentale. È es-
senziale alle creature essere segni che rinviano al Creatore. Ne consegue che il mondo è incom-
prensibile se non è riferito al suo modello. Cfr. Bonaventura, Collationes in Hexaëmeron, I, 10 
(Opera omnia, t. V, Quaracchi, 1891, 331a): «Ad notitiam creaturae perveniri non potest nisi per 
id, per quod facta est». Bonaventura sa che non si possono considerare le creature solo come 
res, come elementi della natura, senza tener conto del loro valore di signa, ma, per lui, sta proprio qui 
l’errore della filosofia pagana, che le ha fatto mancare la vera comprensione dell’universo.

9	 Cfr. Tommaso d’Aquino, In Boethium De Trinitate, q. 2, a. 3: «Sicut autem sacra doctrina fundatur supra lu-
men fidei, ita philosophia fundatur supra lumen naturale rationis»; Sum. theol., Ia, q. 1, a. 1, ad 2: «Nihil 
prohibet de eisdem rebus, de quibus philosophicae disciplinae tractant secundum quod sunt cognoscibilia 
lumine naturalis rationis, et aliam scientiam tractare secundum quod cognoscuntur lumine divinae reve-
lationis».



( 'E {SOQNO el arı KXTHOSOTIA FtOomMIıstica» 7

FTIMO, anTto nel COMMEeNTO 1 De I rıinıtate (1 BOe7z7I0 (q 5-6), QUaNTO nel QliversI
prologhi del S1101 COomMmMmMenNITI a Aristotele, 10ommaso d Aquino DPIODOLLC ula (ivisione
S1ISTemMaAalica raglonata filosofia, COS] (COLNE ula valutazione del S1101 differentiODTLUN7 metodi, che derivano natura GS{TEesSSIA del Varı ggettl C111 G1 ESEeTCITIA la Iuce
naturale ragione10,

Secundo, ne Iinea del lancı fOr1cI che Aristotele 5SVCSSO tracclava DL Shro-
gliare problematizzare ula questione flosoficall, 10mmaso d Aquino ha Schl7z7zato

DIU riprese ula storla, generale settorlale, filosofia. Jl COLNOUSCE, DL esemMpPIO,
11 elebhre ES5T10 Ummd theologiae, L, 44, 2, (OIl SUO1 luoghl parallelı
(OVve ] Aquinate QeSCTIve 11 1 emMpO STEeSSO TOr1ICO 10giCO del pensiero

ne SCODerTa del DrINCIPI DIU esplicativi del reale, fino 1 r1cConOsScCImMenNntO
esplicito CTEeAZIO0ONE (COLNE chlave (1 volta (1 la metafisical13.

Tertio, A, 11 10mmaso ha chlarito, DIU riprese, la differenza ESSENzZIale ira 11

10 (T JI J ORRELL, Phitosophie pf7 Iheologte d apres fe PFrOotoOque de Thomas d Aquin uper Boettum De
TIrintitate.. FESsSSsat UNe ecture LReOLOGLGUE, In Nouvelles recherches Ihomastitennes.. 11-61; I - CHI-
VAH] (nNe introduction Ia philosophte. Les Hroemes des lectures de SCHNT Thomas d Aquin AHUHX DOGEeHUFes

principaltes ( Aritstote, LOMEeE V, Un HOn VJeun IMSCOUFS de Ia methode? Le Commentaltre dı De I rıntitate de
Boece (G. V et VI, pf7 2} DUr SCHNT Thomas d Aquin, Parıs 2008: | HOMAS VON Proioge den ArIiS-
loteleskommentaren, herausgegeben, üUüberset7z N: eingeleitet Vo eNeva und Imbach, Frankfurt

Maın 1993:; HOMAS D AÄQUIN, Proemes DhOoScophigques de SCHNT Thomas d Aquin Ses Commentatres des
OEeHUFes principaltes @d Aritstote, Presentation el tracduection (le I - CcCh1iıvar: Parıs 005

11 (ir DEL esemMp10 AÄRISTOTELE, De anıma L, «La ricerca <Sull anıma richiede che, INS1iemMe al esame
QAifficolta che G1 (evono Fisolvere nel trattazıone, G1 raccolgano le OpIN10N1 el predecessori che
G1 CSPIESSCIO In qualche MOdO Intorno a{} CSS5d, CI4 DEL accogliere QUanLO hanno detto CorreiLamenle e
evitare IOro eventualiı errorı» (tr. 1l Cli Movl1a, In L’anima, Milano 1996, 63)

12 (iIr OMMASO D AÄQUINO, SUumma CONEFra gentites, IL, A{ (n 1129-1150) (Ca. 1261-1262); Ade DOL., 3,
(1265-1266): 1a, 44, Sententia ##1 Physicam, VILL, ect : De SHÖSLANLUS
SEHAFralis, OpO Il %] TOVA ESTO CSimile In s el  —_ ONAVENTURA, In H Sent., 1, 1, 1,

13 (uesto ESTO STAlO 0SgeLlO Cli interpretaziıon1 MARITAIN, La Phitosophie bergsonienne, Parıs
1930, 426; ILSON, "Esprit de Ia phitosophie medievale, L, Parıs 1932, 240-242: JE FINANCE, Fitre
pf7 agtr ans Ia phitosophie Ade SCHNT Thomas, Parıs 19495, 126 612a EGIS, ANote 7 T’homas,
SUumma Iheotogica, 7 - In Mediaeval tucies (1946) 159-168; AYEN, La 'OMMUNICALION de
’etre d apres SCHNT Thomas, vol FT ’ordre Philosophigue de SCHNT Thomas, Parıs-Louvain 1959, 38-43:

ILSON, Introduction Ia pnhiiosophite chretienne, Parıs 1960, «La (le Ll etre», 217-44: AÄERTSEN,
ANature and l eiden 19885, 196-201:; ELDERS, La Lheotogte Dhiosophigt de SCHNT Thomas
d Aquin. De P’etre Ia premitere, Parıs 19995, 459-464;: KIBEIRO NASCIMENTO, Thomas d Aquin
pf7 P’histotire Ade Ia phitosophie YJFECLGYÜGC, In Was zst Phitosophie m Mittelalter?en Ades X Internationalten
Kongresses für mittelalterliche Phitosophie der (25. HIS August 1997 In Erfurt), hrsg. Vo

AFRTSEN N: PEER, (Miscellanea Medievalıa, 26) Berlin 19958, 24953-297 ; ELDE, Participation
and SuÖstantiialiiy, l eiden 19995, Ca « of philosophical 1E ASOTN towards creation»:
D})AHAN, «FY imperfecto ad perfectum>»: Le Progres Ade Ia HeENSEE Aumaine cher Ies Lheotogiens dı AlFlte
szeclte, In Progres. reaction, ecadence ans P’Occident medieval, (JEeNEVE 2003, 17/1-184:; ELDE,
AGQuinas ( OE The Divine SCIenCe‘ O; the Summa Theotogiae, Ashgate tucies In the HIistory of 110-
sophica|l Theology) Aldershot 2006, 132-1535

2306306

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?

A
rt

ic
ol

i

Primo, tanto nel commento al De Trinitate di Boezio (q. 5-6), quanto nei diversi 
prologhi dei suoi commenti ad Aristotele, Tommaso d’Aquino propone una divisione 
sistematica e ragionata della filosofia, così come una valutazione dei suoi differenti 
metodi, che derivano dalla natura stessa dei vari oggetti su cui si esercita la luce 
naturale della ragione10. 

Secundo, nella linea dei bilanci storici che Aristotele spesso tracciava per sbro-
gliare e problematizzare una questione filosofica11, Tommaso d’Aquino ha schizzato 
a più riprese una storia, generale o settoriale, della filosofia. Si conosce, per esempio, 
il celebre testo della Summa theologiae, I, q. 44, a. 2, con i suoi luoghi paralleli12, 
dove l’Aquinate descrive il progresso al tempo stesso storico e logico del pensiero 
umano nella scoperta dei principi più esplicativi del reale, fino al riconoscimento 
esplicito della creazione come chiave di volta di tutta la metafisica13. 

Tertio, san Tommaso ha chiarito, a più riprese, la differenza essenziale tra il 

10	 Cf. J.-P. Torrell, Philosophie et théologie d’après le prologue de Thomas d’Aquin au ‘Super Boetium De 
Trinitate’. Essai d’une lecture théologique, in Nouvelles recherches thomasiennes…, 11-61; J.-B. Echi-
vard, Une introduction à la philosophie. Les proèmes des lectures de saint Thomas d’Aquin aux oeuvres 
principales d’Aristote, tome V, Un nouveau Discours de la méthode? Le commentaire du De Trinitate de 
Boèce (q. V et VI, a. 1 et 2) par saint Thomas d’Aquin, Paris 2008; Thomas von Aquin, Prologe zu den Aris-
toteleskommentaren, herausgegeben, übersetz und eingeleitet von F. Cheneval und R. Imbach, Frankfurt 
am Main 1993; Thomas d’Aquin, Proèmes philosophiques de saint Thomas d’Aquin à ses commentaires des 
oeuvres principales d’Aristote, Présentation et traduction de J.-B. Echivard, Paris 2008.

11	 Cfr. per esempio Aristotele, De anima I, 2: «La ricerca sull’anima richiede che, insieme all’esame delle 
difficoltà che si devono risolvere nel corso della trattazione, si raccolgano le opinioni dei predecessori che 
si espressero in qualche modo intorno ad essa, e ciò per accogliere quanto hanno detto correttamente ed 
evitare i loro eventuali errori» (tr. it. di G. Movia, in L’anima, Milano 1996, p. 63).

12	 Cfr. Tommaso d’Aquino, Summa contra gentiles, II, 37 (n. 1129-1130) (ca. 1261-1262); Q. de pot., q. 3, a. 5 
(1265-1266); Ia, q. 44, a. 2 (1266/1268); Sententia super Physicam, VIII, lect. 2 (1268/1269) ; De substantiis 
separatis, c. 9 (dopo il 1271). Si trova un testo simile in san Bonaventura, In II Sent., d. 1, p. 1, a. 1, q. 1.

13	 Questo testo è stato oggetto di numerose interpretazioni: J. Maritain, La Philosophie bergsonienne, Paris 
1930, 426; E. Gilson, L’Esprit de la philosophie médiévale, I, Paris 1932, 240-242; J. De Finance, Etre 
et agir dans la philosophie de saint Thomas, Paris 1945, 126, nota 1; A. C. Pegis, A Note on St Thomas, 
Summa theologica, I, 44, 1-2, in Mediaeval Studies 8 (1946) 159-168; A. Hayen, La communication de 
l’être d’après saint Thomas, vol. 2: L’ordre philosophique de saint Thomas, Paris-Louvain 1959, 38-43; 
E. Gilson, Introduction à la philosophie chrétienne, Paris 1960, «La cause de l’être», 27-44; J. Aertsen, 
Nature and creature, Leiden 1988, 196-201; L. Elders, La théologie philosophique de saint Thomas 
d’Aquin. De l’être à la cause première, Paris 1995, 459-464; C. A. Ribeiro do Nascimento, Thomas d’Aquin 
et l’histoire de la philosophie grecque, in Was ist Philosophie im Mittelalter? Akten des X. Internationalen 
Kongresses für mittelalterliche Philosophie der S.I.E.P.M. (25. bis 30. August 1997 in Erfurt), hrsg. von 
J. A. Aertsen und A. Speer, (Miscellanea Medievalia, 26) Berlin 1998, 293-297; R. te Velde, Participation 
and Substantiality, Leiden 1995, cap. 8: «The progress of philosophical reason towards creation»; G. 
Dahan, «Ex imperfecto ad perfectum»: Le progrès de la pensée humaine chez les théologiens du XIIIe 
siècle, in Progrès, réaction, décadence dans l’Occident médiéval, Genève 2003, 171-184; R. te Velde, 
Aquinas on God. The ‘Divine Science’ of the Summa Theologiae, (Ashgate Studies in the History of Philo-
sophical Theology) Aldershot 2006, 132-138.



Serge-Thomas BONINO

procedimento (0 modo (1 procedere) filosofico quello te0l0giCcO. Per esemDIO, nel
Ca del TO l Ummd CONTFa gentiles: (Quod aliter CONsSIderat de Creaturis
ohilosophus theologus)*. La «1110S501H32 ULa llay, splega, cConsidera le CTEAaIUTEe In Artıcol|QUAaNTO tall, C10@ studlia. la loro natfura le loro proprietäa intrinseche, mentire 11 (L 6-

dente idelis le cConsidera anzıtutto In QUAaNTO VENSONGO da DIO CONduconO DIO
1105010 argomenta dunque «partendo proprie (CO5S56)>»> (exX DFrODFUS

CAUSIS), menftfre 11 credente argomenta partıre Aausa Dprima, COS]I COLNG,
In particolare, G1 fa COLNOSCEIE ne Parola (1 DIO La Subordinazione ontologica

SeConNde Ccrealfe rispetto alla ausa. prima INncrealia rende dunque ragione
gerarchla epistemologica Ira la filosofia la «saplenza divina»: «La filosofia

Y SETVIZIO saplenza divina, COILLNE quello (1 ULla saplenza principale, COSicche
all 0ccorrenza la saplenza dlivina procede partire (dal DrINCIPI filosofia
Infatti anche DICSSO 110501 la Filosofia prima G1 del datı (1 le CIEeNZEe DL
ra  1ungere le 1010 conclusion1». Infine, quUESTa differenza (1 PDUunNTO (1 VISTAa spliega
che «perche questie Aue discipline 110  —> SCRUONO 11 medesImo ordine. Poiche In filoso0-
fia, la quale cConsidera le CTEAaIUTe In GS{IESSGE DL giungere alla OLOSCEIN2ZA (1 DIO, 11
DrImMO OgSgeTlOo da CONsSiderare ()I10 le Creatiure, "ultimo DIO Invece ne dottrina
(1 fede, la quale 110  —> considera le CTEeAaTIUTE che In Ordine DIO, prima cConsiderato
DIO DOI le CTeAaiure>» DIO In filosofia "ultimo CONOSCIUTO, Omega, In teologla,

1a "Alfa, 11 DrImMO CONOSCIUTO
Nnsomma3, A, 11 10mmaso ha un idea DreCcIisa, OQOSeTrTel (lire eESITremamenT DreCcIisa,

(1 C10 che la filosofia. QueESTO, egli 110  —> G1 mal considerato (COLNE 1105010

OMMASO D ÄQUINO, Summa CONEFra gentites, {L, (n 71-876) «Maniltestum el aULem praedictis
quod CONsiderationem CIrca Creaiuras (oetrina el ('hristianae inquantum In E1s resultat quaedam
Del sSimilitude, el inquantum In 1DSIS inducit In (ivinorum PEITOLEeIN Et S1IC Ha raticne Ssubiieiuntur
praedictae (loctrinae, el philosophiae humanae. Nam philosophla humana PASs cConsiderat SEeCcunNdum
quod hulusmaocliı SUNT: nde el SECUNdULUM (liversa SeNeETra (iversae parties philosophlae Invenıuntur.
s aultfem ('hristiana PASs cConsiderat, 11011 inquantum hulusmodl, utpole iıgnem inquantum 18N1S esT, SE(
inquantum (Aivinam g ltitucdinem repraesental, el In 1IPpSUum Deum UYUUOYUO MOdO ordinatur. Et propier
hOoc et1am lia CIrca Creaiuras el philosophus el idelis CoNnsiderat. Philosophus Naildy UE cConsiderat
Ila UU E1s SECUNdULUM naiuram proprli1am ConNnvenıunt %] uua VEeIOD CIrca Creaiuras ComMMUNItTETr
philosopho el ficeli considerantur, DEL lia el lia princ1pla tracduntur. Nam philosophus argumentum
aSSUMIT Dropruls CAUSIS: idelis aultfem prima;: ul Duta, Qqu1a S1IC Mdivinitus el traditum:
vel Qqu1a hOoc In gloriam el cedit: vel Qqu1a Del DOLEeSLAS el infinita. Unde el 1DSsa MAax1ıma. saplentla 1CI
el, utpole altissıiımam ( AUSAaLL CONsSiderans. Et propfier hOoc S1bl, Qquası principali, philosophla
humana dQeservit. Et 1ideO interdum DIINCIPUS philosophlae humanae, saplentia (livina procedit. Nam
el apud philosophos prıma philosophia utitur OMN1UM ScC1entarum (oeumentis a{} “ 1111111 propositum
Ostendendum. FExinde et1am el quod 11011 eOdem Ordine utraque (oetrina procedit. Nam In (oetrina
philosophlae, UU Creaiuras SECUNdULUM cConsiderat el e1s, In Del cognitionem perducit, prıma el
COoNsideratio (le creaturıs el ultima (le Deo In (oetrina VEeIOD 1del, UUAC Creaiuras 11011 1S1 In Ordine a{}
Deum considerat, Dr1Im®O el CONsideratio Del el postmodum creatiurarum. Et S1IC el periectior: utpole Del
COgnNnition1 sSimilior, Q ul sSe1psum COBNOSCENS Ha intuetur».

307307

Serge-Thomas Bonino

A
rticoli

procedimento (o modo di procedere) filosofico e quello teologico. Per esempio, nel 
cap. 4 del libro II della Summa contra gentiles: Quod aliter considerat de creaturis 
philosophus e theologus14. La «filosofia umana», spiega, considera le creature in 
quanto tali, cioè studia la loro natura e le loro proprietà intrinseche, mentre il cre-
dente (fidelis) le considera anzitutto in quanto vengono da Dio e conducono a Dio. 
Il filosofo argomenta dunque «partendo dalle cause proprie delle cose» (ex propriis 
rerum causis), mentre il credente argomenta a partire dalla Causa prima, così come, 
in particolare, si fa conoscere nella Parola di Dio. La subordinazione ontologica delle 
cause seconde create rispetto alla Causa prima increata rende dunque ragione della 
gerarchia epistemologica tra la filosofia e la «sapienza divina»: «La filosofia umana 
è al servizio della sapienza divina, come a quello di una sapienza principale, cosicché 
all’occorrenza la sapienza divina procede a partire dai principi della filosofia umana. 
Infatti anche presso i filosofi la Filosofia prima si serve dei dati di tutte le scienze per 
raggiungere le sue conclusioni». Infine, questa differenza di punto di vista spiega an-
che «perché queste due discipline non seguono il medesimo ordine. Poiché in filoso-
fia, la quale considera le creature in se stesse per giungere alla conoscenza di Dio, il 
primo oggetto da considerare sono le creature, e l’ultimo è Dio. Invece nella dottrina 
di fede, la quale non considera le creature che in ordine a Dio, prima va considerato 
Dio e poi le creature». Dio è in filosofia l’ultimo conosciuto, l’Omega, ma, in teologia, 
è già l’Alfa, il primo conosciuto. 

Insomma, san Tommaso ha un’idea precisa, oserei dire estremamente precisa, 
di ciò che è la filosofia. Detto questo, egli non si è mai considerato come un filosofo. 

14	 Tommaso d’Aquino, Summa contra gentiles, II, c. 4 (n. 871-876): «Manifestum est autem ex praedictis 
quod considerationem circa creaturas habet doctrina fidei Christianae inquantum in eis resultat quaedam 
Dei similitudo, et inquantum error in ipsis inducit in divinorum errorem. Et sic alia ratione subiiciuntur 
praedictae doctrinae, et philosophiae humanae. Nam philosophia humana eas considerat secundum 
quod huiusmodi sunt: unde et secundum diversa rerum genera diversae partes philosophiae inveniuntur. 
Fides autem Christiana eas considerat, non inquantum huiusmodi, utpote ignem inquantum ignis est, sed 
inquantum divinam altitudinem repraesentat, et in ipsum Deum quoquo modo ordinatur. […] Et propter 
hoc etiam alia circa creaturas et philosophus et fidelis considerat. Philosophus namque considerat 
illa quae eis secundum naturam propriam conveniunt […]. Si qua vero circa creaturas communiter a 
philosopho et fideli considerantur, per alia et alia principia traduntur. Nam philosophus argumentum 
assumit ex propriis rerum causis: fidelis autem ex causa prima; ut puta, quia sic divinitus est traditum; 
vel quia hoc in gloriam Dei cedit; vel quia Dei potestas est infinita. Unde et ipsa maxima sapientia dici 
debet, utpote super altissimam causam considerans. […] Et propter hoc sibi, quasi principali, philosophia 
humana deservit. Et ideo interdum ex principiis philosophiae humanae, sapientia divina procedit. Nam 
et apud philosophos prima philosophia utitur omnium scientiarum documentis ad suum propositum 
ostendendum. Exinde etiam est quod non eodem ordine utraque doctrina procedit. Nam in doctrina 
philosophiae, quae creaturas secundum se considerat et ex eis, in Dei cognitionem perducit, prima est 
consideratio de creaturis et ultima de Deo. In doctrina vero fidei, quae creaturas non nisi in ordine ad 
Deum considerat, primo est consideratio Dei et postmodum creaturarum. Et sic est perfectior: utpote Dei 
cognitioni similior, qui seipsum cognoscens alia intuetur».



( 'E {SOQNO el arı KXTHOSOTIA FtOomMIıstica» 7

(ome ha MOSTITAaTO padre M .-D enu In articolo del 1937, la filosofia 1105011
Indicano anzıtutto, DL A, 11 10mmaso SOI contemporane!l, realta del 5c-
LO, anterIlorı all avvento del eristianesiımoOo ohilosophi 0010 ben distinti (dal SAanctODTLUN7

Phitosophit “ {}110(} gli 10M1N1 che afficlandosi qlle COle FISOrSe IOro raglione hanno Cercalo Cli (*0O111-

prendere Il MOndo (l1 Oorganiızzare Ia vita morale ne ‘ | 1E es1igeNZE Cli perfezione (l1 felicita
errene Non “ {}110(} 10M1N1 che, prescindendo metodologicamente IOro credenza, ACQUISISCONO
Stahiliscono verita razlionall, “ {}110(} 10M1N1 che realmente 11011 hanno Ia fede, “pß.gß.l'li” che, privatı Cli
(quesStia I1ce gratulta, IasC1anOo fuori loro prospettiva problemi realta CUul tuttavıa Ia raglone,
UucnNn Ciritto, potre. eEserecitare Ia IF 2710Nel>

la StOr1a alitesia che 10mmaso d’Aquino C556 1€ VICINO aglı “artisti 16,
110  —> m1 risulta che 12 mal CONdIVISO 11 loro ldeale (1 vita filosofica contrarIlo,
G1 adoperato mosiIirarne Llimiti vantagglio beatitudine soprannaturale del
eristiano La elebhre dottrina del desiderio naturale (1 vedere DIO 110  —> ha, QUaNTO
sembra, altro che manifestare L’insufficeienza felicita che DUO DPIOCULALC la
ONOSCEIINZA filosofica L’alta CONvVvenNIeNzZAa chlamata dlivina alla divinizzazlione.

dunque chlaramente In QUaNTO doctor catholicae veritatis, SECONdO l espressIio0-
del Prologo generale UmMmMd theologiae, C10@ In QUaNTO te010g0, che 0MMAa.-
«filosofa». enza ECNTITaTre ne Complessa questione del (lversI SI che 11 e0l0go0

DUO dQeve fare filosofia17, OTO Ssolamente Aue punti
PrIMO che 11 TICOTSO alla filosofia DUO (iverse forme. Un argomenta-

zio0nNne filosofica DUO C556 1€ integrata In (STIS18 formalmente te0Ol0giCcO (e 11 Cas5Ü, DL
esemMpPIO, Quingue VIAE L’esistenza (1 DIO AiImostrazione dell im-
mortalita dell’aniıma ne Ummd theologiae). Ma DUO C556 1€ anche OggeltO (1 ula

195 M - (‚HENU, Les DAhloscphes’ ans Ia phitosophie chretienne medievale, In RKevue Qes ®CIENCES
Philosophiques el Theologiques (1937) 2740

16 Ne bbiame CONSEervalo testimonlanze toccantı, In particolare Ia etitera che Ia Facalta Artı indirizza
Il Maggl0 127/4, DOCO dopo Ia MoOorie Cli 10mmaso, Y apitolo generale el Fratı Predicatori riunıto
l 1one DEL rivendicare le reliquie del SAanNlo Dottore COS1 ((OTLILE Varle (a I Serıitte ad BAhitlosophiam
Sspectanitia. (Ir BIRKENMAJER, ANReues dem Briefe der Pariser Artistenfakultat ber den Tod Ades
Thomas DORN Guin, In AÄenta Thomistica, ILL, Koma 1929, 53{7

17 Cir., DEL esemMpI10, OMMASO D ÄQUINO, SUumma Lheotogiae, 1a, 1, D, a{| «Haec Sc1ent1a accıpere Dolest
aliquid philosophicis disciplinis, 11011 quod necessitate E1Is indigeat, SE( a{| a10rem manifestationem

UUAC In hac ScI1entA tracduntur. Non aCcCc1pıt 18 9 |11s SCIENTNIS Lanquam superiloribus, SE( utıtur
E1Is Lanquam inferioribus el ancıllis: SICUL architectonicae uLuniur subministrantibus, ul Civilis militarı. Et
hOoc 1IPpSUum quod S1IC utitur e1s, 11011 el propfier eEiecIum vel insuflicientiam e1uUs, Sa propfier eEiecIum
intellectus nostrI1i: Q ul his UUALC DEL naturalem raticnem (ex uua procedunt Ql12e sclentlae) COBNOSCUN-
Lur, faCilius manuducitur In UUAC SUNTL rationem, UUAC In hac ScI1enttA traduntur>». Nell’ ucienza
del 16 J1USNO 2010, ed1cA12 s 7  —_ 1|ommaso ‚ Aquino, Benedetto XVI f9 riferimento QUESLO pPpunto In
Boethium de Irinitate, 2,

305308

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?

A
rt

ic
ol

i

Come ha mostrato padre M.-D. Chenu in un articolo del 1937, la filosofia e i filosofi 
indicano anzitutto, per san Tommaso e i suoi contemporanei, delle realtà del passa-
to, anteriori all’avvento del cristianesimo. I philosophi sono ben distinti dai sancti.

Philosophi sono gli uomini che affidandosi alle sole risorse della loro ragione hanno cercato di com-
prendere il mondo e di organizzare la vita morale umana nelle sue esigenze di perfezione e di felicità 
terrene […]. Non sono uomini che, prescindendo metodologicamente dalla loro credenza, acquisiscono e 
stabiliscono verità razionali, sono uomini che realmente non hanno la fede, “pagani” che, privati [...] di 
questa luce gratuita, lasciano fuori dalla loro prospettiva problemi e realtà su cui tuttavia la ragione, a 
buon diritto, potrebbe esercitare la sua azione15.

E se la storia attesta che Tommaso d’Aquino seppe essere vicino agli “artisti”16, 
non mi risulta che abbia mai condiviso il loro ideale di vita filosofica. Al contrario, 
si è adoperato a mostrarne i limiti a vantaggio della beatitudine soprannaturale del 
cristiano. La celebre dottrina del desiderio naturale di vedere Dio non ha, a quanto 
sembra, altro scopo che manifestare l’insufficienza della felicità che può procurare la 
conoscenza filosofica e l’alta convenienza della chiamata divina alla divinizzazione. 

È dunque chiaramente in quanto doctor catholicae veritatis, secondo l’espressio-
ne del Prologo generale della Summa theologiae, cioè in quanto teologo, che Tomma-
so «filosofa». Senza entrare nella complessa questione dei diversi usi che il teologo 
può e deve fare della filosofia17, noto solamente due punti. 

Il primo è che il ricorso alla filosofia può assumere diverse forme. Un’argomenta-
zione filosofica può essere integrata in un testo formalmente teologico (è il caso, per 
esempio, delle quinque viae verso l’esistenza di Dio o della dimostrazione dell’im-
mortalità dell’anima nella Summa theologiae). Ma può essere anche oggetto di una 

15	 M.-D. Chenu, Les ‘philosophes’ dans la philosophie chrétienne médiévale, in Revue des Sciences 
Philosophiques et Théologiques 26 (1937) 27-40.

16	 Ne abbiamo conservato testimonianze toccanti, in particolare la lettera che la Facoltà delle Arti indirizza 
il 2 maggio 1274, poco dopo la morte di Tommaso, al Capitolo generale dei Frati Predicatori riunito a 
Lione per rivendicare le reliquie del santo Dottore così come varie opere da lui scritte ad philosophiam 
spectantia. Cfr. A. Birkenmajer, Neues zu dem Briefe der Pariser Artistenfakultät über den Tod des hl. 
Thomas von Aquin, in Xenia Thomistica, III, Roma 1925, 53-72.

17	 Cfr., per esempio, Tommaso d’Aquino, Summa theologiae, Ia, q. 1, a. 5, ad 2: «Haec scientia accipere potest 
aliquid a philosophicis disciplinis, non quod ex necessitate eis indigeat, sed ad maiorem manifestationem 
eorum quae in hac scientia traduntur. […] Non accipit ab aliis scientiis tanquam a superioribus, sed utitur 
eis tanquam inferioribus et ancillis; sicut architectonicae utuntur subministrantibus, ut civilis militari. Et 
hoc ipsum quod sic utitur eis, non est propter defectum vel insufficientiam eius, sed propter defectum 
intellectus nostri; qui ex his quae per naturalem rationem (ex qua procedunt aliae scientiae) cognoscun-
tur, facilius manuducitur in ea quae sunt supra rationem, quae in hac scientia traduntur». Nell’udienza 
del 16 giugno 2010, dedicata san Tommaso d’Aquino, Benedetto XVI fa riferimento su questo punto a In 
Boethium de Trinitate, q. 2, a. 3.



Serge-Thomas BONINO

trattazione HCL STESSA, ebbene finalizzato QUaNTO 1 finis Operantıs a uUSO

te0l0giCO, COILLNE aVVIENE nel COmMMeEeNTO (1 A, 11 10mmaso Y De ANımda OMDpOSTO (;O11-

emporaneamente alla parte antropologica TIMAa DHUFrS, QUESTO COMMEeNTO CId, Artıcol|SECONdO padre Gauthier, ESETCIZIO mIirato a allinare 10 STITUMEeNTO filosofico Aar1-
stotelico In VISTAa riflessione teologica Sull animals.

SECONdO PDUunNTO da nOTfAaTre che L’USO te0OLl0g1iCO filosofia 110  - puramente
DassSIvo e010g0 110  —> G] aCCcContienia (1 prendere In prestito alcCcune dottrine 1losofli-
che 1a costituite, ne 5{1 r1cerca dell’ intellectus fidei, «DProduce>» egli STeSSO

filosofia. CaAasÜU dottrina Creaz10Ne, grazle alla quale , 11 10ommaso
ula intesIi notevole dell’aristotelismo del neoplatonismo DHOLLC la chlave (1

volta metafisica, ha QqUuI Valore esemplare.

Nascıta SVIluppoO dı un  a filosofia tomiıstıica

Nel IIN SECOLlO l insegnamento filosofia G1 istituzlonalizza, 110  —> SOl0o nell’am-
bito universita, anche all interno dell”  TAINE del Predicatori290. La (CO5S5d 110  —>

CeIiId peraltro COS]I naturale In Ordine (all’'epoca! pIuttosSto CONSEervalore S] DIano
intellettuale21_ All’inizio egl]Ii annnı 12530, 10 Vannı (1 Saint-Gilles  b UL1O del DrImI1
ESTITI domenicanı (1 Parig], stigmatizzava pericoli (1 ula formazione filosofica DL
futuri eologi Quando «1filosofi» arrıvano In teologla, C«n STeNTO TI1eSCONO STAaCCAaATSsI

loro CIenZza, (COLNE G] vede chlaramente In aICUNI che 110  —> DOSSOLLO separarsı da
Aristotele In teologla, Introducendo del L allle6, 05513 le questionI! le OPINIONI 1llosofli-

(Ir K- ‚AUTHIER, Prefifazione al edizione eonina Sentencia de AnNnıma, 45/1, DE

(Ir I[MBACH UOLIVA, La pnhiiosophite Ade Sauint Thomas. Reperes, Parıs 2009, (tr 1l La fitosofia n
1 OMmMMaso "Aquino. Puntı n riferimen(to, LUugano 2012, 10) «In s { ]ı teologica f9 anch essa parie

Storı1a razionalita cContiene tes1i INnNOvazlanı che Sarehbero STale impossibili
mpulso 1110sS0611C0 che hanno QVUTLO Ia Iiunzicne Cli Stimolo DENSALE a|l| interno STESSO tracdiziocne
Nlosofca».

A() (Ir ULCHAHEY, E  First the BOou IS Bent In udy Dominican Education before 1350, .ud1es N:
l1exts, 152) loronteo 19958, 254-263

1 Le ( OSTHEHUZIONT DFrLMLLLVE 28) proibivano I0 St1uC10 SCIENZ7E profane «[Studentes In libris gentilium
el philosophorum 11011 studeant, eis1i a{} horam inspiclant. SeCUulares ScCIeNnNtASs 11011 addiscant, 11 et1am
1ries UUaSs liıberales VOcCanti, SE( LANLUM l1bros theologicos LaAM 1ILvenes UUa 11 legant Gli cstudenti
11011 (evonO ctuciare T1 egli Niedell el 1losoll, DOSSON0 cConsultarlı 91l OCCAaslione. Non (evonO
imparare le SCIENZE cgecoaları le rt1 chiamate lberall, Tratelli, S12 710Vanı che oli altrı, €egganO0
Oolamente Cli teologia)». 1l (JUESLO ESTO i 5[  C cContesio, ecir ULCHAHEY, E  First the BOow
55-59

309309

Serge-Thomas Bonino

A
rticoli

trattazione per se stessa, sebbene finalizzato quanto al finis operantis ad un uso 
teologico, come avviene nel commento di san Tommaso al De anima. Composto con-
temporaneamente alla parte antropologica della Prima pars, questo commento era, 
secondo padre Gauthier, un esercizio mirato ad affinare lo strumento filosofico ari-
stotelico in vista della riflessione teologica sull’anima18. 

Il secondo punto da notare è che l’uso teologico della filosofia non è puramente 
passivo. Il teologo non si accontenta di prendere in prestito alcune dottrine filosofi-
che già costituite, ma, nella sua ricerca dell’intellectus fidei, «produce» egli stesso 
della filosofia19. Il caso della dottrina della creazione, grazie alla quale san Tommaso 
opera una sintesi notevole dell’aristotelismo e del neoplatonismo e pone la chiave di 
volta della metafisica, ha qui valore esemplare.

2. Nascita e sviluppo di una filosofia tomistica 

Nel XIII secolo l’insegnamento della filosofia si istituzionalizza, non solo nell’am-
bito delle università, ma anche all’interno dell’Ordine dei Predicatori20. La cosa non 
era peraltro così naturale in un ordine (all’epoca!) piuttosto conservatore sul piano 
intellettuale21. All’inizio degli anni 1230, Giovanni di Saint-Gilles, uno dei primi ma-
estri domenicani di Parigi, stigmatizzava i pericoli di una formazione filosofica per i 
futuri teologi. Quando i «filosofi» arrivano in teologia, «a stento riescono a staccarsi 
dalla loro scienza, come si vede chiaramente in alcuni che non possono separarsi da 
Aristotele in teologia, introducendo del rame, ossia le questioni e le opinioni filosofi-

18	 Cfr. R.-A. Gauthier, Prefazione all’edizione leonina della Sentencia de anima, t. 45/1, 288*-294*.

19	 Cfr. R. Imbach – A. Oliva, La philosophie de saint Thomas. Repères, Paris 2009, 9 (tr. it. La filosofia di 
Tommaso d’Aquino. Punti di riferimento, Lugano 2012, 10): «la sua opera teologica fa anch’essa parte 
della storia della razionalità umana; contiene tesi e innovazioni che sarebbero state impossibili senza 
impulso filosofico e che hanno avuto la funzione di stimolo a pensare all’interno stesso della tradizione 
filosofica».

20	 Cfr. M. M. Mulchahey, ‘First the Bow is Bent in Study’. Dominican Education before 1350, (Studies and 
Texts, 132) Toronto 1998, 254-263.

21	 Le Costituzioni primitive (I, 28) proibivano lo studio delle scienze profane: «[Studentes] in libris gentilium 
et philosophorum non studeant, etsi ad horam inspiciant. Seculares scientias non addiscant, nec etiam 
artes quas liberales vocant, sed tantum libros theologicos tam iuvenes quam alii legant (Gli studenti 
non devono studiare i libri degli infedeli e dei filosofi, ma possono consultarli all’occasione. Non devono 
imparare le scienze secolari o le arti chiamate liberali, ma i fratelli, sia i giovani che gli altri, leggano 
solamente opere di teologia)». Su questo testo e il suo contesto, cfr. M. M. Mulchahey, ‘First the Bow…, 
55-59.



( 'E {SOQNO el arı KXTHOSOTIA FtOomMIıstica» 7

che, 1 DOSTO dell ’ or0»22. berto agno 110  —> ha NAasSCOSTO 11 5{10 fastidio davantı Y{UC-
GIO attegglamento: «VI 101008 egl]Ii ignoranti che vogliono combattere COIl Ognl
L’USO filosofia, speclalmente Ira PredicatorIi, (OVve L1EeES51U1110Ö resiste COSTOTO,ODTLUN7 quali (0)I10 COILLNE anımallı brut!i che bestemmiano C10 che 1ignoran0»>,

Una prima evoluzione G] segnala nel 1259 grazie alla COMMISSIONE Incarıcata
(1 DPIEDNALALE 11 dOossier egl]Ii studi DL 11 Capitolo (1 Valenciennes che CONTIAa (COLLNE

membri, ira 0 altrı, Alberto agno, 10ommaso d Aquino Pietro (1 larantasla VIie-
allora chlesto a OgnI Drovinclia (1 aprıre almeno UL1O studium artium, 05513

CenTtIro (1 studi destinato all’insegnamento logica. Una sSeconda fase, partire
Cal 1262, consistera nell insediamento ne Drovince (1 centrI (1 StudI dedicat] 4110
StudIO filosofia naturale studia naturarum).

In CONTESTIO tradizionalista (COLNE quello Scolastica, (OVve 11 pensiero 1N-
nanzıtutto ettura COMMENTO, QUESTO insegnamento filosofia necessIita del e5l1
(1 riterimento. Jl trattera essenzlalmente, COILLNE all’ universita, (1 ArI-
cstotele. ULLavIa la ne Opzione che TAINE SIN fine del IIN SECOlo In
favore teologla tomistica In ualche modo influire sull insegnamento
filosofia In Ire mo0dl.

FTIMO, la filosofia arıstotelica verra insegnata alla Iuce del COomMmMenNTIı (1 , 11 10m-
19008350 Aristotele. «S50ODDTIIMI 10mmaso, ed Aristotele Aliventa MUuTt0>», G1 CQire
ne  a113a del SECO01024. Ma 11 rischio (1 QUESTO «arıstotelo-tom1ismo» uplice
(1 11 arıstotelici (1 1erı (COLLNE (1 0gg]1 VI denunclano addomesticamento CTISt1AanNnoOo
concordista (1 Aristotele. All’'inverso, Cerl1 OmI1Sst]l, COILLNE (:1lson, quali DENSAaLQ che
VI G1A. ula differenza SOstanzlale ira 11 OMI1ISMO l arıstotelismo, VvVedono nel primato
2CCordato 4a1 COomMmMenNnITI (1 Aristotele G, DIU amplamente, nel TODPISMO arıistotelico
del Om1st1, ula regressione la Ssorgen(te dell’oblio dell’originalita metaflisica. (1 A, 11

10mmaso
Secundo, Cerie «filosofiche» (1 11 10mmaso d Aquino, autentiche a NO-

(ir M - DAVY, Les SCHIHONNS LNLIVeErSILATFeES Darısiens Ade O-7 ('Oontribution P’histotire de Ia predi-
Calion medievale, Etudes (le philosophie medievale, 19) Parıs 1931, AU02 «Quando aULem tales venıunt a{}
theologiam, VIX DOSSUNL separarı Sc1ent1a 158 SICUL pale In quibusdam, Qqu1 18 Aristotele 11011 DOSSUnNnL
In theologia separarlı, poneles 1D1 Qaurichaleum DI’O AUL’Q, ccilicet philosophicas quaestiones el Opinliones>».

A A1lBERTO AGNO, (L Oommentartius In Epistotlam IMONYSLL VIL, (ed borgnet, 1 «Quidam Qqu1
sc1unt, Oomn1ıbus Mmodis volunt impugnare 11111 philosophiae, el M AaxImMe In praedicatoribus, ubi nullus E1s
resistit, Lanquam hbruta anımalia lJasphemantes In UUAC iıgnorant».
(NOvannı 1C0 Mirandola Me (QUESLO adagilo S11 lahbbra del 5[  C avversarlo, i Medico Anton1io
(ittadinı. (ir ICO IRANDOLA, De PANFTe pf7 HO (Opera OMNLA, Basilena 1509/7, 261) «Deum 11011 GI15, G{

PI15 0655{ t11 Thomae sententia est (le UUO lim olehas (icere: M am aufer, MULUS fiet Arıistote-
les”’».

310)310

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?

A
rt

ic
ol

i

che, al posto dell’oro»22. Alberto Magno non ha nascosto il suo fastidio davanti a que-
sto atteggiamento: «Vi sono degli ignoranti che vogliono combattere con ogni mezzo 
l’uso della filosofia, e specialmente tra i Predicatori, dove nessuno resiste a costoro, 
i quali sono come animali bruti che bestemmiano ciò che ignorano»23. 

Una prima evoluzione si segnala nel 1259 grazie alla commissione incaricata 
di preparare il dossier degli studi per il capitolo di Valenciennes e che conta come 
membri, tra gli altri, Alberto Magno, Tommaso d’Aquino e Pietro di Tarantasia. Vie-
ne allora chiesto ad ogni provincia di aprire almeno uno studium artium, ossia un 
centro di studi destinato all’insegnamento della logica. Una seconda fase, a partire 
dal 1262, consisterà nell’insediamento nelle province di centri di studi dedicati allo 
studio della filosofia naturale (studia naturarum). 

In un contesto tradizionalista come quello della scolastica, dove il pensiero è in-
nanzitutto lettura e commento, questo insegnamento della filosofia necessita dei testi 
di riferimento. Si tratterà essenzialmente, come all’università, delle opere di Ari-
stotele. Tuttavia la netta opzione che l’Ordine opera sin dalla fine del XIII secolo in 
favore della teologia tomistica va in qualche modo a influire sull’insegnamento della 
filosofia. In tre modi. 

Primo, la filosofia aristotelica verrà insegnata alla luce dei commenti di san Tom-
maso su Aristotele. «Sopprimi Tommaso, ed Aristotele diventa muto», si amava dire 
nell’Italia del XV secolo24. Ma il rischio di questo «aristotelo-tomismo» è duplice. 
Gli aristotelici di ieri come di oggi vi denunciano un addomesticamento cristiano e 
concordista di Aristotele. All’inverso, certi tomisti, come Gilson, i quali pensano che 
vi sia una differenza sostanziale tra il tomismo e l’aristotelismo, vedono nel primato 
accordato ai commenti di Aristotele e, più ampiamente, nel tropismo aristotelico 
dei tomisti, una regressione e la sorgente dell’oblio dell’originalità metafisica di san 
Tommaso. 

Secundo, certe opere «filosofiche» di san Tommaso d’Aquino, autentiche o apo-

22	 Cfr. M.-M. Davy, Les sermons universitaires parisiens de 1230-1231. Contribution à l’histoire de la prédi-
cation médiévale, (Etudes de philosophie médiévale, 15) Paris 1931, 292: «Quando autem tales veniunt ad 
theologiam, vix possunt separari a scientia sua, sicut patet in quibusdam, qui ab Aristotele non possunt 
in theologia separari, ponetes ibi aurichalcum pro auro, scilicet philosophicas quaestiones et opiniones».

23	 Alberto Magno, Commentarius in Epistolam Dionysii VII, § 2 (ed. Borgnet, t. 14, 910a): «Quidam qui ne-
sciunt, omnibus modis volunt impugnare usum philosophiae, et maxime in praedicatoribus, ubi nullus eis 
resistit, tanquam bruta animalia blasphemantes in iis quae ignorant».

24	 Giovanni Pico della Mirandola mette questo adagio sulle labbra del suo avversario, il medico Antonio 
Cittadini. Cfr. Pico della Mirandola, De ente et uno (Opera omnia, Basilea 1557, 261): «Deum non ens, sed 
super ens esse tui Thomae sententia est, de quo olim solebas dicere: “Thomam aufer, mutus fiet Aristote-
les”».



Serge-Thomas BONINO

crife, Aliventano materla (1 nsegnamento eNnso In particolare Y Tatitaio De Cnte ed
ESSCNLLC, che OSgeTLO (1 NumMeTrOoSsI COomMmMenNnITI Scolastic1 partire prima meta
del AXIV SECOlo Armando (1 Belvezer25), DOI ungo 11 SECOlo oltre ean Le Artıcol|OUFrCNEeUF, (aetano, (erhard Tersteegen...)26,

Tertio, COMPaloNO filosofiche (1 natura scolastica, COmMpOSste partire da
es11 (1 10mmaso d Aquino. Per esempIO, 11 De MOdIs (1 Rem1g10 (1 Firenze,
centementTfe stucdiato da fra GaVvrIiGC, «ha le caratteristiche (1 un introduzione
alla filosofia fatta HCL 0 studenti! (1 UL1O egl]Ii Studia Provincla 1OINANAa del Talı
Predicator1»27. RemI1g10 VI presentTa, In QUAaLLrO Darti, le grandi NOZIONI metafisi-

La prima parte, che TIralita del trascendentall, utilizza, ira le altre, la famosa
(uaestiones disputatae De ver:ıtate2s.

La costituzione (1 ULla «1110S501H3 tomistica» C054 OTrmMAal aCquisita nel SeCOlo,
nell’ambito (1 quella che G] DOoTuta chlamare la prima neoscolastica. nomImMali-
1081 trionfante ne sSeconda meta del AXIV seCcolo, DOrTatOo ula «deriva del
continent1», 05512 Crescenfie allontanamento ira la filosofia la teologla, nel @C [1-

che C1aSCUNA (1 queste discipline SEegUIva la Dpropria VIa, SECONdO la 5{1 ogica
SUO1 metodi DrODTI, EvItando aCCUTATAMENTE Ognl interferenza. realisti del E U.-

10, OmI1stı In particolare, reag1sCcONO CONTITO questia SCISSIONE del saperIı riaffermano
L’unita Organica saplenza erıistiana SO la gulda teologla. s 1 fanno allora
promotorI (1 arıstotelismo «naturalmente CT1SLT11AN0> che Shbocca ntoppI

A RMANDO I ELVEZER, Scriptum SIVP EXDOSLLLO 1Detltum De PANFTe p7 essentia COMpOosiium HEF S{
CEHM Thomam de AqQuino Aoctorem angelicum, Padova 14572 (Ir M - LAURENT, Armand de Befivezer
pf7 SO ( ommentatre Sr fe De PANFTe pf7 essentia, In RKevue thomiste DE (1930) 426-436: LORIEUX, Le
( ommentatre rmand Ade Beflvezer Sr fe De Fnte pf7 essentia, In echerches (le theologie aNCIeENNeEe
el medievale (1934) 04-96; STEGMÜLLER, DFEFORDOS dı Commentatre rmand Ade Beflvezer Sr e ‘De
PANFTe pf7 essentia‘ de Thomas d Aquin, In echerches (le theologie aNCIENNE el medievale (19395) XG-
Y1: ENKO, Les MANUSCHLES des CommMmentatres rmand de Beitvezer, Ade Gerard de Monte pf7 de Jean
Versor Sr fe ‘De PANFTe pf7 essentia‘ de SCHNT Thomas d Aquin, In Mediaevalia Philosophica Polonorum
(1958) 15-18; BARBOUR, The Byzantine Thomism of Gennadios SCHOLGrios and HIS Transtation O; the
Lommentary of Armandus Ade BeHovisu Ihe De Ente el Ekssentia 0O Thomas AQuinas, (Studi thomisticl,
33) Koma 1993

20 (Ir FECKES, Das OPUuSCHLUM Ades Thomas DON Guin ‘De PEANFe pf7 essentHa ım Tichte Spiner Kommentare,
In AUS der (Geistesweit Ades Mittelalters. Studien und T exte Grabmann gewidmet, ınster 19395,
666-681: RABMANN, DIie Schrifl ‘De PANFTe pf7 essentia‘ HNn Adie Seinsmetaphysik des eitigen Thomas DORN

Guin, In Mittelaltertiches G(Geistesteben, L, München 1936, 214-351
AT ‚AVRIC, (nNe metaphysique ecole de Thomas d Aquin. Le De modis Ade Bemi Ade Fliorence,

(Dokimion, 33) ribourg 2006, 155
A (1 G1 potre. anche riferire, DEL i XIV secolo, Y Iractatus de dectaratione diffecttium Aictorum pf7 MiCc-

HoOnum In Iheotlogia Cli Armando Cli Belvezer, che ASSERNa IF volta srande importanza . | «Tr atiLalio el
trascendentali».

311311

Serge-Thomas Bonino

A
rticoli

crife, diventano materia di insegnamento. Penso in particolare al trattato De ente ed 
essentia, che è oggetto di numerosi commenti scolastici a partire dalla prima metà 
del XIV secolo (Armando di Belvézer25), poi lungo tutto il XV secolo e oltre (Jean Le 
Tourneur, Gaetano, Gerhard Tersteegen...)26. 

Tertio, compaiono opere filosofiche di natura scolastica, composte a partire da 
testi di Tommaso d’Aquino. Per esempio, il De modis rerum di Remigio di Firenze, re-
centemente studiato da fra A. Gavric, «ha tutte le caratteristiche di un’introduzione 
alla filosofia fatta per gli studenti di uno degli studia della Provincia romana dei Frati 
Predicatori»27. Remigio vi presenta, in quattro parti, le grandi nozioni della metafisi-
ca. La prima parte, che tratta dei trascendentali, utilizza, tra le altre, la famosa q. 1 
delle Quaestiones disputatae De veritate28. 

La costituzione di una «filosofia tomistica» è cosa ormai acquisita nel XV secolo, 
nell’ambito di quella che si è potuta chiamare la prima neoscolastica. Il nominali-
smo, trionfante nella seconda metà del XIV secolo, aveva portato a una «deriva dei 
continenti», ossia a un crescente allontanamento tra la filosofia e la teologia, nel sen-
so che ciascuna di queste discipline seguiva la propria via, secondo la sua logica e i 
suoi metodi propri, evitando accuratamente ogni interferenza. I realisti del XV seco-
lo, tomisti in particolare, reagiscono contro questa scissione dei saperi e riaffermano 
l’unità organica della sapienza cristiana sotto la guida della teologia. Si fanno allora 
promotori di un aristotelismo «naturalmente cristiano» che sbocca senza intoppi 

25	 Armando di Belvézer, Scriptum sive expositio super libellum De ente et essentia compositum per san-
ctum Thomam de Aquino doctorem angelicum, Padova 1482. Cfr. M.-H. Laurent, Armand de Belvézer 
et son Commentaire sur le ‘De ente et essentia’, in Revue thomiste 35 (1930) 426-436; P. Glorieux, Le 
Commentaire d’Armand de Belvézer sur le ‘De Ente et essentia’, in Recherches de théologie ancienne 
et médiévale 6 (1934) 94-96; F. Stegmüller, A propos du commentaire d’Armand de Belvézer sur le ‘De 
ente et essentia’ de s. Thomas d’Aquin, in Recherches de théologie ancienne et médiévale 7 (1935) 86-
91; W. Senko, Les manuscrits des commentaires d’Armand de Belvézer, de Gérard de Monte et de Jean 
Versor sur le ‘De ente et essentia’ de saint Thomas d’Aquin, in Mediaevalia Philosophica Polonorum 2 
(1958) 13-18; H. C. Barbour, The Byzantine Thomism of Gennadios scholarios and his Translation of the 
Commentary of Armandus de Bellovisu on the De Ente et Essentia of Thomas Aquinas, (Studi thomistici, 
53) Roma 1993.

26	 Cfr. C. Feckes, Das opusculum des hl. Thomas von Aquin ‘De ente et essentia’ im Lichte seiner Kommentare, 
in Aus der Geisteswelt des Mittelalters. Studien und Texte M. Grabmann gewidmet, Münster i. W. 1935, 
666-681; M. Grabmann, Die Schrift ‘De ente et essentia’ und die Seinsmetaphysik des heiligen Thomas von 
Aquin, in Mittelalterliches Geistesleben, I, München 1936, 314-331.

27	 A. Gavric, Une métaphysique à l’école de Thomas d’Aquin. Le De modis rerum de Rémi de Florence, 
(Dokimion, 33) Fribourg 2006, 155.

28	 Ci si potrebbe anche riferire, per il XIV secolo, al Tractatus de declaratione difficilium dictorum et dic-
tionum in theologia di Armando di Belvézer, che assegna a sua volta grande importanza al «trattato dei 
trascendentali».



( 'E {SOQNO el arı KXTHOSOTIA FtOomMIıstica» 7

ne fede Cristiana Per esemMDIO, quando 11 mMAaeSITO parigino Jean Le OUFrNEeUTr, nel
5 [ 10) COmMMeEeNTO all ’ Etica  7 1COMACO, alfronta 11 TO QOVve G] parla felicita
u0g0 C111 quale, DIU (1 OgnI altro, L’aristotelismo enNIra In confllitto (OIl 11 CrISt1anesIMOODTLUN7 INSEeTISCE nel 5{10 COoMMeEeNTO InterI1 articoli del Tattalio GL beatitudine ne 1 - 11

Ummd theologiae??. (OSs] la filosofia aristotelica, sTrazlie alla mediazione (1 A, 11

10mmaso, aVVIA la menTe Soluzione (1 continuita la fede eristiana
In QUESTO CONTESTIO che fra OMEeNICO Fiandre ( 7 redige In Italia

la 5{1 monumentale Ummdad Aivinae ohilosophiae (0 (uaestiones In XI Hbros Me-
Laphysicorum). Jl iralita (1 ula PrimIssIme intesIi (1 «1110S50112 tomi1istica», ula

SOTIAa (1 aNntenaltlo del GUHTISUS philosophict Anche OMEeNICO restia AlLlCOLA LrOPPO
dipendente «l0gica>» del ES5T10 Metafisica, realizza 11 proge(tto (1 ula meia-
fisica arıstototelico-tomistica SISTeMaAaTIca. Questa chlaramente Concepnita (COLNE ula

propedeutica alla teologla, COS] (COLNE mosira 11 prologo generale dell’opera, ricalcato
quello UmMMd theologiae:
OMe Il Dottore verita cattolica COomMINCIA 1a OVE G1 ferma Il metalisico, chi 11011 STAlO formateo In
metajflisica 11011 ricevera Mal Il OI (l1 VEeIOD e0logo (onsiderando dunque che NOvIzZ1 In eologia
“ {}110(} SDeSSO penalizzati dall ignoranza meta{lisica, NOl tenteremo, conflidande ne|l (ivino E{

Seconda che Ia ater12a I0 pbermetla, (l1 MOSIrFrAare brevemente C1: che riguarda Ia meta[lisica, seguendo
"ordine che i 5 10710S0 (ottore s el  —_ 1|oemmaso - Aquino ha voluto segulre ne IF Metaftsica spiegando
In MOdo angelico Il ESTO del Filosofo30

5Super1amo a ICUNI SeCOlIL, nel del quali GUHTISUS ohilosophick JUXTA eNntenm
ZUIZ Thomae 110  —> 0010 mancatı quello (1 10Vannı (1 San 10mmaso, nel VII SeCcolo,
110  —> che 11 pIU celebre rInnovamento tomistico del XIX SeColo, speclalmente 11
OM1ISMO eoNInO, tende In particolare metiftere L’accento GL filosofia. In effetti,
L’encielica Aetern:z Patrıs (1879) G1 Interessa ben DPOCO teologla. 5{10 Interesse
G1 rivolge pIuUttOSTO alla filosofia. pontificato (1 eone IIN ridefinisce, (1 fatto, 11

(ir JEAN LE OURNEUR, (uaestiones ##1 HDFrOS ethicorum Aristotelis, Ä, X14 ‚O10N18a 1494,
r-119r)

4() OMENICO JANDRA, Summa AivInae phitosophiae, Prol «()ula catholicae veritatiıs (oetor Inc1pit ubi
metaphysicus desinit, Q ul In metaphysica 11011 fuerit erucitus CYyUaAQY Ua theologus predicabitur
('onsicderantes ig1itur theologie NOvI1il0s iıgnorantla meytaphysice plurimum impediri, tentabimus

Ordliine UUO S10r10SUs (loetor SAaNCIUVUS Thomas (le Aquino In IF metaphysica LEexTIuUumM philosophi angelici
J angelice mJeclarando procedere dignatus el Cu conflicdentia (livinı AaUxXI1UL, SEeECUNdUM quod ater12a
patietur, UUE a{| metaphysicalia pertinent hbreviter enucleare>».

21 (ir .  - BONINO, e fondement doctrinal dı projel Tegnin: Aetern1 Patrıs pf7 Ia restauration dı Ihomisme,
In Le pontifical Ade ROn AT Henatitssances dı Saint-Siege ‚Ollecti10n (le Feocole Irancaise (le Kome, 368)
Koma 2006, 267-274

312312

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?

A
rt

ic
ol

i

nella fede cristiana. Per esempio, quando il maestro parigino Jean Le Tourneur, nel 
suo commento all’Etica a Nicomaco, affronta il libro X dove si parla della felicità – 
luogo sul quale, più di ogni altro, l’aristotelismo entra in conflitto con il cristianesimo 
–, inserisce nel suo commento interi articoli del trattato sulla beatitudine nella I-II 
della Summa theologiae29. Così la filosofia aristotelica, grazie alla mediazione di san 
Tommaso, avvia la mente senza soluzione di continuità verso la fede cristiana. 

È in questo contesto che fra Domenico delle Fiandre († 1479) redige in Italia 
la sua monumentale Summa divinae philosophiae (o Quaestiones in XII libros Me-
taphysicorum). Si tratta di una delle primissime sintesi di «filosofia tomistica», una 
sorta di antenato dei cursus philosophici. Anche se Domenico resta ancora troppo 
dipendente dalla «logica» del testo della Metafisica, realizza il progetto di una meta-
fisica aristototelico-tomistica sistematica. Questa è chiaramente concepita come una 
propedeutica alla teologia, così come mostra il prologo generale dell’opera, ricalcato 
su quello della Summa theologiae:

Come il Dottore della verità cattolica comincia là dove si ferma il metafisico, chi non è stato formato in 
metafisica non riceverà mai il nome di vero teologo […]. Considerando dunque che i novizi in teologia 
sono spesso penalizzati dall’ignoranza della metafisica, noi tenteremo, confidando nel soccorso divino ed 
a seconda che la materia lo permetta, di mostrare brevemente ciò che riguarda la metafisica, seguendo 
l’ordine che il glorioso dottore san Tommaso d’Aquino ha voluto seguire nella sua Metafisica spiegando 
in modo angelico il testo del Filosofo30.

Superiamo alcuni secoli, nel corso dei quali i cursus philosophici juxta mentem 
divi Thomae non sono mancati (quello di Giovanni di San Tommaso, nel XVII secolo, 
non è che il più celebre). Il rinnovamento tomistico del XIX secolo, e specialmente il 
tomismo leonino, tende in particolare a mettere l’accento sulla filosofia31. In effetti, 
l’enciclica Aeterni Patris (1879) si interessa ben poco della teologia. Il suo interesse 
si rivolge piuttosto alla filosofia. Il pontificato di Leone XIII ridefinisce, di fatto, il 

29	 Cfr. Jean Le Tourneur, Quaestiones super libros ethicorum Aristotelis, X, q. 8-14 (Colonia 1494, f. 
113r-119r).

30	 Domenico di Fiandra, Summa divinae philosophiae, Prol.: «Quia catholicae veritatis doctor incipit ubi 
metaphysicus desinit, qui in metaphysica non fuerit eruditus nequaquam verus theologus predicabitur [...]. 
Considerantes igitur sacre theologie novitios ex ignorantia meytaphysice plurimum impediri, tentabimus 
eo ordine quo gloriosus doctor sanctus Thomas de Aquino in sua metaphysica textum philosophi angelici 
[angelice ?] declarando procedere dignatus est cum confidentia divini auxilii, secundum quod materia 
patietur, ea que ad metaphysicalia pertinent breviter enucleare».

31	 Cfr. S.-Th. Bonino, Le fondement doctrinal du projet léonin: Aeterni Patris et la restauration du thomisme, 
in Le pontificat de Léon XIII. Renaissances du Saint-Siège?, (Collection de l’Ecole française de Rome, 368) 
Roma 2006, 267-274.



Serge-Thomas BONINO

modo (1 Chiesa mondo moderno che 110  —> rTI1ICONOSCEe DIU la 5{1

autorita soprannaturale. 5Spogliata anche del 5 [ 10) potfere temporale, la Chiesa, che ha
1116550 dunque (1 C5561€ ula potfenza CULONCA Ira le altre, fferma allora In DOI Artıcol|11 5{10 dirıtto (1 INTfervenImire ne vita Socjleta autonOme, perfino secolarizzate,
SECONdO modalıita indirette, 05512 mediante le 1010 Compeftfenze nel 1008 del ONda-
mentTtı] dell’ ordine naturale. La Kivelazione, (1 CUI1 la Chiesa l interprete aUTOTIZZATlOQO,
riguarda direttamente le verıta (1 Ordine STIreItLamentTe soprannaturale, iIndiret-
amente, poiche la STazla Juarisce ralforza la natura, verfie anche S11 fondamenti
dell’ordine naturale. D quil la Crescentfe Insistenza Chiesa G1 egge naturale
GL necessita (1 ula filosofia, Aue fondamenti dell’ ordine naturale (1 C111

G] DHOLLC Iindirettamente COILLNE la garante. La filosofia (1 , 11 10mmaso, che 1a
5{1 volta peENSaTOo In altro CONTESTIO queESTa articolazione ira natura STaZzla,

CeIiId quella DIU Iindicata DL ASSICUTATE questa funzione (1 collegamento Ira L’ordine
soprannaturale, ecclesiale, L’ordine naturale, politico, culturale.

(1 11 apostoli del OMISMO eoNINO G] applicheranno dunque a elaborare ula filo-
csolfila tomistica autonOMa, ricostitulta partire da elementi filosofiei SDarsı nel (‚Or-

DUS 0OMMASIAaNO nel migliore del CasSsl, Ssolldamente ınificati (dal DrINCIPI STeSSI
trattı da QUESTO COrDUSSe. Questa filosofia 0MMASIAaANA ricostitulta CoONcepnIita (COLNE

11 1001 la maitrıice (1 ula filosofia tomistica VIVa, In STado (1 prendere parte 4a1
Albattiti contemmporane!l. L’opera (1 arıtamm ha quil Valore (1 archetipo. Non SO10
arıtamm ha largamente contribuito 4110 SVIlUNDO filosofia tomistica In Campı
(COLNE l epistemologla, la politica la filosofia dell ’ arte, STaZzlie alla 5{1 rillessione
tomistica GL STtOr1a G1 cultura, ha teorIı7zzato la legittimita dell’'emergere (1 ula

filosofia tomistica aUt0ONO0omMa Per arltaln, infatti, 11 PFrOSTFESSO cultura.
prende la forma (1 ula esplicitazione progressiva (1 discipline Inizi1ialmente confuse

indistinte: VI COILLNE ula trasformazione morfologica dell’organismo del
SaQNCIC. Un pDO COMLGC, nell' embriogenesI1, le membra del ambıino che, DUL presenti!
fin dall’origine, manifestano la loro differenziazione SO10 nel del empo La dif-
ferenziazione Ira filosofia teologla dunque legittimo (come 10 e, HCL

Ancora recentemente, ippel ha condaoatto Uucn 1nNe un operazione Cli (QUESLO t1DO K  — i 5[  C TO
T’he Metaphystica. T’houghl of Thomas Aquinas. From Finitte eiIng Uncreated eIng, (Monographs of the
5Soclety for Eed1eva aM RKenalssance Philosophy, Washington 2000 «I| MI0 In (JUESLO STU-
(110 aNNUNCIA ippel quello Cli presenlare i pensiero metafisico (l1 s el  —_ 10mmaso, S11 SE (lel SUO1
testl, In 2CCOrdo KH  — "ordine [110S011CO, SECONdO quella modallita che egli vrehhbe Segulto AVESSp <celto
(l1 SCFr1vere U1  ; SUumma Metaphysicae» ecir 394) Gerto, 1ommaso <« 1111 e01l0g0 Cli profiessione»
m AVID, ippel g1iustamente «CoONnvınto che U1a metafisica maolte elahorata esiste ne mMentTte (l1
s e 1ommaso DUO PSSPI LE TOvala partıre (la S1101 vVarı Scr1ıtt1ı> (ZÖ10.)

313313

Serge-Thomas Bonino

A
rticoli

modo di presenza della Chiesa a un mondo moderno che non riconosce più la sua 
autorità soprannaturale. Spogliata anche del suo potere temporale, la Chiesa, che ha 
smesso dunque di essere una potenza europea tra le altre, afferma d’allora in poi 
il suo diritto di intervenire nella vita delle società autonome, perfino secolarizzate, 
secondo modalità indirette, ossia mediante le sue competenze nel campo dei fonda-
menti dell’ordine naturale. La Rivelazione, di cui la Chiesa è l’interprete autorizzato, 
riguarda direttamente le verità di ordine strettamente soprannaturale, ma, indiret-
tamente, poiché la grazia guarisce e rafforza la natura, verte anche sui fondamenti 
dell’ordine naturale. Di qui la crescente insistenza della Chiesa sulla legge naturale 
e sulla necessità di una «sana» filosofia, due fondamenti dell’ordine naturale di cui 
si pone indirettamente come la garante. La filosofia di san Tommaso, che aveva già 
a sua volta pensato in un altro contesto questa articolazione tra natura e grazia, 
era quella più indicata per assicurare questa funzione di collegamento tra l’ordine 
soprannaturale, ecclesiale, e l’ordine naturale, politico, culturale. 

Gli apostoli del tomismo leonino si applicheranno dunque ad elaborare una filo-
sofia tomistica autonoma, ricostituita a partire da elementi filosofici sparsi nel cor-
pus tommasiano ma, nel migliore dei casi, solidamente unificati dai principi stessi 
tratti da questo corpus32. Questa filosofia tommasiana ricostituita è concepita come 
il germe o la matrice di una filosofia tomistica viva, in grado di prendere parte ai 
dibattiti contemporanei. L’opera di J. Maritain ha qui valore di archetipo. Non solo 
Maritain ha largamente contribuito allo sviluppo della filosofia tomistica in campi 
come l’epistemologia, la politica o la filosofia dell’arte, ma, grazie alla sua riflessione 
tomistica sulla storia e sulla cultura, ha teorizzato la legittimità dell’emergere di una 
filosofia tomistica autonoma. Per Maritain, infatti, il progresso della cultura umana 
prende la forma di una esplicitazione progressiva di discipline inizialmente confuse 
e indistinte: vi è come una trasformazione morfologica omogenea dell’organismo del 
sapere. Un po’ come, nell’embriogenesi, le membra del bambino che, pur presenti 
fin dall’origine, manifestano la loro differenziazione solo nel corso del tempo. La dif-
ferenziazione tra filosofia e teologia è dunque un processo legittimo (come lo è, per 

32	 Ancora recentemente, J. F. Wippel ha condotto a buon fine un’operazione di questo tipo con il suo libro 
The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas. From Finite Being to Uncreated Being, (Monographs of the 
Society for Medieval and Renaissance Philosophy, 1) Washington D.C. 2000. «Il mio scopo in questo stu-
dio – annuncia Wippel – è quello di presentare il pensiero metafisico di san Tommaso, sulla base dei suoi 
testi, in accordo con l’ordine filosofico, secondo quella modalità che egli avrebbe seguito se avesse scelto 
di scrivere una Summa metaphysicae» (XXVII; cfr. 594). Certo, Tommaso è «un teologo di professione» 
(ibid., XVII), ma Wippel è giustamente «convinto che una metafisica molto elaborata esiste nella mente di 
san Tommaso e può essere trovata a partire dai suoi vari scritti» (ibid.).



( 'E {SOQNO el arı KXTHOSOTIA FtOomMIıstica» 7

arltaıln, L autonomizzazione del DOLItICO rispetto Y relig10s0)53. La filosofia, COILLNE la
politica, ipende dall’ordine (1 questi fini infravalenti che CeTri0O 110  —> mobilitano L’UO-

110  —> partecipnando all attrattiva del VEIO fine ultimo, che esprimon ULLavIiaODTLUN7 le esigenze specifiche 5{1 natiura 110  —> 0010 dunque riduci1bili DurIi me771 In
VISTA del fine soprannaturale>4.

e512 11 fatto che, DL arltaln, la legittima a4SSUNZIONE (1 autonomla da parte
filosofia rispetto alla teologla, (1 fatto, C10@ Cal PDUunNTO (1 VISTAa tOr1ICO, 110  -

data buon fine. dramma modernita che la distinzione legittima Aiventata
ula separazlione mortifera35s «L’avvento (1 ula saplenza filosofica profana, avendo
finito (1 COSTITUSI HCL GS{TEesSSIA SECONdO le 1010 finalita proprIe, 110  —> DIU Ssolamente
SECONdO 11 5 [ 10) ru0l0 ministerlale rispetto alla teologla» rispondeva ULla «profonda
necessita STOr1Ca»

(Questa (iferenziazione Pr InCOomMmMNCI1lata nel Medioevo, s el  —_ 1|oemmaso dJefinitivamente DOSLO le
4ası dottrinali: Ia csfortuna Storı1a Oderna 111 che C557 ha finito (l1 COomplersIi 11011 pIU SI Il
del eCristhanesiım@O dell’ unitäa, SI Il del FAa7ziocNnNalismo (ivisione. Quella che vrehhe
DOLULO (Oovuto PSSPI LE U1  ; filosofia eristiana, STalia U1  ; filosofia separatas®e,

Ma questa separazlione nefasta soltanto, (COLLNE arltaln, UL1O sfortunato
Incidente (1 UDDULC bisogna vedere In 6554 la CO  Z logica, e5-

Sarla, del r1CONOSCIMeEeNtTO dell ’ autonomila filosofia, COS]I COILLNE G1 TOVA 1a In A, 11

2 (ir MARITAIN, Distinguer DOUF Nr Les degres dı SCVOLF, Parıs 548 (tr 1l Distinguere HEF
HANIFeE. I gradi Adel SUHCFE, Bresc1ia 197/4, 334) «Soltanteo I0 cterile 710 dQJell’ arcalismeo potre. meravigliarsi
che i PFOSresSSo naturale del pensiero ecultura 12 necessarliamente DOorLato Il SaDELE NIosSoNco
Il SaDELE te01021C0 svilupparsi ('OT1LIE (Aue discipline (Aue tecniche speclali, 11011 o1ä separale distinte,
COS1 ((OTLILE pIU tarclı acCcadra DEL le SCIENZ7E naiura (1 11 organlısmı spirituali 9110 STESSO MOdO
el COrpl viventl. a ltrimenti (COTLIE Sarehbbero esplicitate nel STrıa le Iunzicnı elerogenee,
vitalmente articolate Lra loro, che corrispondon®o 1 (liversi oggetltl specilficatori QJell’ attivita spirituale?».

24 NOzZzilcNe (l1 1Ne iniravalente, cir., DEL esempI10, MARITAIN, SCIeNCE pf7 SUGESSE, (Veuvres completes,
ribourg 1984, 154 1a cir ır 1t. SCIENZE ,Koma 1980, 167 1ia 34)

25 La separazlone Nlosofia eologila mortitera perche, nel CONCrFreliO0 stor1a, Il legame ira Ia
Nlosofia Ia fece 11011 Opzilonale, (COTLIE vuole esprimere ’ icdea (l1 «1110S0112 eristiana». eN72 oli pporti
oggettivı sostegn! soggettivi dJerivanti STAalUuiO Ceristiano [losolla, quest ultima 11011 DUO che
Snaturarsı.

7D MARITAIN, SCIeNCE pf7 SUGESSE, C1t., 133-134 (tr 1t. 166) Marıtain attriıbuisce U1  ; forte responsabilitä
( artes10: ecir MARITAIN, Le de Descartes, (Veuvres completes, Fribourg-Paris 1982, 163-

164 «{ on Carteslo, cambia. (Questa (istinzione ne ne Solicdarieta (linamica (iventa
separazlone, isolamente ben DPresio Opposizlone. La filosofia hasta aSsOolutamente GE SOlO STESSA
ellanıma: 11011 SOlO Il s | ] 4 0SgeLllo Cli Ordine naturale, QVVIeENE (COTLIE S5574 esS1FESSE che Il s | ] 4

TOsSsSe ('OT1LIE tale disgiunto (a ognl vıita soprannaturale, Separalto (a STESSO ((OTLIE eristhano. Da
Qqu1 quel MI1t0 assurdo, Cli Cul SEINDLE sofiirlamo, Cli O11 che Ovre PSSPI E ne STALO Cli naiura DULaA
DEL Nlosofare La rivoluzione cCartesiana STalia (l1 SECOlariz7zazione saplenza».

314314

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?

A
rt

ic
ol

i

Maritain, l’autonomizzazione del politico rispetto al religioso)33. La filosofia, come la 
politica, dipende dall’ordine di questi fini infravalenti che certo non mobilitano l’uo-
mo se non partecipando all’attrattiva del vero fine ultimo, ma che esprimono tuttavia 
le esigenze specifiche della sua natura e non sono dunque riducibili a puri mezzi in 
vista del fine soprannaturale34. 

Resta il fatto che, per Maritain, la legittima assunzione di autonomia da parte 
della filosofia rispetto alla teologia, di fatto, cioè dal punto di vista storico, non è an-
data a buon fine. Il dramma della modernità è che la distinzione legittima è diventata 
una separazione mortifera35. «L’avvento di una sapienza filosofica o profana, avendo 
finito di costituirsi per se stessa e secondo le sue finalità proprie, e non più solamente 
secondo il suo ruolo ministeriale rispetto alla teologia» rispondeva a una «profonda 
necessità storica».

Questa differenziazione era incominciata nel Medioevo, san Tommaso ne aveva definitivamente posto le 
basi dottrinali; la sfortuna della storia moderna fu che essa ha finito di compiersi non più sotto il segno 
del cristianesimo e dell’unità, ma sotto il segno del razionalismo e della divisione. Quella che avrebbe 
potuto e dovuto essere una filosofia cristiana, è stata una filosofia separata36. 

Ma questa separazione nefasta è soltanto, come pensa Maritain, uno sfortunato 
incidente di percorso, oppure bisogna vedere in essa la conseguenza logica, neces-
saria, del riconoscimento dell’autonomia della filosofia, così come si trova già in san 

33	 Cfr. J. Maritain, Distinguer pour unir ou Les degrés du savoir, Paris 19464, 598 (tr. it. Distinguere per 
unire. I gradi del sapere, Brescia 1974, 354): «Soltanto lo sterile zelo dell’arcaismo potrebbe meravigliarsi 
che il progresso naturale del pensiero e della cultura abbia necessariamente portato il sapere filosofico e 
il sapere teologico a svilupparsi come due discipline e due tecniche speciali, non già separate ma distinte, 
così come più tardi accadrà per le scienze della natura. Gli organismi spirituali crescono allo stesso modo 
dei corpi viventi. E altrimenti come sarebbero esplicitate nel corso della storia le funzioni eterogenee, 
vitalmente articolate tra loro, che corrispondono ai diversi oggetti specificatori dell’attività spirituale?».

34	 Sulla nozione di fine infravalente, cfr., per esempio, J. Maritain, Science et sagesse, (Oeuvres complètes, 
6), Fribourg 1984, 134, nota 34 (cfr. tr. it. Scienza e saggezza, Roma 1980, 167, nota 34).

35	 La separazione della filosofia dalla teologia è mortifera perché, nel concreto della storia, il legame tra la 
filosofia e la fede non è opzionale, come vuole esprimere l’idea di «filosofia cristiana». Senza gli apporti 
oggettivi e i sostegni soggettivi derivanti dallo statuto cristiano della filosofia, quest’ultima non può che 
snaturarsi.

36	 J. Maritain, Science et sagesse, cit., 133-134 (tr. it. 166). Maritain ne attribuisce una forte responsabilità 
a Cartesio: cfr. J. Maritain, Le songe de Descartes, (Oeuvres complètes, 5) Fribourg-Paris 1982, 163-
164: «Con Cartesio, tutto cambia. Questa distinzione nella coerenza e nella solidarietà dinamica diventa 
separazione, isolamento – ben presto opposizione. La filosofia basta assolutamente a sé e solo a se stessa 
nell’anima: non solo il suo oggetto è di ordine naturale, ma avviene come se essa esigesse che il suo 
soggetto fosse come tale disgiunto da ogni vita soprannaturale, separato da se stesso come cristiano. Da 
qui quel mito assurdo, di cui sempre soffriamo, di un uomo che dovrebbe essere nello stato di natura pura 
per filosofare [...]. La rivoluzione cartesiana è stata un processo di secolarizzazione della sapienza».



Serge-Thomas BONINO

10mmaso CeIiId gla nel iIrutto? La questione 1 CenTtro (1 A1lbattito che
nu. ha 5{1 intensita. Artıcol|

Zurück Zur Theologie?

Lidea che la filosofia COSTITUNISCA ula C1IeNza autonNOMa, formalmente Aistinta
110  —> SeParala doctrind, STAla combattuta partire Cal IIN SECOlo da Aue
{IDI, ODPDOStTI, (1 aVVersarı

(111 unı reputano che CONTATIO LrOPPO IreItO COIl la teologla mMmMAaCcCI la DULCZZd
filosofia. kra 1a la DOosIiziOone «albertinizzante» (1 Sigleri (1 Brabante (1 1eo-

QdOT1ICO (1 reiberg alla fine del IIN SeCcolo. Tentando (1 conciliare a Ognl COSTO la
filosofia (OIl la teologla, G1 distrugge la filosofia. Una DOosizione analoga G] r1trova,
nel SeCOlo, In CONTEeSTIO del differente, DL esEeMPIO nel neo-scolastiei (1
LOVanlOo, A4Cerrımı aVVEersarı NOZIONE GS{iessia (1 «11105012 CT1501A21N2a>» che, nell esa-
Sperafto tentativo (1 dialogare (OIl la filosofia moderna, hanno DIU 199053008 adottato
11 modello razlonalistico. Al loro Occhl, la rivendicazione (1 ula prossimita (OIl la fede
cComprometterebbhbe 11 Valore apologetico (sempre (OIl 11 beneficio del ubbio)
filosofia tomistica.

Ma Ll’offensiva DIU temibile venuta da coloro che denunclano nell autonom17z-
ZAaZz]l0oONe filosofia (in In A, 11 10mmaso d Aquino ed esplicita dOoDoO (1 ul)
un astuzla modernita HCL SOVVertire l’edificio dell’autentica saplenza eristiana.
Linsistenza tomistica (0 neotomistica) Sull’autonomla natfura arebbe STAla 11
avallo (1 TO1A SeCOlarizzazione del pensiero Socjleta moderna. In ({ UC-
STO CaAaS5UÜ, la Salve77a DUO VenImre Ssolamente da bbandono (1 queESTa iLlusione da

rıtorno ula forma (1 pensiero QOVve la natiura aSsorbita STaZzla dOove, (1
CO  NZAa, la filosofia 110  —> GSIiste 110  —> dQeve E61S5TeTre 110  —> integrata all’ intellec-
tus fidel.

Questa tesI1, aramentfe SOSTeEeNuUTA 4110 STATIO DULO, DUO appogglarsı alcCcune
(1 DOosizione (1 Etienne (1Alson38. s11| DIano C556 11272€ egl]Ii ggettl formali, (1ll-
()[1 CoNndivide (OIl L insieme del OMmI1stı la tes1 SECONdO la quale Esiste ULla Alstinzione

(Ir s 'T1' BONINO, OQu est-ce GUE P’antithomisme?, In RKevue thomiste 1058 (2008) - 35 111-121
(Ir s 'T1' BONINO, Pluralisme p7 Lheotogisme. Deux ASDECES AOCErNNAauUuX de Ia COrrespon dance GSON-
Ladourdette, In Autour , GsSon Ftudes p7 documents, In RKevue thomiste (1994) 530-553 11 Le
STAaliutl (le Ia philosophie, 45-2305|

3195315

Serge-Thomas Bonino

A
rticoli

Tommaso? Il verme era già nel frutto? La questione è al centro di un dibattito che 
nulla ha perso della sua intensità.

3. Zurück zur Theologie?

L’idea che la filosofia costituisca una scienza autonoma, formalmente distinta ma 
non separata dalla sacra doctrina, è stata combattuta a partire dal XIII secolo da due 
tipi, opposti, di avversari. 

Gli uni reputano che un contatto troppo stretto con la teologia minacci la purezza 
della filosofia. Era già la posizione «albertinizzante» di Sigieri di Brabante o di Teo-
dorico di Freiberg alla fine del XIII secolo. Tentando di conciliare ad ogni costo la 
filosofia con la teologia, si distrugge la filosofia37. Una posizione analoga si ritrova, 
nel XX secolo, in un contesto del tutto differente, per esempio nei neo-scolastici di 
Lovanio, acerrimi avversari della nozione stessa di «filosofia cristiana» che, nell’esa-
sperato tentativo di dialogare con la filosofia moderna, ne hanno più o meno adottato 
il modello razionalistico. Ai loro occhi, la rivendicazione di una prossimità con la fede 
comprometterebbe il valore apologetico (sempre con il beneficio del dubbio) della 
filosofia tomistica. 

Ma l’offensiva più temibile è venuta da coloro che denunciano nell’autonomiz-
zazione della filosofia (in germe in san Tommaso d’Aquino ed esplicita dopo di lui) 
un’astuzia della modernità per sovvertire l’edificio dell’autentica sapienza cristiana. 
L’insistenza tomistica (o neotomistica) sull’autonomia della natura sarebbe stata il 
cavallo di Troia della secolarizzazione del pensiero e della società moderna. In que-
sto caso, la salvezza può venire solamente da un abbandono di questa illusione e da 
un ritorno a una forma di pensiero dove la natura è assorbita dalla grazia e dove, di 
conseguenza, la filosofia non esiste e non deve esistere se non integrata all’intellec-
tus fidei. 

Questa tesi, raramente sostenuta allo stato puro, può appoggiarsi su alcune prese 
di posizione di Étienne Gilson38. Sul piano delle essenze o degli oggetti formali, Gil-
son condivide con l’insieme dei tomisti la tesi secondo la quale esiste una distinzione 

37	 Cfr. S.-Th. Bonino, Qu’est-ce que l’antithomisme?, in Revue thomiste 108 (2008) 9-38 [11-12].

38	 Cfr. S.-Th. Bonino, Pluralisme et théologisme. Deux aspects doctrinaux de la correspondance Gilson-
Labourdette, in Autour d’E. Gilson. Etudes et documents, in Revue thomiste 94 (1994) 530-553 [II. Le 
statut de la philosophie, 545-553].



( 'E {SOQNO el arı KXTHOSOTIA FtOomMIıstica» 7

generica ira la filosofia la teologla. Ma, S] DIano CONCTEeIO dell ’ esercizlo, 05512 S]
DIano esistenzlale, 10 TOr1ICO quale (1:ilson G1 CONVINTIO DOCO DOCO che 11 pensiero
medievale CIiId Interamente te0ologico. In ula ettera del 1950 nvlata padre M .-ODTLUN7 Labourdette, rT1a5S1UM€ COS] 11 5{10 L INerarIio QUESTO puntO

|priıma appa. (1 (icevano, al universita: oli ScOlasticı 11011 “ {})] 1{} Statl el 1losoll, el eologi; se
conda tappal bbiamo risposto: S1, IuronO (lel 1108011 ((OTLIE oli altrı: terza tappal Ia verita che IUronG
efifettivamente el eologi e perche I0 IUronNOG che hanno Creal0 metafisiche NUOvVeEe140

(1:ilson r1ICONOSCE dunque (1 In PrIMO empDO, alfrontato la Scolastica
In qualita (1 «STOTICO filosofia», 05513 da PDUunNTO (1 VISTAa moderno, ESTITINSE-

all’oggetto studlato. D CO  NZAa, ha «Cercalo spontaneamente (1 metiftiere In
evidenza la ‘tilosofia del medioevo” che |SUO1]| colleghI CoONsideravano pressoche
Inesistente»41 Ma fu COSTTeEeITO CONSTIAaliATrTe che la filosofia COS]I COILLNE CeIiId praticata
Cal medievali 110  —> CeIiId Esatfftfamentfe STeSSO {1DO (1 quella del modern!]. CONCETITO
(1 «1110S501H3 CT1511ANA>» 0 SETVI allora DL Caratterizzare QUESTO modo (1 filosofare
DrOoprIO del pensatorIi crıistlanı del Medioevo. Questa 110  —> füu pero che ula appa DIOV-
VISOT1A poiche, In Segulto, (1:ilson G] che 11 pensiero medievale, In C10 che ha
(1 DIU fecondo, puramente semplicemente (1 natiura teologica. «LO0 TOr1ICO che
studia 11 pensiero SCcCOlastico del mMedioevo In STEeSSO DL STESSO, rıtorna e5-

Sarlamente alla teologla, la cola realta CONcrelia VIVA che 12 S0 0 occh1»42.
Automaticamente, la NOzZIONEe (1 filosofia cristlana, COS]I fermamente difesa nel CONTEe-
GIO egl]Ii annı 1930 CONTITO 11 razlionalismo, TOVA (COLNE relativizzata. DropOSItO

metafisica, che dQeve alla teologla (1 aAaVvVer TOVATlO la 5{1 plena Taiura razionale,
(1:ilson arrıva perfino Scartarla esplicitamente: «INON LEINLNEINOÖ .  solila CYr1IsSt1a-
27  na ne PDUunNTO (1 VISTAa da professore (1 StOrT1A filosofia C10 che a VVeNUuTO
alla filosofia dAurante 11 mMmedioevo dunque, PDUNTO (1 VISTAa estrinseCco, ESTIraneOQO all es-

dell’argomento»43.
Non SO10 (1:ilson TIVISITA COS] la natura del pensiero medievale, Irae

che alCuNe conclusionI!i DL 11 presente. Da ula parte, eglI bisogna eEvitare (1

U Le parole ira parentesi quadre “ {})] 1{} dell’autore Cli (JUESLO StH1CL10 110  — Cli (nlson

Lettre , (G(SOon M - M Labourdette dı septemöre 1950, In Correspondance Ftienne GSON-
Ichel Labourdette, presentee el annotee Dal ONNEAUD, In RKevue thomiste (1994) 4179-529

41 Ibid., 514

I3
4A Ibid., 513-514

2316316

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?

A
rt

ic
ol

i

generica tra la filosofia e la teologia. Ma, sul piano concreto dell’esercizio, ossia sul 
piano esistenziale, lo storico quale è Gilson si è convinto a poco a poco che il pensiero 
medievale era interamente teologico. In una lettera del 1950 inviata a padre M.-M. 
Labourdette, riassume così il suo itinerario su questo punto:

[prima tappa]39 Ci dicevano, all’università: gli scolastici non sono stati dei filosofi, ma dei teologi; [se-
conda tappa] abbiamo risposto: sì, furono dei filosofi come gli altri; [terza tappa] la verità è che furono 
effettivamente dei teologi ed è perché lo furono che hanno creato metafisiche nuove40. 

Gilson riconosce dunque di avere, in un primo tempo, affrontato la scolastica 
in qualità di «storico della filosofia», ossia da un punto di vista moderno, estrinse-
co all’oggetto studiato. Di conseguenza, ha «cercato spontaneamente di mettere in 
evidenza la “filosofia del medioevo” che i [suoi] colleghi consideravano pressoché 
inesistente»41. Ma fu costretto a constatare che la filosofia così come era praticata 
dai medievali non era esattamente dello stesso tipo di quella dei moderni. Il concetto 
di «filosofia cristiana» gli servì allora per caratterizzare questo modo di filosofare 
proprio dei pensatori cristiani del Medioevo. Questa non fu però che una tappa prov-
visoria poiché, in seguito, Gilson si persuase che il pensiero medievale, in ciò che ha 
di più fecondo, è puramente e semplicemente di natura teologica. «Lo storico che 
studia il pensiero scolastico del medioevo in se stesso e per se stesso, ritorna neces-
sariamente alla teologia, la sola realtà concreta e viva che abbia sotto gli occhi»42. 
Automaticamente, la nozione di filosofia cristiana, così fermamente difesa nel conte-
sto degli anni 1930 contro il razionalismo, se ne trova come relativizzata. A proposito 
della metafisica, che deve alla teologia di aver trovato la sua piena statura razionale, 
Gilson arriva perfino a scartarla esplicitamente: «Non è nemmeno “filosofia cristia-
na”, né è un punto di vista da professore di storia della filosofia su ciò che è avvenuto 
alla filosofia durante il medioevo – dunque, punto di vista estrinseco, estraneo all’es-
senza dell’argomento»43.

Non solo Gilson rivisita così la natura del pensiero medievale, ma ne trae an-
che alcune conclusioni per il presente. Da una parte, egli pensa, bisogna evitare di 

39	 Le parole tra parentesi quadre sono dell’autore di questo studio e non di Gilson.

40	 Lettre d’E. Gilson au P. M.-M. Labourdette du 26 septembre 1950, in Correspondance Etienne Gilson-
Michel Labourdette, présentée et annotée par H. Donneaud, in Revue thomiste 94 (1994) 479-529 [515].

41	 Ibid., 514.

42	 Ibid.

43	 Ibid., 513-514.



Serge-Thomas BONINO

aSTrTarTre ula filosofia Cal 5 10 CONTESTO te0OLl0g1iCO (da CUI1 la 5 { 1C scelta 1 OmMIsSsmo
(1 presenftare «Ja filosofia (1 , 11 10mmaso» SECONdO L’ordine teologico Ummd
theologiae*4) C, Q altra parte, che la Salve77za filosofia ipenda da Artıcol|rıtorno alla teologla. «La m13 Conclusione, (1 ndarlo CQIire 0ma,
Zurück ZUr Theologie!»45. «{ VeTI 1105011 Scolastiec1 Al aallllO SCHILDLC del teo1l0g1»46,

Le TISEeTVEe (1 (:Aalson nel confronti (1 ula filosofia a4UtonNnoma rispetto alla teolo-
gla G1 rlallacciano all’offensiva devastante che padre de Lubac lancla nel dOopO-
SUECEITa CONTITO 11 OMISMO «ClasSsS1co». partire da un interpretazione del desiderio
naturale (1 vedere DIO (COLLNE desiderio Ontologico, innato, che manifesterebbe
Lordinamento diretto SPIrItO Y soprannaturale, de Lubac CONTIesia
la distinzione Class1ica. VCIO, talvolta irrigiditasi ne SCcOlastica moderna ira
L’ordine naturale L’ordine soprannaturale. 5 [ 10) S]Uudi1Z1O, L’idea SECONdO la quale VI
arebbe HCL L uOomoO fine (con)naturale, DProporzionNato alle 1010 capacıta noetiche
Aistinto VISIONEe beatifica, arebbe ula perversione Introdotta Cal OMI1ISMO
derno, DIU 199053008 nNniedele A, 11 10mmaso Questa teorla, detta talora «TEeOT13A.
natiura DULA», rende ESTrINSEeCOH 11 soprannaturale finisce DL espellerlo Cal JE1

Pre0oOCCUPaZzlONI reall. Esaltando Ordine naturale auUtONOMO, (1 C111 la
filosofia arebbe la propria, la teorl1a natura DULA ha favorito la E U.-

lariızzazlone, addirıttura. L’ateismo moderno, interpretazione che 0gg]1 orchestrata
(OIl DrI10 Radical Orthodoxy.

SIisStema |della naiura DULA, OppOSLO (la eologi al0 11011 ha realizzato U1a separazlione
naiura AAal soprannaturale che qalla 1Ne (loveva PSSPI LE micidiale? 1L’autenomia relativa che aQCcCcordava
qalla naiura 11011 P lorse, cstando qalla s { ]: definizione, U1a tentazlione Cli indipendenza? Non incoragglava
In ta| MOdO i MOovimento Cli “I9a1Cci77Aa7zio0Ne” SCAafenalo fin al inascimentO4/7

44 ILSON, Le IROMISMEe. Introduction Ia BAilosophie de SaCHNt Thomas d Aquin, Parıs A (tr 1l
LOMISMO, Milano 2011, 36) «La VeTIZ questione SaDELE possibile sradicare, distruggerlo,
pensiero 1110sS0611C0 AAal CONTLESTIO che I0 ha VISTO LaAasCeit arlio Vivere Y Cli fuori CONdizion1 le
quali 11011 arehhbhe Mal esIistito. %C Ia filosolfia (l1 s el  —_ 1ommas®o G1 costituuta (COTLIE rivelabile, I0 S12 nel
rispettarne Ia natiura S12 nell’'esporla SECONdOo "ordine del te01020>».

2453 Lettre , (G(SOon M - M Labourdette dı AaAOUT 1950, 5() 2 (ir Lettre d Gifson M - M La-
Bourdette dı septemöre 1950, «In sintesl, “ {}110(} incline DENSALE che, separalta Aall intefllectus
€l, che Il 5[  C u0g0 naturale, Ia Nlosofia ScOolastica perde U1  ; parie ‘ | 1E virtıu DEL QUaniLOo M1
riguarda, 11011 M1 Opporreı 11011 CcCautamentle qalla IF tendenza rıtornarvı».

25 ILSON, Les echerches hisStorico-Criliques pf7 "aventr de Ia SCOLASLLGUE, In ScCHhofastica ratione AISTOFICO-
CrtiLica instauranda. Acta LONgrFEeSSUS sSschoflastiet internationaltis Homae HNO SANCLO MÜMTE cetebralt,
(Bibliotheca Pontilien £eNna€el Antonlanı, Koma 1951, 131-147 «F ritornando . | 5[  C DOSLTLO
naturale che Ia filosolfia ScOolastica DUO Ia 11Zd, meglio Ia Certezza, (l1 poriare (l1 fior1i
Irutti».

2A7 ‚UBAC, Surnatureli. Ftudes hiSLOrLGUES, Parıs 1946, 15535 Per (le AC, i naturalismo STAlO piu
LLEeI10O In In quell «autore Cli Ttransızl1icne>» che 111 s e 1ommaso. (Ir OÖid., 425 «Uvunque In

317317

Serge-Thomas Bonino

A
rticoli

astrarre una filosofia dal suo contesto teologico (da cui la sua scelta ne Il Tomismo 
di presentare «la filosofia di san Tommaso» secondo l’ordine teologico della Summa 
theologiae44) e, d’altra parte, è persuaso che la salvezza della filosofia dipenda da 
un ritorno alla teologia. «La mia conclusione, e penso di andarlo a dire a Roma, è 
Zurück zur Theologie!»45. «I veri filosofi scolastici saranno sempre dei teologi»46. 

Le riserve di Gilson nei confronti di una filosofia autonoma rispetto alla teolo-
gia si riallacciano all’offensiva devastante che padre H. de Lubac lancia nel dopo-
guerra contro il tomismo «classico». A partire da un’interpretazione del desiderio 
naturale di vedere Dio come un desiderio ontologico, innato, che manifesterebbe 
l’ordinamento diretto dello spirito umano al soprannaturale, H. de Lubac contesta 
la distinzione classica – è vero, talvolta irrigiditasi nella scolastica moderna – tra 
l’ordine naturale e l’ordine soprannaturale. A suo giudizio, l’idea secondo la quale vi 
sarebbe per l’uomo un fine (con)naturale, proporzionato alle sue capacità noetiche e 
distinto dalla visione beatifica, sarebbe una perversione introdotta dal tomismo mo-
derno, più o meno infedele a san Tommaso. Questa teoria, detta talora «teoria della 
natura pura», rende estrinseco il soprannaturale e finisce per espellerlo dal campo 
delle preoccupazioni umane reali. Esaltando un ordine naturale autonomo, di cui la 
filosofia sarebbe la saggezza propria, la teoria della natura pura ha favorito la seco-
larizzazione, addirittura l’ateismo moderno, interpretazione che è oggi orchestrata 
con brio dalla Radical Orthodoxy.

Il nuovo sistema [della natura pura, opposto dai teologi a Baio] non ha realizzato una separazione della 
natura dal soprannaturale che alla fine doveva essere micidiale? L’autonomia relativa che accordava 
alla natura non era forse, stando alla sua definizione, una tentazione di indipendenza? Non incoraggiava 
in tal modo il movimento di “laicizzazione” scatenato fin dal Rinascimento47? 

44	 E. Gilson, Le thomisme. Introduction à la philosophie de saint Thomas d’Aquin, Paris 19726, 33 (tr. it. Il 
tomismo, Milano 2011, 38): «La vera questione è sapere se è possibile sradicare, senza distruggerlo, un 
pensiero filosofico dal contesto che lo ha visto nascere e farlo vivere al di fuori delle condizioni senza le 
quali non sarebbe mai esistito. Se la filosofia di san Tommaso si è costituita come rivelabile, lo è sia nel 
rispettarne la natura sia nell’esporla secondo l’ordine del teologo».

45	 Lettre d’E. Gilson au P. M.-M. Labourdette du 12 août 1950, 502. Cfr. Lettre d’E. Gilson au P. M.-M. La-
bourdette du 26 septembre 1950, 515: «In sintesi, sono incline a pensare che, separata dall’intellectus 
fidei, che è il suo luogo naturale, la filosofia scolastica perde una parte delle sue virtù e, per quanto mi 
riguarda, non mi opporrei se non cautamente alla sua tendenza a ritornarvi».

46	 E. Gilson, Les Recherches historico-critiques et l’avenir de la scolastique, in Scholastica ratione historico-
critica instauranda. Acta Congressus scholastici internationalis Romae anno sancto MCML celebrati, 
(Bibliotheca Pontificii Athenaei Antoniani, 7) Roma 1951, 131-142 [142]: «È [...] ritornando al suo posto 
naturale che la filosofia scolastica può avere la speranza, o meglio la certezza, di portare di nuovo fiori e 
frutti».

47	 H. de Lubac, Surnaturel. Etudes historiques, Paris 1946, 153. Per de Lubac, il naturalismo è stato più 
o meno in germe in quell’«autore di transizione» che fu san Tommaso. Cfr. ibid., 435: «Ovunque in 



( 'E {SOQNO el arı KXTHOSOTIA FtOomMIıstica» 7

Non pretendo che 11 «soprannaturalismo», questa tendenza pDO monotfisita
rlassorbire la natiura ne oTazla, G1a L’unica diluizione, addirıttura del-
la SCOMNM1LDAaALISa, dell' insegnamento (1 ula filosofia autonoma nel mondo ecclesilasticoODTLUN7 seconda meta del SeCcolo. Altrı fattori, DIU concretl, SOClologicl, VI hanno
loro volta uULLavla, 11 SOSDETTO geitLatO C111 pProge(tto (1 ula filosofia tomistica
auUutonoma ha contribuito largamente privare L’intellectus fidei eccles]lale del LAU-
DOTrTO (OIl ula A llch filosofia aperTta alla fede, (OIl 11 rischio, cottolineato Fides
et Fati0, G1A. (1 favorire ula forma (1 fideismo, G1a (1 ASSECeTVIrEe 11 pensiero cr1istiano,

In particolare la teologla, filosofie (1 qualsiasi {1DO, 5SJCSSO implicite SCHNDIE
Inapproprlate*®.

Ma 0gg]1 la tendenza G] nverte DL Aue ragion1i principall.
In DFIMO uUOGO, L’analisı (1 de Lubac riguardo 4a1 rapportiI ira natura STaZzla In

, 11 10mmaso 110  —> pIU 2CCeitaia all unanımita (sempre che "a.DDbla mal raggiunta).
s11| DpIano dell’esegesIi del esT1 (1 , 11 10mmaso, UL1LO StTtUd1O (COLNE quello (1 awrence
eingold, The Natural ResIre See (10d, HCL QUaNTO G1a CONTrOVETSO, Invıta r1CON-
Siderare 10 schema interpretativo (1 de Lubac49. indica, In effetti, che A, 11 10m-
19008350 d Aquino r1cC0NO05SCA HCL OgnI CTEeAaIUTra spirituale L’esistenza (1 fine naturale
che CONSISTe, HCL 1 uU0OMO, ne contemplazione filosofica (1 DIO ne vita SECONdO
la virtu, dAistinto Cal fine soprannaturale, che la VISIONEe beatifica ne COMUNIONE
trinıtarıa erlo, nel CONCTETO, QUESTO fine naturale integrato Y fine SOPrannatura-
le, 110  —> perde HCL QUESTO ne la 5{1 CONSISTeEeNZA Dropria ne 11 5{10 valore. Difatti, la
natura 110  —> C556 1€ (1 ragione, ne L’ordine naturale un Ipotesi EeOTICA. che dunque
110  —> esisterehbe 110  —> ne DIrItO, la CUI1 funzione arebbe (1 garantire eOT1CA-
menTfe la or atulta del soprannaturale. contrarIlo, la natura ula dimensione reale

COSTITUMVA dell esistenza eristiana Gratia HON tollit NAaturam

erTto, COILLNE ferma LoOng nel 5 [ 10) recentfe Lavoro: «IVALUFra DUF U, On the

s el  —_ 10mmaso, quesie (ue CONCEz10N1 nNatura Qaristotelica dell immagine patrıstica G1 mescolano
che G1 1re (lavvero 0655{ G1 cCombinine G1 SCOontrino, Ne quale (Aue qalla 1Ne rl1esca

SOLLOMEeLilere altra Per QUaniLOo C124 V1S07r0S0 i 5[  C Spir1ıto (l1 sintesl, egli 11011 SCINDIE F1ESCE Ondere gli
elementi ricevultı (a (Aue tracdcizioniı (1verse In U1  ; perietta unita».

JOVANNI 'AOLO IL, es pf7 ralio, «NE Il e0logo G1 rifiutasse Cli Qvvalersıi [losolla, rischierebhe
Cli Iar Nlosofia IF insaputa (l1 rinchiudersi In STIruiiure Cli pensiero DOCO agf(latte all intelligenza
fede»

(ir EINGOLD, The Natural Destre SNSPere ( aecording 7 Thomas AGQuinas and HIis Interpreters,
(Faith N RKeason: tucies In alLNOGNC eOlogy N: Philosophy Naples Fl.) La prıma E(lizione Cli
quest opera, Irutte Cli U1  ; tes1i qalla Pontilicia Universita anta ( rOce Cli KOoma, risale Y 2001 Ira
Aibafttiti SuscCItatTl1 dall’opera, C1 G1 DUO riferire Y che le 111 Pd1CAL0 Cul tt1 G1 TOVANO In Nova
el Velera (English ed1it1on (2007)

315318

C’è bisogno di una «filosofia tomistica»?

A
rt

ic
ol

i

Non pretendo che il «soprannaturalismo», questa tendenza un po’ monofisita a 
riassorbire la natura nella grazia, sia l’unica causa della diluizione, addirittura del-
la scomparsa, dell’insegnamento di una filosofia autonoma nel mondo ecclesiastico 
dalla seconda metà del XX secolo. Altri fattori, più concreti, sociologici, vi hanno a 
loro volta concorso. Tuttavia, il sospetto gettato sul progetto di una filosofia tomistica 
autonoma ha contribuito largamente a privare l’intellectus fidei ecclesiale del rap-
porto con una sana filosofia aperta alla fede, con il rischio, sottolineato dalla Fides 
et ratio, sia di favorire una forma di fideismo, sia di asservire il pensiero cristiano, 
e in particolare la teologia, a filosofie di qualsiasi tipo, spesso implicite e sempre 
inappropriate48. 

Ma oggi la tendenza si inverte per due ragioni principali. 
In primo luogo, l’analisi di de Lubac riguardo ai rapporti tra natura e grazia in 

san Tommaso non è più accettata all’unanimità (sempre che l’abbia mai raggiunta). 
Sul piano dell’esegesi dei testi di san Tommaso, uno studio come quello di Lawrence 
Feingold, The Natural Desire to See God, per quanto sia controverso, invita a ricon-
siderare lo schema interpretativo di de Lubac49. Tutto indica, in effetti, che san Tom-
maso d’Aquino riconosca per ogni creatura spirituale l’esistenza di un fine naturale 
che consiste, per l’uomo, nella contemplazione filosofica di Dio e nella vita secondo 
la virtù, distinto dal fine soprannaturale, che è la visione beatifica nella comunione 
trinitaria. Certo, nel concreto, questo fine naturale è integrato al fine soprannatura-
le, ma non perde per questo né la sua consistenza propria né il suo valore. Difatti, la 
natura non è un essere di ragione, né l’ordine naturale un’ipotesi teorica che dunque 
non esisterebbe se non nello spirito, e la cui funzione sarebbe di garantire teorica-
mente la gratuità del soprannaturale. Al contrario, la natura è una dimensione reale 
e costitutiva dell’esistenza cristiana. Gratia non tollit naturam. 

Certo, come afferma S. Long nel suo recente lavoro: «Natura pura». On the re-

san Tommaso, queste due concezioni della natura aristotelica e dell’immagine patristica si mescolano 
senza che si possa dire se davvero esse si combinino o si scontrino, né quale delle due alla fine riesca a 
sottomettere l’altra. Per quanto sia vigoroso il suo spirito di sintesi, egli non sempre riesce a fondere gli 
elementi ricevuti da due tradizioni diverse in una perfetta unità».

48	 Giovanni Paolo II, Fides et ratio, n. 77: «Se il teologo si rifiutasse di avvalersi della filosofia, rischierebbe 
di far filosofia a sua insaputa e di rinchiudersi in strutture di pensiero poco adatte all’intelligenza della 
fede».

49	 Cfr. L. Feingold, The Natural Desire to See God according to St Thomas Aquinas and His Interpreters, 
(Faith and Reason: Studies in Catholic Theology and Philosophy) Naples (Fl.) 20102. La prima edizione di 
quest’opera, frutto di una tesi alla Pontificia Università della Santa Croce di Roma, risale al 2001. Tra i 
dibattiti suscitati dall’opera, ci si può riferire al convegno che le fu dedicato e i cui atti si trovano in Nova 
et Vetera (English edition) 5 (2007).



Serge-Thomas BONINO

GCOUCT Y of AAture In the doctrine of gräce>, la reaz10Ne (1 padre enrı de Lubac CeIiId

ALl ha AaVUTO ragione (1 aflfermare, CONTITO “"umanesImo ateo, la dimensione Intrıin-
SEeCAMENTE teleologica teocentrica dell esistenza Ma, paradossalmente, la Artıcol|
5{1 Cr1t1ca 110  —> andata abbastanza ontano. De Lubac, SECONdO LONg, ha
LrOPDO alla modernita, ne mMISUTAa In C111 ha adottato la VISIONEe «moderna>»
natiura C, (1 CO  NZAa, 110  —> ha VISTO che L’ordine naturale CeIiId anch esso teleologi-

ed Intrinsecamente teocentrico 1a C111 DIano naturale In OLE esigenze
ragione che bisogna Contiesiare Dresuppost modern! secColarizzazlione,

110  —> rifugiandosi Immediatamente nel soprannaturale.
SeCONdOo fenomeno importante (1 questi ultimı annnı la stupefacente Insistenza

(OIl la quale 11 Magistero Chiesa cattolica SOSTIeEeNE la (1 ula filosofia
iLOoNOMA ambiz10sa, CANaAaCC (1 costitumre DL la teologla interlocutore alfidabile
(‚ome 5SVVCSSO G] fatto OSSCIVaLC, 110  —> G] iralita DIU Og HCL 11 Magistero (1 difendere
la soprannaturalita fede CONTITO le USuUrpazlon! del razionalismo, (1 lfende-

la filosofia CONITO 11 fideismo CONTITO che 6554 NuTLre rispetto STEesSSIAa
L’eneciclica Fides et Fatio ha quil Valore programmatico. Inutile Insistervi>1

La Chiesa dunque esprime 0gg]1 11 DiSsOogNO (1 un autentica filosofia tomistica che
110  —> G1a ula semplice raccolta (1 NOZIONI artiticialmente TIralilfe UmMmMd theolo-
qiae, ne Ns1emMe (1 ricette 1a pronte, ula disciplina VIVa, SITUIIUTFATA SECONdO
la natura L’ordine che le (0)I10 DroprIı CaAaNalC (1 prendere parte 4a1 Albattiti filosofiei
contemmporane!l. La mediazione filosofia infatti indispensabile HCL eEvitare
confronto Alretto 5SJCSSO iImproduttivo Ira la fede le culture CONTtEMPOrTaNeEE. La
STaZzla 110  —> ha mal Traliio alcun vantagglo Cal far andare In cCortocircuilto la natura.

LONG, «Natura DUFUÜA. (}n the of nature In the Aoctrine of grace, (Moral Philosophy N: ora
Theology) New Yoark 2010

al I ’ucienza del 16 J1USNO 2010 ed1cA12 (a Benedetto XVI s el  —_ 1ommaso - Aquino QA’1ISCFrIVve In (questia DLIO-
spettiva, quando i anto Te ITierma che «I| MOl vo principale Cli (JUESLO apprezzamento |della ('hliesa
DEL 1emmaso| risiecdle 11011 SOlO ne|l CONTENUTG del 5[  C insegnamento, anche ne|l metitode (a I adottato,
SOprattiuttio Ia s { ]: Siıntesı Ia (listinzione ira filosolia teologla>». In realta Il anto TE Qqu1 insiste
piu Sull ’ utilita filosofia DEL Ia eologia che Sull autonomia Nilosofia

319319

Serge-Thomas Bonino

A
rticoli

covery of nature in the doctrine of grâce50, la reazione di padre Henri de Lubac era 
sana: ha avuto ragione di affermare, contro l’umanesimo ateo, la dimensione intrin-
secamente teleologica e teocentrica dell’esistenza umana. Ma, paradossalmente, la 
sua critica non è andata abbastanza lontano. De Lubac, secondo Long, ha concesso 
troppo alla modernità, nella misura in cui ha adottato la visione «moderna» della 
natura e, di conseguenza, non ha visto che l’ordine naturale era anch’esso teleologi-
co ed intrinsecamente teocentrico. È già sul piano naturale e in nome delle esigenze 
della ragione che bisogna contestare i presupposti moderni della secolarizzazione, e 
non rifugiandosi immediatamente nel soprannaturale. 

Il secondo fenomeno importante di questi ultimi anni è la stupefacente insistenza 
con la quale il Magistero della Chiesa cattolica sostiene la causa di una filosofia au-
tonoma e ambiziosa, capace di costituire per la teologia un interlocutore affidabile. 
Come spesso si è fatto osservare, non si tratta più oggi per il Magistero di difendere 
la soprannaturalità della fede contro le usurpazioni del razionalismo, ma di difende-
re la filosofia contro il fideismo o contro i dubbi che essa nutre rispetto a se stessa. 
L’enciclica Fides et ratio ha qui valore programmatico. Inutile insistervi51. 

La Chiesa dunque esprime oggi il bisogno di un’autentica filosofia tomistica che 
non sia una semplice raccolta di nozioni artificialmente tratte dalla Summa theolo-
giae, né un insieme di ricette già pronte, ma una disciplina viva, strutturata secondo 
la natura e l’ordine che le sono propri e capace di prendere parte ai dibattiti filosofici 
contemporanei. La mediazione della filosofia è infatti indispensabile per evitare un 
confronto diretto e spesso improduttivo tra la fede e le culture contemporanee. La 
grazia non ha mai tratto alcun vantaggio dal far andare in cortocircuito la natura.

50	 S. Long, «Natura pura». On the recovery of nature in the doctrine of grace, (Moral Philosophy and Moral 
Theology) New York 2010.

51	 L’udienza del 16 giugno 2010 dedicata da Benedetto XVI a san Tommaso d’Aquino s’iscrive in questa pro-
spettiva, quando il Santo Padre afferma che «Il motivo principale di questo apprezzamento [della Chiesa 
per Tommaso] risiede non solo nel contenuto del suo insegnamento, ma anche nel metodo da lui adottato, 
soprattutto la sua nuova sintesi e la distinzione tra filosofia e teologia». In realtà il Santo Padre qui insiste 
più sull’utilità della filosofia per la teologia che sull’autonomia della filosofia.


