Articoli RTLu XVII (3/2012) 303-319

C’e bisogno di una «filosofia tomistica»?1

Serge-Thomas Bonino, OP
Commissione Teologica Internazionale (Citta del Vaticano)

Il modo in cui si considera la possibilita, la natura e le finalita di una filosofia
tomistica, cosi come il suo rapporto rispetto alla fede e alla teologia, dipende molto
direttamente dall’idea che ci si fa dell’articolazione tra la natura e la grazia. Ora,
come e noto, i rapporti tra la natura e la grazia, in san Tommaso e in generale,
sono oggetto, specialmente dalla meta del XX secolo, di interpretazioni contrastanti,
perfino contraddittorie. Non v’eé dunque da stupirsi se I'idea stessa di una filosofia
tomistica autonoma, distinta dalla teologia, susciti in taluni discepoli dell’Aquinate
una sorta di malessere.

In effetti, se lo sforzo per elaborare una filosofia juxta mentem divi Thomae ha se-
gnato in profondita la neoscolastica «leonina», oggi gli studi tomistici mettono piut-
tosto in luce la dimensione propriamente teologica dell’opera di san Tommaso?. E, di
fatto, sul piano della storia & innegabile che il corpus tommasiano costituisca anzi-
tutto I'opera di un teologo che esercita I'intellectus fidei. E come tale che deve essere
letto3 ed & percio probabilmente come tale che merita di essere oggi attualizzato e

1 Questo articolo ripropone un intervento dell’Autore tenuto a Varsavia il 1° luglio 2010 nell’ambito del
colloquio Dominicans and the Challenge of Thomism. E stato pubblicato in francese in Nova et Vetera 86
(2011) 91-109, con il titolo: Faut-il une «philosophie thomiste»?. La presente traduzione e stata curata da
Antonio Tombolini e rivista da Giovanni Ventimiglia. Si ringrazia la direzione di Nova et Vetera per aver
autorizzato la pubblicazione dell’articolo in lingua italiana.

2 Cfr. J.-P. TorreLL, Situation actuelle des études thomistes, in Nouvelles recherches thomasiennes, Paris
2008, 177-202 [189-190]; S.-TH. BoNINo, Le thomisme aujourd’hui. Perspectives cavaliéres, in Revista
espafiola de teologia 63 (2003) 167-181.

3 Siha dunque ragione a insistere, primo, sul contesto istituzionale specificamente «teologico» nel quale san
Tommaso ha elaborato la sua opera, secundo, sul clima spirituale, sapienziale, teologale in cui ¢ immersa
la sua riflessione (cfr. J.-P. TORRELL, Saint Thomas d’Aquin, maitre spirituel. Initiation 2, 2¢ édition revue
et augmentée d’'une Postface [Vestigia, 19], Paris-Fribourg 2002), tertio, sul ruolo determinante della Sa-
cra Scrittura nel suo lavoro (cfr. W. G. B. M. VALKENBERG, Words of the Living God: Place and Function of
Holy Scripture in the Theology of St. Thomas Aquinas, [Publications of the Thomas Instituut te Utrecht, NS

303



=
=
=
<

C’é bisogno di una «filosofia tomistica»?

prolungato4. Tuttavia, questo movimento legittimo e fecondo di «ri-teologizzazione»
degli studi tomistici non & privo di rischi. Come tutti i «ritorni alle fonti», & minac-
ciato da quell’«archeologismo» contro il quale Pio XII tempo fa metteva in guardia
gli zelanti del rinnovamento liturgico5. In effetti, una tale «ri-teologizzazione» non
solo talvolta si accompagna a una visione catastrofista dello sviluppo posteriore della
tradizione tomistica e a un ingiusto deprezzamento dei «commentatori»6, ma getta il
sospetto sull’opportunita di far emergere una filosofia tomistica autonoma, a partire
da san Tommaso.

Vorrei dunque, in questa comunicazione, operare una leggera ri-equilibratura.
Senza la minima esitazione, riconosco il primato della teologia nel tomismo di san
Tommaso e milito a favore del primato della teologia in ogni progetto di attualizza-
zione di tale pensiero, ma vorrei altresi difendere la legittimita, ed anche la necessi-
ta, di una filosofia tomistica autonoma, distinta dalla teologia. Per farlo, procedero
in tre tempi. Dapprima, ricordero brevemente che cosa era la filosofia per san Tom-
maso d’Aquino stesso (1). Poi, indichero rapidamente alcuni punti di riferimento
storici sul modo in cui si e costituita e sviluppata una filosofia tomistica autonoma
(2). Infine, dird una parola (critica) sulla messa in discussione, in seno al tomismo
contemporaneo, della «filosofia tomistica» (3).

1. Che cosa ¢ la filosofia per san Tommaso?

La grande sfida di Tommaso d’Aquino ai suoi tempi ¢ stata quella di integrare la
natura aristotelica, con la sua consistenza ontologica propria, in un universo che la
fede cristiana crede essere stato creato da Dio liberamente e per amore, ed essere

6] Leuven 2000) e, quarto, sul suo radicamento nella tradizione patristica. Tanto & vero che san Tommaso
d’Aquino & piu letto in relazione con i Padri, di cui appare come I’erede, che in relazione ai suoi eredi pu-
tativi, ossia i commentatori classici: «Tommaso si spiega ormai molto meglio mediante cio che lo precede
che mediante cio che lo segue» (J.-P. ToRRELL, Situation actuelle des études thomistes, p. 190).

4 Nel 2003, nella prefazione del “manifesto” della nostra piccola scuola tomistica tolosana: Thomistes,
De l'actualité de saint Thomas, Paris, ho scritto, per caratterizzarla, che essa «considera san Tommaso
anzitutto come un maestro di sapienza cristiana. Inoltre mette ’accento sulla dimensione teologica del
tomismo, nel rispetto dell’autonomia integrata dell’approccio filosofico e nell’attenzione al clima tipica-
mente spirituale della teologia».

Cfr. P1o XII, Enc. Mediator Dei (1947), n. 203.

@

6 Cfr. S.-Th. BoniNo, Historiographie de I’école thomiste: le cas Gilson, in Saint Thomas au XXe siecle. Actes du
Colloque du Centenaire de la «Revue thomiste», sous la direction du P. S.-Th. Bonino, Paris 1995, 299-313.

304



Serge-Thomas Bonino

stato chiamato, nel suo culmine, cioé nelle creature spirituali, alla divinizzazione?.

Sul piano epistemologico, questa sfida portava a riarticolare la filosofia, sapienza
di ordine naturale, e la sacra doctrina. Il primissimo articolo della Summa theologiae
— Videtur quod non sit necessarium, praeter philosophicas disciplinas, aliam doctri-
nam haberi - attesta come il pericolo del naturalismo, che attribuisce il monopolio
della razionalita alla filosofia, non fosse una chimera nella seconda meta del XIII
secolo.

In effetti, la presa di coscienza della consistenza propria della natura, che si tra-
duce con la possibilita per lo spirito umano di afferrarne scientificamente le strutture
intelligibili costanti, aveva portato a un progresso senza precedenti della filosofia,
come testimonia, sul piano delle istituzioni intellettuali, lo sviluppo della facolta delle
arti. Come & noto, per san Bonaventura, poiché le creature si definiscono essen-
zialmente mediante la loro relazione con il Verbo, che & la loro verita, il progetto
filosofico di studiare le creature in loro stesse come res, a prescindere dal fatto che
esse sono dei signa che rinviano alla loro sorgente esemplare, & una pericolosa fol-
lia8. Tommaso d’Aquino, per parte sua, condivide con il suo maestro Alberto Magno
la convinzione che uno studio della natura come tale & possibile, legittimo e anche
utile, sicché la filosofia &, per lui, una scienza a pieno titolo. E una conoscenza del
reale attraverso le cause piu alte che I'uomo possa raggiungere con la luce naturale
della sua ragione?. Per tale motivo, essa merita anche il titolo di sapienza. Di questa
sapienza filosofica san Tommaso ha definito molto nettamente i contorni epistemolo-
gici, ossia 'oggetto e i metodi. Tre brevi osservazioni su questo punto.

7 Vedi E. GiLson, L’étre et 'essence, Paris 19722, 96: «F un fatto tra i pitl inaspettati che I'universo di san
Tommaso, effetto contingente di una volonta divina sommamente libera, possiede nondimeno la stessa
stabilita e la stessa perdurabilita nell’essere dei mondi di Aristotele e di Averroe, che il loro dio produce
peraltro con la stessa necessita con cui una natura genera i suoi effetti». Sull’articolazione tra natura e
creazione, cfr., tra gli altri, J. AERTSEN, Nature and Creature, Thomas Aquinas’s Way of Thought, (Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 21) Leiden 1988.

8 Per il Dottore Serafico, le creature sono I'espressione del Verbo. Questo valore «significan-
te» non & per le creature estrinseco, aggiunto: esso definisce la loro identita fondamentale. F es-
senziale alle creature essere segni che rinviano al Creatore. Ne consegue che il mondo & incom-
prensibile se non & riferito al suo modello. Cfr. BONAVENTURA, Collationes in Hexaémeron, 1, 10
(Opera omnia, t. V, Quaracchi, 1891, 331a): «Ad notitiam creaturae perveniri non potest nisi per
id, per quod facta est». Bonaventura sa che non si possono considerare le creature solo come
res, come elementi della natura, senza tener conto del loro valore di signa, ma, per lui, sta proprio qui
I’errore della filosofia pagana, che le ha fatto mancare la vera comprensione dell’universo.

9 Cfr. ToMMASO D’AQUINO, In Boethium De Trinitate, q. 2, a. 3: «Sicut autem sacra doctrina fundatur supra lu-
men fidei, ita philosophia fundatur supra lumen naturale rationis»; Sum. theol., Ia, q. 1, a. 1, ad 2: «Nihil
prohibet de eisdem rebus, de quibus philosophicae disciplinae tractant secundum quod sunt cognoscibilia
lumine naturalis rationis, et aliam scientiam tractare secundum quod cognoscuntur lumine divinae reve-
lationis».

305




=
=
=
<

C’é bisogno di una «filosofia tomistica»?

Primo, tanto nel commento al De Trinitate di Boezio (q. 5-6), quanto nei diversi
prologhi dei suoi commenti ad Aristotele, Tommaso d’Aquino propone una divisione
sistematica e ragionata della filosofia, cosi come una valutazione dei suoi differenti
metodi, che derivano dalla natura stessa dei vari oggetti su cui si esercita la luce
naturale della ragione!0.

Secundo, nella linea dei bilanci storici che Aristotele spesso tracciava per sbro-
gliare e problematizzare una questione filosoficall, Tommaso d’Aquino ha schizzato
a piu riprese una storia, generale o settoriale, della filosofia. Si conosce, per esempio,
il celebre testo della Summa theologiae, 1, q. 44, a. 2, con i suoi luoghi parallelil2,
dove I’Aquinate descrive il progresso al tempo stesso storico e logico del pensiero
umano nella scoperta dei principi piu esplicativi del reale, fino al riconoscimento
esplicito della creazione come chiave di volta di tutta la metafisical3.

Tertio, san Tommaso ha chiarito, a piu riprese, la differenza essenziale tra il

10 Cf. J.-P. ToRRELL, Philosophie et théologie d’apres le prologue de Thomas d’Aquin au ‘Super Boetium De
Trinitate’. Essai d’une lecture théologique, in Nouvelles recherches thomasiennes..., 11-61; J.-B. EcHi-
VARD, Une introduction a la philosophie. Les proémes des lectures de saint Thomas d’Aquin aux oeuvres
principales d’Aristote, tome V, Un nouveau Discours de la méthode? Le commentaire du De Trinitate de
Boece (q. Vet VI, a. 1 et 2) par saint Thomas d’Aquin, Paris 2008; THOMAS VON AQUIN, Prologe zu den Aris-
toteleskommentaren, herausgegeben, iibersetz und eingeleitet von F. Cheneval und R. Imbach, Frankfurt
am Main 1993; THOMAS D’AQUIN, Proémes philosophiques de saint Thomas d’Aquin a ses commentaires des
oeuvres principales d’Aristote, Présentation et traduction de J.-B. Echivard, Paris 2008.

11 Cfr. per esempio ARISTOTELE, De anima 1, 2: «La ricerca sull’anima richiede che, insieme all’esame delle
difficolta che si devono risolvere nel corso della trattazione, si raccolgano le opinioni dei predecessori che
si espressero in qualche modo intorno ad essa, e cid per accogliere quanto hanno detto correttamente ed
evitare i loro eventuali errori» (tr. it. di G. Movia, in L’anima, Milano 1996, p. 63).

12 Cfr. TommASo D’AQUINO, Summa contra gentiles, 11, 37 (n. 1129-1130) (ca. 1261-1262); Q. de pot., q. 3, a. 5
(1265-1266); Ia, q. 44, a. 2 (1266/1268); Sententia super Physicam, VIII, lect. 2 (1268/1269) ; De substantiis
separatis, c. 9 (dopo il 1271). Si trova un testo simile in san BONAVENTURA, In II Sent.,d. 1,p. 1,a.1, q. 1.

13 Questo testo ¢ stato oggetto di numerose interpretazioni: J. MARITAIN, La Philosophie bergsonienne, Paris
1930, 426; E. GiLsoN, L’Esprit de la philosophie médiévale, 1, Paris 1932, 240-242; J. DE FINANCE, Etre
et agir dans la philosophie de saint Thomas, Paris 1945, 126, nota 1; A. C. Peais, A Note on St Thomas,
Summa theologica, I, 44, 1-2, in Mediaeval Studies 8 (1946) 159-168; A. HAYEN, La communication de
létre d’apres saint Thomas, vol. 2: L’ordre philosophique de saint Thomas, Paris-Louvain 1959, 38-43;
E. GiLsoN, Introduction a la philosophie chrétienne, Paris 1960, «La cause de 1'étre», 27-44; J. AERTSEN,
Nature and creature, Leiden 1988, 196-201; L. ELDERS, La théologie philosophique de saint Thomas
d’Aquin. De Uétre a la cause premiéere, Paris 1995, 459-464; C. A. RIBEIRO DO NASCIMENTO, Thomas d’Aquin
et l’histoire de la philosophie grecque, in Was ist Philosophie im Mittelalter? Akten des X. Internationalen
Kongresses fiir mittelalterliche Philosophie der S.I.E.P.M. (25. bis 30. August 1997 in Erfurt), hrsg. von
J. A. AERTSEN und A. SPEER, (Miscellanea Medievalia, 26) Berlin 1998, 293-297; R. TE VELDE, Participation
and Substantiality, Leiden 1995, cap. 8: «The progress of philosophical reason towards creation»; G.
DAHAN, «Ex imperfecto ad perfectum»: Le progrés de la pensée humaine chez les théologiens du XIIIe
siecle, in Progres, réaction, décadence dans I'Occident médiéval, Genéve 2003, 171-184; R. TE VELDE,
Aquinas on God. The ‘Divine Science’ of the Summa Theologiae, (Ashgate Studies in the History of Philo-
sophical Theology) Aldershot 2006, 132-138.

306



Serge-Thomas Bonino

procedimento (o modo di procedere) filosofico e quello teologico. Per esempio, nel
cap. 4 del libro II della Summa contra gentiles: Quod aliter considerat de creaturis
philosophus e theologus4. La «filosofia umana», spiega, considera le creature in
quanto tali, cioé studia la loro natura e le loro proprieta intrinseche, mentre il cre-
dente (fidelis) le considera anzitutto in quanto vengono da Dio e conducono a Dio.
11 filosofo argomenta dunque «partendo dalle cause proprie delle cose» (ex propriis
rerum causis), mentre il credente argomenta a partire dalla Causa prima, cosi come,
in particolare, si fa conoscere nella Parola di Dio. La subordinazione ontologica delle
cause seconde create rispetto alla Causa prima increata rende dunque ragione della
gerarchia epistemologica tra la filosofia e la «sapienza divina»: «La filosofia umana
¢ al servizio della sapienza divina, come a quello di una sapienza principale, cosicché
all’occorrenza la sapienza divina procede a partire dai principi della filosofia umana.
Infatti anche presso i filosofi la Filosofia prima si serve dei dati di tutte le scienze per
raggiungere le sue conclusioni». Infine, questa differenza di punto di vista spiega an-
che «perché queste due discipline non seguono il medesimo ordine. Poiché in filoso-
fia, la quale considera le creature in se stesse per giungere alla conoscenza di Dio, il
primo oggetto da considerare sono le creature, e 'ultimo e Dio. Invece nella dottrina
di fede, la quale non considera le creature che in ordine a Dio, prima va considerato
Dio e poi le creature». Dio ¢ in filosofia I'ultimo conosciuto, I’Omega, ma, in teologia,
e gia I’Alfa, il primo conosciuto.

Insomma, san Tommaso ha un’idea precisa, oserei dire estremamente precisa,
di cio che e la filosofia. Detto questo, egli non si &€ mai considerato come un filosofo.

14 ToMMASO D’AQUINO, Summa contra gentiles, I, c. 4 (n. 871-876): «Manifestum est autem ex praedictis
quod considerationem circa creaturas habet doctrina fidei Christianae inquantum in eis resultat quaedam
Dei similitudo, et inquantum error in ipsis inducit in divinorum errorem. Et sic alia ratione subiiciuntur
praedictae doctrinae, et philosophiae humanae. Nam philosophia humana eas considerat secundum
quod huiusmodi sunt: unde et secundum diversa rerum genera diversae partes philosophiae inveniuntur.
Fides autem Christiana eas considerat, non inquantum huiusmodi, utpote ignem inquantum ignis est, sed
inquantum divinam altitudinem repraesentat, et in ipsum Deum quoquo modo ordinatur. [...] Et propter
hoc etiam alia circa creaturas et philosophus et fidelis considerat. Philosophus namque considerat
illa quae eis secundum naturam propriam conveniunt [...]. Si qua vero circa creaturas communiter a
philosopho et fideli considerantur, per alia et alia principia traduntur. Nam philosophus argumentum
assumit ex propriis rerum causis: fidelis autem ex causa prima; ut puta, quia sic divinitus est traditum;
vel quia hoc in gloriam Dei cedit; vel quia Dei potestas est infinita. Unde et ipsa maxima sapientia dici
debet, utpote super altissimam causam considerans. [...] Et propter hoc sibi, quasi principali, philosophia
humana deservit. Et ideo interdum ex principiis philosophiae humanae, sapientia divina procedit. Nam
et apud philosophos prima philosophia utitur omnium scientiarum documentis ad suum propositum
ostendendum. Exinde etiam est quod non eodem ordine utraque doctrina procedit. Nam in doctrina
philosophiae, quae creaturas secundum se considerat et ex eis, in Dei cognitionem perducit, prima est
consideratio de creaturis et ultima de Deo. In doctrina vero fidei, quae creaturas non nisi in ordine ad
Deum considerat, primo est consideratio Dei et postmodum creaturarum. Et sic est perfectior: utpote Dei
cognitioni similior, qui seipsum cognoscens alia intuetur».

307




=
=
=
<

C’é bisogno di una «filosofia tomistica»?

Come ha mostrato padre M.-D. Chenu in un articolo del 1937, la filosofia e i filosofi
indicano anzitutto, per san Tommaso e i suoi contemporanei, delle realta del passa-
to, anteriori all’avvento del cristianesimo. I philosophi sono ben distinti dai sancti.

Philosophi sono gli uomini che affidandosi alle sole risorse della loro ragione hanno cercato di com-
prendere il mondo e di organizzare la vita morale umana nelle sue esigenze di perfezione e di felicita
terrene [...]. Non sono uomini che, prescindendo metodologicamente dalla loro credenza, acquisiscono e
stabiliscono verita razionali, sono uomini che realmente non hanno la fede, “pagani” che, privati [...] di
questa luce gratuita, lasciano fuori dalla loro prospettiva problemi e realta su cui tuttavia la ragione, a
buon diritto, potrebbe esercitare la sua azionel5.

E se la storia attesta che Tommaso d’Aquino seppe essere vicino agli “artisti”16,
non mi risulta che abbia mai condiviso il loro ideale di vita filosofica. Al contrario,
si ¢ adoperato a mostrarne i limiti a vantaggio della beatitudine soprannaturale del
cristiano. La celebre dottrina del desiderio naturale di vedere Dio non ha, a quanto
sembra, altro scopo che manifestare I'insufficienza della felicita che puo procurare la
conoscenza filosofica e I’alta convenienza della chiamata divina alla divinizzazione.

E dunque chiaramente in quanto doctor catholicae veritatis, secondo 1’espressio-
ne del Prologo generale della Summa theologiae, cioe in quanto teologo, che Tomma-
so «filosofa». Senza entrare nella complessa questione dei diversi usi che il teologo
puo e deve fare della filosofial?, noto solamente due punti.

Il primo & che il ricorso alla filosofia puo assumere diverse forme. Un’argomenta-
zione filosofica puo essere integrata in un testo formalmente teologico (e il caso, per
esempio, delle quinque viae verso 'esistenza di Dio o della dimostrazione dell’im-
mortalita dell’anima nella Summa theologiae). Ma puo essere anche oggetto di una

15 M.-D. CHENu, Les ‘philosophes’ dans la philosophie chrétienne médiévale, in Revue des Sciences
Philosophiques et Théologiques 26 (1937) 27-40.

16 Ne abbiamo conservato testimonianze toccanti, in particolare la lettera che la Facolta delle Arti indirizza
il 2 maggio 1274, poco dopo la morte di Tommaso, al Capitolo generale dei Frati Predicatori riunito a
Lione per rivendicare le reliquie del santo Dottore cosi come varie opere da lui scritte ad philosophiam
spectantia. Cfr. A. BIRKENMAJER, Neues zu dem Briefe der Pariser Artistenfakultdt iiber den Tod des hl.
Thomas von Aquin, in Xenia Thomistica, 111, Roma 1925, 53-72.

17 Cfr., per esempio, ToMMASO D’AQUINO, Summa theologiae, Ia, q. 1, a. 5, ad 2: «Haec scientia accipere potest
aliquid a philosophicis disciplinis, non quod ex necessitate eis indigeat, sed ad maiorem manifestationem
eorum quae in hac scientia traduntur. [...] Non accipit ab aliis scientiis tanquam a superioribus, sed utitur
eis tanquam inferioribus et ancillis; sicut architectonicae utuntur subministrantibus, ut civilis militari. Et
hoc ipsum quod sic utitur eis, non est propter defectum vel insufficientiam eius, sed propter defectum
intellectus nostri; qui ex his quae per naturalem rationem (ex qua procedunt aliae scientiae) cognoscun-
tur, facilius manuducitur in ea quae sunt supra rationem, quae in hac scientia traduntur». Nell’'udienza
del 16 giugno 2010, dedicata san Tommaso d’Aquino, Benedetto XVI fa riferimento su questo punto a In
Boethium de Trinitate, q. 2, a. 3.

308



Serge-Thomas Bonino

trattazione per se stessa, sebbene finalizzato quanto al finis operantis ad un uso
teologico, come avviene nel commento di san Tommaso al De anima. Composto con-
temporaneamente alla parte antropologica della Prima pars, questo commento era,
secondo padre Gauthier, un esercizio mirato ad affinare lo strumento filosofico ari-
stotelico in vista della riflessione teologica sull’animals.

Il secondo punto da notare & che 1'uso teologico della filosofia non ¢ puramente
passivo. Il teologo non si accontenta di prendere in prestito alcune dottrine filosofi-
che gia costituite, ma, nella sua ricerca dell’intellectus fidei, «produce» egli stesso
della filosofial9. 1l caso della dottrina della creazione, grazie alla quale san Tommaso
opera una sintesi notevole dell’aristotelismo e del neoplatonismo e pone la chiave di
volta della metafisica, ha qui valore esemplare.

2. Nascita e sviluppo di una filosofia tomistica

Nel XIII secolo I'insegnamento della filosofia si istituzionalizza, non solo nell’am-
bito delle universita, ma anche all’interno dell’Ordine dei Predicatori20. La cosa non
era peraltro cosi naturale in un ordine (all’epoca!) piuttosto conservatore sul piano
intellettuale2l. All'inizio degli anni 1230, Giovanni di Saint-Gilles, uno dei primi ma-
estri domenicani di Parigi, stigmatizzava i pericoli di una formazione filosofica per i
futuri teologi. Quando i «filosofi» arrivano in teologia, «a stento riescono a staccarsi
dalla loro scienza, come si vede chiaramente in alcuni che non possono separarsi da
Aristotele in teologia, introducendo del rame, ossia le questioni e le opinioni filosofi-

18 Cfr. R.-A. GAUTHIER, Prefazione all’edizione leonina della Sentencia de anima, t. 45/1, 288%-294*.

19 Cfr. R. IMBAcH — A. OLIVA, La philosophie de saint Thomas. Repéres, Paris 2009, 9 (tr. it. La filosofia di
Tommaso d’Aquino. Punti di riferimento, Lugano 2012, 10): «la sua opera teologica fa anch’essa parte
della storia della razionalita umana; contiene tesi e innovazioni che sarebbero state impossibili senza
impulso filosofico e che hanno avuto la funzione di stimolo a pensare all’interno stesso della tradizione
filosofica».

20 Cfr. M. M. MULCHAHEY, ‘First the Bow is Bent in Study’. Dominican Education before 1350, (Studies and
Texts, 132) Toronto 1998, 254-263.

21 Le Costituzioni primitive (1, 28) proibivano lo studio delle scienze profane: «[Studentes] in libris gentilium
et philosophorum non studeant, etsi ad horam inspiciant. Seculares scientias non addiscant, nec etiam
artes quas liberales vocant, sed tantum libros theologicos tam iuvenes quam alii legant (Gli studenti
non devono studiare i libri degli infedeli e dei filosofi, ma possono consultarli all’occasione. Non devono
imparare le scienze secolari o le arti chiamate liberali, ma i fratelli, sia i giovani che gli altri, leggano
solamente opere di teologia)». Su questo testo e il suo contesto, cfr. M. M. MuLCHAHEY, ‘First the Bow...,
55-59.

309




=
=
=
<

C’é bisogno di una «filosofia tomistica»?

che, al posto dell’oro»22. Alberto Magno non ha nascosto il suo fastidio davanti a que-
sto atteggiamento: «Vi sono degli ignoranti che vogliono combattere con ogni mezzo
I'uso della filosofia, e specialmente tra i Predicatori, dove nessuno resiste a costoro,
i quali sono come animali bruti che bestemmiano cio che ignorano»23.

Una prima evoluzione si segnala nel 1259 grazie alla commissione incaricata
di preparare il dossier degli studi per il capitolo di Valenciennes e che conta come
membri, tra gli altri, Alberto Magno, Tommaso d’Aquino e Pietro di Tarantasia. Vie-
ne allora chiesto ad ogni provincia di aprire almeno uno studium artium, ossia un
centro di studi destinato all’insegnamento della logica. Una seconda fase, a partire
dal 1262, consistera nell’insediamento nelle province di centri di studi dedicati allo
studio della filosofia naturale (studia naturarum).

In un contesto tradizionalista come quello della scolastica, dove il pensiero e in-
nanzitutto lettura e commento, questo insegnamento della filosofia necessita dei testi
di riferimento. Si trattera essenzialmente, come all’'universita, delle opere di Ari-
stotele. Tuttavia la netta opzione che 1’Ordine opera sin dalla fine del XIII secolo in
favore della teologia tomistica va in qualche modo a influire sull’insegnamento della
filosofia. In tre modi.

Primo, la filosofia aristotelica verra insegnata alla luce dei commenti di san Tom-
maso su Aristotele. «Sopprimi Tommaso, ed Aristotele diventa muto», si amava dire
nell'Italia del XV secolo24. Ma il rischio di questo «aristotelo-tomismo» & duplice.
Gli aristotelici di ieri come di oggi vi denunciano un addomesticamento cristiano e
concordista di Aristotele. All’inverso, certi tomisti, come Gilson, i quali pensano che
vi sia una differenza sostanziale tra il tomismo e I’aristotelismo, vedono nel primato
accordato ai commenti di Aristotele e, piti ampiamente, nel tropismo aristotelico
dei tomisti, una regressione e la sorgente dell’oblio dell’originalita metafisica di san
Tommaso.

Secundo, certe opere «filosofiche» di san Tommaso d’Aquino, autentiche o apo-

22 Cfr. M.-M. DAvy, Les sermons universitaires parisiens de 1230-1231. Contribution a Uhistoire de la prédi-
cation médiévale, (Etudes de philosophie médiévale, 15) Paris 1931, 292: «Quando autem tales veniunt ad
theologiam, vix possunt separari a scientia sua, sicut patet in quibusdam, qui ab Aristotele non possunt
in theologia separari, ponetes ibi aurichalcum pro auro, scilicet philosophicas quaestiones et opiniones».

23 ALBERTO MAGNO, Commentarius in Epistolam Dionysii VII, § 2 (ed. Borgnet, t. 14, 910a): «Quidam qui ne-
sciunt, omnibus modis volunt impugnare usum philosophiae, et maxime in praedicatoribus, ubi nullus eis
resistit, tanquam bruta animalia blasphemantes in iis quae ignorant».

24 Giovanni Pico della Mirandola mette questo adagio sulle labbra del suo avversario, il medico Antonio
Cittadini. Cfr. Pico DELLA MIRANDOLA, De ente et uno (Opera omnia, Basilea 1557, 261): «Deum non ens, sed
super ens esse tui Thomae sententia est, de quo olim solebas dicere: “Thomam aufer, mutus fiet Aristote-
les”».

310



Serge-Thomas Bonino

crife, diventano materia di insegnamento. Penso in particolare al trattato De ente ed
essentia, che & oggetto di numerosi commenti scolastici a partire dalla prima meta
del XIV secolo (Armando di Belvézer25), poi lungo tutto il XV secolo e oltre (Jean Le
Tourneur, Gaetano, Gerhard Tersteegen...)26.

Tertio, compaiono opere filosofiche di natura scolastica, composte a partire da
testi di Tommaso d’Aquino. Per esempio, il De modis rerum di Remigio di Firenze, re-
centemente studiato da fra A. Gavric, «ha tutte le caratteristiche di un’introduzione
alla filosofia fatta per gli studenti di uno degli studia della Provincia romana dei Frati
Predicatori»27. Remigio vi presenta, in quattro parti, le grandi nozioni della metafisi-
ca. La prima parte, che tratta dei trascendentali, utilizza, tra le altre, la famosa q. 1
delle Quaestiones disputatae De veritate?8.

La costituzione di una «filosofia tomistica» & cosa ormai acquisita nel XV secolo,
nell’ambito di quella che si & potuta chiamare la prima neoscolastica. Il nominali-
smo, trionfante nella seconda meta del XIV secolo, aveva portato a una «deriva dei
continenti», ossia a un crescente allontanamento tra la filosofia e la teologia, nel sen-
so che ciascuna di queste discipline seguiva la propria via, secondo la sua logica e i
suoi metodi propri, evitando accuratamente ogni interferenza. I realisti del XV seco-
lo, tomisti in particolare, reagiscono contro questa scissione dei saperi e riaffermano
I'unita organica della sapienza cristiana sotto la guida della teologia. Si fanno allora
promotori di un aristotelismo «naturalmente cristiano» che shocca senza intoppi

25 ARMANDO DI BELVEZER, Scriptum sive expositio super libellum De ente et essentia compositum per san-
ctum Thomam de Aquino doctorem angelicum, Padova 1482. Cfr. M.-H. LAURENT, Armand de Belvézer
et son Commentaire sur le ‘De ente et essentia’, in Revue thomiste 35 (1930) 426-436; P. GLORIEUX, Le
Commentaire d’Armand de Belvézer sur le ‘De Ente et essentia’, in Recherches de théologie ancienne
et médiévale 6 (1934) 94-96; F. STEGMULLER, A propos du commentaire d’Armand de Belvézer sur le ‘De
ente et essentia’ de s. Thomas d’Aquin, in Recherches de théologie ancienne et médiévale 7 (1935) 86-
91; W. SENKO, Les manuscrits des commentaires d’Armand de Belvézer, de Gérard de Monte et de Jean
Versor sur le ‘De ente el essentia’ de saint Thomas d’Aquin, in Mediaevalia Philosophica Polonorum 2
(1958) 13-18; H. C. BARBOUR, The Byzantine Thomism of Gennadios scholarios and his Translation of the
Commentary of Armandus de Bellovisu on the De Ente et Essentia of Thomas Aquinas, (Studi thomistici,
53) Roma 1993.

26 Cfr. C. FECKES, Das opusculum des hl. Thomas von Aquin ‘De ente et essentia’ im Lichte seiner Kommentare,
in Aus der Geisteswelt des Mittelalters. Studien und Texte M. Grabmann gewidmet, Miinster i. W. 1935,
666-681; M. GRABMANN, Die Schrift ‘De ente et essentia’ und die Seinsmetaphysik des heiligen Thomas von
Aquin, in Mittelalterliches Geistesleben, 1, Miinchen 1936, 314-331.

27 A. Gavric, Une métaphysique a lécole de Thomas d’Aquin. Le De modis rerum de Rémi de Florence,
(Dokimion, 33) Fribourg 2006, 155.

28 (i si potrebbe anche riferire, per il XIV secolo, al Tractatus de declaratione difficilium dictorum et dic-
tionum in theologia di Armando di Belvézer, che assegna a sua volta grande importanza al «trattato dei
trascendentali».

311




=
=
=
<

C’é bisogno di una «filosofia tomistica»?

nella fede cristiana. Per esempio, quando il maestro parigino Jean Le Tourneur, nel
suo commento all’Etica a Nicomaco, affronta il libro X dove si parla della felicita —
luogo sul quale, piu di ogni altro, I’aristotelismo entra in conflitto con il cristianesimo
-, inserisce nel suo commento interi articoli del trattato sulla beatitudine nella I-II
della Summa theologiae?9. Cosi la filosofia aristotelica, grazie alla mediazione di san
Tommaso, avvia la mente senza soluzione di continuita verso la fede cristiana.

E in questo contesto che fra Domenico delle Fiandre (+ 1479) redige in Italia
la sua monumentale Summa divinae philosophiae (o Quaestiones in XII libros Me-
taphysicorum). Si tratta di una delle primissime sintesi di «filosofia tomistica», una
sorta di antenato dei cursus philosophici. Anche se Domenico resta ancora troppo
dipendente dalla «logica» del testo della Metafisica, realizza il progetto di una meta-
fisica aristototelico-tomistica sistematica. Questa e chiaramente concepita come una
propedeutica alla teologia, cosi come mostra il prologo generale dell’opera, ricalcato
su quello della Summa theologiae:

Come il Dottore della verita cattolica comincia la dove si ferma il metafisico, chi non & stato formato in
metafisica non ricevera mai il nome di vero teologo [...]. Considerando dunque che i novizi in teologia
sono spesso penalizzati dall’ignoranza della metafisica, noi tenteremo, confidando nel soccorso divino ed
a seconda che la materia lo permetta, di mostrare brevemente cio che riguarda la metafisica, seguendo
I'ordine che il glorioso dottore san Tommaso d’Aquino ha voluto seguire nella sua Metafisica spiegando
in modo angelico il testo del Filosofo30.

Superiamo alcuni secoli, nel corso dei quali i cursus philosophici juxta mentem
divi Thomae non sono mancati (quello di Giovanni di San Tommaso, nel XVII secolo,
non & che il pit1 celebre). Il rinnovamento tomistico del XIX secolo, e specialmente il
tomismo leonino, tende in particolare a mettere ’accento sulla filosofia31. In effetti,
I’enciclica Aeterni Patris (1879) si interessa ben poco della teologia. Il suo interesse
si rivolge piuttosto alla filosofia. Il pontificato di Leone XIII ridefinisce, di fatto, il

29 Cfr. JeaN LE TOURNEUR, Quaestiones super libros ethicorum Aristotelis, X, q. 8-14 (Colonia 1494, f.
113r-119r).

30 DoMENICO DI FIANDRA, Summa divinae philosophiae, Prol.: «Quia catholicae veritatis doctor incipit ubi
metaphysicus desinit, qui in metaphysica non fuerit eruditus nequaquam verus theologus predicabitur [...].
Considerantes igitur sacre theologie novitios ex ignorantia meytaphysice plurimum impediri, tentabimus
eo ordine quo gloriosus doctor sanctus Thomas de Aquino in sua metaphysica textum philosophi angelici
[angelice ?] declarando procedere dignatus est cum confidentia divini auxilii, secundum quod materia
patietur, ea que ad metaphysicalia pertinent breviter enucleare».

31 Cfr. S.-Tu. BoNINo, Le fondement doctrinal du projet léonin: Aeterni Patris et la restauration du thomisme,
in Le pontificat de Léon XIII. Renaissances du Saint-Siege?, (Collection de I'Ecole francaise de Rome, 368)
Roma 2006, 267-274.

312



Serge-Thomas Bonino

modo di presenza della Chiesa a un mondo moderno che non riconosce piu la sua
autorita soprannaturale. Spogliata anche del suo potere temporale, la Chiesa, che ha
smesso dunque di essere una potenza europea tra le altre, afferma d’allora in poi
il suo diritto di intervenire nella vita delle societa autonome, perfino secolarizzate,
secondo modalita indirette, ossia mediante le sue competenze nel campo dei fonda-
menti dell’ordine naturale. La Rivelazione, di cui la Chiesa e 'interprete autorizzato,
riguarda direttamente le verita di ordine strettamente soprannaturale, ma, indiret-
tamente, poiché la grazia guarisce e rafforza la natura, verte anche sui fondamenti
dell’ordine naturale. Di qui la crescente insistenza della Chiesa sulla legge naturale
e sulla necessita di una «sana» filosofia, due fondamenti dell’ordine naturale di cui
si pone indirettamente come la garante. La filosofia di san Tommaso, che aveva gia
a sua volta pensato in un altro contesto questa articolazione tra natura e grazia,
era quella piu indicata per assicurare questa funzione di collegamento tra I’ordine
soprannaturale, ecclesiale, e I’ordine naturale, politico, culturale.

Gli apostoli del tomismo leonino si applicheranno dunque ad elaborare una filo-
sofia tomistica autonoma, ricostituita a partire da elementi filosofici sparsi nel cor-
pus tommasiano ma, nel migliore dei casi, solidamente unificati dai principi stessi
tratti da questo corpus32. Questa filosofia tommasiana ricostituita & concepita come
il germe o la matrice di una filosofia tomistica viva, in grado di prendere parte ai
dibattiti contemporanei. L’opera di J. Maritain ha qui valore di archetipo. Non solo
Maritain ha largamente contribuito allo sviluppo della filosofia tomistica in campi
come I’epistemologia, la politica o la filosofia dell’arte, ma, grazie alla sua riflessione
tomistica sulla storia e sulla cultura, ha teorizzato la legittimita dell’emergere di una
filosofia tomistica autonoma. Per Maritain, infatti, il progresso della cultura umana
prende la forma di una esplicitazione progressiva di discipline inizialmente confuse
e indistinte: vi & come una trasformazione morfologica omogenea dell’organismo del
sapere. Un po’ come, nell’embriogenesi, le membra del bambino che, pur presenti
fin dall’origine, manifestano la loro differenziazione solo nel corso del tempo. La dif-
ferenziazione tra filosofia e teologia € dunque un processo legittimo (come lo &, per

32 Ancora recentemente, J. F. Wippel ha condotto a buon fine un’operazione di questo tipo con il suo libro
The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas. From Finite Being to Uncreated Being, (Monographs of the
Society for Medieval and Renaissance Philosophy, 1) Washington D.C. 2000. «Il mio scopo in questo stu-
dio — annuncia Wippel - & quello di presentare il pensiero metafisico di san Tommaso, sulla base dei suoi
testi, in accordo con 'ordine filosofico, secondo quella modalita che egli avrebbe seguito se avesse scelto
di scrivere una Summa metaphysicae» (XXVII; cfr. 594). Certo, Tommaso & «un teologo di professione»
(ibid., XVII), ma Wippel & giustamente «convinto che una metafisica molto elaborata esiste nella mente di
san Tommaso e puo essere trovata a partire dai suoi vari scritti» (ibid.).

313




=
=
=
<

C’é bisogno di una «filosofia tomistica»?

Maritain, ’autonomizzazione del politico rispetto al religioso)33. La filosofia, come la
politica, dipende dall’ordine di questi fini infravalenti che certo non mobilitano I'uo-
mo se non partecipando all’attrattiva del vero fine ultimo, ma che esprimono tuttavia
le esigenze specifiche della sua natura e non sono dunque riducibili a puri mezzi in
vista del fine soprannaturale34.

Resta il fatto che, per Maritain, la legittima assunzione di autonomia da parte
della filosofia rispetto alla teologia, di fatto, cioe dal punto di vista storico, non & an-
data a buon fine. Il dramma della modernita e che la distinzione legittima e diventata
una separazione mortifera3s. «L’avvento di una sapienza filosofica o profana, avendo
finito di costituirsi per se stessa e secondo le sue finalita proprie, e non piu solamente
secondo il suo ruolo ministeriale rispetto alla teologia» rispondeva a una «profonda
necessita storica».

Questa differenziazione era incominciata nel Medioevo, san Tommaso ne aveva definitivamente posto le
basi dottrinali; la sfortuna della storia moderna fu che essa ha finito di compiersi non piu sotto il segno
del cristianesimo e dell’'unita, ma sotto il segno del razionalismo e della divisione. Quella che avrebbe
potuto e dovuto essere una filosofia cristiana, ¢ stata una filosofia separata36.

Ma questa separazione nefasta e soltanto, come pensa Maritain, uno sfortunato
incidente di percorso, oppure bisogna vedere in essa la conseguenza logica, neces-
saria, del riconoscimento dell’autonomia della filosofia, cosi come si trova gia in san

33 Cfr. J. MARITAIN, Distinguer pour unir ou Les degrés du savoir, Paris 19464, 598 (tr. it. Distinguere per
unire. I gradi del sapere, Brescia 1974, 354): «Soltanto lo sterile zelo dell’arcaismo potrebbe meravigliarsi
che il progresso naturale del pensiero e della cultura abbia necessariamente portato il sapere filosofico e
il sapere teologico a svilupparsi come due discipline e due tecniche speciali, non gia separate ma distinte,
cosi come piu tardi accadra per le scienze della natura. Gli organismi spirituali crescono allo stesso modo
dei corpi viventi. E altrimenti come sarebbero esplicitate nel corso della storia le funzioni eterogenee,
vitalmente articolate tra loro, che corrispondono ai diversi oggetti specificatori dell’attivita spirituale?».

34 Sulla nozione di fine infravalente, cfr., per esempio, J. MARITAIN, Science et sagesse, (Oeuvres completes,
6), Fribourg 1984, 134, nota 34 (cfr. tr. it. Scienza e saggezza, Roma 1980, 167, nota 34).

35 La separazione della filosofia dalla teologia & mortifera perché, nel concreto della storia, il legame tra la
filosofia e la fede non & opzionale, come vuole esprimere I'idea di «filosofia cristiana». Senza gli apporti
oggettivi e i sostegni soggettivi derivanti dallo statuto cristiano della filosofia, quest’ultima non puo che
snaturarsi.

36 J. MARITAIN, Science et sagesse, cit., 133-134 (tr. it. 166). Maritain ne attribuisce una forte responsabilita
a Cartesio: cfr. J. MARITAIN, Le songe de Descartes, (Oeuvres completes, 5) Fribourg-Paris 1982, 163-
164: «Con Cartesio, tutto cambia. Questa distinzione nella coerenza e nella solidarieta dinamica diventa
separazione, isolamento — ben presto opposizione. La filosofia basta assolutamente a sé e solo a se stessa
nell’anima: non solo il suo oggetto & di ordine naturale, ma avviene come se essa esigesse che il suo
soggetto fosse come tale disgiunto da ogni vita soprannaturale, separato da se stesso come cristiano. Da
qui quel mito assurdo, di cui sempre soffriamo, di un uomo che dovrebbe essere nello stato di natura pura
per filosofare [...]. La rivoluzione cartesiana & stata un processo di secolarizzazione della sapienza».

314



Serge-Thomas Bonino

Tommaso? Il verme era gia nel frutto? La questione & al centro di un dibattito che
nulla ha perso della sua intensita.

3. Zuriick zur Theologie?

L’idea che la filosofia costituisca una scienza autonoma, formalmente distinta ma
non separata dalla sacra doctrina, e stata combattuta a partire dal XIII secolo da due
tipi, opposti, di avversari.

Gli uni reputano che un contatto troppo stretto con la teologia minacci la purezza
della filosofia. Era gia la posizione «albertinizzante» di Sigieri di Brabante o di Teo-
dorico di Freiberg alla fine del XIII secolo. Tentando di conciliare ad ogni costo la
filosofia con la teologia, si distrugge la filosofia37. Una posizione analoga si ritrova,
nel XX secolo, in un contesto del tutto differente, per esempio nei neo-scolastici di
Lovanio, acerrimi avversari della nozione stessa di «filosofia cristiana» che, nell’esa-
sperato tentativo di dialogare con la filosofia moderna, ne hanno piti o meno adottato
il modello razionalistico. Ai loro occhi, la rivendicazione di una prossimita con la fede
comprometterebbe il valore apologetico (sempre con il beneficio del dubbio) della
filosofia tomistica.

Ma l'offensiva piu temibile & venuta da coloro che denunciano nell’autonomiz-
zazione della filosofia (in germe in san Tommaso d’Aquino ed esplicita dopo di lui)
un’astuzia della modernita per sovvertire I’edificio dell’autentica sapienza cristiana.
L’insistenza tomistica (o neotomistica) sull’autonomia della natura sarebbe stata il
cavallo di Troia della secolarizzazione del pensiero e della societa moderna. In que-
sto caso, la salvezza puo venire solamente da un abbandono di questa illusione e da
un ritorno a una forma di pensiero dove la natura e assorbita dalla grazia e dove, di
conseguenza, la filosofia non esiste e non deve esistere se non integrata all’intellec-
tus fidei.

Questa tesi, raramente sostenuta allo stato puro, pud appoggiarsi su alcune prese
di posizione di Etienne Gilson38. Sul piano delle essenze o degli oggetti formali, Gil-
son condivide con I'insieme dei tomisti la tesi secondo la quale esiste una distinzione

37 Cfr. S.-Th. BoniNo, Qu’est-ce que ’antithomisme?, in Revue thomiste 108 (2008) 9-38 [11-12].

38 Cfr. S.-Th. BonNo, Pluralisme et théologisme. Deux aspects doctrinaux de la correspondance Gilson-
Labourdette, in Autour d’E. Gilson. Etudes et documents, in Revue thomiste 94 (1994) 530-553 [II. Le
statut de la philosophie, 545-553].

315




=
=
=
<

C’é bisogno di una «filosofia tomistica»?

generica tra la filosofia e la teologia. Ma, sul piano concreto dell’esercizio, ossia sul
piano esistenziale, lo storico quale & Gilson si & convinto a poco a poco che il pensiero
medievale era interamente teologico. In una lettera del 1950 inviata a padre M.-M.
Labourdette, riassume cosi il suo itinerario su questo punto:

[prima tappal3® Ci dicevano, all'universita: gli scolastici non sono stati dei filosofi, ma dei teologi; [se-
conda tappal abbiamo risposto: si, furono dei filosofi come gli altri; [terza tappal la verita & che furono
effettivamente dei teologi ed e perché lo furono che hanno creato metafisiche nuove40.

Gilson riconosce dunque di avere, in un primo tempo, affrontato la scolastica
in qualita di «storico della filosofia», ossia da un punto di vista moderno, estrinse-
co all’oggetto studiato. Di conseguenza, ha «cercato spontaneamente di mettere in
evidenza la “filosofia del medioevo” che i [suoi] colleghi consideravano pressoché
inesistente»4!. Ma fu costretto a constatare che la filosofia cosi come era praticata
dai medievali non era esattamente dello stesso tipo di quella dei moderni. Il concetto
di «filosofia cristiana» gli servi allora per caratterizzare questo modo di filosofare
proprio dei pensatori cristiani del Medioevo. Questa non fu pero che una tappa prov-
visoria poiché, in seguito, Gilson si persuase che il pensiero medievale, in cio che ha
di piu fecondo, & puramente e semplicemente di natura teologica. «Lo storico che
studia il pensiero scolastico del medioevo in se stesso e per se stesso, ritorna neces-
sariamente alla teologia, la sola realta concreta e viva che abbia sotto gli occhi»42.
Automaticamente, la nozione di filosofia cristiana, cosi fermamente difesa nel conte-
sto degli anni 1930 contro il razionalismo, se ne trova come relativizzata. A proposito
della metafisica, che deve alla teologia di aver trovato la sua piena statura razionale,
Gilson arriva perfino a scartarla esplicitamente: «Non & nemmeno “filosofia cristia-
na”, né ¢ un punto di vista da professore di storia della filosofia su cio che & avvenuto
alla filosofia durante il medioevo — dunque, punto di vista estrinseco, estraneo all’es-
senza dell’argomento»43.

Non solo Gilson rivisita cosi la natura del pensiero medievale, ma ne trae an-
che alcune conclusioni per il presente. Da una parte, egli pensa, bisogna evitare di

39 Le parole tra parentesi quadre sono dell’autore di questo studio e non di Gilson.

40 Lettre d’E. Gilson au P. M.-M. Labourdette du 26 septembre 1950, in Correspondance Etienne Gilson-
Michel Labourdette, présentée et annotée par H. DONNEAUD, in Revue thomiste 94 (1994) 479-529 [515].

41 Jbid., 514.
42 Jbid.
43 Ibid., 513-514.

316



Serge-Thomas Bonino

astrarre una filosofia dal suo contesto teologico (da cui la sua scelta ne Il Tomismo
di presentare «la filosofia di san Tommaso» secondo I’ordine teologico della Summa
theologiae44) e, d’altra parte, & persuaso che la salvezza della filosofia dipenda da
un ritorno alla teologia. «La mia conclusione, e penso di andarlo a dire a Roma, &
Zuriick zur Theologie!»45. «I veri filosofi scolastici saranno sempre dei teologi»46.

Le riserve di Gilson nei confronti di una filosofia autonoma rispetto alla teolo-
gia si riallacciano all’offensiva devastante che padre H. de Lubac lancia nel dopo-
guerra contro il tomismo «classico». A partire da un’interpretazione del desiderio
naturale di vedere Dio come un desiderio ontologico, innato, che manifesterebbe
I'ordinamento diretto dello spirito umano al soprannaturale, H. de Lubac contesta
la distinzione classica — & vero, talvolta irrigiditasi nella scolastica moderna — tra
I’ordine naturale e 'ordine soprannaturale. A suo giudizio, I'idea secondo la quale vi
sarebbe per 'uomo un fine (con)naturale, proporzionato alle sue capacita noetiche e
distinto dalla visione beatifica, sarebbe una perversione introdotta dal tomismo mo-
derno, piti 0 meno infedele a san Tommaso. Questa teoria, detta talora «teoria della
natura pura», rende estrinseco il soprannaturale e finisce per espellerlo dal campo
delle preoccupazioni umane reali. Esaltando un ordine naturale autonomo, di cui la
filosofia sarebbe la saggezza propria, la teoria della natura pura ha favorito la seco-
larizzazione, addirittura I’ateismo moderno, interpretazione che ¢ oggi orchestrata
con brio dalla Radical Orthodoxy.

Il nuovo sistema [della natura pura, opposto dai teologi a Baio] non ha realizzato una separazione della
natura dal soprannaturale che alla fine doveva essere micidiale? L’autonomia relativa che accordava
alla natura non era forse, stando alla sua definizione, una tentazione di indipendenza? Non incoraggiava
in tal modo il movimento di “laicizzazione” scatenato fin dal Rinascimento47?

44 E. GILSON, Le thomisme. Introduction a la philosophie de saint Thomas d’Aquin, Paris 19726, 33 (tr. it. /]
tomismo, Milano 2011, 38): «La vera questione & sapere se ¢ possibile sradicare, senza distruggerlo, un
pensiero filosofico dal contesto che lo ha visto nascere e farlo vivere al di fuori delle condizioni senza le
quali non sarebbe mai esistito. Se la filosofia di san Tommaso si & costituita come rivelabile, lo & sia nel
rispettarne la natura sia nell’esporla secondo 1'ordine del teologo».

45 Lettre d’E. Gilson au P. M.-M. Labourdette du 12 aodit 1950, 502. Cfr. Lettre d’E. Gilson au P. M.-M. La-
bourdette du 26 septembre 1950, 515: «In sintesi, sono incline a pensare che, separata dall’intellectus
fidei, che ¢ il suo luogo naturale, la filosofia scolastica perde una parte delle sue virtu e, per quanto mi
riguarda, non mi opporrei se non cautamente alla sua tendenza a ritornarvi».

46 E. GILSON, Les Recherches historico-critiques et l'avenir de la scolastique, in Scholastica ratione historico-
critica instauranda. Acta Congressus scholastici internationalis Romae anno sancto MCML celebrati,
(Bibliotheca Pontificii Athenaei Antoniani, 7) Roma 1951, 131-142 [142]: «E [...] ritornando al suo posto
naturale che la filosofia scolastica puo avere la speranza, o meglio la certezza, di portare di nuovo fiori e
frutti».

47 H. pE LuBac, Surnaturel. Etudes historiques, Paris 1946, 153. Per de Lubac, il naturalismo & stato piu
o meno in germe in quell’«autore di transizione» che fu san Tommaso. Cfr. ibid., 435: «Ovunque in

317




=
=
=
<

C’é bisogno di una «filosofia tomistica»?

Non pretendo che il «soprannaturalismo», questa tendenza un po’ monofisita a
riassorbire la natura nella grazia, sia 'unica causa della diluizione, addirittura del-
la scomparsa, dell'insegnamento di una filosofia autonoma nel mondo ecclesiastico
dalla seconda meta del XX secolo. Altri fattori, pit concreti, sociologici, vi hanno a
loro volta concorso. Tuttavia, il sospetto gettato sul progetto di una filosofia tomistica
autonoma ha contribuito largamente a privare l'intellectus fidei ecclesiale del rap-
porto con una sana filosofia aperta alla fede, con il rischio, sottolineato dalla Fides
et ratio, sia di favorire una forma di fideismo, sia di asservire il pensiero cristiano,
e in particolare la teologia, a filosofie di qualsiasi tipo, spesso implicite e sempre
inappropriate4s.

Ma oggi la tendenza si inverte per due ragioni principali.

In primo luogo, I'analisi di de Lubac riguardo ai rapporti tra natura e grazia in
san Tommaso non e pill accettata all’'unanimita (sempre che ’abbia mai raggiunta).
Sul piano dell’esegesi dei testi di san Tommaso, uno studio come quello di Lawrence
Feingold, The Natural Desire to See God, per quanto sia controverso, invita a ricon-
siderare lo schema interpretativo di de Lubac49. Tutto indica, in effetti, che san Tom-
maso d’Aquino riconosca per ogni creatura spirituale I’esistenza di un fine naturale
che consiste, per I'uomo, nella contemplazione filosofica di Dio e nella vita secondo
la virtl, distinto dal fine soprannaturale, che & la visione beatifica nella comunione
trinitaria. Certo, nel concreto, questo fine naturale e integrato al fine soprannatura-
le, ma non perde per questo né la sua consistenza propria né il suo valore. Difatti, la
natura non e un essere di ragione, né ’ordine naturale un’ipotesi teorica che dunque
non esisterebbe se non nello spirito, e la cui funzione sarebbe di garantire teorica-
mente la gratuita del soprannaturale. Al contrario, la natura ¢ una dimensione reale
e costitutiva dell’esistenza cristiana. Gratia non tollit naturam.

Certo, come afferma S. Long nel suo recente lavoro: «Natura pura». On the re-

san Tommaso, queste due concezioni della natura aristotelica e dell'immagine patristica si mescolano
senza che si possa dire se davvero esse si combinino o si scontrino, né quale delle due alla fine riesca a
sottomettere I'altra. Per quanto sia vigoroso il suo spirito di sintesi, egli non sempre riesce a fondere gli
elementi ricevuti da due tradizioni diverse in una perfetta unita».

48 GIOVANNI PaoLo II, Fides et ratio, n. 77: «Se il teologo si rifiutasse di avvalersi della filosofia, rischierebbe
di far filosofia a sua insaputa e di rinchiudersi in strutture di pensiero poco adatte all’intelligenza della
fede».

49 Cfr. L. FEiNGoLp, The Natural Desire to See God according to St Thomas Aquinas and His Interpreters,
(Faith and Reason: Studies in Catholic Theology and Philosophy) Naples (Fl.) 20102. La prima edizione di
quest’opera, frutto di una tesi alla Pontificia Universita della Santa Croce di Roma, risale al 2001. Tra i
dibattiti suscitati dall’opera, ci si puo riferire al convegno che le fu dedicato e i cui atti si trovano in Nova
et Vetera (English edition) 5 (2007).

318



Serge-Thomas Bonino

covery of nature in the doctrine of graces9, la reazione di padre Henri de Lubac era
sana: ha avuto ragione di affermare, contro I'umanesimo ateo, la dimensione intrin-
secamente teleologica e teocentrica dell’esistenza umana. Ma, paradossalmente, la
sua critica non ¢ andata abbastanza lontano. De Lubac, secondo Long, ha concesso
troppo alla modernita, nella misura in cui ha adottato la visione «moderna» della
natura e, di conseguenza, non ha visto che 'ordine naturale era anch’esso teleologi-
co ed intrinsecamente teocentrico. E gia sul piano naturale e in nome delle esigenze
della ragione che bisogna contestare i presupposti moderni della secolarizzazione, e
non rifugiandosi immediatamente nel soprannaturale.

Il secondo fenomeno importante di questi ultimi anni e la stupefacente insistenza
con la quale il Magistero della Chiesa cattolica sostiene la causa di una filosofia au-
tonoma e ambiziosa, capace di costituire per la teologia un interlocutore affidabile.
Come spesso si e fatto osservare, non si tratta pitt oggi per il Magistero di difendere
la soprannaturalita della fede contro le usurpazioni del razionalismo, ma di difende-
re la filosofia contro il fideismo o contro i dubbi che essa nutre rispetto a se stessa.
L’enciclica Fides et ratio ha qui valore programmatico. Inutile insistervi51.

La Chiesa dunque esprime oggi il bisogno di un’autentica filosofia tomistica che
non sia una semplice raccolta di nozioni artificialmente tratte dalla Summa theolo-
giae, né un insieme di ricette gia pronte, ma una disciplina viva, strutturata secondo
la natura e ’ordine che le sono propri e capace di prendere parte ai dibattiti filosofici
contemporanei. La mediazione della filosofia & infatti indispensabile per evitare un
confronto diretto e spesso improduttivo tra la fede e le culture contemporanee. La
grazia non ha mai tratto alcun vantaggio dal far andare in cortocircuito la natura.

50 S. LoNG, «Natura pura». On the recovery of nature in the doctrine of grace, (Moral Philosophy and Moral
Theology) New York 2010.

51 L’udienza del 16 giugno 2010 dedicata da Benedetto XVI a san Tommaso d’Aquino s’iscrive in questa pro-
spettiva, quando il Santo Padre afferma che «Il motivo principale di questo apprezzamento [della Chiesa
per Tommaso] risiede non solo nel contenuto del suo insegnamento, ma anche nel metodo da lui adottato,
soprattutto la sua nuova sintesi e la distinzione tra filosofia e teologia». In realta il Santo Padre qui insiste
pit sull’utilita della filosofia per la teologia che sull’autonomia della filosofia.

319




