Articoli RTLu XVII (3/2012) 321-337

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

Inos Biffi
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Il supremo interesse della teologia: Dio, Padre, Figlio
e Spirito Santo

Quando Tommaso d’Aquino scrive che la sacra dottrina «pitt che una scienza pra-
tica & una scienza speculativa», non intende dire che la teologia si occupa di realta
astratte, non pertinenti o non connesse con la prassi dell’'uomo. La ragione del ca-
rattere primariamente “speculativo” della teologia & il fatto — spiega I’Angelico — che
essa «tratta piu prevalentemente delle realta divine che non degli atti umani, presi
in esame in quanto mediante tali atti 'uomo viene ordinato alla perfetta conoscenza
di Dio, nella quale consiste la beatitudine eterna» (Summa Theologiae, 1, 1, 4, c.)1.

In questo senso I'affermazione del carattere speculativo della teologia equivale al
riconoscimento del primato di Dio, d’altronde in conformita con la genesi stessa della
teologia, consistente nell’iniziativa di Dio che rivela all'uomo la propria vita intima,
ponendosi cosi come ’attrattiva suprema dell'uomo. Non vi & nulla che possa essere
piu interessante della Trinita o di piti avvincente del Padre, del Figlio e dello Spirito
Santo.

Non e per cio negata I'indole pratica della sacra dottrina.

Sempre Tommaso asserisce che la sacra dottrina «include in sé tanto il sape-
re speculativo», «quanto il sapere pratico» o morale, relativo all’azione dell’'uomo2.
Tuttavia, il suo Soggetto — noi diremmo I’Oggetto — & Dio, o in Sé o quale principio e

1 Principalius agit de rebus divinis quam de actibus humanis; de quibus agit secundum quod per eos ordi-
natur homo ad perfectam Dei cognitionem, in qua aeterna beatitudo consistit.

2 Sacra doctrina comprehendit sub se utramque [ossia la scienza speculativa e la scienza pratical.

321



=
=
=
<

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

fine (ibid., a. 7)3. Tutto quanto in essa viene considerato dal profilo teo-logico, o «in
relazione a Dio»4.

E I’Angelico precisa: anche il contenuto cristologico della scienza sacra rimanda
ultimamente a Dio. Gesu Cristo non ferma e non conclude a se stesso: egli rivela la
Trinita e tutto rimanda ad essa, in particolare 'umanita. A predominare & sempre «il
riferimento a Dio», quasi la passione divina, anche se la nostra conoscenza non rie-
sce a cogliere la sua essenza ma si limita ai suoi effetti «di natura o di grazia» (ibid.)>.

Senza dubbio, occorre sottolineare che il Dio che & il “soggetto” della teologia &
il Dio trinitario, e che a rappresentare I’attrazione e I'interesse supremo sono le Tre
persone divine, in tal modo condividendo I'attrattiva di Gesu per il Padre.

Tommaso, parlando della sua scelta di impiegare la propria vita allo “studio della
sapienza”, cioe a far teologia, dichiara che «tutte le sue parole e i suoi sentimenti
saranno dedicati a dire Dio» (Summa contra Gentiles, 1, 2)6.

Puo invece avvenire che il teologo si stanchi di dire soltanto o prevalentemente
Dio e trovi piu gratificante e piu attuale «dire 'uomo», oltre tutto in conformita con
la cosiddetta «svolta antropologica» della teologia: una svolta carica di ambiguita,
se non di equivoci. Certamente la precomprensione e quindi il profilo antropologico
contrassegnano qualsiasi accostamento I'uomo faccia della realta, compresa quella
divina. Senza dubbio il suo sara sempre un linguaggio “umano”, anche quando si
riferisce a Dio; ma e proprio la tensione a Dio, la passione per lui, che definisce e
qualifica il discorso della sacra dottrina e lo rende inesauribile.

Nessuna novita e piu accattivante della Trinitd; nessuna notizia & piu stupefa-
cente ed entusiasmante di quella riguardante il Padre, il Figlio, lo Spirito Santo e la
loro intima vita, per quello che ne possa trasparire all’intelletto del credente, che si
applica all’inesauribile meditazione teologica, la cui sorgente & la fede.

Esiste una radicale improporzione tra le verita divine e la capacita umana di
comprensione, ma non per questo il teologo si lascia deprimere o inibire. Scrive
Tommaso: «La ragione umana nel conoscere le verita di fede, che possono essere

3 Omnia autem pertractantur in sacra doctrina sub ratione Dei, vel quia sunt ipse Deus, vel quia habent
ordinem ad Deum, ut ad principium et finem.

4 Secundum quod [...] ordinatur homo ad perfectam Dei cognitionem.

o

Licet de Deo non possumus scire quid est, utimur tamen eius effectu, in hac doctrina, vel naturae vel
gratiae.

6 Ego hoc vel praecipuum vitae meae officium debere me Deo conscius sum, ult eum omnis sermo meus et
sensus loquatur.

322



Inos Biffi

evidenti solo a coloro che contemplano I’essenza di Dio, ¢ in grado di raccoglierne
certe analogie, che pero non sono sufficienti a dimostrare codeste verita o a com-
prenderle per intuizione intellettiva. Tuttavia e proficuo per la mente umana eserci-
tarsi in tali ragionamenti per quanto inadeguati, purché non si abbia la presunzione
di comprendere o di dimostrare: poiché poter intendere anche poco e debolmente le
cose e le realta piti sublimi procura la piu grande gioia. Tale considerazione & confer-
mata dall’autorita di S. Ilario, il quale afferma nel secondo libro del De Trin. [c. 10,
111, a proposito delle verita di fede: “Nella tua fede inizia, progredisci, insisti: sebbe-
ne io sappia che non arriverai alla fine, mi rallegrero del tuo progresso. Chi, infatti,
si muove con fervore verso l'infinito, anche se non arriva mai, tuttavia va sempre
avanti. Pero non presumere di penetrare il mistero, e non ti immergere nell’arcano
di una natura infinita, immaginando di comprendere il tutto dell’intelligibile: ma
cerca di capire che si tratta di realta incomprensibili”» (ibid., 8)7.

E un programma stupendo e stimolante per il teologo, dove si intessono umilta e
audacia, e dove a muovere la ricerca non e la presunzione — «che € madre dell’errore
(ibid., 5)»8 —, ma I’amore, a cui & innato il desiderio della visione ed & quindi incita-
mento per l'intelletto.

Anche il piu piccolo frammento di verita divina e trinitaria e piu prezioso e da
piu gusto della piu sottile verita concernente le creature. Lo affermava san Tom-
maso, citando (ibid., 5) quanto diceva gia Aristotele, a suo modo: «Per quanto sia
poca la nostra conoscenza delle nature superiori, tuttavia questo poco & pit amato e
desiderato di tutta la conoscenza che abbiamo delle nature inferiori [...]. Sebbene i
problemi relativi ai corpi celesti non possano avere che una soluzione modesta e solo
probabile, tuttavia producono in chi 'ascolta un grande godimento. Per cui appare
a tutti che una conoscenza delle realta piu alte, per quanto imperfetta sia, arreca
all’anima la pit grande perfezione»9.

7 Humana [...] ratio ad cognoscendum fidei veritatem, quae solum videntibus divinam substantiam potest
esse notissima, ita se habet quod ad eam potest aliquas verisimilitudines colligere, quae tamen non
sufficiunt ad hoc quod praedicta veritas quasi demonstrative vel per se intellecta comprehendatur. Utile
tamen est ut in huiusmodi rationibus, quantumcumque debilibus, se mens humana exerceat, dummodo
desit comprehendendi vel demonstrandi praesumptio: quia de rebus altissimis etiam parva et debili con-
sideratione aliquid posse inspicere iucundissimum est, ut ex dictis apparet. Cui quidem sententiae aucto-
ritas Hilarii concordat, qui sic dicit in libro de Trin., loquens de huiusmodi veritate: haec credendo incipe,
procurre, persiste: etsi non perventurum sciam, gratulabor tamen profecturum. Qui enim pie infinita
prosequitur, etsi non contingat aliquando, semper tamen proficiet prodeundo. Sed ne te inferas in illud
secretum, et arcano interminabilis nativitatis non te immergas, summam intelligentiae comprehendere
praesumens: sed intellige incomprehensibilia esse.

8 [Praesumptiol mater erroris.

9 [Philosophus in x1 de animal.] dicit, quod, quamuvis parum sit quod de substantiis superioribus percipimus,

323




=
=
=
<

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

Aristotele parlava delle «nature superiori». Il teologo € invece teso alla conoscen-
za di Dio, meglio della Trinita, nella quale d’altronde egli incontra in luogo privilegia-
to I'uomo, collocato col Figlio di Dio fatto carne nel cuore della Trinita.

E allora da speculativa la teologia diventa pratica. O piu esattamente: proprio
in quanto speculativa e quindi fissata sulla Trinita, essa si configura come scienza
pratica, o scienza dell’azione umana progettata da Dio come riflesso e continuita con
I’azione dell’Unigenito del Padre fatto uomo.

Trovando il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo, il «sapiente» (sapiens) (Summa
contra Gentiles, 1, 1) - come Tommaso definisce il teologo — sorprende I'uomo con
la sua vocazione e il suo destino di grazia; ossia 'unico uomo che Dio abbia eletto
dall’eternita.

2. La teologia da scienza speculativa a scienza pratica,
ossia dalla Trinita a Cristo all’'uomo

La sacra dottrina, dedicandosi primariamente alla considerazione di Dio, inteso
come suo supremo interesse, non smarrisce le creature e in particolare non trascu-
ra I'uomo. Al contrario, proprio fissandosi su Dio, essa lo riscontra come Creatore,
mentre volgendosi alla Trinita trova il disegno dell’incarnazione del Figlio di Dio
predestinato dall’eternita a farsi uomo.

Dio - che professiamo «Creatore del cielo e della terra, di tutte le cose visibili e
invisibili» — non solo ha eternamente preceduto I'uomo nella cura degli esseri, ma,
quale Essere supremo, li ha chiamati alla luce, quando ancora non c¢’erano, facendoli
salire ed emergere dal loro nulla nativo. Noi amiamo gli esseri che ci sono; Dio li ha
amati cosi che ci fossero e li sostiene incessantemente, perché, lasciati a se stessi,
ricadrebbero nel non essere da cui sono venuti.

E risalta cosi I'assoluta gratuita del Creatore, la cui presenza nell’intimo delle
creature non solo non le condiziona, ma le libera e le fa salire all’essere. Ecco per-
ché, se una prossimita ci deve inquietare, ¢ non quella di Dio, bensi quella degli
uomini che, a motivo della loro costitutiva indigenza, sono esseri bisognosi, incapaci
di una relazione di pura gratuita e sempre tentati di appropriarsi dell’essere altrui.

tamen illud modicum est magis amatum et desideratum omni cognitione quam de substantiis inferioribus
habemus. Dicit etiam in 1 cael. et mund. quod, cum de corporibus caelestibus quaestiones possint solvi
parva et topica solutione, contingit auditori ut vehemens sit gaudium eius. Ex quibus omnibus apparet
quod de rebus nobilissimis quantumcumaque imperfecta cognitio maximam perfectionem animae confert.

324



Inos Biffi

Come lucidamente scrive Tommaso d’Aquino: «Dio ama tutte le realta esistenti
[...]1. Non pero come le amiamo noi. La nostra volonta, infatti, non causa il bene che
si trova nelle cose, ma al contrario € mossa da esso come dal proprio oggetto, per
cui 'amore, con il quale vogliamo del bene a qualcuno, non & causa della sua bon-
ta, ma piuttosto la sua bonta, vera o creduta tale, provoca I’amore, che ci spinge a
volere che gli sia mantenuto il bene che possiede e acquisti quello che non ha; e ci
adoperiamo a tale scopo. L’amore di Dio, invece, infonde e crea la bonta nelle cose»
(Summa Theologiae, 1, 20, 2 ¢)10; esso «e causa della bonta delle cose» (ibid., 3, c)11.

Fissandoci in Dio rinveniamo, dunque, 1’Origine di tutte le cose, che stanno “fuo-
ri” di lui ma sono da lui intimamente amate al punto che le fa esistere, e tra di esse
reperiamo 'uomo, fatto a immagine e somiglianza di Dio. Per quanto, poi, riguarda
I'uomo, la scoperta e stupefacente, poiché lo riscontriamo collocato nell’intimo della
Trinita: & 'umanita del Figlio di Dio che «si fece carne e venne ad abitare in mezzo
a noi» (Gv 1,14).

L’uomo rimane sempre una creatura, e, pure, un vincolo inscindibile lega la na-
tura umana alla seconda Persona della Santissima Trinita, che la assume perso-
nalmente, rendendola esemplare. Essa rappresenta il capolavoro e il vertice della
creazione, la massima riuscita dell’opera divina, il termine dell’amore divino piu
grande. Tommaso dira: «Dio ama Cristo non solo piu di tutto il genere umano, ma
piu di tutte le creature dell’'universo» (Summa Theologiae, 1, 20, 4, 1Tm)12. Non che
stornarlo dall’interesse per I'uomo, la contemplazione trinitaria rimanda necessaria-
mente all’'uomo e al prestigio della sua inimmaginabile dignita.

Anzi, tutte le creature acquisiscono, a motivo di Gesu Cristo, un pregio nuovo e un
valore inedito: tutto quanto, infatti, appartiene al mondo terreno e a quello celeste
& stato ideato e posto in atto «per mezzo di lui», «in lui» e «in vista di lui» (cfr. Col
1,16).

Come sappiamo, la scienza pratica tratta delle azioni umane (Summa Theologiae,
I, 1, 4)13: ora, la teologia prende in considerazione tali azioni, ma a partire dalla

10

Deus omnia existentia amat [...]1 Non tamen eo modo sicut nos. Quia enim voluntas nostra non est causa
bonitatis rerum, sed ab ea movetur sicut ab obiecto, amor noster, quo bonum alicui volumus, non est cau-
sa bonitatis ipsius, sed e converso bonitas eius, vel vera vel aestimata, provocat amorem, quo ei volumus
et bonum conservari quod habet, et addi quod non habet, et ad hoc operamur. Sed amor Dei est infundens
et creans bonitatem in rebus.

11 Amor Dei [est] causa bonitatis rerum.

12 Deus Christum diligit non solum plusquam totum humanum genus, sed etiam magis quam totam univer-
sitatem creaturarum.

13 Scientia practica est de rebus operabilibus ab homine.

325




=
=
=
<

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

Rivelazione, cioe dal profilo di Cristo, modello di condotta. In tal modo I’aspetto spe-
culativo della sacra dottrina si estende a quello della prassi. Tuttavia non se ne di-
stacca. Il comportamento stesso del cristiano e associato al cammino di Cristo verso
il Padre, la cui visione rappresenta la somma aspirazione. Afferma ancora il Dottore
Angelico: «La visione del Padre e il fine di tutti i nostri desideri e di tutte le nostre
azioni, cosi che non si richiede nulla di pit» (Super evangelium Iohannis reportatio,
cap. 14, lectio 3, n. 1883)14.

11 teologo irenico & attento a spartire equamente in due campi distinti cio che
spetta a Dio e cio che spetta all'uomo, con la cura di non eccedere né in un senso né
nell’altro.

11 teologo, e basta, non ha questa vana preoccupazione: poiché egli sa che, pro-
prio “salendo” a Dio, con lui “discendera” all'uomo autentico, quello che la Trinita
ha ideato e attuato attraverso I'umanita del Verbo fatto carne, ossia I'uomo plasmato
e amato come figlio. Non dobbiamo impegnarci a insegnare 'umanesimo a Dio, che
dell’'uomo e il Creatore e per la sua redenzione ha donato il Figlio crocifisso.

Questo stesso teologo e il predicatore che gli terra compagnia con la sua parola
sono persuasi che la materia del loro studio e della loro parola non si esaurira e non
invecchiera mai; ma, al contrario, insegneranno e diranno sempre cose interessanti
e originali, tali da non annoiare lettori o uditori, e semmai ne risveglieranno il gu-
sto e il bisogno. Quando una teologia o una predicazione annoiano c’e il rischio che
neppure siano vere.

3. La teologia creatrice di filosofia

I grandi teologi sono stati per lo piti anche dei grandi filosofi — da Agostino ad An-
selmo, da Tommaso d’Aquino a Duns Scoto e a tanti altri —. E questo non sorprende.
Attratta dalla Parola di Dio, la mente umana si esercita — come afferma il Dottore
Angelico — a indagare con passione sui divini misteri, a metterne in luce e raccoglier-
ne “verosimiglianze” e analogie, a esplorare i sentimenti che essi suscitano. Mirando
alla comprensione della fede, 'intelletto trova uno stimolo potente alla riflessione,
all’analisi, alle connessioni e agli sviluppi logici, alla sistematicita. La ragione si sente
a suo agio nel campo della sacra dottrina; non vi si trova né alterata né smarrita,

14 Visio Patris est finis omnium desideriorum et actionum nostrarum, ita ut nil amplius requiratur; Ps.
xv,11.

326



Inos Biffi

anche se non puo fruire dell’evidenza a cui aspira e che & riservata «a coloro che
contemplano I’essenza di Dio», ai beati (Tommaso d’Aquino, Summa contra Gentiles,
1, 8)15,

E il motivo piti profondo di un tale agio per la ragione ¢ che la teologia & il campo
dell’“essere”, dell’Essere supremo, che & Dio, e delle creature da lui chiamate ad
esistere.

Chi e credente e percio stesso un “realista”; non puo confondere il soggetto e
I'oggetto; non puo essere filosoficamente un “idealista” e neppure puo limitare la
conoscenza umana al puro fenomeno. Il riconoscimento dell’oggettivita dell’essere &
implicato nella professione di fede; diversamente tutto il contenuto della Rivelazione
divina si sfalderebbe, a cominciare da Dio, «I’Essere perfettissimo, Creatore e Signo-
re di tutte le cose» — come recitava il Catechismo di Pio x —, «la pienezza dell’essere e
di ogni perfezione», Colui che «solo &, da sempre e per sempre», «Essere spirituale,
trascendente, onnipotente, eterno, personale, perfetto» — come dichiara I’attuale Ca-
techismo della Chiesa Cattolica.

Etienne Gilson annotava: «Quando lo spirito di un giovane cristiano si sveglia alla
curiosita metafisica, la fede della sua infanzia I’ha gia messo in possesso di risposte
vere alla maggior parte delle domande fondamentali. Egli si pud ancora chiedere
come esse sono vere ed e quello che fanno i filosofi cristiani quando cercano le giusti-
ficazioni razionali di tutte le verita rivelate accessibili al lume naturale, ma quando
si mettono all’opera i giochi sono gia fatti da molto tempo»; e confessava: «Il Simbolo
degli Apostoli e il Catechismo della diocesi di Parigi hanno occupato, sin dalla mia
infanzia, tutte le posizioni chiave che dominano la conoscenza del mondo. Io credo
ancora quello che credevo allora, e senza confondersi affatto con la mia fede, che
rigetta qualsiasi miscuglio, la mia filosofia di oggi si trova tutt’intera all’interno di
quello che credo». «Il fanciullo a sua insaputa rinnova I’esperienza dei poveri e degli
ignoranti d’un tratto forniti dalla prima predicazione del cristianesimo di una visio-
ne totale del mondo pit1 completa di quella di qualsiasi filosofia. Si pensi soltanto al
Credo delle preghiere quotidiane [...] Esiste un solo Dio, Padre onnipotente, Creatore
dell’'universo e suo fine ultimo...»; «Cosi, molto tempo prima di affrontare lo stu-
dio della filosofia propriamente detta, il cristiano si impregna di nozioni metafisiche
definite»16.

Queste, nella misura in cui avvenga la riflessione sul mistero cristiano, si svilup-

15 Fidei [veritas...] solum videntibus divinam substantiam potest esse notissima.
16 Le philosophe et la théologie, Paris 1960, 16. 16-17. 19.

327




=
=
=
<

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

peranno criticamente, comportando la formazione di tutto un fascio di concetti, an-
che molto sottili e rifiniti. In questo senso si puo dire che I’esito di una fede, elaborata
in sacra dottrina, e quindi in teologia, & tutto un sapere di natura filosofica.

Al riguardo, tuttavia, non e superfluo osservare che la funzione dei concetti, con
gli enunciati che vi sono collegati, non equivarranno mai a una dimostrazione o a
una comprensione «per intuizione intellettiva» — ’espressione & ancora di Tommaso
—. Essi non mirano assolutamente a ridurre il mistero rivelato alle dimensioni della
ragione. Sono invece espressamente a servizio del mistero, che in sé rimane incom-
prensibile. Si potrebbe invece dire che mirano in certo modo ad assuefarvi I'intelletto
e la sensibilita, perché ne possano ricevere qualche lume o qualche impronta.

Non sono, quindi, i concetti a piegare la Parola di Dio, ma & la Parola di Dio che
li suscita, li plasma e, senza deteriorarli o scioglierli, sempre pero oltrepassandoli
con la sua originalita incontenibile: il linguaggio e il discorso della ragione saranno
sempre inadeguati all’ineffabile contenuto della Rivelazione.

Da questo profilo appare meno preciso parlare di una ragione “di fronte” o “in
accordo” con la fede. Invece che di accordo ci sembra piu rigoroso parlare di “in-
clusione”: ¢ la fede stessa e quindi la teologia a richiedere e quasi a risvegliare la
ragione e la filosofia, al fine di poter «dire Dio».

Due domande e un invito, per terminare.

I possibile dalle verita razionali presenti nella scienza sacra istituire un progetto
di filosofia in ogni caso razionalmente valido in stesso? Risponderei affermativamen-
te. Non immaginerei una reazione di san Tommaso verso chi volesse raccogliere —
come e avvenuto — i dati specificamente razionali presenti nelle sua opera teologica
per ottenerne una sintesi filosofica.

E d’altronde vero che quei dati, negli scritti teologici di Tommaso come di Bo-
naventura e crederei di tutti i dottori medievali, sono presenti in atto o in esercizio
teologico, quindi radicati e connessi con la Rivelazione quale oggetto della sacra
dottrina. In tal caso sarebbe legittimo parlare di «filosofia cristiana» alla stregua di
Gilson? Riterrei di si, in quanto si tratta di filosofia, specificamente razionale, ma
appunto operante nella sacra dottrina.

L’invito, a conclusione, & ai teologi, perché siano tenaci e illuminati nel pensare la
fede: un tale impegno non puo che risultare estremamente benefico alla ragione e al
suo risanamento. E di questo che la nostra cultura ha somma necessita.

328



Inos Biffi

4. La ragione risanata dal vangelo

«Il sapiente — scrive Tommaso d’Aquino — ama e onora l'intelletto; 'intelletto,
infatti, & la realta umana a cui Dio riserva il suo amore pit grande» (Sententia Ethi-
corum, lib. 10, cap. 13, n. 9)17.

Ecco perché nella tradizione cristiana e costante sia il richiamo al valore della
ragione e alla razionalita della stessa fede, sia I’esercizio della ragione nella costru-
zione della teologia.

Lo stesso Angelico dichiara che, in mancanza di accordo sul piano religioso, «é
necessario ricorrere alla ragione naturale, a cui tutti sono obbligati a dare il loro
assenso» (Summa contra Gentiles, 1, 2, 4)18.

Sennonché, I’esperienza storica attesta chiaramente la difficolta di questo con-
senso, soprattutto quando si passi dal piano delle verita speculative a quello delle
verita pratiche. Quale sia la causa di tale difficolta non & noto al filosofo, ma appare
chiara al credente, al quale la Parola di Dio ha rivelato ’esistenza del peccato origi-
nale, che si e riflesso sulla natura umana, turbandola profondamente.

Senza dubbio, I'identita umana non si trova, per questo, dissolta — «anche nei
dannati, scrive Tommaso, rimane I'inclinazione naturale alla virtu; altrimenti la loro
coscienza non li rimorderebbe» (Summa Theologiae, 1-11, 85, 2, 3m)19 —. E tuttavia
I'uomo e rimasto intimamente segnato. Sempre secondo 1’Angelico, «tutta la natura
umana e risultata ferita per la colpa dei progenitori», e «tutte le facolta sono state in
certo modo destabilizzate dal loro ordine» (ibid., 3, ¢)20; in particolare, «la ragione
viene dissestata nel suo orientamento alla verita» (ibid.)21.

Ora, uno dei frutti della grazia & esattamente 1’assestamento della ragione, ripor-
tata a se stessa, cosi come viene risanata la volonta e restaurata la sua inclinazione
al bene.

Per soffermarci sulla ragione: la grazia la riporta a se stessa, alla sua purezza
originale, alla sua conformita col Verbo divino.

17 Sapiens [...] diligit et honorat intellectum, qui maxime amatur a Deo inter res humanas.
18 Necesse est ad naturalem rationem recurrere, cui omnes assentire coguntur.

19 Etiam in damnatis manet naturalis inclinatio ad virtutem, alioquin non esset in eis remorsus conscien-
tiae.

20 Omnes vires animae remanent quodammodo destitutae proprio ordine.

21 Ratio destituitur suo ordine ad verum.

329




=
=
=
<

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

Tommaso, di professione teologo, & stato filosofo non meno di Aristotele e di Pla-
tone; e, persino, pill esigente e coerente ai loro stessi principi, il che ha fatto di lui
uno dei piu alti geni filosofici dell'umanita, purtroppo sotto questo aspetto non an-
cora sufficientemente studiato. In ogni caso, fu pensando nella fede e nell’esercizio
teologico, che egli fu in grado di correggere i limiti e le alterazioni storiche della
ragione stessa e di recuperarla nella sua piena identita.

Due, in particolare, sono gli indici evidenti e determinanti di questo recupero. Il
primo riguarda l’itinerario razionale che conclude all’esistenza di Dio creatore; il
secondo riguarda la dottrina sulla persona umana.

Tommaso, che da credente professa Dio «creatore del cielo e della terra», parten-
do dall’esperienza degli esseri mobili, limitati e precari giunge con un lucido cammi-
no della ragione a un Essere che & «Atto puro», perfezione infinita, incomparabile,
al quale I'esistenza appartiene necessariamente, e la cui essenza & il «suo stesso
essere» (S. Th., 1, 4, c)22: un Essere, di conseguenza, creatore, che dona a tutti gli
enti di esistere — «creare e dare I’essere» (Scriptum super libros Sententiarum, 1, 37,
1, 1)23 -,

Non e difficile avvertire sotto il linguaggio stringato e i nessi rigorosi I'intima
emozione di Tommaso che non si tratterra dall’esclamare che questa coincidenza in
Dio tra essere ed essenza, raggiunta dalla ragione e anche oggetto della Rivelazione,
¢ «verita sublime» (Summa contra Gentiles, 1, 22, 10)24.

Ad essa Aristotele non pervenne espressamente, ma i suoi principi ontologici lo
esigevano. Vi giunge I’Angelico, beneficamente illuminato dalla fede nel Dio creato-
re, ma dimostrando che quello era il traguardo coerente della dottrina aristotelica
dell’essere. Sentiamo ancora Tommaso, che insiste nell’affermare che «non ci puo
essere nulla che non provenga da Dio, causa universale dell’essere nella sua totalita»
(Summa Theologiae, 1, 45, 2, ¢)25 e che «tutte le creature hanno bisogno di essere
conservate da Dio»26, in quanto «l’essere di ognuna dipende a tal punto da Dio, che

22 [Est[...] Deus suum esse.
23 Creare [...] est dare esse.

24 Hanc autem sublimem veritatem Moyses a Domino est edoctus, qui cum quaereret a Domino, Exod. 3
dicens: si dixerint ad me filii Israel, quod nomen eius? quid dicam eis? Dominus respondit: eqo sum qui
sum. Sic dices filiis Israel: qui est misit me ad vos, ostendens suum proprium nomen esse qui Est. Quod-
libet autem nomen est institutum ad significandum naturam seu essentiam alicuius rei. Unde relinquitur
quod ipsum divinum esse est sua essentia vel natura.

I
B

Nihil potest esse in entibus quod non sit a Deo, qui est causa universalis totius esse.

26 Omnes creaturae indigent divina conservatione.

330



Inos Biffi

non potrebbero sussistere neppure per un istante, ma si risolverebbero nel nulla, se
la forza divina non le conservasse nell’essere» (ibid., 104, 1, ¢)27.

La ragione mostra di essere corretta e integra in quanto da un lato percepisce
la precarieta degli esseri, ma dall’altro non se ne lascia confondere o imprigionare,
ma ne ravvisa la razionalita e il fondamento nell’Essere, cioe in Dio, che li apre e li
libera attraverso la creazione. L’inevitabile smarrimento e sconforto provocati dalla
fragilita e frammentarieta degli enti non connessi dalla ragione a Dio sono vinti dalla
constatazione della liberalita divina, che da loro di esistere e da cui sono custoditi e
preservati dal nulla.

Una filosofia che non approdi a Dio manifesta un esercizio interrotto e fuorviato
della ragione.

Ma c’e un altro segno della rettitudine della ragione, ed & il suo riconoscimento
del valore della persona umana. Tale valore & affermato dalla fede cristiana, ma &
nello stesso tempo una verita per sé conseguibile dalla ragione e che la filosofia an-
tica non ha compiutamente acquisito, almeno come verita pratica.

Ecco I'insegnamento di Tommaso: «La persona indica quanto di piu perfetto
esista in tutta la natura» (Summa Theologiae, 1, 29, 3, ¢)28; la creatura razionale, e
quindi 'uomo dotato di intelligenza, esiste «per la somma perfezione dell’univer-
so» (Summa contra Gentiles, 11, 46, 4)29; I’'universo & percorso dalla ricerca e dal
desiderio che mirano all’'uomo39; esso resterebbe inconcluso se ’'uomo mancasse,
(ibid., m, 112,7)31; da parte sua ’anima intellettiva «& in qualche modo tutte le
cose» (ibid., m, 112, 5)32.

Tra le creature, poi, «solo quella intellettiva» «e libera» (ibid., 112, 2)33 e
quindi mossa non da una pura legge a servizio della specie (ibid., 113, 2)34, ma da

27 Dependet enim esse cuiuslibet creaturae a Deo, ita quod nec ad momentum subsistere possent, sed in
nihilum redigerentur, nisi operatione divinae virtutis conservarentur in esse.

28 Persona significat id quod est perfectissimum in tota natura.

29 Oportet [...] ad summam perfectionem universi esse aliquas creaturas in quibus secundum esse intelligi-
bile forma divini intellectus exprimatur.

30 Sola [...] intellectualis natura est propter se quaesita in universo, alia autem omnia propter ipsam.

31 Individua [...] ordinem habent ulterius ad intellectualem naturam.[...] Si [...] deessent ea quae requirit
substantiae intellectualis perfectio, non esset universum completum.

32 [Intellectualis substantia est quodammodo omnia.
33 Sola intellectualis natura libera est.

34 Secundum congruentiam speciei.

331




=
=
=
<

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

una “propria” iniziativa «in quanto i suoi sono atti personali» (ibid., 113, 6)35. I.’uo-
mo non € un essere puramente governato, ma € un essere “governante”36, che non
puo essere strumentalizzato o compromesso; ossia non € in funzione d’altro, mentre
lo & I'universo, che & invece in funzione dello stesso uomo.

In sintesi: la riflessione razionale di Tommaso ha colto la liberta come iscritta
nella natura dell’'uomo, per cui la persona umana non puo mai essere utilizzata come
mezzo, o servire a un fine che le sia estrinseco. Anch’essa & un assoluto, a immagine
dell’Assoluto divino, che non solo non si pone in alternativa o in antitesi dell’'uomo,
ma ne ¢ il garante.

Nella ricerca delle verita fondamentali i «preclari ingegni» (praeclara ingenia)
degli antichi filosofi, come li definisce I’Angelico (ibid., 11, 48, 12), dovettero affronta-
re molte «angustie»: in particolare, non sembra abbiano concluso a una affermazio-
ne evidente sia dell’esistenza di Dio Atto puro e creatore di tutti gli esseri, sia dell’i-
neccepibile intangibilita della persona umana sottratta a qualsiasi condizionamento
0 manipolazione.

La ragione, tuttavia, e in grado di pervenirvi e Tommaso 1’ha provato. La «luce
della fede»37 non solo non ha compromesso la «luce della ragione» (lumen rationis)38,
ma ha aiutato il teologo a ragionare bene. D’altronde, il medesimo teologo non esi-
ta ad ammettere che un’affermazione razionale dell’esistenza di Dio ¢ riservata a
pochi, richiede molto tempo e si accompagna a parecchi errori. L’intelligenza del
credente ne e preservata.

Ma qui vorremmo osservare che, quando lo stesso credente discorre di ragione
con chi non ha la fede, non puo sorprendersi che questa ragione sia soggetta a inter-
ruzioni e a inceppi e quindi che I'intesa sia ardua. La ragione, che il peccato originale
ha dissestato, ha bisogno di essere rimessa nel suo cardine e di ritrovare se stessa
integralmente, e solo allora ci puo essere un reale accordo.

Quanto ai credenti & urgente che, invece di associarsi ai non credenti nell’inde-
bolire la ragione e denigrare le vie che portano a Dio, avvolgendole di sospetti, la
esercitino con coraggio, persuasi che nella sana filosofia si riflette il Verbo di Dio e

35 Actus [...] rationalis creaturae a divina providentia diriguntur non solum ea ratione qua ad speciem
pertinent, sed etiam inquantum sunt personales actus.

36 Participat igitur rationalis creatura divinam providentiam non solum secundum gubernari, sed etiam
secundum gubernare, gubernat enim se in suis actibus propriis, et etiam alia.

37 Cfr. Sent., 1, Prol. 1, 3, 2, 2m.

38 De veritate, 11, 1, 9m.

332



Inos Biffi

che, mentre annunziano il Vangelo, preservano anche la ragione e ne rimarginano
le ferite. Il facile e diffuso richiamo alla ragione sembra ignorarlo e dimenticarlo. Da
qui i dialoghi e le trovate per I'intesa che sono tanti, e in conclusione tanto sterili. Per
ragionare bene e indispensabile credere molto.

5. La mistica anima della teologia

La teologia & un sapere che nasce dalla grazia. Prende il suo avvio dall’iniziativa
di Dio che comunica all’'uomo la sua Parola e dalla fede dell'uomo che vi corrisponde.

Ma di fronte alla Parola di Dio la fede non puo restare inoperosa e indolente; non
puo, dice san Tommaso, non «pensare» dopo aver assentito» (Summa Theologiae,
-1, 2, 1)39.

Ora, la teologia puo incominciare perché prima & Dio stesso che attira I'uomo (S.
Th., 1-11, 26, 3, 4m)40, e lo dispone e trae nel suo mistero, provocando in lui il desiderio
di esplorarlo e di intenderlo.

La sacra dottrina si annoda sull’accondiscendenza divina e sul consenso e assen-
so del credente, che vi si affida. Essa si muove quindi nel campo suscitato e delineato
da una relazione di amore. Se poi assegniamo a questa relazione il nome che piu le
si conviene, cioe quello di mistica, appare rigorosa e ineccepibile I'affermazione che
la teologia nasce dalla mistica; ne & alimentata e vi si risolve. La conseguenza e il
superamento della deleteria giustapposizione o separazione, se non opposizione, tra
dimensione speculativa e dimensione contemplativa della sacra dottrina, tra teologia
«e» spiritualita.

Questa dicotomia si puo fondare soltanto su una concezione errata sia della scien-
za sacra sia della mistica e della spiritualita.

Anzitutto della scienza sacra, risolta in una specie di arido giuoco intellettualisti-
co, mirante a ridurre la Rivelazione a rigorose enunciazioni razionali, e alle loro tra-
me logiche, divelte dal rapporto di grazia e di comunione che ha iniziato la teologia,
per poi esserne 'incessante risorsa.

39 [Credentis] cognitio non est perfecta per manifestam visionem. [...] Et sic proprium est credentis ut cum
assensu cogitet.

40 Magis [...] homo in Deum tendere potest per amorem, passive quodammodo ab ipso Deo attractus, quam
ad hoc eum propria ratio ducere possit.

333




=
=
=
<

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

Ricordiamo la luminosa definizione del teologo data da Padre Marie-Dominique
Chenu: «II teologo & colui che osa parlare umanamente della Parola di Dio», e le
seguenti considerazioni: avendo udito questa Parola, il teologo «la possiede; o pilt
esattamente: essa lo possiede al punto che egli si mette a pensare attraverso e dentro
tale Parola; si mette a pensarla. Il dono di Dio & talmente dono da divenire proprieta
umana. [La fede] & incarnazione della verita divina nel tessuto stesso del nostro spi-
rito. [...] Essa risiede nella ragione, abilitata cosi a teologare. [...] La fede, generando
la teologia, e nella logica stessa della sua perfezione»41. D’altronde, «tutte le tecniche
della ragione saranno poste in atto all’interno e a beneficio della percezione mistica
del credente»42. Esse equivalgono all’«armatura interiore che la fede stessa si crea
in tutta la sua totalmente divina e totalmente umana sanita intellettuale»43, fermo
restando che, mentre crea i suoi strumenti, la fede mantiene la signoria su di essi, e
senza dubbio nella lucida persuasione che, di fronte alla trascendenza indominabile
del mistero, le conclusioni degli strumenti speculativi sono segnate da una insupe-
rabile precarieta.

D’altro canto, a trovarsi affatto travisate, se non si supera quella contrapposizio-
ne o quel divario, sono la stessa mistica o spiritualita, che risulterebbero inevitabil-
mente ridotte ad esperienza religiosa soggettiva, posta confusamente sotto I'insegna
di una vita “interiore”, autonoma, e sovrapposta alla riflessione teologica. Sempre
Chenu: «La teologia, la fede in esercizio di intelligenza teologica, & veramente e pro-
priamente un fattore di vita spirituale. Non si fa teologia, aggiungendo dei corollaria
pietatis — dei “pii corollari” — a tesi astratte, sradicate dal loro dato oggettivo e sog-
gettivo, ma tenendosi nell’'unita profonda dell’ordine teologale»44. Vita spirituale e
teologia non sono «due quantita eterogenee»45.

La verita e, quindi, tutt’altra, e ne riscontriamo il modello in Tommaso d’Aquino,
acuto indagatore della Parola di Dio e per questo mirabilmente contemplativo, cosi
com’e contemplativa la sua teologia, in coerenza con la sua vocazione di predicatore,
consistente nel «trasmettere agli altri le realta contemplate» (Summa Theologiae,

41 M.-D. CHENU, La théologie au Saulchoir, in La Parole de Dieu. 1, La foi dans Uintelligence, Paris 1964,
260-261.

42 Jbid.

43 Ibid., 263.
44 Jbid., 262.
45 Ibid., 267.

334



Inos Biffi

1-11, 188, 6)46. «Non ci si avventura (o quasi piu!) — scriveva lo Chenu nel 1940 - a
negare a san Tommaso lo scolastico la qualifica del teologo mistico; al contrario, si
vanno comunemente cercando in lui le leggi della vita spirituale o la struttura dell’e-
sperienza mistica»47.

Il medesimo domenicano Chenu - che fin dagli anni *30 del secolo scorso aveva
denunziato con vigore come un inaccettabile e inveterato fraintendimento il divorzio
tra teologia e mistica — osservava: «In san Tommaso il lavoro tecnico si sviluppa in
piena coerenza all’interno della contemplazione pit profondamente religiosa. [...] Il
principio e il fine della sua vita — o del suo “stato” di vita, secondo la sua espressione
— e della sua teologia ¢ la contemplazione. Definendo la struttura e le leggi di questa
vita contemplativa, san Tommaso sotto 'oggettivismo impersonale della dottrina ci
ha lasciato il segreto della sua personalita»4s.

Come accennavamo, la grazia del mistero, amorevolmente offerta da Dio e accol-
ta nella fede, provoca nel credente, che ne rimane conquistato e permeato, I'inve-
stigazione dell’intelletto. Questo ne ricerca la comprensione, che pure resta sempre
connessa e dipendente dal sapere divino, che ne rappresenta la risorsa inesauribile,
permanendo intimamente trascendente.

«Quando la volonta & ben disposta in rapporto alla fede — & la convinzione di
Tommaso — ama la verita creduta, vi ritorna senza posa nel suo pensiero (excogitat),
e abbraccia (amplectitur) tutte le ragioni che possa trovare a suo favore» (S. Th., 1-1,
2,10, c.)49.

Tommaso non manca di riconoscere alla teologia la qualifica della scientifici-
ta, ma definendola suggestivamente «una specie di impronta della scienza divina»
(Summa Theologiae, 1, 1, 3, 2m)50, la concepisce intimamente segnata dal limite e
dalla parzialita.

Propriamente e pienamente il sapere teologico & un sapere scientifico solo per Dio
e per i beati; per noi lo ¢ come derivazione e dipendenza. Come afferma Tommaso,
commentando le Sentenze, la teologia & una scienza per noi non evidente, attinta per
fede; una scienza “quasi subalternata” al «lumen» dell’autocontemplazione divina

46

Contemplata aliis tradere.
47 L’équilibre de la scholastique médiévale, in La Parole de Dieu. 1, La foi dans lintelligence, 239.
48 Ip., St Thomas d’Aquin et la théologie, Paris 1959, 51-52.

49 Cum enim homo habet promptam voluntatem ad credendum, diligit veritatem creditam, et super ea ex-
cogitat et amplectitur si quas rationes ad hoc invenire potest.

50 Sacra doctrina [... est] velut quaedam impressio divinae scientiae.

335




=
=
=
<

Teologia e filosofia in Tommaso d’Aquino

e della visione dei beati5!, al quale lume sono attinti i principi stessi della teologia
(Super Boetium de Trinitate, 5, 4, 8m)52,

La nostra & una teologia strutturalmente sospesa e incompiuta; un assaggio, o
esattamente un’“impronta”, che trova in Dio il suo modello originario attivo all’inter-
no dell'intelligenza della fede e sempre esorbitante. Vale in modo speciale per la no-
stra conoscenza di Dio e quindi per la teologia che «la realta significata e eccedente
rispetto al nome che la significa» (cfr. Summa Theologiae, 1, 13, 5, ¢)53. E questo vuol
dire che essa & intimamente e di continuo percorsa e accorata dal desiderio della
visione e della comunione col mistero che I’ha avviata e che non I’abbandona mai: un
desiderio che, mentre si esprime in multiformi enunciazioni, non dobbiamo esitare
a chiamare “mistico”. Soprattutto se richiamiamo alcuni principi dell’insegnamento
di Tommaso, come i seguenti: «la volonta e I'intelletto si includono reciprocamente
(ibid., 16, 4, 1m)54; «la conoscenza trova il suo compimento quando cio che & co-
nosciuto si congiunge col conoscente» (ibid., 1-11, 28, 1, 3m)55; «I’amore ¢ il termine
(compimento) della conoscenza» (ibid., n-11, 27, 4, 1m)56; e infine: «grazie all’ardore
della carita e data la conoscenza della verita» (Super Evangelium Iohannis, v, lectio
6, 812)57.

Ora, se ¢’e una conoscenza a cui in maniera unica & connesso questo amore e
questo ardore, questa ¢ la conoscenza perseguita dalla teologia, incessantemente e
sostanzialmente sostenuta dall’intelletto che «prorompe nell’affetto» (ibid., 1, 43, 5,
2m)58. Solo che occorre dare ai termini “affetto” e “ardore” non il significato di una

51 Sicut scientia subalternata a superiori supponit aliqua et per illa tamquam per principia procedit, sic
theologia articulos fidei qui infallibiliter sunt probati in scientia Dei supponit et eis credit, et per istud
procedit ad probandum ulterius ea que sequentur. Est ergo theologia scientia quasi subalternata diuine
scientie a qua accipit principia sua (A. OLIVA, Les débuts de U'enseignement de Thomas d’Aquin et sa con-
ception de la sacra doctrina. Avec Uédition du Prologue de son commentaire des Sentences, Paris 2006,
324).

52 Fides, quae est quasi habitus principiorum theologiae, habet pro obiecto ipsam veritatem primam.
53 Tommaso parla di res significata excedens nominis significationem.

54 Voluntas et intellectus mutuo se includunt.

55 Cognitio perficitur per hoc quod cognitum unitur cognoscenti.

56 Dilectio est cognitionis terminus.

57 Ideo ardor praemittitur illustrationi, quia per ardorem caritatis datur cognitio veritatis; infra xiv, 23: si
quis diligit me, sermonem meum servabit, et pater meus diliget eum: et ad eum veniemus, et mansionem
apud eum faciemus; infra xv, 15: vos autem dixi amicos, quia omnia quae audivi a Patre meo, nota feci
vobis.

58 Non igitur secundum quamlibet perfectionem intellectus mittitur Filius, sed secundum talem instruc-
tionem intellectus, qua prorumpat in affectum amoris, ut dicitur loan. vi, omnis qui audivit a Patre, et
didicit, venit ad me; et in Psalm., in meditatione mea exardescet ignis.

336



Inos Biffi

soggettiva emozione, ma quello di un’oggettiva sapienza, ottenuta quando «l’opera-
zione dell’intelletto trova la sua perfezione e il suo compimento nella pacificazione
dell’amore» (Super secundam epistolam ad Corinthios, X, lectio 3, 539)59.

A questo punto non sarebbe assennato continuare a ritenere che, per essere mi-
stica e religiosa, la teologia abbia bisogno, in aggiunta, di qualche esercizio di pieta.
In realta, per essere pia, le basta essere veramente teologia.

>
=
n

o

59 Tunc est vera sapientia, quando operatio intellectus perficitur et consummatur per quietationem et de-

lectationem affectus.

337



