Articoli RTLu XVII (3/2012) 339-348

Metafisica tommasiana e filosofia analitica
del linguaggio: i sensi dell’esserel

Alejandro Llano
Universita di Navarra

I1 confronto della contemporanea filosofia analitica del linguaggio con la meta-
fisica classica & un compito che ha manifestato, nel corso degli ultimi decenni, una
chiara fecondita filosofica. Per realizzarlo e necessario, insieme ad un arsenale di
dati d’indole molto diversa e complessa, una rigorosa riflessione, che, evitando i falsi
antagonismi, sappia anche avvertire le concordanze puramente apparenti2.

La pluralita dei sensi dell’essere diventa uno dei temi pit prolifici di questo con-
fronto. Si tratta di una questione centrale della metafisica d’ispirazione aristotelica
e tomistica, che & passata sorprendentemente quasi del tutto inosservata nel neo-
tomismo contemporaneo. Non solo e assente dai manuali piu usati nel XX secolo, ma
non appare nemmeno in autori importanti come Gilson e Maritain, mentre solo di
tanto in tanto vi si allude nel lavoro di Cornelio Fabro.

D’altra parte, il problema dei sensi dell’essere appare drasticamente impoverito
nei primi rappresentanti del positivismo logico, com’® il caso di Russell e Carnap, i
quali ridussero questi sensi all’elementare triade esistenza, predicazione, identita. A
partire da una piattaforma concettuale cosi superficiale essi cercarono, poi, di nega-
re radicalmente la metafisica, dimenticando che nel corso della storia della filosofia
prima (o metafisica) erano gia state proposte classificazioni piu ricche e complesse,
le quali avrebbero potuto “disattivare” quasi completamente le critiche dell’empiri-
smo logico.

1 Testo della relazione tenuta dall’autore al Convegno internazionale organizzato dall'lstituto di Studi
Filosofici della Facolta di Teologia di Lugano il 28 novembre 2012 (la traduzione italiana & a cura di Louis
Cardona e Giovanni Ventimiglia).

2 Cfr. G. VENTIMIGLIA, To be o esse? La questione dell’essere nel tomismo analitico, Roma 2012. Si tratta
della discussione attuale piu ampia e rigorosa sul dialogo contemporaneo tra la metafisica classica e la
filosofia analitica del linguaggio.

339



=
=
=
<

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

A parte l'isolato precedente di Franz Brentano, appena registrato da Heidegger,
dobbiamo a Peter Geach il merito di avere lanciato un dibattito, nel corso del quale &
comparsa in particolare la distinzione fondamentale tra [’essere come atto e l’essere
come esistenza proposizionale. Essa ha permesso di riscattare, rendendoli disponibi-
li per la discussione attuale, i concetti classici di atto di essere e di essere come vero.
E anche merito di Geach aver scoperto che una tale distinzione era gia presente in
Gottlob Frege, anche se in termini non del tutto coincidenti con quelli di Tommaso
d’Aquino, essendo questi ispirati a propria volta alla tradizione aristotelica.

Ricordiamo per inciso che questo tema, pur centrale, non ha impedito ulteriori
possibilita di dialogo. Il confronto su altri temi, infatti, si sta dimostrando rigoroso
e complesso, specie a proposito di questioni molto interessanti, come quella della
modalita (nella quale si va recuperando la nozione tommasiana dell’ens per accidens
e le nozioni aristoteliche sui sensi della possibilita, che finiscono per sfociare nella
discussione sulla necessita), oppure quella del cosiddetto “essenzialismo aristoteli-
co”, discussione che ha visto implicati autori come Quine e Kripke, senza dimenticare
Plantinga, Hintikka, Knuuttila, Rescher, Dummett e Putnam.

Un evento fondamentale nella polemica attorno all’essere come atto e alla sua
distinzione dall’essere come esistenza e stato la pubblicazione nel 2004 di un libro
di Anthony Kenny intitolato Aquinas on Being, il quale contiene una critica molto
dettagliata della nozione tommasiana di esse. Il culmine di questo rigoroso esame si
trova, a mio avviso, nel problema implicato dalla concezione di Dio come «lo stesso
essere sussistente» (Ipsum esse subsistens), nozione che — secondo Kenny - rivele-
rebbe il carattere platonico che la metafisica tommasiana avrebbe assunto in que-
stioni capitali.

In questa discussione, nella quale sono intervenuti alcuni dei tomisti attualmente
piu accreditati, si sono distinte sia la difesa della posizione di Tommaso d’Aquino da
parte di Stephen Brock sia I’analisi rigorosa delle posizioni di Aristotele e di Tomma-
so da parte di Enrico Berti. Quest’ultimo ha risolto la questione, si puo dire, tanto dal
punto di vista filologico quanto da quello ontologico, accettando la tesi fondamentale
di Geach e individuando — nei suoi studi piu recenti — una risposta soddisfacente, dal
punto di vista aristotelico, alla concezione tommasiana di esse ipsums3.

Per parte mia mi permetto di sottolineare che, in un libro scritto insieme a Fer-
nando Inciarte, pubblicato nel 2007 ed intitolato Metafisica dopo la fine della me-

3 E. BERTI, Il “tomismo analitico” e il dibattito sull’“Esse ipsum”, in Giornale di Metafisica 31 (2009) 5-23.

340



Alejandro Llano

tafisica4, viene dimostrato che non esiste «l’essere stesso e come tale». Per quanto
riguarda Tommaso d’Aquino — come hanno rilevato anche Brock e Berti — non &
necessario né opportuno tradurre I’espressione Ipsum esse subsistens con «lo stesso
essere sussistente», perché il suo significato e piuttosto «il suo stesso essere sussi-
stente», e anche perché, tra l'altro, in latino non esistono gli articoli. Inoltre, Tom-
maso d’Aquino usa con non minore frequenza — soprattutto nella Contra Gentiles
— l’espressione suum esse con lo stesso significato di ipsum esse. Quello che vuole
esprimere con ognuna di queste due formulazioni & che Dio ¢ il suo stesso essere: Dio
si identifica con il proprio essere, cosa che non accade invece negli enti finiti.

Nella metafisica di Tommaso d’Aquino non c’e posto per «l’essere stesso e come
tale», senza alcuna qualificazione; c’e posto soltanto per I’essere qualificato in ogni
circostanza. Le cose finite né sono pienamente, né pienamente non sono. Tutto cio ha
senso se — come accade nella Metafisica di Aristotele — si passa dalla forma all’atto,
in una progressiva purificazione, consistente in fasi successive, che va dai contenuti
alla realta. Come Fernando Inciarte ha detto, «la procedura sarebbe quella di eli-
minare progressivamente tutti i contenuti (si potrebbe dire con Kant, ogni realitas,
ogni Sachheit) della sostanza, fino ad arrivare a cio che non ha niente di contenuto,
di res, di cosa: con cio che, per cosi dire, ¢ il risultato del processo di de-cosificazione.
E questo risultato e (...) Iattualita: non I'attualita di questa o quella sostanza, ma
I’attualita in cui consiste la sostanza nel senso piu stretto, I’atto puro, Dio»5.

Non si tratta di un essere che, posteriormente, potrebbe esistere cosi oppure in
un altro modo, con questa o quella proprieta. L’ente piu alto, che & la totalita del
proprio essere, e non tutto l’essere, non & paragonabile a nessuno degli altri enti.

E questi, a loro volta, non sono una parte della totalita dell’essere, per il semplice
motivo che non si puo essere parte di qualcosa che non esiste. Dio & tutto essere ma
non e tutto 'essere.

Non mancano testi di Tommaso di Aquino che si riferiscono tematicamente alla
partecipazione di ogni cosa al proprio esse6. Ora, non si intende con questo che le

4 F. INCIARTE — A. LLANO, Metafisica tras el final de la metafisica, Madrid 2007, 204 ss.
5 F. INCIARTE, Tiempo, sustancia, lenguaje. Ensayos de metafisica, Barcelona 20041, 2011, 20.

6 Per esempio: «Si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse est quod causetur in ipso
ab eo cui essentialiter convenit (...). Relinquitur ergo quod omnia alia a Deo non sint suum esse, sed
participant esse. Necesse est igitur omnia quae diversificantur secundum diversam participationem
essendi, ut sint perfectius vel minus perfecte, causari ab uno primo esse, quod perfectissime est» (S.
Th., 1, q. 44, a. 1). «(...) Quaelibet res participat suum esse creatum, quo formaliter est, et unusquisque
intellectus participat lumen per quod recte de re iudicat» (In I Sent., d. 19, q. 5, a. 2). Vedi anche: De
spiritualibus creaturis, a. 1; De substantiis separatis, c. 8; Quodlibet 12, q. 4, a. 1. Cfr. J. F. WippEL, The

341




=
=
=
<

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

cose partecipino all’esse commune, e ancora meno, naturalmente, all’ipsum esse:
semplicemente esse partecipano al suum esse (al loro essere) in modo parziale. La
qual cosa equivale a dire, insisto, che esse non sono pienamente quello che sono.
L’intera realta non forma un tutto, perché le creature non costituiscono gli addendi
di una somma il cui risultato & Dio. Esse, infatti, non gli aggiungono nulla. Percio
non si puo dire d’un solo colpo «Dio e le creature»; in questa espressione, infatti, la
congiunzione copulativa «e» non ha senso. D’altra parte nemmeno alcuno degli enti
limitati & in sé un tutto, perché in nessun momento realizza pienamente la realta che
gli corrisponde. Esso presenta sempre potenzialita non attualizzate, e, quando diven-
ta atto, lo fa sempre in modo parziale. Non supera mai i margini di indeterminazione
che lo accompagnano, in modo che, contrariamente a quanto affermano i sostenitori
del principio di pienezza, quello che ¢ gli & proprio ¢ la non-pienezza’.

Anthony Kenny utilizza una metafora molto significativa per esprimere la sua tesi
in favore dell’omogeneita dell’essere, che egli attribuisce a Tommaso d’Aquino: «Mol-
ti passaggi suggeriscono che egli concepisce I'esse come un immenso serbatoio di
liquido, il quale prende forma e figura particolare quando viene ricevuto in vari reci-
pienti. Tu ed io, e le formiche, e anche i pianeti siamo come piccoli recipienti di questo
liquido universale; Dio e invece 'immenso oceano senza confini»8. Questo paragone
evoca quello ancora piu plastico di san Giovanni Damasceno, citato nelle Quaestiones
disputate de potentia: «Hoc nomen Qui est, significat substantiae pelagus infinitum»9.
Ne consegue, quindi, che Dio sarebbe una cosa senza alcun tipo di qualificazione: Dio
e e basta. Ma questo — come Kenny riconosce — non avrebbe senso!0.

In nessun momento Tommaso d’Aquino intende dire che Dio & soltanto I’essere,
senza ulteriori aggiunte, per la ragione fondamentale che una cosa del genere non
esiste. Quello che egli vuole mettere in chiaro e che 1’essere di Dio non puo essere
determinato a partire dal suo inserimento in qualche genere, perché esso non viene
qualificato e determinato da categorie diverse da sé. Esso, dunque, non puo essere
compreso fra le contraddizioni individuate nell’'undicesima aporia di cui parla Ari-
stotele nel terzo libro della sua Metafisicall. Dio non & identico all’«essere in sé»;

Metaphysical Thought of Thomas Aquinas, Washington (DC) 2000, 124-131.

7 Cfr. A. LiaNo, Aquinas and the Principle of Plenitude, in D. GALLAGHER, Thomas Aquinas and his Legacy,
Washington (DC) 1993.

8 A. KENNY, Aquinas on Being, Oxford 2002, 123.
9 Ibid.

«God isn’t anything of any kind, he just is. But this is surely nonsense» (KEnNy, op. cit., 110).

11 ARISTOTELE, Metaph., 111, 4, 1001 a 4-33.

342



Alejandro Llano

egli, piuttosto, non ¢ altro che il proprio essere. Ora, com’e quell’essere che non am-
mette ulteriori qualificazioni? Non lo sappiamo, perché non possiamo conoscere né
I’esse né I'essentia di Diol2. E questo non perché si tratti di un modo indeterminato di
essere. Egli e la realta piti determinata, ma noi non riusciamo a cogliere la proprieta
di questo essere che e Dio in se stesso.

E merito di Barry Miller aver dimostrato con impegno e rigore che la visione
dell’esistenza proposta dai teorici della ridondanza, secondo cui esisterebbe I’essere
in sé, puo e deve essere superata da un’analisi concettuale, attenta a tutti i passaggi
logici, culminante in una teoria dell’essere come esistenza di individui reali. Nel suo
libro The Fullnes of Being egli realizza una sorta di rivoluzione copernicana che lo
porta a raggiungere razionalmente la pienezza dell’essere, una sorta di eco — a di-
versi secoli di distanza - di quegli approfondimenti della metafisica classica attorno
al valore dell’essere come atto.

Secondo I'impostazione di Miller, il darsi dell’esistenza di un individuo — per
esempio Socrate — diventa non solo cio in forza di cui qualcosa & invece di non esse-
re, ma, di pil, cio in forza di cui qualcosa € umano, intelligente, saggio, coraggioso e
possiede quindi tutte le sue altre proprieta reali. Ontologicamente, I’esistenza ¢ una
proprieta molto piu ricca di qualsiasi altra proprieta non esistenziale. La pluralita di
istanze che l'esistenza porta con sé, infatti, varia immensamente da un individuo ad
un altro. Questo permette di prendere in considerazione il senso di questa nozione,
fino al punto di parlare di un Ente che & un caso limite di ricchezza ontologica!3.

Siamo quindi lontani da una concezione dell’essere come qualcosa di uniforme.
La ratio entis, dice Tommaso d’Aquino, e diversificata nelle cose diverse, e per que-
sto essa, da sola, non basta per avere una conoscenza particolare delle diverse re-
altal4. Inoltre, le cose che appartengono a un genere hanno in comune I’essenza di
quel genere (quello che si esprime con la formula «cio per cui una cosa e quella che
&»). Esse, pero, differiscono nell’essere, che in nessun modo ¢ un genere: «non ¢ lo
stesso I’essere del cavallo e I’essere dell’'uomo, né I'essere di quest’uomo e lo stesso
dell’essere di quell’'uomox»15.

12 «... non possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam» (S. Th., I, q. 3, a. 4, ad 2).
13 B. MILLER, The Fullness of Being. A New Paradigm of Existence, Notre Dame (Indiana) 2002, 167-168.

14 «Ratio enim entis, cum sit diversificata in diversis, non est sufficiens ad specialem rerum cognitionis» (In
1Sent.,q. 1, a. 2).

15 «Omnia quae sunt in genere uno, communicant in quidditate vel essentia generis, quod praedicatur de eis
in eo quod quid est. Differunt autem secundum esse. Non enim idem est esse hominis et equi, nec huius
hominis et illius hominis» (S. Th., I, q. 3, a. 5). Cfr. S. L. BRock, L’ipsum esse e platonismo?, in Ib. (ed.),
Tommasso d’Aquino e L’oggetto della Metafisica, Roma 2004, 203 ss.

343




=
=
=
<

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

Per quanto riguarda la divisione in quattro parti dei sensi dell’essere di Aristotele
- Metafisica, libro V, cap. 7, e libro VI, cap. 2 — bisogna tenere presente che li non si
distinguono quattro sensi ma quattro tipi di classificazione, quattro «gruppi di sen-
si». A rigor di termini, i sensi non sono dunque sommabili tra di loro, dal momento
che in ciascuno dei tipi & considerato un diverso livello semantico e ontologico e, di
conseguenza, si adottano quattro criteri diversi di divisione. La semplicita e lo sche-
matismo che mostra la triade dei positivisti logici risponde all’'uso di un unico criterio
di classificazione, di indole semantico-formale; questa riduzione &, allo stesso tempo,
il punto di appoggio della loro critica contro la metafisica. L’aspetto diversificato
che, invece, offre la trattazione classica mostra chiaramente che la metafisica non
¢ interessata a soddisfare esigenze di metodo perfettamente formalizzato, ma cerca
di cogliere la realta cosi com’e e come possiamo descriverla con il nostro linguaggio.
Percio, la prospettiva ontologica prevale su quella semantica. Tuttavia i campi corri-
spondenti rimangono esplicitamente differenziati, instaurando cosi, implicitamente,
un ordine di fondazione tra di lorol6. In definitiva la differenza di livelli nell’essere
che si registra nel linguaggio acquisisce una rilevanza ontologica soltanto quando
essi trovano un diretto fondamento nella realta.

In particolare, la «mediazione fondante» che rispetto all’on hos alethés o esse ut
verum spetta all’essere reale (e, in ultima analisi, all’essere come atto) libera dalla
cornice ristretta della predicazione univoca per collocarci nell’ambito della predica-
zione aperta o analogica. Piu in particolare, la predicazione di esistenza nel senso in
cui viene oggi intesa, cioe assimilata — non senza ragione — al quantificatore esisten-
ziale e, in linea di principio, univoca. La predicazione dell’essere reale e invece, in se
stessa e in modo diretto, analogica. Certamente, I’analogia entis non riguarda prin-
cipalmente le diverse inflessioni logico-linguistiche del verbo “essere”, ma la varieta
di forme in base alle quali I’entita si dispiega nella sua realizzazione; tuttavia ¢ anche
vero che, a partire da questo ambito, il naturalmente primordiale, si puo arrivare
fino al livello dell’essere nelle proposizioni, nel quale s’inquadra I’essere veritativo.
Anche gli stessi sensi in sé univoci sono interessati da questa analogia latu sensu,
che chiamerei «di attribuzione», donde il principale analogato & I’essere come atto.

Presa nella sua massima ampiezza, la predicazione analogica ha la sua base
principale nella trascendenza dell’essere rispetto a tutte le determinazioni formali.

16 Michael Dummett manifesta alcune riserve circa la connessione fra questi due sensi dell’essere cosi come
viene esposta da Geach: «If this doctrine were correct, the verb ‘exists’ would be simply equivocal: after
all, what difference of sense could be greater than one involving a difference of logical type, that between
a quantifier and a first-level predicate? This is enough to show that the doctrine, as stated, cannot be
correct» (M. DUMMETT, Frege. Philosophy of Language, London 1973, 386).

344



Alejandro Llano

In considerazione di cio, si puo parlare di una logica analogica, nella quale, sen-
za escludere le nozioni categoriali, la ragione si eleva fino al livello dell’ontologia
trascendentale. Bisogna dunque distinguere tra una logica categoriale, applicabile
ai concetti le cui differenze sono del tutto superflue, ed una logica trascendentale,
tipica dei concetti dell’astrazione incompleta. (Antonio Millan-Puelles & stato colui
che per primo ha proposto questa differenziazione nel suo libro su La struttura della
soggettivita, pubblicato nel 196717; Ralph Mclnerny, nel frattempo, ha affrontato la
questione nel 196818, cosi come ha fatto James Ross nel 198119).

A mio avviso, la solita mancanza di prospettiva analogica ha portato a frequenti
malintesi, fino alla creazione di falsi problemi, nello sviluppo del cosiddetto “tomi-
smo analitico” e, pill in generale, nel confronto della metafisica classica con la fi-
losofia analitica del linguaggio contemporanea. Ad esempio, alcune ambiguita nel
parallelismo fra Es-gibt-existenz —1’esistenza espressa come «c’e» o there is di Frege
— e «l’essere veritativo» di Tommaso d’Aquino non derivano tanto dal fatto che a
Tommaso mancasse un apparato strumentale logico-formale, come quello messo in
atto da Frege, quanto a quella inavvertenza, tipica del pensatore tedesco, che lo ha
portato a non conferire all’esistenza di secondo livello lo stretto carattere di rifles-
sione veritativa, e a non conferire all’attualita, alla Wirklichkeit, la sua trascendenza
metafisica.

E gia piuttosto sorprendente che la tesi sostenuta da entrambi gli autori - Tom-
maso e Frege — a proposito della distinzione fra i due sensi fondamentali dell’essere
(attualita ed essere veritativo) sia sfociata in una felice coincidenza che, tuttavia,
non é stata rilevata fino a qualche anno fa. Sarebbe stato possibile rendersene conto
molto prima almeno per due motivi. Da una parte, infatti, Tommaso elabora tale
distinzione in un momento chiave della sua teologia metafisica (quando instaura la
differenza tra essere come atto ed essere veritativo, per conciliare la tesi secondo cui
in Dio s’identificano essenza ed esistenza con la tesi secondo cui I’esistenza di Dio
non ¢ evidente), un punto in cui egli ha bisogno, infatti, di varie vie di dimostrazione
molto sofisticate dal punto di vista concettuale20. Dall’altra parte Frege afferma che
la confusione tra 'esistenza significata dalla frase «es gibt» e 'attualita reale desi-

N

gnata dalla parola «Wirklichkeit» e quasi la piu grossolana possibile (beinahe die

17 A. MILLAN-PUELLES, La estructura de la subjetividad, Madrid 1967.
18 R. MCINERNY, Studies in Analogy, La Haye 1968.

19 J. F. Ross, Portraying Analogy, Cambridge 1981.

20 S.Th.1,q.3,a.4,ad2.

345




=
=
=
<

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

grabste, die iiberhaupt moglich ist), dal momento che essa non si verifica tra concetti
dello stesso ordine, ma tra un concetto di primo livello e un altro di secondo. Insom-
ma la confusione dei due sensi porta a trattare in modo indifferenziato una cosa e
un caso?1.

Se consideriamo 1'esse veritativum, & ovvia la sua somiglianza con I'Es-gibt-exi-
stenz di Frege, ma non devono nemmeno essere ignorate le differenze. In primo luo-
go, I'essere veritativo di Tommaso si muove su di un piano intenzionale e si riferisce
alla conoscenza che si ha della realta di qualcosa, che, di fatto, esiste effettivamen-
te. Dall’altra parte I’esistenza significata dal simbolo del quantificatore esistenziale,
propriamente parlando, ha piti un senso di “particolarita” che di “esistenza”, perché
tutto cio che si afferma & che puo essere registrato almeno un oggetto che cade sotto
il predicato corrispondente. Il suo significato non & che esiste una cosa che soddisfi
determinate condizioni, ma che esiste almeno un caso che rientra nel concetto con-
siderato: si tratta, quindi, di un movimento del linguaggio che ha un carattere piu
logico che intenzionale o gnoseologico. Non si connota, né direttamente né indiretta-
mente, la conoscenza che si ha di questo fatto, ma si rileva soltanto che cosi stanno
le cose.

L’essere veritativo richiede un’operazione intellettuale, la compositio o divisio del
giudizio, che ha un carattere riflessivo, perché, come dice san Tommaso, conosce la
verita soltanto l'intelligenza che riflette su se stessa. Si tratta, pertanto, di un’ope-
razione che supera radicalmente tutto cio che & corporale e animale, e che suppone
un certo arricchimento vitale — e, di conseguenza, ontologico — per chi lo realizza.
Niente di tutto questo, invece, avviene nell’accostamento logico del corrispondente
concetto con il quantificatore esistenziale. In questo caso, infatti, non si formula pro-
priamente nessun giudizio, né il concetto in questione ha il senso forte che appare
in san Tommaso (dove I’essere veritativo ha il senso di una mera rappresentazione,
poiché rappresenta la cosa in sé, come reale, e non si esaurisce nel semplice ruolo di
segnaposto di uno stato di cose passeggero). Il Begriff di Frege costituisce piuttosto
un’espressione di classificazione, che delimita I'indole dell’oggetto o degli oggetti che
cadono sotto di esso.

I limiti che tale approccio di Frege implica dal punto di vista metafisico si trasfor-
mano tuttavia in vantaggi quando esso viene utilizzato nella teoria dei numeri. Essa
rende evidente, a sua volta, la distinzione tra I’esistenza come predicato di secondo
livello e I'esistenza come predicato di primo livello, il cui significato & equivalente a
quello dell’essere come atto.

21 G. FREGE, Grundgesetze der Arithmetik, Hildesheim 1962, Vorwort, XXIV-XXV.

346



Alejandro Llano

Con acume straordinario Frege si pone I'antico problema dell'uno e dei molti,
applicato al caso dei numeri naturali. Per essere in grado di contare numericamen-
te, & necessario che noi attribuiamo alle unita contate due tipi di sensi: uno secondo
il quale tutte le unita sono uguali, e uno in base al quale ciascuna unita ¢ diversa
dalle altre. «Se vogliamo produrre il numero come insieme di oggetti diversi - scrive
Frege nelle Grundlagen der Arithmetik — si ottiene un mucchio contenente gli oggetti
proprio come quelle proprieta che li rendono diversi tra di loro, e questo non & il
numero. Se, invece, si vuole stabilire il numero come insieme di cio che & uguale,
il risultato finisce sempre per essere I'uno, ed allora noi non raggiungeremo mai la
pluralita»22.

Per risolvere questo problema, Frege ricorre alla sua teoria dei concetti, che
forniscono unita adatte a contare: «La proposta che I'unita ¢ delimitata e indivisibile
puo (...) essere formulata cosi: soltanto un concetto che delimiti chiaramente cosa si
puo intendere sotto di esso, e che non permetta divisioni arbitrarie puo essere un’u-
nita rispetto ad un numero finito»23. Subito dopo Frege aggiunge:

Mi sembra, tuttavia, che “indivisibilita” abbia qui un significato speciale. Ora siamo finalmente in grado
di rispondere senza difficolta alla domanda, come risultino conciliabili fra loro I'uguaglianza e la distin-
guibilita delle unita. La parola unita viene qui usata in sensi diversi. Le unita risultano uguali fra loro,
se intendiamo la parola unita nel senso or ora spiegato. Si esamini per esempio la proposizione “Giove ha
quattro satelliti”. In essa il concetto “satellite di Giove”, sotto cui cadono certi corpi celesti (che possiamo
denotare come I, II, IIL, IV), costituisce — stando alla nostra spiegazione — I'unita. Osservando dunque che
tanto il corpo celeste I, quanto il II, ecc. cadono sotto la medesima unita, se ne puo concludere ovviamen-
te che 'unita, cui & riferito I, & uguale all’'unita, cui e riferito II, ecc. E resta cosi spiegata la proprieta
dell’'uguaglianza. Quando invece si afferma la distinguibilita delle unita, & perché sotto il termine unita
si intendono proprio gli oggetti contati (cioe i corpi I, II, ecc.)24.

E molto istruttivo assimilare I'unita del contare con I’esistenza intesa nel senso
del quantificatore esistenziale. In questo primo senso, in base al quale le unita sono
considerate uguali tra di loro, 'unita corrisponde all’'unita categoriale — inserita nel
predicato quantita —, sebbene non venga escluso che non la si possa usare per realta
non materiali, come ha fatto la tradizione teologica (non bisogna aspettare Leibniz
per riconoscere che il numero ha — per astrazione — un certo carattere di «trascen-
dentale nella predicazione», diverso della trascendentalita ontologica dell’unum). 11

22 G. FrEGE, Die Grundlagen der Arithmetik: eine logisch mathematisch Untersuchung iiber den Begriff der
Zahl, Hamburg 1988, § 29, 40.

23 Ibid., § 54, 66.
24 Jbid., 66-67.

347




=
2
c
<

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

secondo senso — in base al quale le unita sono diverse tra di loro — si avvicina chiara-
mente all’'unita trascendentale e ontologica. E cosi come il primo instaura un’analo-
gia con 'esistenza nel senso del quantificatore esistenziale, il secondo fa riferimento
all’essere reale che — secondo la metafisica d’ispirazione aristotelica — si converte
con I'unita ontologica.

Ricordiamo la fondamentale distinzione di Frege tra concetti e oggetti. Nello svi-
luppare la sua teoria dei numeri naturali, Frege rileva un altro senso di “esistenza”,
diverso da quello legato ai concetti, e che si dice degli oggetti stessi che cadono sotto
i concetti. Esso e ’essere delle cose uniche ed irripetibili, cioe I’essere come atto.

348



