
ArticolJli S IU A/I| 2) 3539-5345

Metafisica tommasılıana filosofia analıtıca
del Iinguagglo: SEeNS1 dell’esserel

ejandro Llano
Universita dı Navarra

conifronto CONTEMPOraNea filosofia analitica del lIinguaggl0 COIl la meia-
fisica Class1ica. COMDItO che ha manifestato, nel egl]Ii ultimi! decenn]l, ula

chlara fecondita filosofica Per realizzarlo NneCcESSATIO, NS1emMEe a arsenale (1
datı indole molto (lversa Complessa, ULla r1g0Tr0Sa riflessione, che, evitando AaLlSsı
antagonisml, sappla anche aVVerlire le CONCOrdanze puramente apparenti®?.

La pluralita del SCeNSI dell ’ essere Aliventa UL1O del tem1]1 pIU prolifici (1 QUESTO (;O11-

fronto. Jl tIralita (1 ula questione centrale metaflfisica. d ispirazione arıistotelica
tomistica, che passala sorprendentemente quasiıi del InOosservata nel 1160-

OMI1ISMO CONTEMPOTaNEO. Non SO10 aSSentfe (dal manualIl DIU uUuSalı nel SeCOlo,
110  —> AaNDAaALC LEINLNEINOÖ In AautfOrı importantı COILLNE (1:Alson arltaln, men{tire SOl0 (1
Aantfo In Aantfo VI G1 allude nel 1avoro (1 Cornelio Fabro

D’altra parte, 11 problema del SCeNSI dell ’ essere AaNDAaALC Adrasticamente ImpoverIito
nel DrimI rappresentantı del DOSItIVISMO 1O0g1CO, cCom e 11 ( A50 (1 Russell Carnap,
quali rIdusSsSero questi SCeNSI all elementare triade esistenzda, Dredicazione, identita.
partire da ula piattaforma concettuale COS] superficiale e56S51 GCEICaALQONQ, DOIL, (1 NECSA-

radicalmente la metafisica, dimenticando che nel STtOT1A filosofia
prima (0 metafisica) 1a SGTATIe proposte classificazioni DIU ricche Complesse,
le quali avrebbero DOTUTO “Aisattivare” quasıi Completamente le critiche dell’empirI1-
; {[11 10giCO.

l esto relazione LENUuTtA Aall’autore Y (‚ onvegno internazionale Organizzato Aall ’ Istitute Cli
Filosaflficı Facaolta Cli eologia Cli LUugano Il A novembre MO 17 (la tracduzione italiana CUT Cli LOUIS
('ardona (NOvannı Ventimiglia).
(Ir VENTIMIGLIA, I0 he esasp? La QuUESLLONE Adelt essere nel OMISMO Andalitico, Koma AO0172 %] Iraita

(ISCUSSIONE attuale pIU ampıla r1g0r0sa C111 dialogo cContemporane®o ira Ia metafisica classica Ia
filosolfa analıtica del liinguaggio.

339339

RTLu XVII (3/2012) 339-348Articoli

Metafisica tommasiana e filosofia analitica
del linguaggio: i sensi dell’essere1

Alejandro Llano
Università di Navarra

Il confronto della contemporanea filosofia analitica del linguaggio con la meta-
fisica classica è un compito che ha manifestato, nel corso degli ultimi decenni, una 
chiara fecondità filosofica. Per realizzarlo è necessario, insieme ad un arsenale di 
dati d’indole molto diversa e complessa, una rigorosa riflessione, che, evitando i falsi 
antagonismi, sappia anche avvertire le concordanze puramente apparenti2.

La pluralità dei sensi dell’essere diventa uno dei temi più prolifici di questo con-
fronto. Si tratta di una questione centrale della metafisica d’ispirazione aristotelica 
e tomistica, che è passata sorprendentemente quasi del tutto inosservata nel neo-
tomismo contemporaneo. Non solo è assente dai manuali più usati nel XX secolo, ma 
non appare nemmeno in autori importanti come Gilson e Maritain, mentre solo di 
tanto in tanto vi si allude nel lavoro di Cornelio Fabro.

D’altra parte, il problema dei sensi dell’essere appare drasticamente impoverito 
nei primi rappresentanti del positivismo logico, com’è il caso di Russell e Carnap, i 
quali ridussero questi sensi all’elementare triade esistenza, predicazione, identità. A 
partire da una piattaforma concettuale così superficiale essi cercarono, poi, di nega-
re radicalmente la metafisica, dimenticando che nel corso della storia della filosofia 
prima (o metafisica) erano già state proposte classificazioni più ricche e complesse, 
le quali avrebbero potuto “disattivare” quasi completamente le critiche dell’empiri-
smo logico.

1	 Testo della relazione tenuta dall’autore al Convegno internazionale organizzato dall’Istituto di Studi 
Filosofici della Facoltà di Teologia di Lugano il 28 novembre 2012 (la traduzione italiana è a cura di Louis 
Cardona e Giovanni Ventimiglia).

2	 Cfr. G. Ventimiglia, To be o esse? La questione dell’essere nel tomismo analítico, Roma 2012. Si tratta 
della discussione attuale più ampia e rigorosa sul dialogo contemporaneo tra la metafísica classica e la 
filosofía analitica del linguaggio.



Afatafisica FOMMASIANA HOSOTIa analıtica Ael HNQUAaQQIO SENS}/ ANelil’essere

parte L’isolato precedente (1 TAanz rentanOoQ, AaA registrato da Heidegger,
1AM0 eier eAaC 11 merIito (1 lanclato dibattito, nel del quale

In particolare la Alstinzione fondamentale ira ”’essere GCOINE AttO ”’essereODTLUN7
GCOIMNE esistenza nroposiziONAale. 653 ha (1 riscattare, rendendoaolIl disponi1bi-
11 DL la AISsCUSSIONE attuale, CONCETINTI classı]iec1 (1 AttO d ESNNETE (1 ESNNETE GCOINE VEr

anche merIito (1 eAaC aAaVvVer SCODETTO che ula tale Aistinzione CIiId 1a presente In
(‚ottlob rege, anche In ermminı 110  —> del cColncidenti (OIl quelli (1 10mmaso
d Aquino, EeSSENdO questi Ispiraltı Dropria volta alla tradizione arıstotelica.

Ricordiamo DL INCISO che QUESTO tema, DUL centrale, 110  —> ha impedito ulteriorIi
DOossSIbilita (1 dialogo conifronto altrı tem1, infatti, G1 G{a dAdimostrando r1g0r0S0

COmplesso, specie DPrOopOSItO (1 questionI1 molto interessantl, (COLNE quella
modalLlita (nella quale G1 recuperando la NOZIONE 0OMMAS1IAaNAa elil’ens PECT Accidens

le NOZIONI arıstoteliche S11 SCeNSI DOosSsIbilita, che finiscono DL csfocilare ne
AISsCUSSIONE GL necessitäa), VUDDULC quella del cOosiddetto “eSSENZIAlISMO arlıstoteli-
CO  27 AiSsCuUSSIONE che ha VISTO implicatı AautfOrı (COLNE umne Kripke, dimenticare
Plantinga, Hintikka, Knuuttila, Rescher, Dummeftt Putnam

Un EVeNTO fondamentale ne polemica aitorno all essere (COLNE ARRNG alla 5{1

Alstinzione dall essere (COLNE esistenza STATIiO la Ppubbhlicazione nel 004 (1 TO
(1 Anthony enNNY intitolato Aquinas EeINdgd, 11 quale CONTIeNE ULla er1ıtica molto
dettagliata NOzZIONEe 0MMASIAaNAa. (1 ESNE culmine (1 QUESTO r1g0r0S0 G1
TOVA, mMI0 Aa VVISO, nel problema implicato CONCEZI0NE (1 DIO (COLNE «10 STeSSO
C556 1€ SUSSIStente>» Insum ESNSNE sSubsistens), NOZIONE che SECONdO eNNY rivele-
re 11 Caratitere platonico che la metaflfisica. 0MMASIAaANA vrebbe aSSUNTIO In Y{UC-
StION1 capitall.

In questia discussione, ne quale ()I10 Intervenultl! alCUnN] del OmI1stı! attualmente
pIU accreditatl, G1 (0)I10 CAistinte G1a la difesa DOosIizIiONe (1 10mmaso d Aquino da
parte (1 tephen Brock G1a L’analisı r1gorosa DOSIZIONI (1 Aristotele (1 0MMAa-

da parte (1 ENrTrICO ern Quest ultimo ha risolto la questione, G] DUO dire, Aantfo Cal
PDUunNTO (1 VISTAa MLLOL10giC0 QUAaNTO da quello ONtologico, accettando la tes] fondamentale
(1 eAaC Individuando nel SUO1 studI pIU recentI! ula risposta soddisfacente, Cal
PDUunNTO (1 VISTAa aristotelico, alla CONCEZI0NE 0MMASIAaNAa. (1 ESNE IDSUMmM).

Per parte m13 m1 permetto (1 cottolineare che, In TO crıitto NS1emMEe Fer-
nando NCIarte, pubblicato nel A007 ed intitolato Metafisica (C0DO Ia fine

ERTI, "0MISMO analitico” f AtidattitozLDSUM. , In (nNornale (l1 Metafisica 41 (2009) -  IT

34{)340

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

A
rt

ic
ol

i

A parte l’isolato precedente di Franz Brentano, appena registrato da Heidegger, 
dobbiamo a Peter Geach il merito di avere lanciato un dibattito, nel corso del quale è 
comparsa in particolare la distinzione fondamentale tra l’essere come atto e l’essere 
come esistenza proposizionale. Essa ha permesso di riscattare, rendendoli disponibi-
li per la discussione attuale, i concetti classici di atto di essere e di essere come vero. 
È anche merito di Geach aver scoperto che una tale distinzione era già presente in 
Gottlob Frege, anche se in termini non del tutto coincidenti con quelli di Tommaso 
d’Aquino, essendo questi ispirati a propria volta alla tradizione aristotelica.

Ricordiamo per inciso che questo tema, pur centrale, non ha impedito ulteriori 
possibilità di dialogo. Il confronto su altri temi, infatti, si sta dimostrando rigoroso 
e complesso, specie a proposito di questioni molto interessanti, come quella della 
modalità (nella quale si va recuperando la nozione tommasiana dell’ens per accidens 
e le nozioni aristoteliche sui sensi della possibilità, che finiscono per sfociare nella 
discussione sulla necessità), oppure quella del cosiddetto “essenzialismo aristoteli-
co”, discussione che ha visto implicati autori come Quine e Kripke, senza dimenticare 
Plantinga, Hintikka, Knuuttila, Rescher, Dummett e Putnam.

Un evento fondamentale nella polemica attorno all’essere come atto e alla sua 
distinzione dall’essere come esistenza è stato la pubblicazione nel 2004 di un libro 
di Anthony Kenny intitolato Aquinas on Being, il quale contiene una critica molto 
dettagliata della nozione tommasiana di esse. Il culmine di questo rigoroso esame si 
trova, a mio avviso, nel problema implicato dalla concezione di Dio come «lo stesso 
essere sussistente» (Ipsum esse subsistens), nozione che – secondo Kenny – rivele-
rebbe il carattere platonico che la metafisica tommasiana avrebbe assunto in que-
stioni capitali.

In questa discussione, nella quale sono intervenuti alcuni dei tomisti attualmente 
più accreditati, si sono distinte sia la difesa della posizione di Tommaso d’Aquino da 
parte di Stephen Brock sia l’analisi rigorosa delle posizioni di Aristotele e di Tomma-
so da parte di Enrico Berti. Quest’ultimo ha risolto la questione, si può dire, tanto dal 
punto di vista filologico quanto da quello ontologico, accettando la tesi fondamentale 
di Geach e individuando – nei suoi studi più recenti – una risposta soddisfacente, dal 
punto di vista aristotelico, alla concezione tommasiana di esse ipsum3.

Per parte mia mi permetto di sottolineare che, in un libro scritto insieme a Fer-
nando Inciarte, pubblicato nel 2007 ed intitolato Metafisica dopo la fine della me-

3	 E. Berti, Il “tomismo analitico” e il dibattito sull’“Esse ipsum”, in Giornale di Metafisica 31 (2009) 5-23.



lejJandro lano

tafisica*?, vIene dimostrato che 110  —> GSIiste «l essere STeSSO COILLNE tale». Per QUaNTO
riguarda 10mmaso d Aquino (COLNE hanno rilevato anche Brock erl 110  -

NeCEeSSAaTIO ne OPPOrTIUNO tradurre l espressione DSsum ESNSNE sSubsistens (OIl «10 STEeSSO Artıcol|
C5561€ sussistente», perche 11 5{10 significato pIuUttOSTO «11 5{10 STeSSO C556 1€ GS11551-
stente», anche perche, ira L’altro, In latino 110  —> E615(T0N0 0 articoll. Inoltre, 10m-
19008350 d’Aquino u5&<@ COIl 110  —> mMInNOTEe Irequenza SOPTaTttLUTtlO ne (‚ ontra Gentiles

l espressione SUUum ESNE (OIl 10 STEeSSO significato (1 IDSUm ESNNE Quello che vuole
esprimere (OIl OSNUNG (1 questie Aue formulazioni che DIO 11 5 10 STeSSO eC5561€6€ DIO
G] identifica (OIl 11 DrOpDrIO CSS5C1C, C054 che 110  —> aCccCade INVEeCeEe negli entI finiti.

metafisica (1 10mmaso d Aquino 110  —> C @E  F DOSTO DL «] essere STeSSO (COLNE

tale», alCcuna qualificazione; C @E  F DOSTO Soltanto DL “essere qualificato In Ognl
CITCOSTANZA. Le C0S finite ne ()I10 DPDienamente, ne Dplenamente 110  - 0110 C10 ha

(COLNE aCCade ne Metafisica (1 Aristotele G1 forma all’atto,
In ULla progressiva purificazione, CONSISTeENTE In fasi SUCCESSIVE, che (dal contenutI!i
alla realta. (ome Fernando NCIArie ha detto, «Ja procedura arebbe quella (1 C]1-
mMmnMaTre progressivamente contenutI!i (Si potre CQire (OIl Kant, Ognl realitas,
Ognl Sachheit) SOSTaNZa, fino a arrIıVare C10 che 110  —> ha n]ente (1 CONTENUTO,
(1 FESL, (1 CSa COIl C10 che, DL COS]I dire, 11 risultato del (1 de-cosiflicazione.

QUESTO risultato L’attualita: 110  - L’attualita (1 questia quella SOSTaNZa,
L’attualita In CI CONSISTE la SOSTAaNza nel DIU Ireilo, L’atto DULO, DIoO»>

Non G] TIralita (1 C5561€ che, posteriormente, potre E615TeTre COS] UDDULC In
altro mO0do, COIl quUESTa quella proprieta. L’ente DIU alto, che la totalıita del

DFrODFLO ESSETE, 110  —> l’essere, 110  —> paragonabile LEe5S5511110 egl]Ii altrı ent1i
questl, loro volta, 110  - 101008 ula parte totalıta dell ’essere, DL 11 semplice

motivo che 110  —> G] DUO C5561€ parte (1 qualcosa che 110  —> esIiste DIO C556 1€

110  —> “essere.
Non INallClcallQ“ esT11 (1 10ommaso (1 QquInNO che G] riferiscono tematicamente alla

partecıpazlione (1 Ognl C054 Y DrOpDrIO PSSeE' Ora, 110  —> G] intende (OIl QUESTO che le

CIARTE ‚LANO, Metafitsica Eras et final de Ia metafisica, Madrid 2007, A04d

INCIARTE, { 1empDo, SUSLANCLA, iIenquajfe. ENnSAayos de metafisica, Barcelona 2011,
Per esemMpPIO: «51 eNımM aliquid invenıtur In aliquo DEL partiıcıpationem, LLECESSEP el quod CAaUsSeIiur In 1DSO
18 Cul essentialiter Convenıiıt Relinquitur Erzo quod OMN12A. Ha DDeo 11011 Ssınt “ 1111111 CSSE, SE(
partiıcıpant PSSE NECcesse el ig1itur OMN12A. UU (iversilicantur SEeCcunNdum (iversam particıpationem
essendl, ul Ssınt periectius vel MINUS perfecte, CaUsarı 18 U110 Dr1Im®O CSS6, quod perfectissime E1>»

L, 44, «(...) OQuaelibet 1 €s5 particıpalt “ 1111111 0655{ creatium, UUO formaliter estT. el UNUSqUISQUE
intellectus particıpat Iumen DEL Qquod. recCie (le iıldicat>» In Sent., 1 D, 2) Vedi anche: De
SPIFrLEUALLOUS Creaiuris, De SHÖSTANTS SePAaralis, OQuoditbet 1 4, (ir VWIPPEL, T’he

3471341

Alejandro Llano

A
rticoli

tafisica4, viene dimostrato che non esiste «l’essere stesso e come tale». Per quanto 
riguarda Tommaso d’Aquino – come hanno rilevato anche Brock e Berti – non è 
necessario né opportuno tradurre l’espressione Ipsum esse subsistens con «lo stesso 
essere sussistente», perché il suo significato è piuttosto «il suo stesso essere sussi-
stente», e anche perché, tra l’altro, in latino non esistono gli articoli. Inoltre, Tom-
maso d’Aquino usa con non minore frequenza – soprattutto nella Contra Gentiles 
– l’espressione suum esse con lo stesso significato di ipsum esse. Quello che vuole 
esprimere con ognuna di queste due formulazioni è che Dio è il suo stesso essere: Dio 
si identifica con il proprio essere, cosa che non accade invece negli enti finiti.

Nella metafisica di Tommaso d’Aquino non c’è posto per «l’essere stesso e come 
tale», senza alcuna qualificazione; c’è posto soltanto per l’essere qualificato in ogni 
circostanza. Le cose finite né sono pienamente, né pienamente non sono. Tutto ciò ha 
senso se – come accade nella Metafisica di Aristotele – si passa dalla forma all’atto, 
in una progressiva purificazione, consistente in fasi successive, che va dai contenuti 
alla realtà. Come Fernando Inciarte ha detto, «la procedura sarebbe quella di eli-
minare progressivamente tutti i contenuti (si potrebbe dire con Kant, ogni realitas, 
ogni Sachheit) della sostanza, fino ad arrivare a ciò che non ha niente di contenuto, 
di res, di cosa: con ciò che, per così dire, è il risultato del processo di de-cosificazione. 
E questo risultato è (...) l’attualità: non l’attualità di questa o quella sostanza, ma 
l’attualità in cui consiste la sostanza nel senso più stretto, l’atto puro, Dio»5.

Non si tratta di un essere che, posteriormente, potrebbe esistere così oppure in 
un altro modo, con questa o quella proprietà. L’ente più alto, che è la totalità del 
proprio essere, e non tutto l’essere, non è paragonabile a nessuno degli altri enti.

E questi, a loro volta, non sono una parte della totalità dell’essere, per il semplice 
motivo che non si può essere parte di qualcosa che non esiste. Dio è tutto essere ma 
non è tutto l’essere.

Non mancano testi di Tommaso di Aquino che si riferiscono tematicamente alla 
partecipazione di ogni cosa al proprio esse6. Ora, non si intende con questo che le 

4	 F. Inciarte – A. Llano, Metafísica tras el final de la metafísica, Madrid 2007, 204 ss.

5	 F. Inciarte, Tiempo, sustancia, lenguaje. Ensayos de metafísica, Barcelona 20041, 2011, 20.

6	 Per esempio: «Si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse est quod causetur in ipso 
ab eo cui essentialiter convenit (…). Relinquitur ergo quod omnia alia a Deo non sint suum esse, sed 
participant esse. Necesse est igitur omnia quae diversificantur secundum diversam participationem 
essendi, ut sint perfectius vel minus perfecte, causari ab uno primo esse, quod perfectissime est» (S. 
Th., I, q. 44, a. 1). «(…) Quaelibet res participat suum esse creatum, quo formaliter est, et unusquisque 
intellectus participat lumen per quod recte de re iudicat» (In I Sent., d. 19, q. 5, a. 2). Vedi anche: De 
spiritualibus creaturis, a. 1; De substantiis separatis, c. 8; Quodlibet 12, q. 4, a. 1. Cfr. J. F. Wippel, The 



Afatafisica FOMMASIANA HOSOTIa analıtica Ael HNQUAaQQIO SENS}/ ANelil’essere

COSE partecIpInO all esse GCOPHITLUFTNLG, ALl1COLA HNENG, naturalmente, all' zposum ESNE

semplicemente 055€ partecIpano 1 SUUum ESNE (al loro essere) In modo parzlale. La
qual C054 equivale dire, NsIsSto, che 055€ 110  —> 101008 Ppienamente quello che 101010)ODTLUN7 L’intera realta 110  —> forma perche le CTEeAaIUTEe 110  —> COsSttulsconO 0 ddendiIi
(1 ula 11 C111 risultato DIO ESSEe, infatti, 110  —> 0 aggiungonO NL PercIio
110  —> G] DUO CQire Aun SO10 CO1DO «DIO le Creature>»:; In questia espressione, infatti, la
Conglunzlone copulativa 110  —> ha D’altra parte LEINLNEINOÖ aICUNO egl]Ii entI
lIimitati In GE [  O, perche In 1Ee551111 mMmOomentTtoO realizza Dpilenamente la realta che
0 cCorrisponde. S50 presenta SCHNDIC potenzlalitäa 110  —> attualizzate, G, quando (Iven-
ia atto, 10 fa SCHILDIC In modo parzlale. Non SUCLA mal margını (1 Indeterminazione
che 10 CCOM1IDASNANO, In modo che, contrarlamente QUaNTO alfermano SOSTeNITOTrI
del DFINCIDLO dı DLENEZZA, quello che 0 DrOprIO la non-mienezza‘.

Anthony eNNY utilizza ULla metafora molto significativa DL esprimere la 5{1 tes1
In favore dell'omogeneitäa dell ’ essere, che eg]1 attribuisce 10ommaso d Aquino: «Moaol-
{1 assagg] SUggerISCONO che egl]! CONCEPISCE L’esse (COLLNE mMMmMENSO cserbatolo (1
1qu1do, 11 quale prende forma igura particolare quando vIene TICEVUTO In Varı reCl-
pIientT. Iu ed 10, le formiche, anche planeti S1AMO0 COILLNE DICCOL reciplenti (1 QUESTO
1QquU1dO universale:;: DIO INVeCe Limmenso OCECAallQO confini»®. OQuesto

quello AL1COLdA DIU plastico (1 A, 11 10Vannı amascenOoO, Citato ne (Quaestiones
disputate de hotentid: «HOoc Ou1 eSsT, significat substantiae pelagus infinitum»?.
Ne‚quindli, che DIO arebbe ULla CSa alcım {1DO (1 qualificazione: DIO

basta Ma QUESTO (COLLNE ennNYy rTICONOSCE 110  —> vrebbe enso10
In 16551111 momentftoOo 10mmaso d Aquino intende CQire che DIO Soltanto “essere,

ulteriorIi aggiunte, HCL la ragione fondamentale che ula (C0O5d4 del SCNHNETE 110  —>

esIiste Quello che eglI vuole metiftere In chlaro che “esSsSETE (1 DIO 110  —> DUO C5561€

determinato partıre Cal 5{10 Inserimento In ualche SCNETCE, perche C550 110  —> vIene
qualificato determinato da categorie (Iverse da GE ESSO, dunque, 110  —> DUO C5561€

Ira le contraddizionI Individuate nell undicesima aporla (1 C111 parla ArI-
cstotele nel eTrZ0 TO 5{1 Metafisicall, DIO 110  —> ldentico a || «essere In Se»;

Metaphysica. Thoughl of Thomas Aquinas, Washington DC) 2000, 124-151

(ir LLANO, AGQuinas and the Principte of Pienitude, In ‚:ALLAGHER, Thomas AGQuinas and his LegacY,
Washington DC) 1993

ENNY, Aquinas eIng, ()xford 2002, 1275

I3id.
10 « isn 1 anything of ALILV kind, he Just 1S But this IS surely OLSPLSP>» NY, CL, 110)
11 ARISTOTELE, eLapn., ILL, 4, 1001 4-5  o

347342

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

A
rt

ic
ol

i

cose partecipino all’esse commune, e ancora meno, naturalmente, all’ipsum esse: 
semplicemente esse partecipano al suum esse (al loro essere) in modo parziale. La 
qual cosa equivale a dire, insisto, che esse non sono pienamente quello che sono. 
L’intera realtà non forma un tutto, perché le creature non costituiscono gli addendi 
di una somma il cui risultato è Dio. Esse, infatti, non gli aggiungono nulla. Perciò 
non si può dire d’un solo colpo «Dio e le creature»; in questa espressione, infatti, la 
congiunzione copulativa «e» non ha senso. D’altra parte nemmeno alcuno degli enti 
limitati è in sé un tutto, perché in nessun momento realizza pienamente la realtà che 
gli corrisponde. Esso presenta sempre potenzialità non attualizzate, e, quando diven-
ta atto, lo fa sempre in modo parziale. Non supera mai i margini di indeterminazione 
che lo accompagnano, in modo che, contrariamente a quanto affermano i sostenitori 
del principio di pienezza, quello che è gli è proprio è la non-pienezza7.

Anthony Kenny utilizza una metafora molto significativa per esprimere la sua tesi 
in favore dell’omogeneità dell’essere, che egli attribuisce a Tommaso d’Aquino: «Mol-
ti passaggi suggeriscono che egli concepisce l’esse come un immenso serbatoio di 
liquido, il quale prende forma e figura particolare quando viene ricevuto in vari reci-
pienti. Tu ed io, e le formiche, e anche i pianeti siamo come piccoli recipienti di questo 
liquido universale; Dio è invece l’immenso oceano senza confini»8. Questo paragone 
evoca quello ancora più plastico di san Giovanni Damasceno, citato nelle Quaestiones 
disputate de potentia: «Hoc nomen Qui est, significat substantiae pelagus infinitum»9. 
Ne consegue, quindi, che Dio sarebbe una cosa senza alcun tipo di qualificazione: Dio 
è e basta. Ma questo – come Kenny riconosce – non avrebbe senso10.

In nessun momento Tommaso d’Aquino intende dire che Dio è soltanto l’essere, 
senza ulteriori aggiunte, per la ragione fondamentale che una cosa del genere non 
esiste. Quello che egli vuole mettere in chiaro è che l’essere di Dio non può essere 
determinato a partire dal suo inserimento in qualche genere, perché esso non viene 
qualificato e determinato da categorie diverse da sé. Esso, dunque, non può essere 
compreso fra le contraddizioni individuate nell’undicesima aporia di cui parla Ari-
stotele nel terzo libro della sua Metafisica11. Dio non è identico all’«essere in sé»; 

Metaphysical Thought of Thomas Aquinas, Washington (DC) 2000, 124-131.

7	 Cfr. A. Llano, Aquinas and the Principle of Plenitude, in D. Gallagher, Thomas Aquinas and his Legacy, 
Washington (DC) 1993.

8	 A. Kenny, Aquinas on Being, Oxford 2002, 123.

9	 Ibid.

10	 «God isn’t anything of any kind, he just is. But this is surely nonsense» (Kenny, op. cit., 110).

11	 Aristotele, Metaph., III, 4, 1001 a 4-33.



lejJandro lano

egli, pIuttOStO, 110  —> altro che 11 DrOoprIO e5561€6€ Ora, Com @e quell’essere che 110  —>

me ulteriorIi qualificazioni? Non 10 Sapplamo, perche 110  —> DOSsSsIamoO COLNOSCEIt ne
L’esse ne L’essentia (1 10 QUESTO 110  —> perche G] trattı (1 modo Indeterminato (1 Artıcol|
eC5561€6€ Egli la realta DIU determinata, NOI 110  —> TIUSCIAMO cogliere la proprieta
(1 QUESTO C556 1€ che DIO In STeSSO

merIito (1 arry Miller av er Aimostrato COIl mpegno rigore che la VISIONEe
dell esistenza proposta Cal EOTICI ridondanza, SECONdO C111 esisterehbe “essere
In Se, DUO Qeve C5561€ SUupeTr ala da un analisı concettuale, atlitentia passa
logicCl, culminante In ula teorl1a dell essere COILLNE esistenza (1 INdIvIdul reall. Nel 5 [ 10)

TO The Fullnes of Being egli realizza ULla SOTIAa (1 rivoluzione Copernicana che 10
porta ra;  1ungere razlonalmente la HLENEZZA dell’essere, ULla SOTIAa (1 CCO (11-
VeTrs1i SeCOoll (1 Aistanza (1 quegli approfondimenti metaflisica classıica aitorno
Y Valore dell essere COILLNE aTIlO

econdo l impostazione (1 Miller, 11 darsıi dell ’ esistenza (1 INdIVvIduo HCL
esemMpPIO SocTate Aliventa 110  —> SOL0 C10 In forza (1 C111 qualcosa INVeCe (1 110  —> C556 -

(1 DIU, C10 In forza (1 C111 qualcosa intelligente, Saggl0, COTaggl0S0
possiede quindi le 1010 altre proprietäa reall. Ontologicamente, L’esistenza ula

proprieta molto DU r1CCA (1 qualsiasi altra proprieta 110  —> esistenzlale. La pluralita (1
sStanze che L’esistenza porta (OIl Se, infatti, Varıa mmensamente da INdIVvIduo a

altro Questo permette (1 prendere In CONsSIderazione 11 (1 quUESTa NnOzZ10Ne,
fino Y PDUunNTO (1 parlare (1 nte che ( A50 limite (1 ricchez7z7za ontological3s,

1AM0 quindi ontanı da ula CONCEZI10NE dell ’ essere (COLNE qualcosa (1 ıniforme.
La Fatio CNLIS, (ice 10mmaso d Aquino, diversificata ne COSE diverse, HCL ({ UC-
STO CS5d, da sola, 110  —> basta DL ula OLNOSCEIINZA particolare (iverse
altal4 Inoltre, le COSEe che appartengono SECNETE hanno In COMNULE L essenza (1
quel SECNETE quello che G] esprime (OIl la ormula «CIO DL C111 ULla C054 quella che
e») ESSEe, pero, differiscono nell essere, che In 1Ee551111 modo SCNETE:! 10
STEeSSO “essere del avallo “essere dell uomo, ne “essere (1 quest uomo 10 STeSSO
dell essere (1 quell uomo0»1>,

.(4 11011 SCIre 055{ Del, SiCcut 114 Ee1USs essent1.am>» L, 3, 4, a{| 2)
13 MILLER, The UHNess of Being. VEr aradıigm of Existence, Notre Dame (Indiana) 2002, 167-168

«RHatıo eNımM entis, C C1IT (iversilicata In (iversis, 11011 el Sulfliciens a{| speclalem COSNIt10N1S» In
en 1,

19 «(mnı1a UUAC SUNT In SENETE uUlNQ, cCoMMUNICANT In quidditate vel essentla generIs, quod praedicatur (le e1s
In Qquod. q uid El Differunt aULem SEeCcunNdum PSSE Non eNım idem el 0655{ hominis el equl, 11L hAuus
hominis el iLus hominis» L, 3, (Ir ROCK, Lipsum GE aa piatonismo?, In ed.)
1 OMMAasSsSo "Aquino L’oggetto Metafitsica, Koma 2004, A0)3

345343

Alejandro Llano

A
rticoli

egli, piuttosto, non è altro che il proprio essere. Ora, com’è quell’essere che non am-
mette ulteriori qualificazioni? Non lo sappiamo, perché non possiamo conoscere né 
l’esse né l’essentia di Dio12. E questo non perché si tratti di un modo indeterminato di 
essere. Egli è la realtà più determinata, ma noi non riusciamo a cogliere la proprietà 
di questo essere che è Dio in se stesso.

È merito di Barry Miller aver dimostrato con impegno e rigore che la visione 
dell’esistenza proposta dai teorici della ridondanza, secondo cui esisterebbe l’essere 
in sé, può e deve essere superata da un’analisi concettuale, attenta a tutti i passaggi 
logici, culminante in una teoria dell’essere come esistenza di individui reali. Nel suo 
libro The Fullnes of Being egli realizza una sorta di rivoluzione copernicana che lo 
porta a raggiungere razionalmente la pienezza dell’essere, una sorta di eco – a di-
versi secoli di distanza – di quegli approfondimenti della metafisica classica attorno 
al valore dell’essere come atto.

Secondo l’impostazione di Miller, il darsi dell’esistenza di un individuo – per 
esempio Socrate – diventa non solo ciò in forza di cui qualcosa è invece di non esse-
re, ma, di più, ciò in forza di cui qualcosa è umano, intelligente, saggio, coraggioso e 
possiede quindi tutte le sue altre proprietà reali. Ontologicamente, l’esistenza è una 
proprietà molto più ricca di qualsiasi altra proprietà non esistenziale. La pluralità di 
istanze che l’esistenza porta con sé, infatti, varia immensamente da un individuo ad 
un altro. Questo permette di prendere in considerazione il senso di questa nozione, 
fino al punto di parlare di un Ente che è un caso limite di ricchezza ontologica13.

Siamo quindi lontani da una concezione dell’essere come qualcosa di uniforme. 
La ratio entis, dice Tommaso d’Aquino, è diversificata nelle cose diverse, e per que-
sto essa, da sola, non basta per avere una conoscenza particolare delle diverse re-
altà14. Inoltre, le cose che appartengono a un genere hanno in comune l’essenza di 
quel genere (quello che si esprime con la formula «ciò per cui una cosa è quella che 
è»). Esse, però, differiscono nell’essere, che in nessun modo è un genere: «non è lo 
stesso l’essere del cavallo e l’essere dell’uomo, né l’essere di quest’uomo è lo stesso 
dell’essere di quell’uomo»15.

12	 «… non possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam» (S. Th., I, q. 3, a. 4, ad 2).

13	 B. Miller, The Fullness of Being. A New Paradigm of Existence, Notre Dame (Indiana) 2002, 167-168.

14	 «Ratio enim entis, cum sit diversificata in diversis, non est sufficiens ad specialem rerum cognitionis» (In 
I Sent., q. 1, a. 2).

15	 «Omnia quae sunt in genere uno, communicant in quidditate vel essentia generis, quod praedicatur de eis 
in eo quod quid est. Differunt autem secundum esse. Non enim idem est esse hominis et equi, nec huius 
hominis et illius hominis» (S. Th., I, q. 3, a. 5). Cfr. S. L. Brock, L’ipsum esse è platonismo?, in Id. (ed.), 
Tommasso d’Aquino e L’oggetto della Metafisica, Roma 2004, 203 ss.



Afatafisica FOMMASIANA HOSOTIa analıtica Ael HNQUAaQQIO SENS}/ ANelil’essere

Per QUaNTO riguarda la AQivisione In QUaLLirO partı del SEeNSI dell essere (1 Aristotele
Metafisica, TO V, CAaD L, TO VIL, CAaD bisogna tenere presente che 11 110  —> G]

distinguonO QUaLLro SEeNSI QUaLiro {1pI (1 classificazione, QUAaLLrO «gruppIi (1 “ [1-ODTLUN7 ST r1g0r (1 erm1n1, SEeNSI 110  —> (0)I10 dunque somma.bıili Ira (1 10TO, Cal mMmOomentTtoO
che In C1AaSCUNO del 1D cConsiderato QIverso 1vello semantıico ontologico G, (1
CO  NZA, G] adottano QUaLLrO CTr]Iter1 QliversI (1 Qdivisione. La semplicita 10 sche-
matıiısmo che mosira la triade del DOositivisti LOgicCI risponde 1L’usoO (1 UNICO CTYT1ITeT10
(1 classificazione, (1 Indole semantico-formale: questa riduzione e, 4110 STeSSO empDO,
11 PDUunNTO (1 appo  10 loro er1ıtica CONTITO la metafisica. L’aspetto diversificato
che, Invece, TE la trattazione classica mosira chlaramente che la metaflisica 110  —>

Interessata soddisfare esigenze (1 metodo perfettamente formalizzato,
(1 cogliere la realta COS] Com € (COLLNE DOSsSsIamoO descriverla (OIl 11 NOSITO linguageglo
Percio, la Drospettiva ontologica prevale quella semantıca ULLavIa Campı COTTI-
spondenti! rimangono esplicitamente differenziati, Instaurando COSI, implicitamente,

Ordine (1 fondazione ira (1 loro16. In definitiva la differenza (1 1velli nell ’ essere
che G1 registra nel lIinguaggl0 AaCQUISISCE ULla rilevanza ontologica Soltanto quando
e 5S1 TOVAaNO diretto fondamento ne realta.

In particolare, la «mediazlilone ondante» che rispetto all’0N hOs alethes ESNSNE HT

Spetla all essere reale (e In uıltima analisi, all essere GCOINE atto) libera
COrNICEe ristreita predicazione UNnıvoca DL collocarcı nell’ambito predica-
zio0nNne aperTa analogica. Piu In particolare, la predicazione (1 esistenza nel In
C111 VvIeNE 0gg] intesa, C10@ aSS]milata 110  - ragione Y quantificatore EsSIsSten-
zlale e, In Iinea (1 PIINCIDIO, UuNnıIıvoca La predicazlione dell ’ essere reale Invece, In
GS{iessia In modo diretto, analogica. Gertamente, l’analogia CNLIS 110  —> riguarda DrIN-
cCipalmente le (Iverse inflessioni logico-lLinguistiche del verbo “essere’, la varleta
(1 forme In base alle quali “entita G1 isplega ne 5{1 realizzazione; ULLavIia anche
VEIO che, partıre da QUESTO ambito, 11 naturalmente primordiale, G1 DUO AarCrIıVare
fino Y 1vello dell essere ne DrOpPOSIZIONL, nel quale S inquadra “essere verı'ıtativo
Anche 0 STeSS]I SCeNSI In GE UNIVOCI (0)I10 Interessaltl da questia analogia latıu
che chlamerel «1 attrıbuzione», on! 11 principale analogato “essere (COLNE aTIlO

Tes23a ne 5{1 mMmassıma. amplezZZa, la predicazione analogica ha la 5{1 base
principale ne trascendenza dell ’ essere rispetto le determinazlonIi ormali

16 Michael DHmmett manilesta QICuUNe FIServe CIrca Ia CONNESSIONE Ira questi (Aue SENSI QJell essere COS1 ((OTLIE

VICNE esposta (a LA2C «11 this (oetrine WeIr correc(l, the verb ‘'EXx1Sts’ WON he sSimply equivocal: alter
all, hat Qdilerence of COu he srealer than Ollte involving Qdilerence of ogical LYpDe, that hbetween

quantifier N: first-level predicate? T’his IS enough LO ShOow that the doctrine, stated, CAanNnnol he
COrreci>» DUMMETT, rege. Phitosophy of Language, London 1973, 386)

344344

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

A
rt

ic
ol

i

Per quanto riguarda la divisione in quattro parti dei sensi dell’essere di Aristotele 
– Metafisica, libro V, cap. 7, e libro VI, cap. 2 – bisogna tenere presente che lì non si 
distinguono quattro sensi ma quattro tipi di classificazione, quattro «gruppi di sen-
si». A rigor di termini, i sensi non sono dunque sommabili tra di loro, dal momento 
che in ciascuno dei tipi è considerato un diverso livello semantico e ontologico e, di 
conseguenza, si adottano quattro criteri diversi di divisione. La semplicità e lo sche-
matismo che mostra la triade dei positivisti logici risponde all’uso di un unico criterio 
di classificazione, di indole semantico-formale; questa riduzione è, allo stesso tempo, 
il punto di appoggio della loro critica contro la metafisica. L’aspetto diversificato 
che, invece, offre la trattazione classica mostra chiaramente che la metafisica non 
è interessata a soddisfare esigenze di metodo perfettamente formalizzato, ma cerca 
di cogliere la realtà così com’è e come possiamo descriverla con il nostro linguaggio. 
Perciò, la prospettiva ontologica prevale su quella semantica. Tuttavia i campi corri-
spondenti rimangono esplicitamente differenziati, instaurando così, implicitamente, 
un ordine di fondazione tra di loro16. In definitiva la differenza di livelli nell’essere 
che si registra nel linguaggio acquisisce una rilevanza ontologica soltanto quando 
essi trovano un diretto fondamento nella realtà.

In particolare, la «mediazione fondante» che rispetto all’on hos alethés o esse ut 
verum spetta all’essere reale (e, in ultima analisi, all’essere come atto) libera dalla 
cornice ristretta della predicazione univoca per collocarci nell’ambito della predica-
zione aperta o analogica. Più in particolare, la predicazione di esistenza nel senso in 
cui viene oggi intesa, cioè assimilata – non senza ragione – al quantificatore esisten-
ziale è, in linea di principio, univoca. La predicazione dell’essere reale è invece, in se 
stessa e in modo diretto, analogica. Certamente, l’analogia entis non riguarda prin-
cipalmente le diverse inflessioni logico-linguistiche del verbo “essere”, ma la varietà 
di forme in base alle quali l’entità si dispiega nella sua realizzazione; tuttavia è anche 
vero che, a partire da questo ambito, il naturalmente primordiale, si può arrivare 
fino al livello dell’essere nelle proposizioni, nel quale s’inquadra l’essere veritativo. 
Anche gli stessi sensi in sé univoci sono interessati da questa analogia latu sensu, 
che chiamerei «di attribuzione», donde il principale analogato è l’essere come atto.

Presa nella sua massima ampiezza, la predicazione analogica ha la sua base 
principale nella trascendenza dell’essere rispetto a tutte le determinazioni formali. 

16	 Michael Dummett manifesta alcune riserve circa la connessione fra questi due sensi dell’essere così come 
viene esposta da Geach: «If this doctrine were correct, the verb ‘exists’ would be simply equivocal: after 
all, what difference of sense could be greater than one involving a difference of logical type, that between 
a quantifier and a first-level predicate? This is enough to show that the doctrine, as stated, cannot be 
correct» (M. Dummett, Frege. Philosophy of Language, London 1973, 386).



lejJandro lano

In CONsSiderazlilone (1 CIO, G] DUO parlare (1 ula logica andlogica, ne quale, @C [1-

escludere le NOZIONI categorlall, la ragione G] eleva fino 1 1vello dell’ontologia
trascendentale. B1Isogna dunque distinguere ira ula logica categoriale, applicabile Artıcol|4a1 CONCETITI le CUI1 differenze (0)I10 del superflue, ed ula logica trascendentale,
U1pIca del CONCETITI dell’ astrazione incommpleta. Antonio Millan-Puelle STAIiO colul
che DL DrImMO ha ProODOSTO questa differenziazione nel 5 [ 10) TO La SIFULTEUFA

soggettivitd, pubblicato nel 196717; aln clnerny, nel irattempo, ha alfrontato la
questione nel 196815, COS] (COLNE ha fatto ames 0S5S5 nel 198119).

mMI0 aVVISO, la sSolita (1 Drospettiva analogica ha DOrTatOo Irequenti
malintesI1, fino alla CTrEeAZI0NE (1 AaLlSsı problemi, ne SVI1UNDO del cosiddetto "tOMmM1-
; {[11 analitico” C, DIU In generale, nel conifronto metaflisica classıica COIl la fi-
Osolia analıitica del lIinguaggl0 CoONtemMpPOranea. Ad esemMpIO, alCuNe ambiguitäa nel
parallelismo fra Es-qgiöt-existenz L’esistenza (COLNE «C e» there IS (1 rege

«| essere verıtativo>» (1 10mmaso d Aquino 110  - derivano anTto Cal fatto che
10mmaso apparato strumentale logico-Iormale, (COLNE quello In
ARRNG da rege, QUaNTO quella inavvertenza, {1pIca del pensatore tedesco, che 10 ha
DOrTatOo 110  —> conferire all esistenza (1 SECONdO 1vello 10 IreiIlio Carattere (1 rilles-
SIONE veritativa, 110  —> conferire all’attualita, alla Wirklichkeit, la 5{1 trascendenza
metaflfisica.

1a pIuttosSto sorprendente che la tes] SOSTeENuUuTA da entrambıi 0 autorı 10m-
19008350 rege DPrOopOSItO distinzione Ira Aue SECeNSI fondamentali dell essere
(attualita ed C5561€ veritativo) G1A. sfocilata In ula felice ColIncidenza che, utLavlıa,
110  —> STAa rilevata fino ualche AaL1110O fa arebbe STAIiO pOossibile rendersene CONTIO
molto prima almeno DL Aue motivi Da ula parte, infatti, 10mmaso labora tale
Aistinzione In mMmOomentTtoO chlave 5{1 teologla metaflfisica. quando INSTAauUra la
differenza Ira C556 1€ COILLNE a{IlO ed C556 1€ veritativo, HCL conciliare la tes]1 SECONdO C111
In DIO s’identificano C556 11724 ed esistenza COIl la tes]1 SECONdO CUI1 L’esistenza (1 DIO
110  —> evidente), PDUunNTtO In C111 egli ha DisOogNO, infatti, (1 Varı]e VIEe (1 Aimostrazione
molto csolisticate Cal PDUunNTO (1 VISTAa concettuale20. Dall’altra parte rege ferma che
la confusione Ira L’esistenza significata Irase «<«e5 eibt» L’attualita reale des]-
Nata parola «Wirklichkeit» quasiıi la DIU grossolana pOossibile eiInahe die

MILLAÄN-  ELLES, La PSEFrHKCEUFG de Ia subjettvidad, Madrid 1967

CINERNY, Studies In Anatogy, La Haye 1968

KOSS, Portraying Anatogy, Cambridge 1951
A() L, 3, 4, a{}

349345

Alejandro Llano

A
rticoli

In considerazione di ciò, si può parlare di una logica analogica, nella quale, sen-
za escludere le nozioni categoriali, la ragione si eleva fino al livello dell’ontologia 
trascendentale. Bisogna dunque distinguere tra una logica categoriale, applicabile 
ai concetti le cui differenze sono del tutto superflue, ed una logica trascendentale, 
tipica dei concetti dell’astrazione incompleta. (Antonio Millán-Puelles è stato colui 
che per primo ha proposto questa differenziazione nel suo libro su La struttura della 
soggettività, pubblicato nel 196717; Ralph McInerny, nel frattempo, ha affrontato la 
questione nel 196818, così come ha fatto James Ross nel 198119).

A mio avviso, la solita mancanza di prospettiva analogica ha portato a frequenti 
malintesi, fino alla creazione di falsi problemi, nello sviluppo del cosiddetto “tomi-
smo analitico” e, più in generale, nel confronto della metafisica classica con la fi-
losofia analitica del linguaggio contemporanea. Ad esempio, alcune ambiguità nel 
parallelismo fra Es-gibt-existenz – l’esistenza espressa come «c’è» o there is di Frege 
– e «l’essere veritativo» di Tommaso d’Aquino non derivano tanto dal fatto che a 
Tommaso mancasse un apparato strumentale logico-formale, come quello messo in 
atto da Frege, quanto a quella inavvertenza, tipica del pensatore tedesco, che lo ha 
portato a non conferire all’esistenza di secondo livello lo stretto carattere di rifles-
sione veritativa, e a non conferire all’attualità, alla Wirklichkeit, la sua trascendenza 
metafisica.

È già piuttosto sorprendente che la tesi sostenuta da entrambi gli autori – Tom-
maso e Frege – a proposito della distinzione fra i due sensi fondamentali dell’essere 
(attualità ed essere veritativo) sia sfociata in una felice coincidenza che, tuttavia, 
non è stata rilevata fino a qualche anno fa. Sarebbe stato possibile rendersene conto 
molto prima almeno per due motivi. Da una parte, infatti, Tommaso elabora tale 
distinzione in un momento chiave della sua teologia metafisica (quando instaura la 
differenza tra essere come atto ed essere veritativo, per conciliare la tesi secondo cui 
in Dio s’identificano essenza ed esistenza con la tesi secondo cui l’esistenza di Dio 
non è evidente), un punto in cui egli ha bisogno, infatti, di varie vie di dimostrazione 
molto sofisticate dal punto di vista concettuale20. Dall’altra parte Frege afferma che 
la confusione tra l’esistenza significata dalla frase «es gibt» e l’attualità reale desi-
gnata dalla parola «Wirklichkeit» è quasi la più grossolana possibile (beinahe die 

17	 A. Millán-Puelles, La estructura de la subjetividad, Madrid 1967.

18	 R. McInerny, Studies in Analogy, La Haye 1968.

19	 J. F. Ross, Portraying Analogy, Cambridge 1981.

20	 S. Th. I, q. 3, a. 4, ad 2.



Afatafisica FOMMASIANA HOSOTIa analıtica Ael HNQUAaQQIO SENS}/ ANelil’essere

qgröÖöste, dıe überhaupt möglich Ist), Cal mMmOomentTtoO che 6554 110  —> G] verilica Ira CONCETITI
STeSSO ordine, ira CONCETITO (1 DrImMO 1vello altro (1 SECONdO. NSoM-

la confusione del Aue SCeNSI porta Talftlare In modo indifferenziato ula (OSNGODTLUN7 Caso21
5E Considerlamo L’esse DEFLLAtLUUM, OVVIA. la 5{1 somiglianza (OIl L EsS-giOt-exXi-

(1 rege, 110  —> devono LEINLNEINOÖ C556 1€ ignorate le differenze In DrImMO IuU0-
U, “essere ver'ıtatıvo (1 10mmaso G1 (1 DIano Iintenzilonale G1 riferisce
alla OLNOSCENZA che G1 ha realta (1 qualcosa, che, (1 fatto, esIiste effettivamen-
te Dall’altra parte L’esistenza significata Cal iImbolo del quantificatore esistenzlale,
propriamente parlando, ha pIU (1 “particolarıta” che (1 “esistenza , perche

C10 che G1 ferma che DUO C5561€ registrato almeno OSgeTtO che cCade SO
11 predicato Corrispondente. 5{10 significato 110  —> che Esiste ula (CO5S5d che SO  1511
determinate CONdizlOonli, che GSIiste almeno ( A50 che rientra nel CONCETITO ( OIl-

Ssiderato: G] traftla, quindl, (1 movimento del lIinguaggl0 che ha Carattere DIU
10giCO che Intenzilonale 7NOSECOLlOEICO. Non G] CONNOTa, ne direttamente ne Indiretta-
mentTe, la OLNOSCEIINZA che G] ha (1 QUESTO fatto, G] rileva Soltanto che COS] STanNnnNO
le CouSse

L’essere verı'ıtativo richilede un operazione intellettuale, la COMDOSILLO AIVvISIO del
SIUdIZ1I0, che ha Carattere riflessivo, perche, (COLNE (ice A, 11 10mmaso, (ONOSCE la
verita Soltanto l intelligenza che riflette STesSsS;a Jl traftla, pertanTto, (1 un ope-
raz]ıione che SUCIA radicalmente C10 che corporale anımale, che SUDDOLLC

CeTri0O arricchimento vitale C, (1 CON  CNZzZ  ‚ ONntologicOo HCL chl 10 reali7z7za.
Niente (1 QueESTO, Invece, aVVIEeNE nell’ accostamento 10giCO del Corrispondente
CONCETTIO (OIl 11 quantificatore esistenzlale. In QUESTO CaAa5U, infatti, 110  —> G] ormula DLO-
priamente 16551111 SIUdIZ10, ne 11 CONCETITO In questione ha 11 forte che AaNDAaALC
In , 11 10mmaso OVe “esSsSETE verı'ıtativo ha 11 (1 ula 1LNeEeIA rappresentazlione,
poiche rappresenta la C054 In Se, (COLNE reale, 110  —> G1 ESAaUTISCE nel semplice ru0ol0 (1
SEegNaPpOSTO (1 UL1O STAIiO (1 COSEe passeggero). Begriff (1 rege COSTITUISCE pIuttOoStO
un espressione (1 classificazione, che delimita indole dell’oggetto egl]Ii ggettl che
Cadono SO (1 6550

limitı che tale approCcCcIO (1 rege implica Cal PDUNTO (1 V1ISTAa metafisico G1 trasfor-
19002008 ULLavIia In vantaggı quando C550 VvIeNE utilizzato ne teorl1a del numerlı 653
rende evidente, 5{1 volta, la distinzione Ira L’esistenza COILLNE predicato (1 SECONdO
1vello L’esistenza (COLNE predicato (1 DrImMO ivello, 11 C111 significato equivalente
quello dell’ essere (COLNE aitlo

21 REGE, Grundgesetze der Ariıthmetik, Hildesheim 1962, Vorwort, AXIV-XXV

346346

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

A
rt

ic
ol

i

gröbste, die überhaupt möglich ist), dal momento che essa non si verifica tra concetti 
dello stesso ordine, ma tra un concetto di primo livello e un altro di secondo. Insom-
ma la confusione dei due sensi porta a trattare in modo indifferenziato una cosa e 
un caso21.

Se consideriamo l’esse veritativum, è ovvia la sua somiglianza con l’Es-gibt-exi-
stenz di Frege, ma non devono nemmeno essere ignorate le differenze. In primo luo-
go, l’essere veritativo di Tommaso si muove su di un piano intenzionale e si riferisce 
alla conoscenza che si ha della realtà di qualcosa, che, di fatto, esiste effettivamen-
te. Dall’altra parte l’esistenza significata dal simbolo del quantificatore esistenziale, 
propriamente parlando, ha più un senso di “particolarità” che di “esistenza”, perché 
tutto ciò che si afferma è che può essere registrato almeno un oggetto che cade sotto 
il predicato corrispondente. Il suo significato non è che esiste una cosa che soddisfi 
determinate condizioni, ma che esiste almeno un caso che rientra nel concetto con-
siderato: si tratta, quindi, di un movimento del linguaggio che ha un carattere più 
logico che intenzionale o gnoseologico. Non si connota, né direttamente né indiretta-
mente, la conoscenza che si ha di questo fatto, ma si rileva soltanto che così stanno 
le cose.

L’essere veritativo richiede un’operazione intellettuale, la compositio o divisio del 
giudizio, che ha un carattere riflessivo, perché, come dice san Tommaso, conosce la 
verità soltanto l’intelligenza che riflette su se stessa. Si tratta, pertanto, di un’ope-
razione che supera radicalmente tutto ciò che è corporale e animale, e che suppone 
un certo arricchimento vitale – e, di conseguenza, ontologico – per chi lo realizza. 
Niente di tutto questo, invece, avviene nell’accostamento logico del corrispondente 
concetto con il quantificatore esistenziale. In questo caso, infatti, non si formula pro-
priamente nessun giudizio, né il concetto in questione ha il senso forte che appare 
in san Tommaso (dove l’essere veritativo ha il senso di una mera rappresentazione, 
poiché rappresenta la cosa in sé, come reale, e non si esaurisce nel semplice ruolo di 
segnaposto di uno stato di cose passeggero). Il Begriff di Frege costituisce piuttosto 
un’espressione di classificazione, che delimita l’indole dell’oggetto o degli oggetti che 
cadono sotto di esso.

I limiti che tale approccio di Frege implica dal punto di vista metafisico si trasfor-
mano tuttavia in vantaggi quando esso viene utilizzato nella teoria dei numeri. Essa 
rende evidente, a sua volta, la distinzione tra l’esistenza come predicato di secondo 
livello e l’esistenza come predicato di primo livello, il cui significato è equivalente a 
quello dell’essere come atto.

21	 G. Frege, Grundgesetze der Arithmetik, Hildesheim 1962, Vorwort, XXIV-XXV.



lejJandro lano

C(‚on STtTAa0OTdINATIO rege G] DHOLLC “antıco problema ell’unO del molti,
applicato Y Ca del numerı naturall. Per C556 1€ In STado (1 CONIATrTe numerıcamen-
te, NeCEeSSAaTIO che NO1 attrıbulamo alle unita CcContale Aue {1pI (1 SeNSI UL1O SECONdO Artıcol|11 quale le unita (0)I10 uguall, UL1O In base 1 quale C1aS5SCUNA unita (iversa

altre «Se vogliamo produrre 11 LLUINEIO COILLNE NSIeME (1 ggettl QliversI SCTIVE
rege ne Grundlagen der Arıthmetik G] ottiene mucchio contienenifie 0 ggettl
DrOprIO (COLNE quelle proprietäa che 11 rendono QliversIi ira (1 10TO, QUESTO 110  —> 11
LULLEIO 5e, Invece, G] vuole stabillire 11 LUINEIO (COLNE NSIeME (1 C100 che uguale,
11 risultato finisce SCHNLDIC DL C556 1€ l uno, ed allora NOI 110  —> raggiungeremoO mal la
plura.11taZ

Per risolvere QUESTO problema, rege rICOrTe alla 5{1 teorl1a del concettl, che
forniscono unita adlatte contiare «La proposta che L’unita delimitata Indivisibile
DUO C5561€ formulata COSI]: Soltanto CONCETITO che delimiti chlaramente C054 G]
DUO intendere S0 (1 CS55U, che 110  - permetta OlivisionIi arbitrarie DUO C556 1€ un U-
1ta rispetto a LUINEIO finito»23. Subito dopO rege 1unge

MI sembra, tuttavlia, che “indivisibilita” 12 Q ul significato speclale. ()ra S12MO Iinalmente In STado
Cli rispondere QAifficolta qalla (iomanda, ('OT1LIE risultino conc1ihabili Ira loro l uguaglianza Ia (listin-
Sulbilita unita. La narota Unita DIENE H78 In SPHS] AMIDEerST. Le unita risultano uguali ira loro,

intendiamo Ia parola unita ne|l OT spiegato. %1 eS4aM1N1 DEL esemMpI10 Ia DProposizlone “"(1O0VE ha
QUaLLiro Satelliti. In 557 i CONCELILG “antellite (l1 Glove”, Sa Cul Cadono cert1ı Corpl celesti che DOSS1aAMO
Jenotare ('OT1LIE L, {L, ILL, IV), COS1iulsSCEe stando qalla NnOosIira spiegazlone |'unita. ()sservando dunque che
AaNIO Il celeste L, QuUanio i IL, P{  r Cadono Sa Ia medesima unitäa, DUO econcludere Ovvlamen-
LE che l unita, Cul riferito L, uguale all’ unitäa, CUul riferito {L, in  - restia COS1 spiegata Ia proprietä
dell uguaglianza. (Quando INVECE G1 Iierma Ia distinguilbilita unitäa, perche SI i ermıne unita
G1 intendeono Dropri0 oli oggetltl contatı (CI0€ Corpl L, IL, ecc.)24,

molto Istruttivo aSSImllare L’unita del CONIATrTe (OIl L’esistenza intesa nel
del quantificatore esistenzlale. In QUESTO DrImMO In base Y quale le unita 101008

considerate uguali Ira (1 10TO, L’unita Corrisponde all’ unıta categorlale INSeEeTITAa nel
predicato quantita ebbene 110  —> ESCIUSO che 110  —> la G1 DL realta
110  —> materIlalIi, (COLLNE ha fatto la tradizione teologica (non bisogna aspettare LeibniIiz
DL TICONOSCEeTE che 11 LLUINEIO ha DL aStrazione CeTri0O Carattere (1 «TITAasSCen-
entale ne predicazlione>», (Qlverso trascendentalita ontologica dell unum)

AD REGE, DIie Grundtiagen der Artıtthmetik: PINEe Ogisch mathemaltisch Untersuchung ber den Begriff der
Lahl, Hamburg 19855, 2

A I5Ld., D:
Ax I5Ld., 66-67

347347

Alejandro Llano

A
rticoli

Con acume straordinario Frege si pone l’antico problema dell’uno e dei molti, 
applicato al caso dei numeri naturali. Per essere in grado di contare numericamen-
te, è necessario che noi attribuiamo alle unità contate due tipi di sensi: uno secondo 
il quale tutte le unità sono uguali, e uno in base al quale ciascuna unità è diversa 
dalle altre. «Se vogliamo produrre il numero come insieme di oggetti diversi – scrive 
Frege nelle Grundlagen der Arithmetik – si ottiene un mucchio contenente gli oggetti 
proprio come quelle proprietà che li rendono diversi tra di loro, e questo non è il 
numero. Se, invece, si vuole stabilire il numero come insieme di ciò che è uguale, 
il risultato finisce sempre per essere l’uno, ed allora noi non raggiungeremo mai la 
pluralità»22.

Per risolvere questo problema, Frege ricorre alla sua teoria dei concetti, che 
forniscono unità adatte a contare: «La proposta che l’unità è delimitata e indivisibile 
può (...) essere formulata così: soltanto un concetto che delimiti chiaramente cosa si 
può intendere sotto di esso, e che non permetta divisioni arbitrarie può essere un’u-
nità rispetto ad un numero finito»23. Subito dopo Frege aggiunge: 

Mi sembra, tuttavia, che “indivisibilità” abbia qui un significato speciale. Ora siamo finalmente in grado 
di rispondere senza difficoltà alla domanda, come risultino conciliabili fra loro l’uguaglianza e la distin-
guibilità delle unità. La parola unità viene qui usata in sensi diversi. Le unità risultano uguali fra loro, 
se intendiamo la parola unità nel senso or ora spiegato. Si esamini per esempio la proposizione “Giove ha 
quattro satelliti”. In essa il concetto “satellite di Giove”, sotto cui cadono certi corpi celesti (che possiamo 
denotare come I, II, III, IV), costituisce – stando alla nostra spiegazione – l’unità. Osservando dunque che 
tanto il corpo celeste I, quanto il II, ecc. cadono sotto la medesima unità, se ne può concludere ovviamen-
te che l’unità, cui è riferito I, è uguale all’unità, cui è riferito II, ecc. E resta così spiegata la proprietà 
dell’uguaglianza. Quando invece si afferma la distinguibilità delle unità, è perché sotto il termine unità 
si intendono proprio gli oggetti contati (cioè i corpi I, II, ecc.)24. 

È molto istruttivo assimilare l’unità del contare con l’esistenza intesa nel senso 
del quantificatore esistenziale. In questo primo senso, in base al quale le unità sono 
considerate uguali tra di loro, l’unità corrisponde all’unità categoriale – inserita nel 
predicato quantità –, sebbene non venga escluso che non la si possa usare per realtà 
non materiali, come ha fatto la tradizione teologica (non bisogna aspettare Leibniz 
per riconoscere che il numero ha – per astrazione – un certo carattere di «trascen-
dentale nella predicazione», diverso della trascendentalità ontologica dell’unum). Il 

22	 G. Frege, Die Grundlagen der Arithmetik: eine logisch mathematisch Untersuchung über den Begriff der 
Zahl, Hamburg 1988, § 29, 40.

23	 Ibid., § 54, 66.

24	 Ibid., 66-67.



Afatafisica FOMMASIANA HOSOTIa analıtica Ael HNQUAaQQIO SENS}/ ANelil’essere

SECONdO In base Y quale le unita (0)I10 (iverse ira (1 loro G1 aVVICINA chlara-
menTfe all’ unıta trascendentale ontologica. COS] (COLLNE 11 DrImMO INSTAauUra un analo-
gla (OIl L’esistenza nel del quantificatore esistenzlale, 11 SECONdO fa rifterimentoODTLUN7 all essere reale che SECONdO la metaflisica. d’ispirazione arıistotelica G1 CONVeEeTrIie
(OIl L’unita ontologica.

Ricordiamo la fondamentale Alstinzione (1 rege ira CONCETINTI ggett1 GV1-
lJuppare la 5{1 teorl1a del numerıl naturali, rege rileva altro (1 “esistenza ,
(1verso da quello legato 4a1 concettl, che G] (ice egl]Ii ggettl STEeSSI che Cadono SO

CONCET S50 “essere COSE ıniche ed irrpetibili, C10@ “essere (COLLNE alito

345348

Metafisica tommasiana e filosofia analitica del linguaggio: i sensi dell’essere

A
rt

ic
ol

i

secondo senso – in base al quale le unità sono diverse tra di loro – si avvicina chiara-
mente all’unità trascendentale e ontologica. E così come il primo instaura un’analo-
gia con l’esistenza nel senso del quantificatore esistenziale, il secondo fa riferimento 
all’essere reale che – secondo la metafisica d’ispirazione aristotelica – si converte 
con l’unità ontologica.

Ricordiamo la fondamentale distinzione di Frege tra concetti e oggetti. Nello svi-
luppare la sua teoria dei numeri naturali, Frege rileva un altro senso di “esistenza”, 
diverso da quello legato ai concetti, e che si dice degli oggetti stessi che cadono sotto 
i concetti. Esso è l’essere delle cose uniche ed irripetibili, cioè l’essere come atto.


