Contributi RTLu XVII (3/2012) 349-360

Attualita presente contro atto d’essere.
Geach interprete di Tommaso d’Aquino?

Damiano Costa
Université de Geneve

Come si deve intendere la dottrina tommasiana dell’essere, e quale interesse puo
avere per la filosofia contemporanea? Peter Geach, nel suo influente articolo Form
and Existencel si propone di rispondere a queste due domande e sostiene, fra I’altro,
le seguenti due tesi:

(i) Tlanalisi semantica di certe proposizioni esistenziali evidenzia la necessita

di distinguere due sensi che il verbo esistere puo assumere, chiamati da lui
there is sense e present actuality sense;

(i) questi due sensi coincidono con i tommasiani esse ut verum e esse ut actus

essendi.

Nell’ambito della filosofia analitica Form and Existence ha aperto un interessan-
te dibattito che prosegue fino ai giorni nostri2. Il presente contributo s’inserisce in
questo dibattito suggerendo che ci sono buoni motivi per dubitare che il gecheano
present actuality sense e il tommasiano esse ut actus essendi coincidano. Se davvero
coincidessero, dovrebbero coincidere anche il catalogo di entita a cui Geach attribu-
isce il present actuality sense e quello delle entita a cui Tommaso attribuisce I'esse
ut actus essendi. Di contro, Geach esclude necessariamente da questo catalogo le
entita passate e future, mentre Tommaso, in alcuni brani, sembra concedere ad esse
I’esistenza in atto.

Nei primi due paragrafi di questo contributo mostrero rispettivamente che per
Geach le entita future e passate non esistono nel senso della present actuality e che
invece per Tommaso esse esistono nel senso dell’actus essendi. Nel terzo paragrafo

1 P. GEAcH, Form and Existence, in Proceedings of the Aristotelian Society 55 (1955) 251-272.

2 L’ultimo intervento in questo dibattito, che costituisce anche un’ottima introduzione ad esso, & G. VENTI-
MIGLIA, To be o esse? La questione dell’essere nel tomismo analitico, Roma 2012.

349



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Attualita presente contro atto d’essere. Geach interprete di Tommaso d’Aquino?

ipotizzero tre cose: primo, che la differenza di catalogo e insanabile; secondo, che la
differenza di catalogo si basa fondamentalmente su una differenza semantica signi-
ficativa fra present actuality e actus essendi; terzo, che questa differenza semantica
evidenzia una profonda attualita della teoria tommasiana dell’essere.

1. Le entita passate e future non esistono nel senso
della present actuality

L’articolo Form and Existence di Geach non vuole essere una semplice ed irenica
presentazione del pensiero di Tommaso, ma si pone anche come una critica alla teo-
ria analitica tradizionale dell’esistenza. Secondo tale teoria, I’esistenza non sarebbe,
come potrebbe sembrare di primo acchito, una proprieta d’individui. Essa sarebbe
piuttosto una proprieta di proprieta. Cosi, affermando ad esempio che gli elettroni
esistono non staremmo affermando che gli elettroni esemplificano la proprieta di
esistere, ma che la proprieta di essere elettrone & esemplificata almeno una volta. Le
ragioni per negare che I’esistenza sia una proprieta d’individui sono diverse, dall’i-
dea che attribuire I’esistenza equivale a non attribuire nulla a cio a cui I’attribuia-
mo, e che quindi una proprieta d’esistenza di primo ordine sarebbe una proprieta
“vuota”, ad alcuni presunti paradossi che genererebbero le proposizioni esistenziali
negative — nella proposizione «Socrate non esiste», a chi staremmo attribuendo la
proprieta di non esistere se Socrate non esiste, e quindi non puo esemplificarla3?

Nel suo Form and Existence Peter Geach ritiene che ’analisi semantica di alcune
proposizioni esistenziali mostra I'inadeguatezza di questa teoria tradizionale, e la
necessita d’intendere I’esistenza in entrambi i modi: in alcuni casi come una proprie-
ta di proprieta, e in altri casi come una proprieta di individui. Di conseguenza, per
Geach il predicato d’esistenza pud assumere due significati, uno che corrisponde alla
proprieta di proprieta — che lui chiama there is sense — e un altro che corrisponde
alla proprieta d’individui — che lui chiama present actuality sense —.

Qual & questo senso in cui il predicato d’esistenza ¢ un predicato d’individui?
Scrive Geach: «the sense of “exist” in which one says that an individual came to ex-
ist, still exists, no longer exists, etc.»4. Se il predicato in questione & quello che indica

3 Per un’introduzione piu approfondita alla teoria analitica tradizionale, mi permetto di rimandare a B.
MILLER, Existence, in E. N. ZALTA, Stanford Encyclopedia of Philosophy, in http:/plato.stanford.edu/entries/
existence/ .

4 P. GEAcH, Form and Existence, cit., 266-267.

350



Damiano Costa

che un individuo ha cominciato ad esistere, esiste ancora, o non esiste piu, e legittimo
pensare che esso non si affermi né di entita future — perché esse non esistono ancora
—né di entita passate — perché esse non esistono piti -, ma solo di entita presenti —
quelle che cominciano o continuano ad esistere.

Gli esempi di proposizioni che dovrebbero, secondo Geach, esemplificare il pre-
sent actuality sense confermano questa tesi. Nell’esempio principale di Form and
Existence — «Joseph is not and Simeon is not»5 — si nega effettivamente 1’esistenza a
due individui che secondo chi parla sono nel passato, non esistono piu. Nel corso del
dibattito aperto dall’articolo di Geach, Anthony Kenny e Barry Miller hanno fornito
altri esempi di proposizioni che farebbero uso del predicato d’esistenza nel present
actuality sense. Si tratta ancora una volta di proposizioni esistenziali negative, come
«Julius Cesar is no more», oppure di proposizioni esistenziali opposte congiunte,
come «The Great Pyramid still exists, but the Library of Alexandria does not»6 e
«Elephants exist, but dinosaurs do not»7. Anche questi esempi sembrano confermare
I'ipotesi che il predicato d’esistenza nel present actuality sense si affermi unicamen-
te di entita presenti, come la grande piramide e gli elefanti, ma non di entita passate
o future, come Giulio Cesare, la Biblioteca d’Alessandria e i dinosauri.

Se I'analisi semantica di queste proposizioni esistenziali richieda davvero — come
affermano Geach e Miller - I'introduzione di una proprieta d’esistenza di primo ordi-
ne e, se si, come questa proprieta vada caratterizzata, sono questioni ancora apertes.
Quello che sembra certo e che I'esistenza nel senso di present actuality non si predi-
ca di entita passate e future.

2. Le entita passate e future esistono nel senso
dell’esse ut actus essendi

Se da una parte Geach, Kenny e Miller ritengono che il passato e il futuro non
godono della present actuality, dall’altra in numerosi brani Tommaso sembra con-
cedere ad essi 'actus essendi.

5 Ibid., 264.
6  A. KENNY, Aquinas on Being, Oxford 2002, 42-43.
7 B. MILLER, Existence, cit.

8  Cfr. G. VENTIMIGLIA, To be 0 esse? La questione dell’essere nel tomismo analitico, cit. 129s. e 289s.

351

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Attualita presente contro atto d’essere. Geach interprete di Tommaso d’Aquino?

I brani in questione riguardano il tema della conoscenza divina dei futuri contin-
genti. Il ragionamento di Tommaso potrebbe essere schematizzato nel modo seguen-
te: (i) Dio conosce infallibilmente i futuri contingenti; (ii) affinché Dio possa conoscere
i futuri contingenti in modo infallibile, essi devono esistere in atto; di conseguenza
(iii) i futuri contingenti esistono in atto.

Riguardo ad (i), Tommaso afferma pit volte esplicitamente che Dio conosce in
modo certo ed infallibile i futuri contingenti, come ad esempio nello Scriptum super
Sententiis?, nella Summa contra Gentiles10, nella Summa Theologiaell e nell’In Ari-
stotelis Libros Peri Hermenias!2.

Riguardo a (ii) si pud osservare quanto segue. Secondo Tommaso, Dio puo cono-
scere gli enti in tre modi diversil3: (a) in quanto da lui producibili (in potentia Dei),
(b) nelle loro cause (in suis causis), ovvero per inferenza a partire dalle cause e dalle
loro inclinazioni, oppure (iii) in loro stessi (in seipsis).

I primi due tipi di conoscenza non implicano I’esistenza in atto del conosciuto: dal
fatto qualcosa sia producibile o implicato da qualcosa che & in atto non segue che
questo qualcosa esista in atto. Invece, il terzo tipo di conoscenza implica I’esistenza
in atto del conosciuto. Infatti, per Dio conoscere qualcosa in sé significa conoscerla
in quanto creata, ovvero in quanto ne ha causato I’essere in atto (inquantum facit ea
esse in actu). Di conseguenza, se qualcosa € conosciuto nel terzo modo, questo qual-
cosa esiste in atto. Ed & precisamente in questo terzo modo che, secondo Tommaso,
Dio conosce i futuri contingenti.

Che Dio debba conoscere i futuri contingenti nel terzo modo lo si deduce per
esclusione. Dio conosce certamente i futuri contingenti in quanto producibili, ma
questa conoscenza sarebbe insufficiente, perché non gli permetterebbe di distingue-
re quei futuri possibili che si realizzeranno da quelli che non si realizzeranno, dato
che entrambi sono altrettanto producibili da Dio. Dio conosce i futuri contingenti an-
che nelle loro cause, ma ancora una volta questa conoscenza non sarebbe sufficiente

9 «Deus non tantum cogniscit ea quae sunt nobis praesentia, sed quae sunt nobis praeterita et futura» (In
Sent.,lib. 1, d. 38, q. 1, a. 5) e «Deus certissime proprias naturas rerum cognoscit» (In Sent., lib. 1, d. 35,
q.1,a.3).

10 «Ex his autem iam aliqualiter patere potest quod contingentium singularium ab aeterno Deus infallibilem
scientiam habuit (...)» (S.c.G., lib. 1, cap. 67).

11 «Unde manifestum est quod contingentia et infallibiliter a Deo cognoscuntur (...)» (S. Th. I, q. 14, a. 13).

12 «Sic igitur relinquitur, quod Deus certissime et infallibiliter cognoscat omnia quae fiunt in tempore (...)»
(In Peryerm., lib. 1, 1. 14).

13 S.c.G., lib. 1, cap. 65; In Sent., lib. 1, d. 38, q. 1, a. 4.

352



Damiano Costa

per avere di essi una conoscenza infallibile. Infatti, la conoscenza nelle cause non da
sempre esiti certi ed infallibili. In particolare, nel caso dei contingenti, essa permette
solo di formulare congetture piti 0 meno plausibili’4. Di conseguenza, Dio non puo
conoscere i futuri contingenti solamente nelle loro cause - come afferma esplicita-
mente ad esempio in In. Sent., lib. 1, d. 38, q. 1, a. 515, in S.c.G. lib. 1, cap. 616, in
S. Th. 1, q. 14, a. 1317 e In Peryerm. lib. 1, I. 1418 - ma deve conoscerli anche in loro
stessi: solo questa terza modalita di conoscenza garantisce il carattere di infallibilita
della conoscenza divina.

Tommaso usa numerose espressioni differenti che aiutano a chiarire che questa
modalita di conoscenza implica I’esistenza in atto di cio che e conosciuto. Ad esempio
dice che Dio conosce i futuri contingenti vedendoli in esse naturael?, nel loro essere
determinato (in esse suo determinato), nel loro essere stesso (ipsum esse rei)20, ve-
dendo I’essere che hanno in loro stessi (illud quod habent in seipsis)?1, vedendoli nel-

14 «Ut tamen communiter de cognitione futurorum loquamur, sciendum est quod futura dupliciter cognosci
possunt, uno modo, in seipsis; alio modo, in suis causis (...) prout sunt in suis causis, cognosci possunt
etiam a nobis. Et si quidem in suis causis sint ut ex quibus ex necessitate proveniant, cognoscuntur per
certitudinem scientiae; sicut astrologus praecognoscit eclipsim futuram. Si autem sic sint in suis causis
ut ab eis proveniant ut in pluribus, sic cognosci possunt per quandam coniecturam vel magis vel minus
certam, secundum quod causae sunt vel magis vel minus inclinatae ad effectus» (S. Th. I, q. 86, a. 4).

15 «Dico igitur, quod intellectus divinus intuetur ab aeterno unumqoudque contingentium non solum prout
est in causis suis (...)».

16 «non enim Deus rerum quae apud nos nondum sunt, videt solum esse quod habent in suis causis (...)».

17 «Alio modo potest considerari contingens, ut est in sua causa. Et sic consideratur ut futurum, et ut contin-
gens nondum determinatum ad unum, quia causa contingens se habet ad opposita. Et sic contingens non
subditur per certitudinem alicui cognitioni. Unde quicumque cognoscit effectum contingentem in causa
sua tantum, non habet de eo nisi coniecturalem cognitionem. Deus autem cognoscit omnia contingentia,
non solum prout sunt in suis causis (...)» (S. Th. 1, q. 14, a. 13).

18 «et ideo uno intuitu videt omnia quae aguntur secundum temporis decursum, et unumqoudque (...) non
quasi sibi futurum quantum ad eius intuitum prout est in solo ordine suarum causarum (...)» (In Peryerm.
lib. 1, 1. 14).

19 «Omnia ergo illa quae habent esse in sua natura secundum quodcumque tempus, Deus ab aeterno scivit,
et apprehendendo naturam ipsorum, et videndo ea esse, non tantum in cognitione sua, vel potentia ali-
cujus causae, sed etiam in esse naturae; quod patet, quia constat quod re existente cognoscit Deus ipsum
esse quod habet in propria natura» (In. Sent., lib. 1, d. 38, q. 1, a. 4).

20 «Dico igitur, quod intellectus divinus intuetur ab aeterno unumquodque contingentium non solum prout
est in causis suis, sed prout est in esse suo determinato (...). Patet enim quod Deus ab aeterno non solum
vidit ordinem sui ad rem, ex cuius potestate res erat futura, sed ipsum esse rei intuebatur» (In Sent., lib.
1,d. 38,q. 1, a. 5).

21 «Ea vero quae sunt praesentia, praeterita vel futura nobis, cognoscit Deus secundum quod sunt in sua
potentia, et in propriis causis, et in seipsis. Et horum cognitio dicitur notitia visionis: non enim Deus rerum
quae apud nos nondum sunt, videt solum esse quod habent in suis causis, sed etiam illud quod habent in
seipsis, inquantum eius aeternitas est praesens sua indivisibilitate omni tempori» (S.c.G., lib. 1, cap. 66).

353

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Attualita presente contro atto d’essere. Geach interprete di Tommaso d’Aquino?

la loro esistenza (in sua existentia visum)?2, nella misura in cui si pone che esistano
nella natura (secundum quod ponitur esse in rerum natura)?3, in quanto sono in atto
in loro stessi (prout unumqoudque eorum est actu in seipso)24, in quanto esistenti in
loro stessi (secundum quod est in seipso existens)25, in quanto sono in atto nel loro
essere (prout sunt actu in suo esse)26.

Una difficolta che potrebbe lasciare spiazzato il lettore di Tommaso riguarda il
fatto che Tommaso sembra affermare in alcuni brani che i futuri contingenti godono
dell’essere anche se non esistono ancora. Mi soffermero sull’analisi di questi brani
perché la loro analisi mettera in luce un aspetto interessante della teoria di Tomma-
so. Un testo in cui la difficolta emerge chiaramente & un nel Compendium theologiae,
in cui Tommaso afferma «Ex quo etiam manifestum fit quod de contingentibus cer-
tam cognitionem habet, quia etiam antequam fiant, intuetur ea prout sunt actu in
suo esse (...)»27. Com’e possibile affermare assieme che i futuri contingenti (i) sono
(sunt actu in suo esse), (ii) prima che siano (antequam fiant)? Non si tratta di una
contraddizione? La soluzione alla difficolta consiste, credo, nel fatto che in (ii) il ver-
bo essere co-significa il tempo presente, mentre invece in (i) non co-significa il tempo
presente. In altre parole, dire che i futuri contingenti sono prima di essere, significa
che anche se essi non esistono nel presente, essi esistono simpliciter.

Alcune considerazioni utili nel Commento al De Interpretatione. Prima di tutto,
indica seguendo Aristotele che il verbo consignifica un tempo (Peryerm., lib. 1, 1. 5).

22 «Rursus, cum dicitur, Deus scit, vel scivit, hoc futurum, medium quoddam accipitur inter divinam scien-
tiam et rem scitam, scilicet tempus in quo est locutio, respectu cuius illud quod a Deo scitum dicitur est
futurum. Non autem est futurum respectu divinae scientiae, quae, in momento aeternitatis existens, ad
omnia praesentialiter se habet. Respectu cuius, si tempus locutionis de medio subtrahatur, non est dicere
hoc esse cognitum quasi non existens, ut locum habeat quaestio qua quaeritur an possit non esse: sed sic
cognitum dicetur a Deo ut iam in sua existentia visum» (S.c.G., lib. 1, cap. 67). Su un’eventuale differenza
fra existentia ed actus essendi si veda C. FABRo, Per la semantica originaria dello «esse» tomistico, in
Euntes docete 9 (1956); E. GILSON, L’étre et I’essence, Paris, 1948 e M. PAOLINI PAOLETTI, Conoscere l’essere,
in A. AceRrBl, Crisi e destino della filosofia. Studi su Cornelio Fabro, Roma 2012, 170-183. Sembra co-
munque aproblematico assumere che se una sostanza gode dell’existentia allora gode anche dell’actus
essendi.

23 «(...) contingens refertur ad divinam cognitionem secundum quod ponitur esse in rerum natura» (De
verit., q. 2, a. 12).

24 «Deus autem cognoscit omnia contingentia, non solum prout sunt in suis causis, sed etiam prout
unumquodque eorum est actu in seipso» (S. Th. I, q. 14, a. 13).

25 «[Deus] videt omnia quae aguntur secundum temporis decursum, et unumquodque secundum quod est in
seipso existens» (In Peryerm., lib. 1, 1. 14).

26 «Manifestum est autem quod hoc modo futura contingentia cognoscere, prout sunt actu in suo esse»
(Comp. Theol., lib. 1, cap. 134).

27 Comp. Theol., lib. 1, cap. 133.

354



Damiano Costa

Cio significa che il tempo verbale a cui il verbo & coniugato indica anche che I’azione
indicata avviene nel passato, nel presente o nel futuro. Oltre, Tommaso spiega per-
ché nelle affermazioni umane il verbo co-significa sempre il passato, il presente o
futuro. Questo e dovuto alla nostra condizione temporale, secondo la quale abbiamo
conoscenza degli istanti in maniera successiva28. Ciononostante, questa necessita di
conoscere solo un tempo alla volta, in maniera successiva, e un nostro limite cogni-
tivo, che diventa particolarmente evidente se si considera il modo in cui Dio conosce
i futuri contingenti. Scrive Tommaso:

[Deus] videt istud tempus in quo est praesens, et rem esse praesentem in hoc tempore, quod tamen in
intellectu nostro non potest accidere, cujus actus est successivus secundum diversa tempora (In Sent.,
lib. 1, d. 38, q. 1, a. 5).

Presumibilmente, quindi, quando Tommaso afferma che i futuri contingenti (i)
sono (sunt actu in suo esse), lo fa astraendo dalla prospettiva umana, non co-si-
gnificando il presente, mentre quando dice (ii) prima che siano (antequam fiant),
sta utilizzando il verbo nella maniera comune, co-significando il tempo presente.
Questa lettura e corroborata, credo, da altri passi in cui Tommaso dice che i futuri
contingenti non sono ancora per noi (apud nos nondum sunt) ma sono visti da Dio
nel loro essere29. E importante notare che se questa lettura & corretta, Tommaso sta
attribuendo 1’esistenza in due modi differenti: uno che co-significa il tempo, I’altro
che astrae dal tempo30.

In conclusione, noto che per Tommaso la differenza fra passato, presente e futu-
ro, non ¢ una differenza quanto all’essere, come se il passato e futuro non esistessero
in loro stessi, mentre il presente si. Piuttosto, per Tommaso, tutto il tempo esiste in

28 «Quia igitur cognitio nostra cadit sub ordine temporis, vel per se vel per accidens (unde et anima in
componendo et dividendo necesse habet adiungere tempus, ut dicitur in IIT de anima), consequens est
quod sub eius cognitione cadant res sub ratione praesentis, praeteriti et futuri. Et ideo praesentia cogno-
scit tanquam actu existentia et sensu aliqualiter perceptibilia; praeterita autem cognoscit ut memorata;
futura autem non cognoscit in seipsis, quia nondum sunt, sed cognoscere ea potest in causis suis» (In
Peryerm., lib. 1, 1. 14).

29 «(...) non enim Deus rerum quae apud nos nondum sunt, videt solum esse quod habent in suis causis,
sed etiam illud quod habent in seipsis, inquantum eius aeternitas est praesens sua indivisibilitate omni
tempori» (S.c.G., lib. 1, cap. 66); o anche «Sed tamen potest dici praescientia, inquantum cognoscit id
quod futurum est nobis, non sibi» (In Sent., lib. 1, d. 38, q. 1, a. 5).

30 Per altri dettagli sulla distinzione in Tommaso d’Aquino fra esistere simpliciter ed esistere ora si vedano
W. LANE CRAIG, The Problem of Divine Foreknowledge and Future Contingents From Aristotle to Suarez,
Leiden 1988 e S. Brock, Thomas Aquinas and «What Actually Exists», in P. A. KWASNIEWSKI, Wisdom’s
Apprentice, Washington 2007.

355

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Attualita presente contro atto d’essere. Geach interprete di Tommaso d’Aquino?

atto, e cosl € conosciuto da Dio31. Il motivo per cui noi conosciamo solo il tempo che
chiamiamo presente non & quindi da ricercare in una differenza ontologica fra esso e
gli altri tempi, né dal fatto che noi siamo nel tempo mentre Dio non lo é: infatti I'es-
sere fuori dal tempo non implica direttamente questa conoscenza totale del tempo,
ed essere nel tempo non la esclude di principio, anche se la esclude di fatto32. Esso e
piuttosto dovuto ad un nostro limite conoscitivo.

3. Una diagnosi del problema

Nei due paragrafi precedenti ho evidenziato una possibile differenza fra i catalo-
ghi di cio a cui si attribuisce la present actuality e cio a cui si attribuisce 'actus es-
sendi. In questo paragrafo mi propongo di compiere tre compiti: primo, mostrare che
la differenza di catalogo ¢ insanabile; secondo, ipotizzare che la differenza di cata-
logo si basa fondamentalmente su una differenza semantica importante fra present
actuality e actus essendi; terzo, indicare che questa differenza semantica evidenzia
una profonda attualita della teoria tommasiana dell’essere.

Quanto all’insanabilita della differenza di catalogo, si puo osservare quanto se-
gue. Non & la prima volta che qualcuno evidenzia una potenziale differenza di ca-
talogo fra present actuality e actus essendi. Ad esempio Christopher Martin33 ha
osservato — sulla scorta di un brano dell’In XII libros Metaphysicorum Aristotelis
expositio3* — che nel catalogo degli enti che godono dell’actus essendi vadano contati
non solo gli individui, ma anche le forme sostanziali ed accidentali e gli eventi. In
quel caso il significato non ancora chiaramente definito di present actuality permet-
te di calibrarne la sua estensione in modo da includere ad esempio gli eventi, che
certamente hanno a che fare con I'aspetto di wirklichkeit che Geach lega al signifi-

31 Cfr. W. LANE CRAIG, The Problem of Divine Foreknowledge and Future Contingents From Aristotle to Su-
arez, cit., 116s.

32 Lo si deduce da un interessante esperimento di pensiero che Tommaso propone per capire meglio il fatto
che la conoscenza di Dio non avviene per tempi successivi: «Si aliquis videret multos transeuntes per
unam viam successive, et hoc per aliquod tempus, in singulis partibus temporis videret praesentialiter
aliquos transeuntium, ita quod in toto tempore suae visionis omnes transeuntes praesentialiter videret;
nec tamen simul omnes praesentialiter quia tempus suae visionis non est totum simul. Si autem sua visio
tota simul posset existere, simul praesentialiter omnes videret, quamvis non omnes simul praesentialiter
transirent» (De verit. q. 2, a. 12).

33 C. MARTIN, The Philosophy of Thomas Aquinas, London, 1988, 64.
34 Jn Met., lib. V, 1. 9.

356



Damiano Costa

cato del present actuality sense. In questo caso pero la situazione e differente, non
solo perché Geach nega esplicitamente nei suoi testi che entita passate godano della
present actuality, ma soprattutto perché tale negazione costituisce una premessa
fondamentale della critica alla teoria analitica tradizionale, e 'unica vera giustifica-
zione della necessita di introdurre il present actuality sense oltre al there is sense.
In altre parole, se si allargasse il present actuality sense in modo da includere nella
sua estensione anche le entita passate e future, si perderebbe il motivo stesso che
ha spinto Geach ad introdurre il present actuality sense. 1l problema e ancora piu
evidente nel caso di Barry Miller35. A suo parere, le proposizioni che evidenziano
meglio la necessita di introdurre un predicato d’esistenza di primo livello sarebbero
le proposizioni complesse che congiungono due esistenziali, una che afferma I’esi-
stenza di qualcosa di presente, 'altra che nega 1’esistenza di qualcosa di passato,
come ad esempio: «Gli elefanti esistono ma i dinosauri no». Come spiega Giovanni
Ventimiglia3eé:

I concetti, infatti, e le proprieta sono, in quanto tali, come le figure geometriche, atemporali (dottrina
questa fregeana). (...) non avrebbe senso dire «il concetto di dinosauro» non ¢ istanziato oggi, mentre un
tempo invece lo era. Il concetto di dinosauro, in quanto concetto, o & istanziato oppure non lo é.

(...) se la seconda proposizione si riferisse al concetto di dinosauro e non agli individui, allora non si
capirebbe il «but» (senza contare in «not»!). L’intera frase suonerebbe pressappoco cosi: il concetto di
elefante & istanziato almeno una volta, invece (but) il concetto di dinosauro ¢ istanziato — pure lui! — al-
meno una volta.

Affinché la seconda proposizione abbia senso, & necessario, dunque, secondo Miller, interpretarla, a
differenza che la prima, come riferita agli individui dinosauri e, di conseguenza, agli individui elefanti.

Se si allargasse quindi il catologo di cio che e present actual, affermando cosi
I’esistenza dei dinosauri, si finirebbe per perdere I’opposizione fra le due proposi-
zioni congiunte, ergo la necessita di interpretarle come composte da un predicato di
esistenza di primo livello, ergo la giustificazione dell’introduzione di tale predicato
di esistenza di primo livello. Per questa ragione la differenza di catalogo fra esse ut
actus essendi e present actuality sense & insanabile.

Se c¢’e una differenza insanabile a livello estensionale fra present actuality e ac-
tus essendi sara plausibilmente perché tra di essi c’e una differenza anche a livel-
lo intensionale. In altre parole, se i due cataloghi differiscono sara plausibilmente
perché i due termini hanno significati differenti. Come si & gia detto, non & ancora a
disposizione una definizione vera e propria di present actuality. Ciononostante credo

35 B. MILLER, Existence, cit.

36 G. VENTIMIGLIA, To be 0 esse? La questione dell’essere nel tomismo analitico, cit., 250.

357

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Attualita presente contro atto d’essere. Geach interprete di Tommaso d’Aquino?

che sia possibile notare — tenendo a mente cio che e stato detto nel capitolo prece-
dente — che il present actuality sense — a differenza dell’esse ut actus essendi — sem-
bra sempre co-significare il tempo. In altre parole, il present actuality sense coglie
quell’'uso del verbo esistere che, se affermato di un’entita al tempo verbale presente,
indica anche qualcosa della localizzazione temporale di questa entita, ovvero indica
che quest’entita e localizzata nel tempo presente. La mia ipotesi non dovrebbe stupi-
re, dato che a questo significato del verbo esistere Geach assegna un nome — present
actuality sense — che include in esso il termine «presente» («present»).

Inoltre, si puo notare che se la mia lettura di Tommaso & corretta, essa evidenzie-
rebbe una profonda attualita della dottrina tommasiana dell’essere. Prima di tutto,
da un punto di vista semantico, perché la distinzione fra usi del verbo esistere che
co-significano il tempo e altri usi che non co-significano il tempo & essa stessa di
profonda attualita nel dibattito contemporaneo, in cui si usa distinguere fra un esi-
stere tensionale — che si coniuga ai diversi tempi verbali e indica semplicemente la
localizzazione temporale passata, presente o futura dell’entita a cui si attribuisce — e
un esistere atensionale — che non ha senso coniugare ai diversi tempi verbali e indica
che una data entita fa parte, per dirla a la Quine, del nostro catalogo ontologico, che
e sovratemporale —37. In secondo luogo, da un punto di vista metafisico, perché la
teoria del tempo che sembra emergere dai testi di Tommaso, secondo la quale tutto
il tempo esiste in atto, corrisponde ad una teoria del tempo molto popolare tra i me-
tafisici contemporanei38 — molto popolare perché a dire di molti sarebbe una delle
conseguenze della teoria della relativita speciale39 —, che viene chiamata eternali-
smo, secondo la quale il passato e il futuro esistono - in un senso atensionale — allo
stesso titolo del presente.

In conclusione, anche se ci sono motivi di dubitare che il present actuality sense

37 La distinzione fra esistenza tensionale ed atensionale € un tema classico della filosofia contemporanea (B.
RussELL, Principles of Mathematics, London 1903; W. v. O. QUINE, Elementary Logic, Boston 1941; N. Goob-
MANN, The Structure of Appearences, Cambridge Mass. 1951; W. v. O. QuINE, Word and Object, Cambridge
Mass. 1960), anche se raramente ¢ stato tematizzato in sé (si veda ad esempio T. Crisp, On Presentism
and Triviality, in D. ZIMMERMANN, Oxford Studies in Metaphysics. Volume 1, Oxford 2004, T. SIDER, Writing
the Book oft he World, Oxford 2011 e G. ToRRENGO, Time and Simple Existence, in Metaphysica 2 [2012],
di prossima pubblicazione).

38 B. RUSSELL, On the Experience of Time, in The Monist 25 (1915) 212-233; W. v. 0. QuINg, Word and Object,
cit.; J. J. C. SMART, Philosophy and Scientific Realism, London 1963; H. MELLOR, Real Time II, London 1998;
T. SIDER, Four-Dimensionalism, Oxford 2001.

39 C. W. RIETDUK, A Rigorous Proof of Determinism Derived from the Special Theory of Relativity, in Philoso-
phy of Science 33 (1966) 341-344; H. PutNaM, Time and Physical Geometry, in Journal of Philosophy 64
(1967) 240-247; T. SiDER, Four-Dimensionalism, cit.

358



Damiano Costa

combaci perfettamente con I'esse ut actus essendi, questi stessi motivi permettono
di evidenziare una profonda attualita delle teorie semantiche e metafisiche di Tom-
maso d’Aquino40.

Bibliografia

T. AQuINas, Opera Omnia, iussu impensaque Leonis XIII P. M. edita, Roma, 1882s:

- In Aristotelis libros Peri hermenias, t. 1. 1 (editio altera retractata) 1989.

- Summa Theologiae, tt. IV-XII, 1888-1906.

- Summa contra Gentiles, tt. XIII-XV, 1918-1930.

- Quaestiones disputate de veritate, t. XXII, 1972-1976.

T. AQuiNas, Opera Omnia, Marietti, Torino-Roma, 1948s:

- Compendium theologiae seu brevis compilatio theologiae ad fratem Raynaldum,
ed. R. Spiazzi, in Opuscola philosophica, 1954.

- In XII libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio, ed. M. R. CATHALA, R. SpiAzz1,
1964.

- Scriptum super Sententis, ed. R. P. MANDONNET, M. F. Moos, Lethielleux, Paris,
1929-1947.

S. Brock, Thomas Aquinas and «What Actually Exists», in P. A. KWASNIEWSKI,
Wisdom’s Apprentice, The Catholic University of America Press, Washington 2007.

T. Crisp, On Presentism and Triviality, in D. ZIMMERMANN, Oxford Studies in Meta-
physics. Volume 1, Oxford University Press, Oxford 2004.

C. FaBRro, Per la semantica originaria dell’«esse» tomistico, in Euntes docete 9
(1956) 437-466.

P. GEAcH, Form and Existence, in Proceedings oft he Aristotelian Society 55 (1955)
251-272.

E. GILSON, L’étre et l’essence, Vrin, Paris, 1948.

N. GoobMaNN, The Structure of Appearences, Harvard University Press, Cam-
bridge Massachusetts 1951.

40 Ringrazio per il supporto il Fondo Nazionale Svizzero per la Ricerca Scientifica (borsa dottorale FNS,
parte del progetto Pro*Doc «Mind and Reality» - modulo di ricerca «Essentialism and the Mind», guidato
da Kevin Mulligan e Fabrice Correia. Ringrazio anche Giovanni Ventimiglia per le nostre discussioni sul
dibattito a cui questo contributo prende parte e, pit in generale, per avermi introdotto al pensiero di
Tommaso d’Aquino, e a Michele Paolini Paoletti, per i suoi commenti sulle versioni precedenti di questo
contributo.

359

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




Attualita presente contro atto d’essere. Geach interprete di Tommaso d’Aquino?

A. KENNY, Aquinas on Being, Oxford University Press, Oxford 2002.

W. LaNE CRralG, The Problem of Divine Foreknowledge and Future Contingents
From Aristotle to Suarez, E. J. Brill, Leiden 1988.

C. MARTIN, The Philosophy of Thomas Aquinas, Routledge, London, 1988.

H. MELLOR, Real Time II, Routledge, London 1998.

B. MILLER, Existence, in E. N. ZavrtA, Stanford Encyclopedia of Philosophy, in http:/
plato.stanford.edu/entries/existence/.

M. PaoLINI PAOLETTI, Conoscere l’essere, in A. ACERBI, Crisi e destino della filosofia.
Studi su Cornelio Fabro, Roma 2012, 170-183.

H. PutNam, Time and Physical Geometry, in Journal of Philosophy 64 (1967) 240-
247.

W.v. 0. Quing, Elementary Logic, Ginn, Boston 1941.

—, Word and Object, MIT Press, Cambridge Massachusetts, 1960.

C. W. RIETDUK, A Rigorous Proof of Determinism Derived from the Special Theory
of Relativity, in Philosophy of Science 33 (1966), 341-344.

B. RUssELL, Principles of Mathematics, Routledge, London 1903.

-, On the Experience of Time, in The Monist 25 (1915) 212-233.

T. SbER, Four-Dimensionalism, Oxford University Press, Oxford 2001.

—, Writing the Book oft he World, Oxford University Press, Oxford 2011.

J. J. C. SMART, Philosophy and Scientific Realism, Routledge, London 1963.

G. TorreNGO, Time and Simple Existence, in Metaphysica 2 (2012), di prossima
pubblicazione.

G. VENTIMIGLIA, To be o esse? La questione dell’essere nel tomismo analitico, Ca-
rocci, Roma 2012.

=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

360



