Contributi RTLu XVII (3/2012) 361-374

[’attualita di Tommaso per la teologia negativa
in ambito analitico

Marco Damonte
Universita di Genova

L’interesse della filosofia analitica per la filosofia della religione si contraddistin-
gue per una marcata attenzione ai temi della teologia naturale e per una riscoperta
di autori pre-moderni, il cui contributo consenta alla teologia naturale di presentarsi
come intelligenza della fedel. Gia agli albori di tale corrente, le quinque viae di Tom-
maso vennero formalizzate attraverso la logica contemporanea?; successivamente la
linguistic turn sposto I'attenzione sulle sue intuizioni circa il linguaggio religioso3 e,
negli ultimi decenni, & stata la sua epistemologia della credenza religiosa a suscitare
dibattiti4. Al di 1a di questi contributi, ritengo opportuno soffermarmi sull’apprezza-
mento che alcuni filosofi analitici hanno dato della sua teologia negativa. Quest’ulti-
ma rappresenta un tema costante nella filosofia analitica della religione e, nonostan-
te la letteratura secondaria non sempre la valorizzi adeguatamente, essa e utilizzata
come criterio ermeneutico per valutare l'intera teologia naturale tommasiana, serve
a dialogare con altre correnti di pensiero e offre importanti spunti per sviluppare il
progetto del tomismo analitico.

1 Cfr. M. MICHELETTI, La teologia razionale nella filosofia analitica, Roma 2010 e M. DAMONTE, Una nuova
teologia naturale. La proposta degli epistemologi riformati e dei tomisti wittgensteiniani, Roma 2011.

2 Cfr. R. Pouver, Le Thomisme analytique, a Cracovie et ailleurs, in Revue Internationale de Philosophie 57
(2003) 251-270.

3 Cfr. W. P. ALSTON, Divine Nature and Human Language. Essays in Philosophical Theology, Ithaca 1989.

4 Cfr. A. PLaNTINGA, Warranted Christian Belief, Oxford 2000 e N. WoLTERSTORFF, The Migration of the The-
istic Arguments: From Natural Theology to Evidentialist Apologetics, in R. Aupt - W. J. WAINWRIGHT (eds.),
Rationality, Religious Belief & MoralCommitment, Ithaca 1986, 40-56.

361



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'attualita di Tommaso per la teologia negativa in ambito analitico

1. I pionieri

La possibilita di conoscere Dio & uno dei temi trattati da Preller (1931-2001), gia
docente alla Princeton University e sacerdote prima cattolico, poi anglicano, nel suo
libro Divine Science and the Science of God5, dove attribuisce all’Aquinate la tesi se-
condo cui non possiamo conoscere che cosa e Dio, ma solo che cosa non & e neppure
possiamo conoscere quale sia il rapporto tra Dio e il mondo. La recensione su questo
libro curata dal sacerdote anglicano Mascall (1905-1993)6 evidenzia un’eccessiva
enfasi su tale presunto agnosticismo di Tommaso, dovuta a una lettura dell’episte-
mologia di Tommaso influenzata da Sellars, a un’interpretazione oltremodo letterale
del prologo di Summa Theologiae 1, 37 e a una bassa considerazione delle cinque vie
presentate in ST I, 2,3. Mascall contesta il giudizio di Preller sulle cinque vie, che
sarebbero il mero tentativo di ricordare agli studenti le tipologie argomentative a
favore dell’esistenza di Dio usate nei secoli, presentandole, tra I’altro, senza origi-
nalita e con scarso interesse. Secondo Preller, Tommaso si limita a dimostrare che
I’esistenza del mondo sarebbe radicalmente inintelligibile se non esistesse qualcosa
che rende possibile tale esistenza di per sé non necessaria: i tentativi di definire Dio
consisterebbero nel metterlo in relazione con una natura sconosciuta. Mascall de-
nuncia tale elemento apofatico come esagerato, perché equivarrebbe ad affermare
che per Tommaso non possiamo conoscere nulla di Dio in questa vita. La diffidenza
di Mascall divenne sconcerto per Owen, del King’s College di Londra, il quale accuso
Preller di forzare Tommaso entro la preferenza barthiana dell’analogia fidei a scapi-
to dell’analogia entis. 11 testo di Preller non ebbe un grande successo editoriale. Nel
commentare la vicenda, Kerr evidenzia che I'intervento di Preller era fuori tempo
massimo, poiché, nel post-concilio, 'attenzione all’Aquinate andava scemandos. E
interessante notare come Preller faccia appello alla dottrina dell’analogia, consi-
derandola non un mezzo per conoscere Dio, ma un’analisi meta-linguistica circa lo

@

Cfr. V. PRELLER, Divine Science and the Science of God: A Reformulation of Thomas Aquinas, Princeton
1967.

6 In Theology 71 (1968) 467-8.

7 ToMMASO D’AQuUINO, La Somma teologica, voll. I-VI; IX-XI; XXII, Firenze 1959-1966. D’ora in poi indicata
con ST.

8 Cfr. F. KERR, Real Knowledge’ or ‘Enlightened Ignorance’, in J. Stoutr — R. MACSWAIN (eds.), Grammar and
Grace. Reformulations of Aquinas and Wittgenstein, London 2004, 103-123 e A. KeEnNy, The Reception of
Aeterni Patris among Non-Christian Philosophers, in La filosofia cristiana tra Ottocento e Novecento e il
Magistero di Leone XIII, Perugia 2004, 389-392.

362



Marco Damonte

statuto di alcune parole ed espressioni usate per nominare Dio e dichiari in tal modo
di rifarsi a Mondin, McInerny e Lyttkens. Tale presa di posizione circa 1’analogia gli
permette di negare che lo scopo della teologia naturale sia quello di fornire informa-
zioni su Dio, «ma piuttosto quello di svuotare la mente da ogni pretesa di possedere
concetti con i cui termini giudicare la natura dell’”intelligibilita finale” della realta,
I'intelligibilita di Dio»9. Questa connotazione apofatica del pensiero di Tommaso sa-
rebbe condivisa, secondo Preller, da Sertillanges, da Rahner e, in generale, dai teo-
logi continentali che mutuano categorie filosofiche dall’esistenzialismo e dalla feno-
menologia. A questa lista viene aggiunto un solo inglese, il domenicano Victor White,
docente di teologia dogmatica e morale nello studio dei Blackfriars a Oxford tra il
1930 e il 1954. Preller, con qualche forzatura, fa propria l'interpretazione di White
sulle cinque vie, attribuendogli la posizione secondo cui esse non sono argomenti
per incrementare la nostra conoscenza di Dio, ma solo per asserirne I’esistenza: «le
conclusioni della teologia naturale sono rilevanti per la loro completa mancanza di
contenuto specifico, per la loro aforistica vacuita»10. La posizione di White distingue
piu acutamente tra il Dei esse (affermazione circa I’esistenza e 1’essenza di Dio), pre-
cluso alla conoscenza umana, e il Deum esse (affermare che cio che viene chiamato
Dio esiste), alla portata dell’'uomo. Questo autore, forte dell’affermazione tomma-
siana che mette in guardia dal pensare a Dio come la specie piu alta nella classe di
cio che esistell, differenzia cinque posizioni: un agnosticismo completo, che consiste
nel negare ogni conoscenza circa Dio; un quasi-agnosticismo associato al mistici-
smo orientale, per cui la conoscenza del divino & proporzionata al ritrarsi delle idee
umane; il simbolismo, grazie al quale abbiamo precisa coscienza dei limiti di ogni
predicazione circa Dio; le teorie medievali che non attribuiscono delle qualita a Dio,
ma piuttosto affermano che Dio ¢ la causa di quelle qualita nelle creature; infine, la
soluzione barthiana, secondo cui possiamo applicare a Dio solo i termini usati dalla
Bibbia, senza tentare di giustificarli razionalmente.

Mascall apprezza la tipicita della teologia negativa di Tommaso e ribadisce gli
aspetti tradizionali di questa dottrina, ma rifiuta di considerare il rapporto con Dio,
anche quando mediato dalla rivelazione e dai sacramenti, come il rapporto con uno

9 PRELLER, Divine Science and the Science of God, cit., 30. La traduzione dall’inglese & mia, come in tutti i
successivi casi, salvo diverse indicazioni.

10

Ibid., 32. 1l testo di riferimento & V. WHITE, God the Unknown and Other Essays, London 1956, in realta
Preller insiste solo sul primo articolo di questa raccolta, dove White si limita a presentare I'influenza di
Giovanni Damasceno e dello Pseudo-Dionigi su san Tommaso.

11 Cfr. STL,3,5.

363

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'attualita di Tommaso per la teologia negativa in ambito analitico

sconosciuto, di accettare che Dio sia sconosciuto tanto al credente quanto al non
credente e di ammettere che il cristiano dovrebbe guardare a Dio come a un essere
ancora piu misterioso di quello indicato dalla mistical2. La posizione di Mascall, sup-
portata con citazioni di Maritain, Gilson e Sertillanges, si configura come una difesa
della dottrina cattolica che ha sempre distinto la teologia naturale da quella rivelata,
pur considerandole entrambe scienze intimamente connesse, di fronte all’attacco
dell’irrazionalismo neo-protestante di Barth, invitato nel 1937/8 a tenere le Gifford
Lectures13. 1’attenzione slitta qui sul piano teologico; cio che viene discusso & il ruolo
della grazia: essa si sostituisce alla natura umana, impedendo qualunque conoscen-
za di Dio che non sia per sola fede, oppure la presuppone, la eleva e la sana, con-
sentendo in qualche misura di fare affermazioni vere circa Dio grazie alla ragione?
A livello filosofico la principale discussione riguarda ’analogia, all’epoca oggetto
di monografie da parte di Mondin e Przywara, che dovrebbe permettere di evitare la
Scilli dell’agnosticismo e la Cariddi dell’antropomorfismo. Le posizioni pero restano
distanti; per White «la dottrina dell’analogia rende acutamente consapevole il tomi-
smo della sua ignoranza circa Dio, meglio del suo agnosticismo; ma quest’ultimo &
[...] un’ignoranza illuminata, un agnosticismo per eccesso di luce»14. Secondo Ma-
scall il ricorso all’analogia tommasiana non avrebbe un esito apofatico, ma permet-
terebbe una via eminentiae; questa prospettiva nasce dalla riflessione sulla causalita
esercitata da Dio sulle creature, causalita ontologica con valore anche gnoseologico.
Rimane pero aperta la domanda su quanto tale conoscenza sia quidditativa, cioe col-
ga ’essenza di Dio: in quale rapporto sta una conoscenza analogica che si riferisce
a una dipendenza ontologica? «Se noi facciamo esperienza degli esseri finiti come
essi realmente sono, allora noi facciamo esperienza di essi come di creature di Dio
e dunque abbiamo un’esperienza mediata di lui come del creatore amorevole sia di
noi, sia di essi, non, certamente, sub ratione deitatis, ma sub ratione creatoris»1s.
Mascall, Preller e White dibattono insomma su come conciliare le due parti dell’af-
fermazione unitaria di Tommaso per cui essentiam Dei in hac vita cognoscere non
possumus, secundum quod in se est, sed cognoscimus eam secundum quod rapra-
esentatur in perfectionibus creaturarum6, finendo per ricondurre arbitrariamente

12 Cfr. E.L. MascaLL, He Who is: A Study in Traditional Theism, London 1943; nella seconda edizione edita
da Longman & Todd nel 1966 Mascall aggiunge una critica a White.

13 Cfr. J. BARR, Biblical faith and Natural Theology, Oxford 1993, 6-20 e 102-137.
14 'WHITE, God the Unknown, cit., 32.

15 MascaLL, He Who is, cit., 226.

16 ST 1,13,2 ad 3.

364



Marco Damonte

I'una all’altra. Anche se condotta con sensibilita analitica, tale discussione sarebbe
pero rimasta una pagina di tomismo, piuttosto che una istanza di filosofia analitica
della religione, se non fosse per McCabe, domenicano e allievo di White. Nell’articolo
The Logic of Mysticism egli si impegna a mostrare come «Tommaso & un pensatore
mistico in quanto ha trattato principalmente dello sconosciuto e, in un certo senso,
ineffabile mistero di Dio e in quanto ha dedicato un gran numero di riflessioni e di
scritti al problema conseguente di come sia possibile parlare dell’ineffabile. Voglio
argomentare che dove egli e spesso frainteso come un asciutto razionalista, persino
nei suoi argomenti per 'esistenza di Dio, egli in realta si occupa di una esplorazione
mistica, il che non & lo stesso di un’esperienza mistica»17. McCabe si impegna non
nell’esegesi di passi tommasiani, ma in una proposta ermeneutica globale. Ancor
piu interessante la nozione chiave scelta per sviluppare il tema: quella di esse. Sia
nel caso dell’esistenza (an sit), sia nel caso dell’essenza (quid sit) il verbo essere
trascende I’esperienza, perché e frutto di un giudizio della ragione e, per questo, ha
a che fare con le definizioni, le dimostrazioni e la scienza. Nel caso di Dio, di cui non
abbiamo definizione, possiamo rispondere solo alla domanda circa la sua esistenza,
ma dobbiamo farlo risalendo dagli effetti alla causa. Questo procedimento non coin-
cide con la risposta alla domanda an sit: quest’ultima presuppone una definizione
dell’oggetto di cui si vuole dimostrare I’esistenza, mentre il risalire dagli effetti alla
loro causa consente di attribuire alla causa alcune definizioni delle cose, cioe degli
effetti che si conoscono!8. McCabe applica senza esitazione questa interpretazione
alle cinque vie, sottolineando come esse non presuppongano delle definizioni di Dio,
né una conoscenza della sua natura, ma siano problemi filosofici sollevati dalle ca-
ratteristiche del mondo che noi comprendiamo e che ci aprono uno spiraglio verso
¢io che non possiamo capire. Cio che esiste, esiste come un certo tipo di cosa: fin qui
I’espressione di Tommaso forma dat esse coincide con quella di Quine secondo cui no
entity without identity. La vera questione pero consiste nel riconoscere un ulteriore
livello di indagine: I'intelligibilitd del mondo non si esaurisce nei giudizi di essenza
ed esistenza, né nella ricerca delle cause, bensi rimanda a un qualche cosa di im-
perscrutabile, fonte dell’essere e fonte delle cause. Anche se la risposta non potra
mai essere esaustiva, I'intelligenza umana arriva a chiedersi radicalmente non solo
perché c’e qualcosa di determinato, ma perché c’e qualcosa e non solo il nulla, me-
glio rimane colpita dalla gratuita dell’essere. McCabe afferma che I’esse di Tommaso

17 H. McCaABE, The Logic of Mysticism, in Id., God Still Matters, London 2003, 13.
18 Cfr. STL,2 ad 2.

365

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'attualita di Tommaso per la teologia negativa in ambito analitico

consiste proprio nella gratuita di cio che da possibile si fa reale. La fonte dell’essere,
delle cause e di tutte le altre perfezioni degli enti esistenti trascendono la sfera stessa
dell’essere e pertanto non possiamo parlarne, proprio perché non possono essere
oggetto del nostro discorso, in quanto ne sono condizione. E poiché tale fonte e cio
che tutti gli uomini chiamano Dio, Dio resta sconosciuto. Poiché alla nozione di Dio
si e arrivati attraverso gli enti, & possibile parlare di Dio usando il linguaggio con
cui parliamo degli enti. Questo modo di esprimersi su Dio & ammesso da Tommaso
perché non & riduzionista, bensi reale, infatti non usa termini che distinguono un
ente da un altro, ma termini che sono comuni a tutti gli enti, come avviene quan-
do correttamente affermiamo che Dio & I'essere e, soprattutto, che Dio e attualita.
Possiamo dunque parlare di Dio affermando che cosa Dio non &, ma possiamo farlo
anche usando delle parole non secondo quello che propriamente significano e che
noi comprendiamo, ma secondo la direzione a cui il loro significato rimanda e che
non comprendiamo appieno. L’esempio presentato da McCabe & quello dell’intelli-
genza: se cio che non e soggetto alle limitazioni della materia & intelligente, allora
ci e consentito dire che Dio, che e privo di materia, & intelligente: partendo da una
caratteristica negativa di Dio, possiamo fare affermazioni positive. Lo stesso vale per
la benevolenza, la giustizia, la felicita, facendo attenzione, pero, che quando attribu-
iamo tali caratteristiche a Dio non sappiamo con esattezza a che cosa si riferiscano
nella sua natura. Questi termini, per noi chiari, una volta applicati a Dio diventano
misteriosi: «i predicati attribuiti alla parola Dio hanno un significato diverso da quel-
lo che noi comprendiamo quando lo deriviamo dalle cose del mondo, perché a che
cosa si riferiscano in Dio resta un unico mistero che ci & sconosciuto. Noi compren-
diamo in parte la saggezza che Dio ha creato in noi, ma quando affermiamo che Dio
& saggio non diciamo semplicemente che egli ¢ il creatore della nostra saggezza, né
che egli non e folle; diciamo piuttosto che la qualita che noi chiamiamo saggezza in
noi esiste in Dio in qualche modo pit alto e completamente misterioso»19. Questo ap-
profondimento sul linguaggio religioso, destinato a diventare un filone della filosofia
analitica della religione, si trova nell’ultima parte dell’articolo di McCabe dove egli
distingue ’analogia dalla metafora. La prima ha una sua legittimita filosofica, I’altra
¢ giustificata dalla narrazione biblica che fa appello a immagini molteplici, persino
grottesche, volutamente contraddittorie e ironiche per riferirsi a Dio. Entrambe sono
connotate da un certo agnosticismo perché «fanno parte di quell’accesso al mistero
che va oltre la nostra comprensione e che non abbiamo creato, ma che ha creato noi,

19 McCABE, The Logic of Mysticism, cit., 26. Il riferimento & a ST I, 13, 5. Cfr. H. McCABE, On Aquinas, London
2008, 63-5.

366



Marco Damonte

la nostra comprensione e I'intero mondo»20. I’analogia e la metafisica che essa im-
plica, viene considerata da McCabe necessaria per una comprensione adeguata delle
metafore, perché le immagini da sole potrebbero essere assolutizzate per eccesso o,
per difetto, svalutate come il portato di culture lontane: per questa ragione la mistica
ha bhisogno di una logica.

Un’ulteriore ragione che ha reso ’agnosticismo tomistico di McCabe rilevan-
te all’interno della filosofia analitica e I’associazione tra il pensatore medievale e
Wittgenstein in tre punti nodali della sua argomentazione2!l. Tutte e tre le citazio-
ni sono dal Tractatus. La prima, «[una] domanda [sussiste] solo ove sussista una
risposta»22, & funzionale a indicare come la domanda radicale circa I’esistenza degli
enti abbia una risposta anche se non ne conosciamo la natura, cioe serve a interpre-
tare la differenziazione tra an sit e quid sit. La seconda chiarisce la distinzione tom-
masiana tra I’esse che ha permesso la creazione e che pertanto non possiamo com-
prendere e I’esse che permette la trasformazione degli enti e consiste nella causalita
naturale oggetto degli studi scientifici. Wittgenstein afferma che non come il mondo
e, e il Mistico, ma che esso e, affrettandosi a precisare che il Mistico non e qualcosa
che puo essere detto23, bensi e qualcosa di ineffabile che si mostra. Si noti, per inciso,
che McCabe non avrebbe remore nel considerare il Mistico del Tractatus cio che tutti
gli uomini chiamano Dio. Infine Wittgenstein viene utilizzato per separare nettamen-
te la questione metafisica di Dio da ogni questione scientifica: «noi pensiamo che,
persino nell’ipotesi che tutte le possibili domande scientifiche abbiano avuto risposta,
i nostri problemi vitali non sono ancora neppure sfiorati»24. L’ineffabilita di Dio non
ha come unico esito il silenzio, bensi implica la responsabilita di essere mantenuta da
parte dell’'uomo e preservata dal suo orgoglio intellettualista e razionalista.

2. Indugiare sulla teologia negativa

Il valore dei pionieri e soprattutto strategico e va contestualizzato nell’ambito del

20 Ibid., 26.
21 Cfr. ibid., 17, 21 e 24.

22 L. WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus, Torino 1989 (ed. or. Logisch-philosophische Abhandlung,
London 1922), 6.51.

23 Jbid., 6.44 e 6.53.
24 Jbid., 6.52.

367

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'attualita di Tommaso per la teologia negativa in ambito analitico

neopositivismo verificazionista. In quella situazione la teologia negativa era 'unica
possibilita sia per impostare una filosofia della religione, sia per parlare di Dio senza
confonderlo tra gli oggetti di scienza. Dopo la svolta linguistica e I’attenzione a tema-
tiche metafisiche, certe sottolineature possono apparire esagerate. Indugiare sulla
teologia negativa ha percio assunto in alcuni autori (ad esempio Braine e Putnam) un
carattere piu sfumato e fecondo, mentre per altri (Kerr e Davies tra gli altri) si unisce
a una vis polemica dai contorni ambigui.

Braine si propone di «mostrare che Dio esiste partendo dalla mera esistenza delle
cose come si evince dalla loro temporalita, dalla reale contingenza del futuro [...].
Stabilire I’esistenza di Dio proprio come Dio [...] cioé personale, buono e santo, pro-
prio il Dio della Rivelazione. Mostrare che tutto cido puo essere fatto senza ricorrere
a metafore»25. Questo rigoroso incedere implica una dimensione apofatica, infatti
«si stabilisce al contempo (1) la presenza immediata di Dio alle creature, attraverso
I'immediatezza della loro dipendenza da lui per la loro esistenza, e (2) ’abisso tra
le creature e Dio per la loro modalita di esistenza [...]»26. All'interno del realismo
ontologico ed epistemologico di Braine non c¢’¢ un principio di causalita applicato
univocamente tanto a relazioni tra creature, quanto a relazioni tra Dio e creature,
ma vi sono vari principi di causalita la cui applicazione a relazioni tra creature impli-
ca ogni volta I’attribuzione a Dio di un soggiacente esercizio della causalita. Solo cio
che non ¢ derivato e non ¢ composto puo dare e sostenere 1’esistenza, cioe causare il
perpetuarsi nel tempo. Se Qualcosa di non composto esiste, possiede la sua esistenza
in modo talmente diverso dalle cose mondane o temporali che non & semplicemente
una cosa fra le altre cose comuni. Dagli effetti determinati da Dio e non dalla cono-
scenza della sua natura, si possono inferire il suo carattere personale, I’aseita, I'in-
finita, ’eternita, 'onnipresenza, la trascendenza e la contemporanea presenza nelle
cose. La centralita della nozione di non-composizione mostra la necessita di una
teologia apofatica che consiste nel negare a livello metafisico e ontologico la somi-
glianza e la comparabilita tra le creature e Dio. A questo proposito Braine predilige
la definizione di Dio come actus essendi, interpretandolo come pura energheia?7.
L’impostazione tommasiana dell’intera riflessione di Braine viene dichiarata nella
voce Negative Theology della Encyclopedia of Philosophy dove la triplice possibilita
di conoscere Dio attraverso le cose create, per via di eccellenza e per via di negazione

25 D. BRAINE, The Reality of Time and the Existence of God, Oxford 1988, 1.
26 Jbid., 24.

27 Cfr. D. BRAINE, Aquinas, God and Being, in C. PATERSON — M. S. PucH (eds.), Analytical Thomism. Traditions
in Dialogue, Aldershot 2006, 1-24.

368



Marco Damonte

viene considerata un’unica modalita28. Braine richiama la nozione di analogia e nega
che la teologia possa essere considerata una scienza nel senso moderno, perché il
suo oggetto principale, Dio, non puo essere considerato un concetto: «dal punto di
vista di Tommaso noi possiamo asserire la verita delle principali affermazioni circa
Dio, ma non possiamo capire Dio, né il modo in cui egli esiste, vive, conosce, ama, né
il modo in cui & buono, né il modo di relazionarsi e di agire attraverso le creature»29.

La teologia negativa e stata scelta da Putnam per dialogare con il tomismo
analitico. 1l filosofo americano considera i problemi intrinseci a ogni ragionamen-
to sugli attributi di Dio: (1) utilizzano nozioni mutuate dall’antropologia dove pero
interagiscono tra loro in maniera del tutto diversa dall’ambito della realta divina e
(2) presuppongono una concezione trascendente di Dio, il che & un’idea religiosa e
non solo metafisica. Riguardo al primo punto Tommaso e Maimonide sono ricorsi
all’analogia e alla teologia negativa. Questo ha reso possibile pensare Dio attraverso
un linguaggio sui generis, medius inter puram aequivocationem et simplicem univo-
cationem. In conclusione: «non posso spiegare cosa voglio dire con la parola “Dio”
se non mostrando come I'uso di questa parola compare nella mia vita religiosa, il
che e qualcosa che non posso fare sempre e con chiunque. Certamente questo non
mi impedisce di affermare che posso “dimostrare” I’esistenza di Dio a un ateista. Ma
tale comportamento non esaurisce cio che una persona religiosa dovrebbe fare»30,
Putnam dunque utilizza la teologia negativa non solo per legittimare la specificita e
la pertinenza dell’ambito religioso rispetto a quello scientifico, ma approfondisce il
tema del linguaggio religioso declinando la dimensione apofatica nel senso di una
relazione necessaria con I’esperienza religiosa, nell’ambito di quello che si potrebbe
definire pragmatismo wittgensteiniano31.

Il domenicano Brian Davies radicalizza la teologia negativa di Tommaso e
ne esalta gli esiti agnostici. Rilevante la gia menzionata semplicita di Dio: tale prero-
gativa sarebbe la massima espressione della teologia negativa. Essa mira a negare
in Dio la composizione tra essenza ed esistenza. Cio comporta negare che Dio abbia
una causa, che in Dio ci siano potenzialita non attuate e che Dio abbia un primato

28 Cfr. ST1,13,1.

29 Cfr. D. BRAINE, Negative Theology, voce in E. CRAIG (gen. ed.), Routledge Encyclopedia of Philosophy, Lon-
don 1988, vol. VI, 760.

30 H. PutNam, Thoughts Addressed to an Analytical Thomist, in The Monist 80 (1997) 498. Cfr. Ip., On Nega-
tive Theology, in Faith and Philosophy 14 (1997) 407-422 e Ip., God and the Philosophers, in Midwest
Studies in Philosophy 21 (1997) 175-187.

31 Cfr. il commento alle Lezioni sulla credenza religiosa di Wittgenstein nei capitoli centrali di H. Putnam,
Rinnovare la filosofia, Milano 1998 (ed. or. Renewing Philosophy, Cambridge 1992).

369

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'attualita di Tommaso per la teologia negativa in ambito analitico

di grado solo quantitativo sugli enti. Con una concezione discutibile della nozione di
esse e con una disinvolta applicazione ai testi tommasiani della distinzione fregeana
tra senso e riferimento, per cui gli attributi di Dio hanno il medesimo riferimento e
differiscono solo per quanto concerne il senso, Davies afferma che ciascuna caratte-
ristica di Dio non dice nulla circa Dio, ma solo circa il nostro modo di parlarne32. Ad-
dirittura la bonta di Dio e il suo essere un agente morale sarebbero solo un implicito
del suo essere33. L’insistenza sull’agnosticismo & rilevante per 'intera filosofia della
religione e viene proposta come la chiave ermeneutica pitt adeguata per accedere al
pensiero tommasiano34. Il credente non ha ragioni di essere in ansia se il suo sforzo
di conoscere Dio ha esiti scarsi. Nello specifico la teologia negativa e quella afferma-
tiva sono considerati due lati di una medesima medaglia fino a coincidere35. L’esito
apofatico di ogni teologia naturale spesso non & un semplice dato, ma il frutto di una
attenta argomentazione, come indicherebbe la definizione di Dio quale ipsum esse
subsistens. Tommaso, con questa indicazione metafisica, intenderebbe dire che Dio
non e creato e risponderebbe idealmente alla domanda di Wittgenstein sul mistero
del mondo che e. Mentre il filosofo austriaco si e celato dietro il silenzio del mistico,
il filosofo medievale ha tentato una risposta, ricorrendo alla metafisica dell’essere.
Davies ripropone I’accostamento offerto da McCabe, concludendo che la prospettiva
di Tommaso & ottimistica e ambiziosa, ma ha esiti sobri e modesti36.

Un altro autore che finisce con I’esasperare il valore della teologia negativa & un
confratello di Davies: Fergus Kerr. Egli si impegna nel considerare forme di teologia
negativa quelle argomentazioni che Tommaso usa per affermare I’esistenza di Dio.
Egli si accinge ad una esegesi della Summa theologiae, notando come per Tomma-
so l'esistenza di Dio non sia autoevidente, poiché la sua natura e inintelligibile per
I'intelletto umano. La natura divina infatti & semplicissima, perché in essa essenza
ed esistenza coincidono. Se I’Aquinate fa dipendere la necessita di argomentare I’e-
sistenza di Dio sulla base della natura divina, cio significa che per lui le cinque vie
non sono logicamente necessarie per legittimare la conoscenza di Dio. Le cinque
vie mirano a salvaguardare la trascendenza di Dio e a distinguere gli effetti dalla

32 Cfr. B. Davies, Aquinas on What God is not, in Revue Internationale de Philosophie 52 (1998) 207-225.

33 Cfr. B. Davies, Is God a Moral Agent ?, in D. Z. PuiLLIps (ed.), Whose Gos? Which Tradition? The Nature of
Belief in God, Aldershot 2008, 97-122.

34 Cfr. B. Davies, The Thought of Thomas Aquinas, Oxford 1992.

35 Cfr. B. Davies, A Modern Defence of Divine Semplicity, in Ip., Philosophy of Religion. A Guide and Anthol-
ogy, Oxford 2000, 549-565.

36 Cfr. DAvIES, Aquinas on What God is not, cit., 225.

370



Marco Damonte

loro causa, per evitare che la nozione di Dio venga assimilata a questo o quell’altro
ente, cedendo alla tentazione idolatrica: «le “prove teiste” sono la prima lezione
della teologia negativa di Tommaso. [...] lo scopo di argomentare I’esistenza di Dio &
proteggere la sua trascendenza»37. Con un’originalita non del tutto persuasiva Kerr
vorrebbe spiegare le ragioni della preoccupazione di Tommaso. Il mondo medie-
vale era caratterizzato da una religiosita onnipresente, tendente a vedere ovunque
espressioni del divino: proprio in risposta a questo clima Tommaso introdurrebbe
la gradualita degli enti e proporrebbe una lettura apofatica della natura di Dio. Le
cinque vie dunque non sono pre-teologiche, anzi nascono da una precomprensione
teologica, cioe dalla presentazione che la Bibbia offre di Dio ai credenti. Non si deve
sospettare alcun esito fideista, nonostante il primato della rivelazione sulla ragione,
infatti Kerr precisa: «Tommaso sta tentando di dire come questa certezza si forma e
di mostrare la sua validita»38. Le cinque vie non si limitano a discutere 1’esistenza di
Dio, ma aiutano ad entrare nel Mistero di Dio, offrendoci cinque prospettive del suo
rapporto con il mondo. La speculazione dell’Aquinate & pertanto piu biblica che ra-
zionalista; in una battuta dal sapore gratuitamente provocatorio: «Tommaso e I'ere-
de del giudaismo ellenico, non il figlio bastardo della metafisica aristotelica»39. Il pri-
mato della teologia negativa e utilizzato da Kerr anche per chiarire le due principali
nozioni teologiche della metafisica dell’essere tommasiana, una metafisica dinamica
che approda alla semplicita divina e all'ipsum esse subsistens40. Per Tommaso la
semplicita divina e frutto dell’analisi logica della nozione di perfezione, di deduzione
metafisica dai gradi dell’essere e di teologia negativa: tutte e tre convergono in una
concezione di Dio priva di composizione, cioe diversa da tutti gli esseri materiali di
cui facciamo esperienza. L’attribuzione a Dio di predicati e a rigore impropria, ma
nei fatti necessaria a noi uomini per comprendere la ricchezza della semplicita divi-
na, una semplicita che e incomprensibile in quanto pienezza assoluta e non mancan-
za di proprieta. Qualsiasi attributo divino non & una parte della nozione di Dio, ma
gli appartiene essenzialmente: per questa ragione la conoscenza di Dio comporta il
vederlo faccia a faccia nella visione beatifica. Per quanto riguarda la dottrina dell’ip-
sum esse subsistens, Kerr condivide la posizione di Gilson secondo cui tale dottrina
ha un forte radicamento bhiblico. La dinamicita della dottrina tommasiana dell’essere

w

7 F. KERR, After Aquinas. Versions of Thomism, Oxford 2002, 58.
Ibid., 68.

[
3

w

9 F. KERR, Theology in Philosophy: Revisiting the Five Ways, in International Journal for Philosophy of Re-
ligion 50 (2001) 130.

40 Cfr. KeRr, After Aquinas, cit., 73-96.

371

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

L'attualita di Tommaso per la teologia negativa in ambito analitico

emerge con decisione quando Tommaso arriva a domandarsi se il termine Dio sia un
nome o un verbo e quando, attingendo da Giovanni Damasceno, afferma che il termi-
ne Dio non designa una sostanza, quanto un’attivita: Dio e I'incessabile, sussistente e
totale attualizzazione dell’essere, del conoscere, dell’amare; in una formula, & actus
purus4l. La comprensione tommasiana di Dio alla luce dell’Essere non & I'approdo
a un idolo costruito dalla ragione umana, ma & una svolta epocale nella storia delle
idee, che ha reso possibile distinguere le creature dal creatore, mantenendo intatta
la gloria di Dio e la possibilita della Rivelazione. La dottrina dell’ipsum esse subsi-
stens e frutto di un’ermeneutica a partire dal testo biblico e approda a una forma
sofisticata di teologia negativa.

3. Esiti fecondi

L’attenzione alla teologia negativa di Tommaso ha promosso ricerche anche a
margine della ristretta cerchia analitica, ma sempre in dialogo con essa. Il proget-
to di ricerca che ritengo pili emblematico ¢ quello condotto presso la Katholieke
Theologische Universiteit a Utrecht. Esso concerne la coesistenza in Tommaso di
un teologo biblico, di un teologo negativo e di un teologo sistematico42. Per quanto
concerne la teologia negativa tommasiana, la prima precisazione da fare e che essa
non ¢ propriamente una mancanza o una impossibilita di conoscenza circa Dio, come
nella gran parte della teologia moderna e post-moderna, bensi la consapevolezza
dell’eccedenza di Dio. La teologia negativa dell’Aquinate non nega la possibilita di
fare affermazioni vere circa Dio, ma ribadisce che il nostro parlare di Lui resta sem-
pre inadeguato43. I.’analisi delle prime otto questioni della Summa Theologiae lascia
trasparire due modalita di teologia negativa. La seconda prende le mosse dall’ec-
cellenza di Dio e nega che si possa predicare di lui cio che caratterizza le creature,
come, ad esempio, la composizione, la finitezza e il movimento. La seconda consiste
nel negare cio che non & appropriato attribuire a Dio, dimostrando che Dio non e
composto di parti, non ¢ finito, non muta, non & temporale e non & molteplice. Si badi
che attribuire a Dio semplicita, infinita, immutabilita, eternita e unita, non e predi-

41 Cfr. Ibid., 187-206.

42 Cfr. H. M. Riknor, Thomas at Utrecht, in F. Kirr (ed.), Contemplating Aquinas. On the Varieties of Inter-
pretation, London 2003, 105-136.

43 Cfr. STL1,1; ,1,7 ad I; 1,3 intr.

372



Marco Damonte

care qualcosa di positivo, ma semplicemente rimuovere dalla nozione di Dio cio che
non la concerne. Se le si considerassero affermazioni, si rischierebbe di porre delle
basi da cui fare delle deduzioni e si finirebbe con I'attribuire a Dio caratteristiche
quali impassibilita, staticita e disinteresse, tipiche del deismo razionalista44. Questo
costringe a ripensare molti degli attributi di Dio: 'onnipotenza non & la capacita di
fare qualsiasi cosa, ma la fonte di ogni potenza45; I’eternita non & la durata nel tem-
po, ma l'essere fuori del tempo46; I'onniscienza ¢ il conoscere ogni cosa, non neces-
sariamente perché si e in grado di descriverne i dettagli, ma perché si e all’origine
di tutti i processi e cosi via. Questa svolta vede impegnata la filosofia analitica della
religione con il meglio del suo apparato argomentativo e non pud dunque essere
considerata una forma di de-ellenizzazione, come talvolta si potrebbe pensare vista
la somiglianza di alcuni esiti. Pili propriamente & una forma di de-razionalizzazione
particolarmente raccomandata ai teologi sistematici che, nello sforzo di compren-
dere Dio attraverso gli strumenti di una determinata impostazione filosofica, fini-
scono con il concettualizzarlo, perdendolo o idolatrandolo. I1 compito della teologia
razionale e della teologia tout court non e quello di definire le verita di fede, ma di
interpretarle dove & possibile e di proteggerle dove e necessario, cioe di favorire la
contemplazione. Non spiegare il mistero, ma dispiegare il nexus mysteriorum.

4. Orizzonti

Le differenze su come interpretare la teologia negativa di Tommaso ne testimo-
niano 'importanza. Ho solo accennato a discutere le diverse posizioni e ho evitato
di lavorare sul livello filologico che sembra il pili trascurato per lasciare emergere
gli snodi intorno a cui ruota il dibattito. La fruibilita del tema riguarda diversi piani:
quello culturale, sull’utilita della teologia negativa nella prospettiva interreligiosa
ed ecumenica47; quello teologico, a proposito dell'importanza di una ragionevolezza
della fede; quello epistemologico circa il rapporto tra fede e ragione; quello pitt pro-
priamente metafisico che riguarda il tema dell’analogia e dell’essere e che obbliga

44 Cfr. N. WOLTERSTORFF, Lamento per un figlio, Chieti 2002 (ed. or. Lament for a Son, Grand Rapids 20002).
45 Cfr. P. GEAcH, Providence and Evil, Cambridge 1977, 3-39.

46 Cfr. N. WOLTERSTORFE, God Everlasting, in DAvVIES, Philosophy of Religion, cit., 485-504.

47 Cfr. D. BRAINE, Aquinas, God and Being, cit., 2.

373

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




L'attualita di Tommaso per la teologia negativa in ambito analitico

chiunque si occupi di ontologia analitica a confrontarsi con la teologia negativa4s.
L’attualita di Tommaso & confermata anche in questo ambito: ancora una volta I’A-
quinate rappresenta una sfida all’intelligenza e un’opportunita per proseguire verso
la comprensione piu esaustiva del reale. La sfida consiste nel concepire filosofica-
mente il silenzio come punto di arrivo di un’argomentazione rigorosa, senza ricon-
durlo al mutismo dell’esperienza mistica. L’opportunita e offerta dall’interazione tra
la teologia negativa e la teologia naturale, che permette di valorizzare il mistero,
evitando la padella del razionalismo ontoteologico, senza cadere nella brace del fi-

=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

deismo.

48 Ne e consapevole G. VENTIMIGLIA, To be o esse? La questione dell’essere nel tomismo analitico, Roma,
2012, 206-207; 230-231; 241; 273; 277; 343-350.

374



