Miscellanea RTLu XVII (3/2012) 375-384

Diverse forme di approccio a un’unica verital

Patrizio Alborghetti
Facolta di Teologia (Lugano)

In quanto deve parlare di Dio — 'Innominabile —, la scienza ebraica, fin dall’inizio,
rileva la difficolta del proprio cammino; e mette in atto tutti i possibili metodi d’inda-
gine: la filosofia, ’esegesi e la mistica sono alcuni dei mezzi attraverso cui essa cerca
di raggiungere 1’obiettivo del proprio sapere.

1. La via filosofica per giungere a Dio

Gia, Aristotele, nella Fisica, dopo aver affermato che il sapere consiste nella cono-
scenza dei principi, sottolinea che «il processo della conoscenza procede dalle cose
che sono pitl conoscibili e pitt manifeste per noi, fino alle cose che sono piu chiare
per natura [...] Dobbiamo pertanto procedere [...] assumendo [...] come punto di
partenza le cose che sono meno note per natura, ma piu chiare per noi, per giungere
alle cose che sono pit chiare e piu conoscibili per natura»2.

Ecco perché la conoscenza non puo partire dalla metafisica.

Ed & quanto rileva Maimonide - cosl vicino ad Aristotele nel suo argomentare
- nella Guida dei perplessi, al capitolo trentaquattresimo della prima parte, dove
afferma che sono cinque i motivi per cui non si puo iniziare I'insegnamento con la
metafisica.

E precisamente:

1 Testo letto alla presentazione del libro di Giuseppe LArAs, La mistica ebraica, presso la Biblioteca Ambro-
siana.

2 ARISTOTELE, Fisica, Milano 1995, 7.

375



@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Diverse forme di approccio a un’unica verita

«La prima causa & la difficolta della cosa di per sé», infatti «nell’apprendimento non si deve iniziare con
cio che ¢ piu difficile e profondo da comprendere [...]

La seconda causa ¢ la pochezza di tutte le menti umane ai loro inizi [...]

La terza causa ¢ la lunghezza degli studi preliminari. Infatti, 'uomo per sua natura desidera cercare i
fini, e spesso i preliminari lo stancano o egli li lascia da parte. Sappi pero che egli non puo raggiungere
un qualche fine senza i preliminari. [...]. Dunque, ¢ assolutamente necessario che chi vuole raggiungere
la perfezione umana prima si eserciti nell’arte della logica, poi, nell’ordine, nelle matematiche, indi nelle
scienze naturali e poi nella metafisica [...].

La quarta causa e rappresentata dalle predisposizioni naturali [...]». Cosi come «le virtu etiche sono i
preliminari delle virtu dianoetiche [...].

La quinta causa ¢ ’occuparsi delle necessita del corpo»3.

Viene, cosl, sottolineata la difficolta derivante dalla cosa in sé, la quale va, quindi,
posta a conclusione del percorso della ricerca.

Allo stesso tempo si prende in considerazione la persona, che & il soggetto dell’in-
dagine, per mettere in evidenza i limiti legati alla natura e all’indole.

La ricerca, si aggiunge poi, va fatta gradualmente: si deve partire da cio che e
piu semplice per progredire gradualmente verso le cose meno evidenti. Essa, infatti,
deve seguire i vari momenti, che ne garantiscono la stabilita dei risultati.

Allora, e necessario esercitarsi nelle virtu etiche, perché una retta vita ¢ fonda-
mentale nell’esercizio della riflessione metafisica.

Né si deve trascurare la soddisfazione dei bisogni fondamentali della propria vita,
perché senza di essa non vi puo nemmeno essere una vita dedicata al pensiero;
tuttavia non si deve permettere che tale preoccupazione diventi troppo importante.

Esattamente attraverso queste annotazioni, Maimonide fornisce una metodologia
di studio e un’ammonizione a tenere accuratamente presenti tutti gli aspetti che po-
trebbero ostacolare la ricerca metafisica.

1.1. La dimostrazione razionale dell’esistenza di Dio

Soffermeremo la nostra attenzione sulla dimostrazione razionale dell’esistenza
di Dio nel pensatore di Cordova. Vogliamo in questo modo percorre una prima via,
che, attraverso i soli strumenti della ragione, ci porti a un primo traguardo. In questo
modo potremmo anche mostrare che ragione e fede non si contraddicono, e che anzi
si completano.

3 Mosi MAIMONIDE, La guida dei perplessi, Torino 2003, 144-150.

376



Patrizio Alborghetti

D’altra parte & lo stesso Maimonide che dedica la sua opera a mostrare la possi-
bilita di armonizzare le due vie di ricerca.

1. Innanzitutto, Maimonide fissa il suo punto di partenza per la dimostrazione
dell’esistenza di Dio:

«Quanto al mio metodo, & come ti riferiro in generale, ora.

Infatti, io dico che il mondo non sfugge al fatto di essere o eterno o creato.

Se & creato, ha indubbiamente un Creatore [...].

Se pero il mondo & eterno, ne deriva necessariamente con una prova o con un’altra che vi & qualcosa
che esiste al di la di tutti i corpi del mondo, che non & un corpo né una potenza corporea, che & uno, che
sussiste eternamente, che non ha causa e che non puo alterarsi: ¢ quindi una divinita.

Ti & ormai chiaro che le prove dell’esistenza della divinita, della sua unita e della sua incorporeita vanno
assunte sulla base dell’ipotesi dell’eternita del mondo, e allora la dimostrazione sara perfetta, sia che il
mondo sia eterno, sia che sia creato»4.

2. Maimonide & convinto che, tramite la sola ragione, non siamo in grado di di-
mostrare se il mondo sia creato o eterno. Tuttavia, se proviamo che in entrambi i
casi, sia il mondo creato o eterno, Dio esiste, abbiamo completato il nostro compito.

Naturalmente il filosofo di Cordova non crede nell’eternita del mondo. Il suo &
solo un artifizio dimostrativo. Se, nonostante I'impossibilita, tramite la ragione, a
decidersi per una delle alternative, riusciamo a provare che I’esistenza di Dio, stante
I’eternita del mondo, e necessaria, allora siamo giunti a una prova incontrovertibile.

Per la prima possibilita non e necessaria nessuna dimostrazione: se Dio ha creato
il mondo la sua esistenza ¢ immediatamente evidente. Si deve, dunque, mostrare che
Dio esiste, anche se il mondo & eterno.

1.2. Lo sviluppo della dimostrazione

1. Concessa I'eternita del mondo, la riflessione di Maimonide inizia dalla conside-
razione dell’essenza delle cose. E qui i nostri sensi ci testimoniano che la realta che
noi conosciamo & contingente. Tuttavia, proprio per 'eternita del mondo:

«Se ogni ente ricadesse sotto la generazione e la corruzione, ognuno degli enti potrebbe corrompersi, e
giacché cio che ¢ possibile per la specie deve inevitabilmente accadere, come tu sai, bisognerebbe che
essi, ossia tutti gli enti, necessariamente si corrompessero; ma se tutti si corrompessero, sarebbe as-
surdo che qualcosa esistesse, perché non resterebbe nulla che esista, e per questo non potrebbe esservi
assolutamente nulla di esistente. Ma noi vediamo che vi sono cose che esistono, e noi stessi esistiamo,
pertanto, bisogna necessariamente, secondo questo studio, che, se vi sono enti generabili e corruttibili
- che noi vediamo - vi sia anche qualche ente che non si genera e non si corrompe; e questo ente inge-

4 Ibid., 257.

377

<
=
n
@
)
>
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Diverse forme di approccio a un’unica verita

nerabile e incorruttibile non puo corrompersi assolutamente, anzi, deve avere un’esistenza necessaria,
non un’esistenza possibile»5.

Dobbiamo, percio, affermare che esistono realta sia corruttibili sia incorruttibili.

L’ente incorruttibile, afferma Maimonide, «non puo corrompersi assolutamente,
anzi, deve avere un’esistenza necessaria, non un’esistenza possibile»: data la corrut-
tibilita di tutti gli esseri, rilevati attraverso i nostri sensi, occorre affermare la neces-
sita di qualcosa che non sia contingente, ma che abbia «un’esistenza necessaria».

E, questo ente, a differenza di tutto il resto — che dipende da altro per la sua esi-
stenza — ¢ «un ente di esistenza necessaria di per sé».

2. Proseguendo nella sua dimostrazione, Maimonide, rileva alcune caratteristiche
di questo essere primo, che non ha «in sé alcuna molteplicita»6 — ed & quindi uno e
unico —, € non & «né un corpo né una potenza corporea»’.

Il filosofo & in tal modo giunto, attraverso gli strumenti della ragione, ad affermare
la necessita dell’esistenza di Dio, e di alcune delle sue caratteristiche fondamentali.

Ha percorso un primo fondamentale tratto della via verso la piut profonda com-
prensione della realta divina.

Tuttavia, nonostante gli sforzi di un pensiero che si spinge all’estremo e che in
questo sforzo esaurisce le sue potenzialita, & possibile andare oltre.

Sara il compito degli studi classici, ossia di una ricerca che faccia affidamento a
una verita rivelata.

La ragione non viene ora abbandonata, ma messa a servizio di un evento che, in
quanto storico, non si pud presupporre a priori. Dal Dio, attinto attraverso la ragio-
ne, e non in contrapposizione con questa, si passa al Dio di Abramo, di Isacco e di
Giacobbe.

2. La via degli studi classici per giungere a Dio

1. Per rendersi conto del mutamento di contesto, possiamo far riferimento al
commento di Rashi alla Genesi, e in particolare al primo versetto. Di fronte alla que-

5 Ibid., 323-324.
6 Ibid., 324.
7 Ibid.

378



Patrizio Alborghetti

stione della creazione del mondo, cosi importante, come abbiamo appena visto, per
la via filosofica, il rabbino di Troyes si chiede perché il testo rivelato inizi proprio da
qui:

«“In principio (Bereshit)”. Rabbi Yitschaq disse: La Torah avrebbe dovuto avere inizio con: “Questo sara
per voi il primo dei mesi” (Es 12,2), che & il primo comandamento dato ad Israele»8.

Rashi prosegue il suo commento spiegando che la ragione per cui il testo inizia
con questa narrazione e dovuta al fatto che, se un domani qualcuno accusasse Israe-
le di aver tolto la terra di Canaan ai suoi proprietari, essi potranno rispondere che il
vero possessore di tutta la terra, in quanto ’ha creata, e solo il Signore, e che quindi
puo darla a chi vuole.

Non vi & in questa spiegazione nessun accenno all’origine del mondo. Rashi &
semplicemente interessato — e qui appare la differenza fondamentale del suo approc-
cio rispetto a quello filosofico — alla questione dei precetti, per una vita in accordo
alla volonta del Signore.

D’altra parte, scrive Nachmanide (1194-1270), nel suo Discorso sulla perfezione
della Torah: «Un ragazzo tra gli ebrei conosce cio che i popoli non conoscono: sa
infatti, cio che & stato creato il primo giorno e cio che & stato creato nel secondo e
nel terzo»9.

2. Possiamo, ora, attraverso il Re dei Khazari, di Yehuda Halevi, delineare le linee
principali di questo differente modo di avvicinamento al mistero divino.

L’autore del testo, chiamato a spiegare al re dei Khazari le ragioni della sua fede,
inizia con queste parole:

«Noi crediamo nel Dio di Abramo, d’Isacco e di Giacobbe, che fece uscire i Figli d’Israele dall’Egitto con
segni e con miracoli e con prove, che li nutri nel deserto, che fece loro ereditare la terra di Canaan, dopo
che li ebbe fatti passare il mare e il Giordano con grandi miracoli [...] noi crediamo, per farla breve, a
tutto cio che e scritto nel Pentateuco»10.

Di fronte alla richiesta di riassumere i contenuti della propria fede il Saggio ebreo
non inizia dalla creazione del mondo, ma dagli interventi salvifici che il Dio d’Israele
ha attuato per il suo popolo.

8 RasHI b1 TROYES, Commento alla Genesi, Casale Monferrato 1985, 3.
9 M. IDEL — M. PERANI, Nachmanide esegeta e cabbalista, Firenze 1998, 254-255.

10 YEHUDAH HA-LEWI, 11 re dei Khazari, Torino 1991, 28.

379

<
=
n
@
)
>
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Diverse forme di approccio a un’unica verita

E di fronte all’obiezione del re, che si sarebbe aspettato una risposta filosofica —
«Non avresti dovuto dirmi, o ebreo, che tu credi nel Creatore del mondo, in Colui che
lo ordina e lo governa»1! —, Yehudah Halevi ricorre a una storia di un re indiano, e
al suo popolo virtuoso. E proprio vero si chiede Halevi, criticando le prove che dalle
cose che cadono sotto i sensi pretendono di risalire alla loro origine, che «la giustizia
degli Indiani» debba derivare dal loro re? Non potrebbe derivare da loro stessi?

Tuttavia, nel prosieguo della parabola, tornando cosi alla prima risposta, conti-
nua:

«E se venissero a te i suoi ambasciatori, con regali dall’India che senza dubbio non si trovano se non in
India nei palazzi reali, con lettere credenziali che manifestamente sono sue [...], saresti obbligato con cio
a obbedirlo e a venerarlo?»12.

E data la risposta positiva del re, Halevi prosegue facendo notare che questo e
proprio e quanto e accaduto al popolo di Israele:

«In questo stesso modo ti ho risposto quando mi hai interrogato.

E cosi comincido Mose a parlare con Faraone, quando gli disse: “Il Dio degli Ebrei mi invio a te”, e cioe, il
Dio di Abramo, di Isacco e di Giacobbe; perché la loro storia era nota fra le nazioni, e cioe che la parola
di Dio era stata loro comunicata, e li aveva governati, ed aveva fatto i miracoli; e non dice “il Dio del cielo
e della terra mi invio a te, né il mio Creatore o il tuo Creatore”.

E cosi Dio stesso comincio le sue parole al popolo d’Israele: “Io il Signore tuo Dio che ti trassi dalla terra
d’Egitto”, e non disse Io sono il Creatore del mondo, e il vostro Creatore”»13.

La via di Halevi, che & la via della tradizione, vuole asserire che le verita raggiun-
te dalla filosofia, dalla sola ragione, sono contenute per 1’ebreo nel testo rivelato.
Anzi, proprio perché & Dio stesso che si manifesta, & possibile trovare molte piu
verita di quelle ottenute dopo un lungo ragionamento. Riprendendo Nachmanide,
possiamo riassumere cosi questa posizione: «Un ragazzo tra gli ebrei conosce cio
che i popoli non conoscono: sa infatti, cio che & stato creato il primo giorno e cio che
e stato creato nel secondo e nel terzo»14.

Halevi elenca poi i criteri che rendono possibile la legittimita di una rivelazione.
Tra questi ricordiamo la necessita di piu testimoni e della tradizione ininterrotta.

11 Jbid., 29.
12 Jbid., 30.
13 Ibid., 30-31.

14 Vedi sopra.

380



Patrizio Alborghetti

L’evento del Sinai, origine del popolo ebraico, & testimoniato dalla presenza di
numerose persone, che a quell’evento assistettero.

Cosl la tradizione e stata capace di tramandare nella storia quell’evento, che an-
cora oggi fonda la fede ebraica.

Se vogliamo fare un parallelo tra il percorso della filosofia e quello della fede,
potremmo dire che se la prima vede nei sensi personali 'inizio della sua conoscen-
za, e nelle argomentazioni, partendo dai dati percepiti, il metodo per giungere alla
dimostrazione; la seconda, parte dai sensi di un’esperienza comunitaria, e, in luogo
delle dimostrazioni, si appoggia sulla tradizione, che trasmette I’evento iniziale a
tutti i credenti.

Il vantaggio che questa seconda via inoltre garantisce & che permette di conosce-
re Dio — per quanto Dio possa essere conoscibile — con caratteristiche non raggiungi-
bili dalla conoscenza filosofica. Il Dio di Israele, un Dio personale, che si preoccupa
del suo popolo, che interviene per lui con atti salvifici, che & il Dio di Abramo, di
Isacco e di Giacobbe, non sara mai raggiunto dai filosofi.

La speculazione filosofica non ci permettera mai di comprendere che Dio & un Dio
personale, ossia un Dio che si rivela con il nome di Yhwh.

3. A conclusione di questa seconda via potremmo enunciare alcune verita della
fede ebraica:

Dio & uno e unico — «Ascolta Israele: il Signore ¢ il nostro Dio, il Signore & uno»
- (Dt 6,4).

Dio crea.

Dio e provvidente. Questo accentua 1’adesione non intellettuale ma pratica. Dio
crea il mondo e se ne prende cura. E se distogliesse anche per un solo attimo il suo
sguardo dal creato, la sua opera finirebbe nel nulla.

Dio e trascendente, incorporeo e onnisciente.

L’uomo ha, successivamente, un ruolo fondamentale nel piano di Dio, ¢ il collabo-
ratore di Dio; collaborazione che si attua attraverso I'osservanza dei precetti.

Questo piano ha poi un fine che & I'attuazione del regno di Dio.

E, infine, il mondo a venire.

4. Lo stesso Maimonide, nel suo commento alla Mishnah, a Sanhedrin, capitolo
10, delinea 13 principi della fede ebraica:

1. Credere nell’esistenza di Dio creatore;

381

<
=
n
@
)
>
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Diverse forme di approccio a un’unica verita

Credere nell’'unita di Dio;

Credere che Dio e incorporeo;

Credere che Dio ¢ eterno;

Credere che si deve servire e glorificare solamente Dio, farne conoscere la
grandezza, e adempiere i suoi comandamenti;

oW

Credere nella profezia;

Credere che Mose ¢ il piu grande dei profeti;
Credere che la Torah proviene dal cielo [da Diol;
Credere che la Torah & completa;

o N

10. Credere che Dio conosce i pensieri e le azioni degli uomini;
11. Credere che Dio ricompensa il giusto e punisce il malvagio;

12. Credere nella venuta del Messia;
13. Credere nella risurrezione dei morti.

3. La via della tradizione mistica per giungere a Dio

1. Una figura fondamentale, per riassumere le precedenti vie e per introdurci alla
mistica ebraica medievale, ¢ Mosheé ben Nachman.

Nachmanide, sia per la sua autorevolezza, sia per il periodo in cui visse e sia per
lo studio dei vari influssi delle nuove forme di riflessione sugli studi classici dell’e-
braismo, puo essere preso come figura di riferimento.

11 risveglio dell’esegesi secondo il senso letterale della scuola dei Tosafisti, nel
nord della Francia, della lettura filosofica, nella Spagna meridionale, e degli studi
mistici nella Provenza, lo sollecitarono a una nuova interpretazione del testo biblico.

2. Secondo Nachmanide la Torah puo essere letta facendo attenzione soprattutto
ai precetti oppure fornendone un’interpretazione mistica.

Vi e cosi una nuova comprensione della Torah; quella che noi possediamo non &
uguale all’originaria. Si apre allora la strada all’interpretazione mistica, che mira a
delineare misteri che la lettura classica non puo raggiungere. Dei quattro sensi let-
terali 'unico in grado di garantire questa comprensione e esattamente quello miste-
rico, ossia il sod. Se la filosofia aveva dato la precedenza al senso allegorico, remez,

382



Patrizio Alborghetti

e la scuola di Rashi al senso letterale, peshat, la mistica si sofferma soprattutto su
quello misterico. Nachmanide, pero, nella sua esegesi ¢ sempre molto cauto e si affi-
da solo a quelle spiegazioni che gli sono testimoniate dalla tradizione.

3. Interessante ¢ anche il fatto che ora il senso mistico diventi capace di rendere
piu chiaro il senso letterale, il sod ha ora il ruolo che aveva il midrash nell’esegesi
di Rashi.

Secondo Nachmanide le opere testimoniano il loro Creatore, e la stessa indagine
razionale, partendo dall’esistente, & in grado di risalire al principio primo, al suo
Creatore. Tuttavia, anche per il nostro autore, la Torah comunica con maggiore chia-
rezza e con una pill grande profondita quello che il pensiero puo raggiungere solo
con un grande sforzo e dopo lungo tempo.

La Torah contiene tutta la verita; ed & proprio una lettura fatta su piu livelli, ossia
attraverso i diversi sensi della Scrittura, che ne permette la piena comprensione. Il
senso mistico poi e in grado di raggiungere verita altrimenti inattingibili.

4. Conclusioni

1. Nonostante i tre percorsi siano tra loro legati da un unico fine, quello di com-
prendere sempre pil in profondita il mistero divino, nondimeno non possono essere
posti sullo stesso piano.

Cosl la via mistica, proprio per la sua complessita, e la piti lunga e difficile da
percorrere, e quella che comporta il maggior rischio. Proprio per questa ragione,
¢ possibile intraprendere il cammino mistico, come bene sottolinea rav Giuseppe
Laras, nel suo libro15, solo dopo avere acquisito tutta una serie di virtu intellettuali,
morali e corporali. Inoltre bisogna essersi prima dedicati agli studi classici.

2. Ci si deve poi guardare dal rivelare a tutti le verita raggiunte. Troviamo ri-
portate, nell’opera di Laras, diverse ammonizioni a non divulgare a tutti gli esiti
della propria ricerca. Ad esempio, vediamo che come si deve usare prudenza nella
trasmissione della Torah, allo stesso modo I'insegnamento mistico «deve essere tra-
smesso in termini sintetici e riassuntivi [...] solo a chi occupa un’altra carica religiosa

15 G. LARAS, La mistica ebraica, Milano 2012.

383

<
=
n
@
)
>
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Diverse forme di approccio a un’unica verita

e possiede un cuore sensibile e umile»16; leggiamo inoltre che «il mistero del mondo»
puo essere rivelato unicamente «a chi e degno di contemplare il Re»17.

3. 1l testo, di Laras, espone poi, con grande chiarezza e semplicita, temi che per
I'oggetto trattato sono estremamente difficili: per di piu, avendo percorso sia I’ambito
degli studi classici, ossia biblici, liturgici, talmudici..., sia quello degli studi filosofici,
con le sue ricerche soprattutto su Maimonide, ’autore puo a buon diritto presentare
I’aspetto mistico con competenza e cautela, evitando i rischi di un pensiero che non
sempre e facilmente collocabile nel solco della tradizione ebraica (basterebbe pen-
sare a quanto, nella storia ebraica, il pensiero mistico sia stato oggetto di critiche).

Avvertiamo inoltre che e la mistica, e non semplicemente la Qabbalah, ’oggetto
del libro di Laras, che percorre dunque tutto quel pensiero che, dai tempi biblici
all’epoca moderna, & legato alla percezione del mistero nascosto: viene cosi ampia-
mente analizzato il libro dello Zohar, la mistica di Safed e la diffusione del pensiero
mistico in epoca moderna.

4. Alcuni capitoli sono infine dedicati a temi particolari, quali la dottrina del
gilgul, ossia della trasmigrazione dell’anima, e a quella dell’7bbur — «I’anima tra-
smigrante entra in un individuo adulto che gia possiede una propria anima»18 —.

Con un ultimo rilievo, vogliamo ribadire che Laras, proprio per la sua molteplice
competenza, e la persona piu adatta per non separare i differenti ambiti degli studi
ebraici, come se fossero tra loro totalmente irrelati, e per trarre da ogni via la retta
sapienza.

16 Jbid., 9.
17 Ibid.
18 Ibid., 80.

384



