Articoli RTLu XVIII (3/2013) 327-350

Accompagnare la vita spirituale

Giuseppe Hazzaya e la Lettera sulle tre tappe:

una testimonianza della tradizione cristiana siro-orientale
dell’VIII secolo

Valerio Lazzeri
Facolta di Teologia (Lugano)

Premessa

Nel nostro contesto culturale e teologico, leggere, studiare, tradurre e pubblicare
le opere di un autore siro-orientale dell’VIII secolo mette inevitabilmente colui che
lo fa — da studioso di teologia e di spiritualita cristiana — nella posizione di chi deve
in qualche modo giustificare l'intrusione in un ambito, non solo apparentemente
estraneo alle sue competenze specifiche, alle urgenze e ai problemi piu acuti della
vita ecclesiale, ma anche ai retroterra di pensiero e di cultura delle questioni aperte
e delle attese vive a lui contemporanee.

Ciononostante, non mancano alcuni chiari indicatori di un interesse crescente
per una tradizione cristiana come quella siriaca, che, pur non essendosi sviluppata
in maniera isolata e avulsa da contatti e scambi fecondi con quella greco-latina, ha
conservato una fisionomia propria, in profonda continuita con la radice asiatica e
semitica che alimenta le Scritture giudeo-cristianel.

Vi &, per esempio, il desiderio di conoscere meglio i cristiani eredi di questa
tradizione - siro-ortodossi, assiri, caldei, maroniti — presenti in aree geo-politiche
travagliate da tensioni e conflitti di cui spesso parla la cronaca: Turchia, Iran,
Iraq, Libano, Siria. Vi e I'attenzione suscitata dalla diaspora di comunita cristiane,
provenienti da queste regioni, confrontate a ostilita e persecuzione nei loro paesi di
origine, e da decenni insediate in vari paesi europei. Ma vi sono anche, e non solo
in conseguenza a questi fatti di attualita, la chiara riscoperta e ’esigenza di una

1 Cfr. E. VERGANI — S. CHIALA (a cura di), Le ricchezze spirituali delle Chiese sire. Atti del 1° Incontro sull’O-
riente Cristiano di tradizione siriaca. Milano, Biblioteca Ambrosiana, 1 marzo 2002, Milano 2003.

327



=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

considerazione piu ampia e seria delle diverse forme autentiche di cristianesimo
sviluppatesi nel corso dei secoli.

Non si tratta, evidentemente, di contrapporre ingenuamente un cristianesimo piu
fedele all’ispirazione biblica, e quindi piu vero, a un altro che invece si sarebbe
appesantito e forse anche corrotto, cedendo alla tentazione di imprigionare la novita
cristiana, vitale e concreta, nelle astratte e aride categorie della filosofia greco-
latina. Non e in gioco una subdola ripresa del programma di «deellenizzazione»
del cristianesimo delineato dalla teologia liberale dell’ottocento2. Un simile tentativo
sarebbe subito scoraggiato, del resto, a contatto con un’ampia parte di autori siriaci,
estremamente ospitali nei confronti degli apporti greci —i piu diversi e addirittura tra
loro contrapposti! — al loro linguaggio e al loro pensiero.

Nessun nascosto livore anti-intellettuale, pertanto, e nessun malinteso orienta-
lismo deve essere ravvisato nell’avvicinarci alla letteratura siriaca cristiana. Solo
I'intento di dare respiro al nostro modo occidentale e latino di pensare e di vivere
la fede cristiana — con le sue ricchezze da custodire, ma anche con le sue aporie da
superare — attraverso il contatto diretto con un autore e con un suo scritto partico-
larmente significativo: Giuseppe-Jausep Hazzaya, ossia, il Veggente, e la sua Lettera
sulle tre tappe della vita spirituale, di cui abbiamo recentemente curato la prima
traduzione in italiano3.

1. Giuseppe nella tradizione cristiana siro-orientale

Giuseppe Hazzaya appartiene al ramo della tradizione siriaca, che oggi si tende
fortunatamente a designare come siro-orientale4, evitando Iinfelice aggettivo

2 Come noto, il tema & stato lanciato da A. von Harnack. E stato ripreso criticamente da Benedetto XVI nel
discorso su Fede, ragione e universita pronunciato all’'Universita di Regensburg il 12 settembre 2006. Cfr.
11 Regno-Documenti 17 (2006) 540-544.

3 GIUSEPPE HAZZAYA, Le tappe della vita spirituale, introduzione e traduzione a cura di V. Lazzeri, Magnano
2011 (da ora in poi: Lettera). Edizione critica: J. HAzzAYA, Lettre sur les trois étapes de la vie monastique,
a cura di Harb e F. Graffin, PO 45, Turnhout 1992, 255-442.

4 Cfr. R. BEuLAY, La lumiére sans forme. Introduction a l’étude de la mystique chrétienne syro-orientale,
Chevetogne 1987. Per una visione introduttiva di questo periodo, si veda E. VERGANI - S. CHIALA (a cura di),
La grande stagione della mistica siro-orientale (VI-VIII secolo). Atti del 5° Incontro sull’Oriente Cristiano
di tradizione siriaca, Milano 2009.

328



Valerio Lazzeri

«nestoriano», per troppo tempo fonte di malintesi e di sospetti ingiustificatis. In tale
area culturale e spirituale, si colloca la figura ben altrimenti nota di Isacco di Ninives,
i cui insegnamenti hanno irrigato, oltrepassando ogni confine confessionale, le realta
ecclesiali pitu varie di oriente e di occidente. Isacco, pero, benché la sua statura e il
suo prestigio siano per certi versi incomparabili, non & un autore isolato. Prima di
lui e dopo di lui, si manifesta infatti una fioritura straordinaria di opere di altissima
qualita spirituale e letteraria?. Vanno menzionati almeno alcuni rappresentanti
significativi: Giovanni di Apamea, detto anche il Solitario, autore del V e VI che puo
essere considerato in qualche modo il capostipite di una certa maniera di descrivere
e pensare la vita spirituale8, e poi i grandi scrittori del VII e dell’VIII secolo, a
cominciare da Martyrios-Sahdona — un caso che forse non ha avuto diretta influenza
sugli spirituali successivi, ma certamente originale — fino a Dadisho Qatraya e Simone
di Taibuteh, attivi in gran parte nel VII secolo, e a Giovanni di Dalyata?, testimone
nella prima meta dell’VIII secolo di un’esperienza spirituale profonda e formulata in
termini molto personali.

Insomma, siamo di fronte a una piccola galassia di figure, di fermenti e di
insegnamenti spirituali di alto livello, che arrivano a elaborare un linguaggio, non
certo privo di peculiarita individuali, ma certamente omogeneo e progressivamente
sempre pil preciso nel descrivere lo sviluppo nel cristiano della vita secondo lo
Spirito. E proprio sotto questo aspetto — ’espressione tecnica dell’itinerario che

5 Nestorio evidentemente non ha alcun rapporto con l'origine di questa chiesa e la teologia a lui attribuita
dagli avversari non ¢ mai stata in essa riconosciuta. L'unico elemento alla base dell’'uso di questo appel-
lativo ¢ il grande influsso esercitato in questa area ecclesiale dall’antica teologia antiochena. Va ricordato
che tale chiesa, situata al di fuori dell'impero romano, in un territorio dominato dai sassanidi, e guidata
da un suo catholicos con sede a Seleucia-Ctesifonte, anche per motivi politici si rifiutd di condannare
I'orientamento teologico uscito perdente al concilio di Efeso e riconobbe come grande maestro Teodoro di
Mopsuestia.

6 Cfr. S. CHIALA, Dall’ascesi eremitica alla misericordia infinita. Ricerche su Isacco di Ninive e la sua fortu-
na, Firenze 2002.

7 L’indagine sulle ragioni di questa fioritura & stata ripresa e riorientata in maniera particolarmente con-
vincente da S. CHIALA, Les mystiques syro-orientaux: une école ou une époque?, in A. DESREUMAUX (a cura
di), Les mystiques syriaques, Paris 2011, 63-78.

8  Cfr. K. DE BIESEN, Giovanni di Apamea, ‘il Solitario’, in Nuovo Dizionario patristico e di Antichita cristia-
ne, Genova-Milano 20072, 2199-2200; GIOVANNI I SOLITARIO, Le passioni dell’anima, a cura di M. Pavan,
Magnano 2012.

9 Cfr. R. BEuLAY, L’enseignement spirituel de Jean de Dalyatha: mystique syro-oriental du VIIIe siecle, Paris
1990.

329




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

conduce al pieno dispiegamento del dinamismo inaugurato dal battesimo nell’essere
umano — merita di essere avvicinato il nostro autore.

Chi e Giuseppe? Gli elementi della sua biografia sono praticamente tutti inclusi
nella breve nota a lui dedicata nel Libro della castita, una rassegna di autori
monastici, redatta da Ishodenah di Basra nel IX secolo10. Egli risulta nato tra il 710 e
il 712 in una famiglia mazdea della citta di Nitro, sul fiume Tigri, al sud dell’attuale
Mossul (Iraq). All’eta di sette anni, dopo essere stato fatto prigioniero dalle truppe
del califfo Umar ibn "Abd al Aziz, che avevano occupato la citta, fu venduto come
schiavo, prima a un arabo della citta di Shengar e poi a un cristiano di nome Ciriaco
della regione del Qardu, nel sud dell’odierna Turchia. In seguito, il fascino esercitato
sul giovane Giuseppe dalla vita dei monaci del monastero di Giovanni di Kamul lo
indusse a diventare cristiano. Affrancato dalla sua condizione di schiavo, gli fu per-
messo di entrare nel monastero di abba Saliba, nella regione di Bet Nuhadra. Suc-
cessivamente, visse da solitario nelle montagne del Qardu, finché non fu chiamato
ad assumere I'incarico di superiore, dapprima del monastero di Mar Basima e poi
— dopo un ulteriore periodo di solitudine sul monte Zinai, nell’Adiabene — del mona-
stero di Rabban Boktisho. In questo contesto va collocata la sua ampia produzione
letteraria, da lui stesso posta sotto il nome del fratello Abdisho. Ignota & infine la data
precisa della morte, avvenuta in eta avanzata. Veniamo soltanto a sapere che nel
786-787 il sinodo convocato dal catholicos Timoteo I (779-823) condanna Giuseppe
insieme a Giovanni di Apamea e Giovanni di Dalyata. Non & possibile stabilire con
certezza se Giuseppe ebbe a subire ancora in vita le conseguenze di tale pronuncia-
mento o se egli poté morire nella sua dignita di superiore. Tuttavia, il fatto che non
sia stato sepolto nel suo monastero bensi in quello di Mar Atqen sembrerebbe far
pensare che I’anatema — motivato secondo il biografo dall’invidia del catholicos - sia
stato pronunciato mentre egli era ancora vivo, determinando il suo allontanamento
dalla carica ricoperta fino a quel momento.

Da questo quadro sintetico, risulta che Giuseppe, persiano di nascita e figlio di un
mago, in un’epoca gia segnata dalla dominazione musulmana sul suo paese, giun-
ge alla fede cristiana grazie alla testimonianza dei monaci, ai quali si unisce dopo
essere stato affrancato dalla sua condizione di schiavo. Si delinea cosi un singolare
percorso biografico, che & da tenere senz’altro presente leggendo gli scritti del nostro
autore prima di rinchiuderli sotto I'etichetta riduttiva e sbrigativa di letteratura per
monaci. Si tratta infatti di un’opera che riflette primariamente un vissuto cristiano,

10 Cfr. J. B. CHagot, Le livre de la chasteté composé par Jésusdenah, Fvéque de Bagrah, in Mélanges d’ar-
chéologie et d’histoire 16 (1896) 64-66.

330



Valerio Lazzeri

che solo per le particolari circostanze della vita del loro autore & stato formulato nel
quadro delle consuetudini monastiche del tempol1.

In altre parole, la preoccupazione di Giuseppe, almeno quando scrive la Lettera,
non & quella di fare un discorso per formare una categoria particolare di cristiani
destinati a diventare specialisti della preghiera e della vita ascetica, bensi di indicare
e descrivere le tappe di un vero e proprio itinerario spirituale. Egli segnala punti
di riferimento ed elementi di discernimento, con I’obiettivo di promuovere la piena
maturita cristiana di persone che, pur avendo intrapreso un cammino specifico, non
devono pero illudersi che esso porti automaticamente a un’autentica vita secondo
lo Spirito. Da questo punto di vista, lo scritto di Giuseppe assume un significato e
una rilevanza che vanno ben oltre il contesto, certamente limitato, nel quale & stato
elaborato. In nessun ambito culturale o ecclesiale, infatti, vi puo essere una vera
dinamica spirituale al di fuori della consapevolezza che la Lettera cerca a ogni passo
di risvegliare e i cui tratti costitutivi vogliamo ora brevemente indicare.

2. 1l carattere mai ovvio della vita spirituale cristiana

Dovunque si trovi, il cristiano che desideri aprirsi a un cammino verso la maturi-
ta spirituale & in primo luogo chiamato a liberarsi dall’illusione di esservi ammesso
unicamente in virtll di un passo compiuto esteriormente. Percio se, da un lato, il vis-
suto personale e I’ambiente portano Giuseppe ad affermare che uscire dal mondo e
mettersi sulla via del monachesimo sono premesse indispensabili per avanzare sulla
strada che conduce ai vertici della conoscenza vera di Dio12, egli si mostra altrettanto
convinto che tale passo non & per nulla sufficiente, visto che

non chiunque & uscito dal mondo & liberato dalle sue condotte. Molti infatti sono usciti dal mondo nell’a-
spetto esteriore, ma vanno avanti secondo il suo stile di vita. £ per questo che ho detto che vi sono due
uscite dal mondo. Di persone uscite dal mondo, ne troverai molte, ma di liberate dalle sue condotte una
su mille13.

11 Tali consuetudini prevedevano un periodo di vita comune, solitamente della durata di tre anni, nel ceno-
bio, inteso come prima fase del percorso, e poi, con la benedizione del proprio superiore e padre spiritua-
le, la vita solitaria nella cella. Cfr. J. VAN DER PLOEG, Oud-syrisch Monniksleven, Leiden 1942, 48-52.

12 Lettera 21, 73.
13 Lettera 19, 71.

331




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

Detto altrimenti: chi ha rivestito ’abito monastico non pensi, per il fatto stesso, di
aver gia cominciato il cammino per fare uscire il mondo dal proprio cuore. Si renda
piuttosto conto che fino a quel momento il dinamismo che lo ha sostenuto non é stato
originato da lui ma dai

semi naturali di bene che da Dio sono seminati in noi, nella natura della nostra creazione primal4.

Questi sarebbero rimasti soffocati dall’amore di sé, dalla philautia, se I'intervento
dell’angelo della provvidenza non avesse neutralizzato i pensieri di paura e di dispe-
razione.

Cosi, per il monaco come per ogni cristiano, la vita spirituale, pur essendo radica-
ta nel dinamismo pit profondo del cuore umano vivificato dal battesimo, non & mai
scontata. Essa infatti comincia veramente soltanto quando viene assunta liberamen-
te, con discernimento e impegno.

Al riguardo, il punto decisivo segnalato da Giuseppe & quello di una caratteri-
stica maturazione dello sguardo. Gli occhi del cristiano devono diventare capace di
leggere simbolicamente il quadro comunitario-ecclesiale dove ci si trova a vivere: il
cenobio, che

nell’ordinamento delle tappe ¢ figura della tappa corporea, ossia della pratica propria del desertol5.

«Figura» (tupsd) e qui il termine da rilevare. Da esso traspare che il cenobio non
¢ di per se la tappa corporeal6, ma la rappresenta e quindi si limita a postularne I'av-
vio in colui che vi entra. Come nella Scrittura il racconto della storia della salvezza
conduce dalla condizione di schiavitu alla terra promessa, anche I’assetto esteriore
della vita monastica — cenobio o cella solitaria — ¢ da leggere spiritualmente, da
abitare simbolicamente, da assumere nel suo significato profondo o, per dirla con il
linguaggio di Giuseppe, «in maniera intelligibile». Pertanto, ogni fase del percorso
monastico — uscita dal mondo, vita nel cenobio, ingresso nella solitudine della cella
— e presentata come un appello a fare riferimento ai diversi momenti e aspetti della

14 Lettera 6, 64.
15 Lettera 20, 72.

16 In siriaco, pagrdnutd. E la tappa in cui, secondo Giuseppe, 'uomo & impegnato a liberarsi dai condi-
zionamenti del suo essere corporeo, attraverso il digiuno la veglia, la poverta e la pratica assidua della
preghiera e dei comandamenti di Dio. Essa conduce a liberare il corpo dalle passioni e a riportarlo alla
purezza (dakyutd) della sua condizione creaturale originaria.

332



Valerio Lazzeri

narrazione biblica, ad assimilarne il dinamismo intrinseco e a realizzarne, per quan-
to possibile, il livello di maturita spirituale corrispondente.

Significativo, al riguardo, e il monito che Giuseppe rivolge a coloro che, finito il
noviziato nel cenobio, si apprestano a entrare nella cella per iniziare una vita da
solitario:

Nessuno dei pigri e dei negligenti pensi che, grazie alla veglia di consacrazione celebrata dal fratello
nella cella, egli trovi riposo e vi si stabilisca, se nel cenobio non si sara esercitato a fondo nell'umilta
e nell’obbedienza verso i suoi padri e i suoi fratelli spirituali. Non accada che colui che non si & eser-
citato nel cenobio cerchi pacificazione nella cella! Colui che parla in tal modo, si ricordi di Acan, che
fu circonciso come tutto Israele, ma la sua circoncisione non gli giovo affatto, non avendo osservato la
parola [uscita] dalla bocca del Signorel7. Al contrario, fu segno di terrore per tutto Israele. Cosi € anche
per coloro che si esercitano nel cenobio e non lo fanno nel modo giusto: quando partono per la cella, un
cumulo di pietre di pensieri malvagi si raduna e grava su di loro e la cella li espelle lontano da sé come
una pietra lanciata da una fionda. Diventano estranei a ogni condotta della vita solitaria e ai beni che
vi [si trovanol, come Acan, che fu separato da tutta ’assemblea del Signore e non ebbe parte alla terra
promessa e ai beni che [sono] in essal8.

Ne risulta che, per Giuseppe, la vita spirituale cristiana, anche nella sua fase
iniziale prevalentemente ascetica, non puo essere mai la mera sottomissione a
una disciplina esteriore. Ogni pedagogia che intenda portare il cristiano alla sua
maturita e tenuta a costantemente richiamarlo. Solo un’interiorita viva e lungamente
esercitata alle esigenze della comunione puo disporsi a vivere una solitudine feconda
per sé e per gli altri. Ora, cio non puo essere dato per scontato e I’autore della Lettera
non esita a ricordarlo con forza:

Se qualcuno ti dice che, senza questa operazione [delle intellezioni, ossia, di quelle percezioni profonde
del mistero di cui & reso degno chi sta veramente camminando], puo stabilirsi come conviene nella quiete
della cella, & un bugiardo19!

Ecco il primo avvertimento di chi si propone di accompagnare la vita spirituale:
le pratiche esterne non hanno senso, se la consapevolezza di chi le esercita rimane
inerte. A ogni tappa, occorre una presa di coscienza corrispondente, la manifestazione
di un dinamismo dello Spirito in atto. Senza questa prima fruttificazione, I’osservanza
esteriore non solo risulta dannosa, ma piu radicalmente essa finisce per essere
impossibile.

17 Cfr. Gs 7,1.
18 Lettera 66, 99.
19 Lettera 112, 139.

333




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

3. Nessuna vita spirituale senza attenzione alla concretezza

Con l'osservazione precedente, appare chiaro che Giuseppe ha perfettamente as-
similato, I'insegnamento di Evagrio Pontico. Secondo il grande maestro spirituale,
formato prima alla scuola dei padri cappadoci e poi all'insegnamento degli umi-
li abba del deserto egiziano, I'impegno del monaco non & mai da intendere come
esecuzione acritica di prescrizioni ascetiche ricevute dall’esterno; esso & sempre
«pratica con conoscenza», ossia pratica volta a risvegliare una consapevolezza, una
percezione intima del senso di un determinato gesto o atteggiamento20. Nella stessa
linea, frequente e nella Lettera I’esortazione: «vedi», «sappi», «bada»21. 1l lettore &
continuamente interpellato e insieme rimandato alla Scrittura, a leggere la propria
situazione alla luce del testo biblico, a trovarvi senso, innescando un circolo virtuoso
di vita e di conoscenza del Signore:

Pill tu mostrerai obbedienza nella pratica della virtu [e piu] egli mostrera la sua bellezza alla tua anima
e fara regnare su di te la gioia e 'allegrezza. Ma nella misura in cui tu trascurerai la pratica delle virti,
egli non rivelera la luce della bellezza del suo volto glorioso nei recessi segreti del tuo cuore e la tua
anima non si rallegrera nei suoi misteri gloriosi22.

Ecco lo scopo ultimo del cammino che Giuseppe si preoccupa di delineare davanti
al suo lettore! Non una pratica ossessionata dalla quantita o dall’entita delle pre-
stazioni ascetiche, ma un percorso per aprire 'interezza dell’'uomo a quelle che egli
chiama le «intellezioni», le percezioni luminose e dense provenienti dalla dimensione
piu segreta del reale — della Scrittura e della creazione in ogni sua componente — che
mai possono essere conquistate, ma solo accolte come dono, in corrispondenza alla
germinazione dei «semi naturali», di cio che nell’'uomo e presente come potenzialita
originaria e indistruttibile.

Detto questo, pero, non dobbiamo pensare a uno spiritualismo senza corpo. Per
Giuseppe, insegnare la vita spirituale comporta anzi necessariamente indicazioni
precise e pratiche. I’attenzione alla concretezza & percio una costante nel suo di-
scorso, che in cio corrisponde perfettamente alla richiesta che gli viene rivolta: non
parlare ai soli «gnostici» — ossia a coloro che hanno gia cominciato a gustare la cono-

20 Cfr. EvaGrio PonTico, Trattato pratico 50, Magnano 2008, 181-184.
21 Cfr., fra i molti esempi possibili, Lettera 3, 25; 29, 62-63, 75, 77.
22 Lettera 33, 79-80.

334



Valerio Lazzeri

scenza vera del Signore — lasciando i deboli «davanti alla porta del Santo dei santi»,
ma tracciare per questi ultimi una via per accedervi. E questo significa scrivere

sulla quiete, sulla dimora nella cella, sulle tentazioni proprie di coloro che si esercitano nella pratica
della quiete, e sulle visite della grazia che sono accordate dalla misericordia di nostro Signore23.

Giuseppe sa che il suo lettore non puo essere lasciato nel vago. Questi cerca
orientamento, ha bisogno di un insegnamento aderente al vissuto, di sentire nomina-
re esplicitamente quali siano le virti da promuovere e i vizi da combattere. Da qui,
scaturisce ’abbondanza di descrizioni dettagliate, formulate in maniera da arrivare
a riconoscere efficacemente le varie suggestioni demoniache e poter cosi fare loro
fronte senza rimanerne travolti o prigionieri.

Si legga, al riguardo, il rimedio ultimo, proposto alle ferite dei pensieri che assal-
gono il monaco nel corso della sua permanenza nel cenobio:

Quando vieni oltraggiato, fissa lo sguardo su di lui [Gesul, che pure fu oltraggiato per te ed e stato trat-
tato da demoniaco e da samaritano. Se dunque ti insultano e ti scherniscono, fissa lo sguardo su di lui, il
Salvatore delle creature, quando lo ingiuriavano, lo schiaffeggiavano, gli sputavano in volto, gli davano
da bere aceto e fiele, lo colpivano sul capo con una canna... Medita continuamente nel tuo cuore su que-
ste realta e dal tuo cuore si dissolvera il veleno dei serpenti. Gest, con la sua crocifissione, & pil vicino a
te di quanto non fosse il serpente [di bronzo] agli ebrei. Egli abita infatti nel tuo cuore e nei recessi segreti
della tua anima risplende la luce gloriosa del suo volto24.

Altrettanto significativa, nella stessa linea, e la preoccupazione, all’inizio della
tappa psichica25, di mettere in guardia dalla tentazione — insidiosa per chi nella cella
non e piu custodito dal quadro di riferimento della vita comunitaria — di esagerare
con il digiuno e le altre fatiche ascetiche della veglia e della lettura. Giuseppe si mo-
stra qui attento al corpo, alla necessita di non provocarne la distruzione e, contem-
poraneamente, ne sottolinea le capacita di adattamento, la plasmabilita come docile
e indispensabile realta da condurre alla collaborazione per uno sviluppo integrale
della vita spirituale.

Se infatti il corpo non & educato progressivamente alle fatiche, si distrugge e finisce in preda ai dolori

23 Lettera 2, 62.
24 Lettera 31-32, 78-79.

25 In siriaco napshanutd. i la tappa intermedia che dalla purezza (dakyutd), raggiunta tramite la pratica
nell’ambito corporeo, conduce I'uvomo alla limpidezza (shapiutd@) che inaugura la tappa spirituale
(ruhanutd). Lo sforzo ascetico dopo essersi esercitato soprattutto sulle passioni riguardanti il corpo, si
concentra su quelle, pitl pericolose e tenaci, riguardanti I’anima.

335




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

e alle malattie fino a cadere in mano ai figli di Galeno26, mentre i demoni compiono in lui ogni loro
volonta malvagia... Quando invece si & abituato alle fatiche, caricalo quanto desideri... e il corpo non si
ammalera, perché vi si ¢ abituato. Lo stomaco si & ridotto, il cervello si ¢ affinato [liberandosi] dall’'umore
eccessivo, gli occhi si sono rischiarati, il fegato e la milza hanno preso I’abitudine di bere [solo] acqua,
e non si indeboliscono per la carenza di sangue, poiché i vasi sanguigni si restringo- no e chiedono solo
con moderazione; le reni hanno acquisito il proprio calore naturale e non esigono calore supplementare;
si riassorbe I'infiammazione del gonfiore delle gambe e, per la leggerezza del corpo, non si indeboliscono
né subiscono danno per la veglia prolungata27.

Preziosa e pure la descrizione dettagliata dell’organizzazione della giornata del

solitario nella cella, I'indicazione dei tempi e delle modalita della preghiera, dei pa-
sti, del lavoro manuale, del sonno e della veglia. In tutto questo, traspare I’equilibrio,
la moderazione e, soprattutto, il rifiuto di ogni forma di spiritualismo, di ogni tenta-
tivo di svincolarsi dal concreto, di sottrarsi all’obbedienza che il monaco deve alla

condizione corporea propria dell’'uomo.

Come infatti il corpo ¢ causa dell’anima e la precede nell’intelletto, cosi la salmodia sensibile & causa di
quella intelligibile. Vi sono molti «sapienti» che, nella loro ignoranza, dicono: «Non abbiamo bisogno del-
la salmodia sensibile, poiché abbiamo la salmodia intelligibile. Salmodiamo con il cuore e non cerchiamo
la salmodia della bocca». Ma parlano cosi perché sono stati colpiti dall’ardore del vento della vanagloria.
Questi sapienti stolti avrebbero dovuto chiedersi: e possibile che vi sia vita in un’anima senza corpo? Puo
I'uomo essere costituito da una parte soltanto? Se questo non & possibile, non lo & neppure che questi
miserabili esprimano la loro lode con un’offerta intelligibile senza salmodia sensibile! Se dunque né in
questo mondo né in quello futuro I'uvomo puo sussistere senza corpo e anima, allora neppure dicano
costoro nella loro follia: «Abbiamo una lode intelligibile senza salmodia sensibile»28.

Corpo e anima insieme, percio, spiritualita incarnata. E il punto nevralgico di

ogni discorso cristiano di accompagnamento allo sviluppo di una vita nello Spirito e
secondo lo Spirito, ed & anche il nocciolo della riflessione di Giuseppe. Non si tratta
pero di un semplice equilibrio da mantenere, ma di un difficile discernimento, da
operare costantemente e da acquisire all'interno della relazione con una figura deci-
siva per la qualita umana e cristiana della vita del solitario: il padre spirituale.

26

27

28

Si intendono qui ovviamente i medici. L’attenzione agli aspetti medici delle osservazioni corporee &
segnalata come una caratteristica, importante e ancora insufficientemente studiata, degli autori siro-
orientali di questo periodo da P. BErTIOLO, Introduzione, in SIMONE DI TAIBUTEH, Violenza e grazia. La
coltura del cuore, Roma 1992, 13-16.

Lettera 68-69, 100-101.
Lettera 75, 107-108.

336



Valerio Lazzeri

4. La paternita spirituale come condizione per I’autenticita
dell’esperienza

Non sorprendono lo spazio e I'importanza riservati nella Lettera al rapporto tra
discepolo e padre spirituale. Solo quando si da all’interno di questo particolare gene-
re di relazione umana, infatti, un insegnamento sullo sviluppo del cammino spirituale
non si trasforma in programma astratto e idealistico di ricerca della perfezione. Da
qui parla Giuseppe: dalla posizione di chi & stato interpellato come padre spirituale
e sa di rivolgersi a qualcuno che & disponibile ad ascoltarlo come figlio spirituale. Si
comprende percio I'insistenza sulla necessita di una guida e sulle condizioni a parti-
re dalle quali il riferimento a essa diventa fecondo per I'itinerario verso la maturita
spirituale cristiana.

Un primo sviluppo, al riguardo, lo troviamo nel cuore della sezione dedicata alla
tappa corporea, in corrispondenza con il manifestarsi delle lacrime legate al primo
fervore, a volte di gioia per le fatiche ascetiche affrontate con successo, a volte di
tristezza per il ricordo dei peccati. E evidentemente la fase iniziale del percorso, ma
proprio per questo il ricorso al padre spirituale & ancora piu raccomandato. Senza
I'intervento di una parola autorevole, infatti, la gioia per le riuscite rischia facilmente
di tramutarsi in vanagloria, mentre la tristezza per i fallimenti puo portare alla di-
sperazione. Occorre percio che chi e interpellato dia un consiglio adeguato, perché,
in questo processo, la parola altrui & tanto necessaria quanto potenzialmente delete-
ria. Qui le espressioni di Giuseppe assumono un tono accorato, che fa pensare a una
situazione da lui molte volte riscontrata. Si legga per esempio il passaggio seguente:

Oh, quanto ¢ difficile da discernere questo punto! Qui viene messa alla prova la conoscenza dello gnosti-
co sapiente! Ho visto molti che credevano di essere sapienti e gnostici e sono inciampati gravemente su
questo punto, sono caduti irreparabilmente e, a causa della loro ignoranza, hanno anche allontanato le
anime di molti dalla conoscenza vera, non avendo saputo distinguere tra la verita e I’errore. Ogni volta
che veniva da loro uno dedito alla pratica, che si trovava in questa fase di fervore, siccome non sapevano
discernere per lui la via da seguire, o lo esaltavano e lo gonfiavano di vanagloria dicendogli: «Hai gia
raggiunto la tappa spirituale!»; oppure lo sprofondavano in un abisso di disperazione, dicendogli: «Sei
ingannato dai demoni. Questo fervore e questo zelo per le fatiche vengono dai demoni!»29.

Come si vede, la posta in gioco nel rapporto di paternita spirituale e alta. Un
passo falso in questo campo puo precludere il proseguimento del percorso e il rag-
giungimento della meta.

29 Lettera 50, 89-90.

337




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

Il problema dell’accompagnamento spirituale non si riduce pero per Giuseppe a
questo sapiente dosaggio di abbassamento e d’incoraggiamento a dipendenza delle
fasi alterne attraversate da colui che si esercita nella pratica spirituale. Il punto ve-
ramente difficile ¢ il discernimento tra cio che & falso e ingannevole in questo primo
fervore — in cui la vanagloria puo spesso mescolare ’amore per la virtl con il desi-
derio della fornicazione — e cio che rimane autentico e spiritualmente vitale sotto la
manifestazione disordinata. La formulazione di Giuseppe, che riprende qui una frase
assai audace di Simone di Taibuteh30, non si presenta forse con tutta la desiderabile
chiarezza. E tuttavia il senso profondo non lascia dubbi: il vero padre spirituale non
e semplicemente colui che ha «capito», ossia colui che si limita ad applicare una dot-
trina nella sua chiarezza concettuale, ma colui che & capace di «accogliere», di fare
spazio al «desiderio [proprio] dei semi naturali»31, presente proprio laddove 1’occhio
dell'inesperto rischia di vedere solo I’esito della passione intesa in senso negativo. La
conclusione cui giunge Giuseppe, commentando la citazione di Simone di Taibuteh
da lui riportata, & cosi inequivocabile:

Questo santo fa dunque sapere che, se la guida possiede il discernimento per distinguere tra desiderio
e desiderio, con questo fervore coloro che si esercitano nella pratica giungeranno alla purezza che ¢ il
compimento della tappa corporea32.

La capacita di discernimento della guida ¢ dunque decisiva per il positivo svolger-
si di un cammino spirituale. Da qui il severo monito di Giuseppe rivolto a coloro che
pensano di poter decidere da sé il momento in cui esercitare il servizio della guida
degli altri:

Guai ai maestri che... permettono che si attribuisca loro il nome di «maestro» e diventano guide per gli
altri, mentre non hanno ancora emendato le proprie passioni! A motivo di una minima pacificazione che
essi hanno percepito o [perché] hanno visto per un attimo la luminosita della loro anima, per questo, si
sono gonfiati di vanagloria e supponenza e hanno cominciato a diventare guide di altri. Guai a coloro a
cui nostro Signore chiedera conto del giudizio ignorante e della punizione delle anime dei loro discepo-
1i33!

La guida sapiente non e chi si autopromuove tale, bensi colui che sta al suo posto
finché non viene costituito dallo Spirito a guida degli altri; egli ricevera da nostro
Signore la ricompensa della sua fatica.

30 Libro della grazia 2, 27, ms. Rahmani 103 (1891), f. 14.
31 Lettera 52, 90.

32 Lettera 51, 90.

33 Lettera 54, 91-92.

338



Valerio Lazzeri

Fin qui ci siamo limitati a raccogliere le osservazioni di Giuseppe relative ai re-
quisiti necessari a colui a cui il discepolo & invitato a ricorrere per discernere corret-
tamente la sua via. Vi sono pero anche, soprattutto nell’ambito della tappa psichica e
in quella spirituale, vari accenni all’altro versante del rapporto di paternita spiritua-
le, quello del discepolo, che viene sovente sollecitato a non chiudersi a questo aiuto
essenziale al discernimento del proprio cammino.

Interessante al riguardo I’esortazione rivolta al solitario chiamato a trovare una
sua regola per il digiuno e le altre pratiche ascetiche:

Riguardo a colui che, abituato alle fatiche, digiuna ogni due o tre giorni o per tutta la settimana, non
vi ¢ legge stabilita in tale ambito. Ognuno conduca come vuole la sua vita. Tuttavia, cio avvenga con la
conoscenza e con il consiglio di chi & sperimentato. Infatti, colui che si affatica senza il consiglio di chi
€ sperimentato, combatte contro I’aria e tutta la sua pratica e senza frutti. Come dice la Scrittura: 7/
sapiente si consiglia e agisce, lo stolto si muove nella direzione opposta34. Ogni virtu che non & praticata
con il consiglio di chi & sperimentato & simile a un vaso perforato: I'acqua che vi si versa finisce dispersa.
Beato colui che si consiglia e agisce: prima ancora di praticare la virtu, I'intelletto si delizia dei frutti
della conoscenza di essa35.

Qui appare chiaramente che il ricorrere a una guida capace di consigliare non
significa per nulla rinunciare a individuare un proprio percorso personale. Al con-
trario: aprirsi a un altro contribuisce a sviluppare quella pratica della virtl a cui si
associa il gusto, ’assaporamento del senso del cammino intrapreso. Vivere secondo
una propria regola consultandosi e tenendosi contemporaneamente all’interno della
relazione con chi & sperimentato qualifica I’esperienza del solitario, le da quel dina-
mismo di bonta e di bellezza che & premessa essenziale per la sua maturazione e la
sua fecondita.

Cio e tanto piu necessario quanto pit il solitario avanza nel suo itinerario e le ten-
tazioni cui e chiamato a far fronte diventano piu sottili e subdole. Nello stesso ambito
della limpidezza (shapyutd) — quello in cui le intellezioni danno luogo alle prime con-
templazioni degli incorporei, del giudizio e della provvidenza — s’insinuano insidiosi
pensieri di supponenza, che con il pretesto di essere di aiuto ad altri, espongono
alla confusione, aprono alla vanagloria e all’invidia. Non bisogna dunque esitare a
ricorrere a una guida sapiente per individuare «la via diritta su cui camminare»36.
Quanto piu pero si procede nel cammino spirituale, tanto piu il solitario & tentato
proprio sul ricorso al padre spirituale. La tentazione diventa quella di chiudersi, di

34 Pr 10,8.
35 Lettera 72, 103-104.
36 Lettera 101, 130.

339




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

non manifestare piu i propri pensieri e questa ¢ la premessa per i pili tragici naufragi
nella vita spirituale. Infatti,

colui che & alle prese con una lotta e, obbedendo alle intellezioni del maligno, non manifesta né mette a
nudo i suoi pensieri davanti ai suoi padri spirituali che conoscono I’arte dei combattimenti intelligibili,
quando la sua lotta cessa viene consegnato al demone dell’orgoglio; e [questi] lo espelle dalla vera fede e
lo mette alla testa di eresie abominevoli, di cui diventa capo e maestro di inganno37.

Viene cosi evidenziato I’esito positivo del percorso opposto, ossia, della perseve-
ranza nel presentare alla propria guida le lotte con cui si & confrontati.

Ecco, invece, i doni che, dopo aver combattuto in questa guerra, sono concessi dalla grazia di Dio al
solitario sapiente, che affronta la guerra e la manifesta ai suoi padri spirituali: il dono di intellezioni
riguardo ai misteri nascosti nei libri santi, sicché le loro intellezioni brillano davanti a lui come un sole;
una gioia senza fine che la mente non puo sostenere; un raccoglimento dei pensieri inseparabile dalla
memoria, nel cuore dell'uomo, dell’amore misericordioso del nostro Salvatore; il discernimento santo
che distingue fra le intellezioni provenienti dalla natura, quelle dall’angelo della provvidenza, quelle che
scaturiscono dalla grazia e quelle che provengono dall’avversario, insieme a molte altre cose di cui non
occorre che parliamo3s.

Insomma, il padre spirituale, nella visione di Giuseppe, non & chiamato a sostitu-
irsi al proprio discepolo nella decisione, non fornisce soluzioni preconfezionate. Offre
pero dei segni a chi si rivolge a lui perché questi possa operare il proprio discerni-
mento e orientarsi nel concreto. Il discepolo che persevera nel rivolgersi alla propria
guida in spirito di obbedienza, con il desiderio sincero di mettere in atto cio che gli
verra proposto, non si imprigiona in un reticolo sempre pit fitto di regole soffocanti,
ma si dispone a crescere nell’intelligenza spirituale, nel- la gioia, nell’amore e nella
liberta.

5. Le regole al servizio di una crescita nella liberta

Sotto la penna di Giuseppe, emerge un ulteriore filone caratteristico del suo pro-
posito di accompagnare la crescita della vita spirituale: il rapporto tra le regole,
sicuramente necessarie per dare forma concreta al percorso spirituale, e la liberta
nei loro confronti, per non esservi assoggettati come schiavi. E il punto che maggior-

37 Lettera 122, 148.
38 Jbid.

340



Valerio Lazzeri

mente ha suscitato le reazioni dei contemporanei di Giuseppe, ma & anche I’aspetto
che rivela piti chiaramente lo spirito della sua visione del percorso spirituale. Vale la
pena percio tentare di delinearne lo sviluppo con una certa precisione.

Il tema non emerge subito. Nelle prime fasi dell’esposizione sembra anzi prevale-
re I'insistenza sull’obbedienza, sulla fedelta, sull’assiduita di una pratica e di un’os-
servanza senza negligenza, pur essendo sempre presente I'invito alla moderazione e,
come abbiamo gia accennato, al rispetto della gradualita nell’applicarsi alle fatiche
ascetiche. Nella sezione dedicata all’illustrazione della tappa psichica — e, quindi,
delle condotte da tenere nel corso della dimora nella cella - si colgono pero con chia-
rezza i primi inviti espliciti alla ricerca di una propria misura e modalita, soprattutto
nell’ambito della preghiera.

Durante il primo anno della sua dimora nella cella, il fratello che si esercita nella pratica reciti [il salterio
di] David tra la [fine della] notte e [I'inizio del] giorno, senza aggiungervi né toglierne nulla. In seguito,
aggiunga e tolga quanto vuole, a seconda delle ragioni che si presenteranno al fratello39.

Come si vede, non si tratta di aprire la porta all’arbitrio riguardo al modo di pre-
gare, ma di promuovere presso il solitario un impegno ad accordarsi in maniera in-
telligente e giustificata al mutamento delle circostanze. Non & I’attenersi rigidamente
a un certo numero di salmi e formule che puo garantire di per sé la qualita spirituale
della preghiera. Anzi, piti avanti, subito dopo aver insistito sulla necessita

di non trascurare - tranne in caso di malattia, che non & sottoposta a regola - i sette uffici stabiliti dai
santi padri a salvaguardia della nostra vita40,

Giuseppe da con grande perspicacia I'indicazione seguente:

Bada, fratello mio, che a causa di un eccesso di salmi tu non cada nell’acedia e, per questo, tu abbandoni
le tue ore. Non & infatti sapiente assoggettarsi a leggi da schiavi, fissare per te un carico eccessivo di
salmi, cadere nell’acedia a causa del troppo peso e [per finire] mettere da parte i tuoi uffici. Piuttosto, ti &
data la liberta, per concessione dello Spirito santo, di diminuire [I'ufficio] fino a un inno e a una marmita
[una parte del salterio] soltanto; non trascurare [pero] le tue ore4l.

Il massimalismo incapace di adattamento finisce per provocare quel disgusto che
¢ causa dell’abbandono del ritmo quotidiano della preghiera, minando cosi alla ra-
dice la vita del solitario.

39 Lettera 73, 116.
40 Lettera 85, 116.
41 Jbid.

341




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

Il punto piu caratteristico in cui Giuseppe sottolinea la necessita di non attenersi

alle regole prefissate della preghiera ¢ quello in cui sono descritte le prime mani-
festazioni della fase della limpidezza, le cosiddette intellezioni della parte destra.
Qui il rischio & quello di trascurare il dono spirituale in nome della fedelta all’ora
dell’ufficio, finendo per travisare il senso stesso di quest’ultimo in quanto disposizio-
ne all’agire della grazia. L’indicazione diventa cosi perentoria:

Se viene I'ora dell’ufficio, bada di non alzarti assolutamente, affinché tu non sia come un ragazzo che,
nella sua ignoranza, scambia un talento d’oro con un fico che per un solo momento addolcisce il suo
palato. Tu invece, come un mercante accorto, nel momento in cui ti si presenta la perla di grande valo-
re, non scambiarla con i vili oggetti che sempre ti stanno davanti; non sia la tua sorte come quella del
popolo che usci dall’Egitto e abbandono il cibo della manna spirituale, desiderando il cibo abominevole
degli egiziani42.

Naturalmente, Giuseppe e altrettanto severo con chi ritenesse, a partire da que-

sto momento, di essersi sharazzati una volta per tutte delle regole relative alla pre-
ghiera:

Quando invece tu sarai di la uscito, attieniti come conviene alle regole della cella e non trascurare i tuoi
uffici, perché se il solitario li trascura dopo che & uscito da quel luogo, sara consegnato nelle mani dei
demoni secondo la parola dei padri43.

Ma il principio della liberta e chiaro ed e fondato biblicamente:

Questo luogo non ¢ sottoposto a leggi scritte, poiché la sua pratica si trova al di sopra delle osservanze
della legge e finché il solitario vi dimora non & tenuto a sottomettersi ad al- cuna delle leggi stabilite sulle
creature. Questo infatti & quel luogo — di cui parla I’Apostolo — nel quale non c¢’é [pitl] né schiavo né libero,
circoncisione o incirconcisione, ma Cristo e tutto in tutti44.

Insomma, I'immagine emblematica e decisiva con cui Giuseppe riassume la sua

concezione del rapporto tra regole e liberta — e con cui, in fondo, lascia trapelare il
senso e lo spirito di tutto il suo insegnamento sulla maturazione della vita spirituale
cristiana — & quella evangelica che apre e chiude il suo scritto: il mercante (gabrd
taghira) di perle preziose45. Questi non raggiunge il suo scopo moltiplicando ossessi-

'S

2

'S

3

45

Lettera 102, 131-132.
Lettera 103, 132.
Ibid. La citazione di Paolo compone Gal 3,28 con Col 3,11.

Cfr. Mt 13,45-46.

342



Valerio Lazzeri

vamente i suoi sforzi, ma con I’attenzione alla realta, I'intelligenza delle situazioni e
la prontezza nel cogliere il grande affare che si presenta.

Tu, o amato, leggi bene queste cose, guarda ed esamina accuratamente le intellezioni [proprie delle
varie tappe] e osserva: quando e raggiunto il vertice della prima tappa e ha inizio la seconda, in corri-
spondenza al raggiungimento di [tale] vertice, opera un cambiamento nella tua pratica, perché tu possa
cogliere i frutti di conoscenza della tua pratica e tu non sia come gli ignoranti che, quando hanno imposto
a se stessi una regola non la modificano piu. Quante volte capita fra le loro mani la [grande] occasione
(tegurtd) ed essi vanno dietro alle loro regole46!

Non ¢ forse qui che trova la sua giustificazione tutta la fatica di Giuseppe per
raccogliere in un unico disegno I'intero percorso spirituale? Si ascoltino le sue parole
conclusive:

Tu, fratello mio, come un sapiente sii attento ai segni che ti abbiamo esposto e, a ogni tappa che raggiun-
gerai, da’ inizio alla pratica corrispondente47?.

La vita del cristiano non puo lasciarsi irrigidire dagli schemi. Dall’inizio alla fine
rimane un cammino che richiede agilita interiore, lucidita, audacia filiale e — perché
no? — una certa capacita di approfittare del momento buono, del grande «affare»
della vita, del kairds, che si presenta sulla strada. Quel che Giuseppe insegna vuol
solo fare in modo che la vita cristiana, a ogni tappa del suo sviluppo, rimanga cio che
da sempre essa in sostanza e: una via, percorsa in comunione con colui che a ogni
passo ci precede.

Cosi nostro Signore sara per te maestro e guida, fino al punto in cui tu entrerai e regnerai in quella Sion

in cui la lampada della tua condotta non si spegnera alla presenza dell’arca del Signore4s.

6. L'aspetto mistagogico del cammino spirituale cristiano

Le osservazioni precedenti ci conducono al tratto che potrebbe definire in manie-
ra sintetica la qualita specifica dell’accompagnamento della vita spirituale messo in

46 Lettera 149, 172.
47 Lettera 150, 172.
48 Ibid.; cfr. anche 1 Sam 3,3.

343




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

atto da Giuseppe: 'aspetto mistagogico, d’introduzione alla conoscenza del mistero
cristiano, di cui I'uomo & reso partecipe grazie al dono battesimale.

Da questo punto di vista, il grande ostacolo da superare per Giuseppe e 'ignoran-
za (la-ida‘ta). Essa certamente ha ben poco a che vedere con una carenza di risorse
o di strumenti di tipo puramente intellettuale. Riguarda piuttosto la vita, la lucidita
nei confronti del vissuto proprio e altrui, il rapporto con il reale di sé, degli altri, del
cosmo e dell’economia della salvezza. I.’ignoranza e, per esempio, quella mancanza
di avvertenza nell’agire che

appena uno e sbhocciato nelle fatiche, lo fa avvizzire e, mentre questi desidera rallegrarsi, angoscia, tri-
stezza e disperazione prendono il posto della sua gioia49.

Quando uno ¢

prigioniero dell’ignoranza, pensa che l'intelletto sia splendidamente illuminato e la sua anima sia stata
dilatata dalle sue fatiche, invece il suo intelletto si & densamente ispessito, il suo cuore si & riempito di te-
nebra, la sua anima si & ristretta e il suo discernimento & stato accecato dalla vanagloria, che lo riempie
di pensieri malvagi. Tutta luce infatti ¢ la conoscenza, ma tutta tenebra e I'ignoranza5°.

A partire da questa consapevolezza, I'itinerario delineato deve orientare alla co-
noscenza nascosta dentro se stessi, alla scoperta di cio che e presente nel cristiano,
lo muove fin dal primo passo, ma comincia a dischiudersi a partire da un’umile con-
statazione. Durante la tappa corporea,

la conoscenza di colui che si esercita nella pratica non ¢ diversa da quella di chiunque [altro], benché
differenti siano le sue condotte51.

Cio significa che, pur avendo gia ricevuto nel battesimo il principio della comunio-
ne piena con Dio, 'uomo non puo ancora riferirsi a lui senza far uso di rappresenta-
zioni materiali. Tutte le rivelazioni delle realta divine sopravvengono a lui, come ai
giusti dell’antica alleanza, in forma d’immagini visibili e corporee. Inoltre, il tutto &
ulteriormente appesantito dalle passioni che ancora oscurano la capacita percettiva
dell’intelletto. Il cambiamento decisivo ha luogo solo al momento in cui 'uomo arriva

49 Lettera 70, 102.
50 Ibid.
51 Lettera 64, 97.

344



Valerio Lazzeri

alla purezza (dakyutd), meta della tappa corporea e insieme punto di passaggio da
questa a quella psichica.

Interviene qui un primo elemento simbolico: il colore dello zaffiro, che ¢ il colore
blu del cielo terso e pienamente trasparente alla luce. L’immagine & di derivazione
biblica e la si incontra nella descrizione della conclusione dell’alleanza con Mose,
Aronne, Nadab, Abiu e i settanta anziani sul monte Sinai: Essi videro il Dio d’Israele:
sotto i suoi piedi vi era come un pavimento in lastre di zaffiro, simile in purezza al
cielo stesso52. Giuseppe legge questo testo sulla scorta di Evagrio, che si basa sulla
versione dei LXX — Essi videro il luogo in cui Dio sta — e ne trae tutta un’importante
riflessione sul «luogo di Dio»53. Ora, benché la Peshitta non si esprima nei medesimi
termini, il tema e presente anche nella Lettera. Giuseppe vi rileva che, nel tempo
della preghiera, dopo che I’anima ¢ tornata alla sua purezza naturale, essa appare
come un firmamento celeste blu zaffiro54; in esso il «sole di giustizia», che & Cristo
stesso, puo tornare a risplendere; 'intelletto purificato vede se stesso e, nella luce
del sole divino, anche le altre creature. E questo e lo stato naturale dell’intelletto
(hawna) nella sua purezza adamitica prima della caduta.

Da qui, entrando nella tappa psichica, 'uomo purificato puo accedere alle cosid-
dette «intellezioni», percezioni interiori della realta degli esseri e del mistero divino
che in essi si manifesta. A questo livello, tali intellezioni possono ancora essere tra-
dotte concettualmente ed espresse verbalmente. Con esse viene colto il senso divino
nascosto della creazione materiale — contemplazione naturale seconda — e del mondo
spirituale degli angeli — contemplazione naturale prima —, come pure il senso della
storia — contemplazione dei giudizi di Dio - e il compimento dei giudizi di Dio nel
piano divino della salvezza — contemplazione della provvidenza di Dio —. Giuseppe fa
capire che si tratta qui di «intellezioni» per loro natura proprie alla creatura purifi-
cata, rese impossibili solo a causa delle passioni.

Il secondo elemento simbolico, a questo punto, diventa il fuoco, che porta a com-

52 Es 24,10. La Pshitta legge precisamente: «... come il colore del cielo nella [sua] purezza».

53 Per I'immagine del «luogo», cfr. G. BUNGE, Le lieu de la limpidité. A propos d’un apophtégme énigmatique,
in Irénikon 55 (1982) 7-18.

54 Giuseppe identifica lo zaffiro con il cristallo e in seguito parla anche in generale delle «nubi di luce
cristallina»: cfr. Giuseppe HAzzAyA, Capitoli sulla conoscenza 85, in RABBAN JAUSEP HAZZAYA, Briefe iiber das
geistliche Leben und verwandte Schriften, hg. G. Bunge, Trier 1982, 314. Questa espressione, per quanto
ci risulta, non proviene da Evagrio, che parla soltanto dello zaffiro o del colore del cielo. Quali siano le
rappresentazioni che stanno qui sullo sfondo, lo apprendiamo dalla Caverna dei tesori siriaca: il corpo del
primo Adamo - vi si dice — era simile a un cristallo scintillante (Giuseppe, percio, collega esplicitamente
la raffigurazione siriaca antica della bellezza del primo Adamo con la dottrina evagriana, a lui pervenuta,
del luogo di Dio: si veda pure il Libro delle domande e delle risposte, ms. Diarbekir 100, ff. 171-173).

345




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

pimento la purificazione e inaugura una trasformazione radicale. S’inaugura qui in-
fatti una nuova penetrazione del testo della Scrittura; i pensieri si raccolgono, men-
tre 'uomo e colmato di stupore. Egli non rischia piu di bruciare di zelo a causa delle
debolezze che vede commettere attorno a sé. Il suo cuore, al contrario, si incendia di
amore per gli uomini,

e la visione e I'intellezione di queste contemplazioni del giudizio e della provvidenza immergono I'intel-
letto come in un abisso. Proprio mentre vede le debolezze [degli uomini] e la spregevolezza della loro
argilla — quanto sia asservita alla corruzione della mortalita — assapora, come con la punta del mignolo,
nel palato della sua mente, [qualcosa] della meraviglia della gloria in cui [gli uomini] si troveranno dopo
la resurrezione dai morti®s.

Giuseppe fornisce a questo riguardo due segni caratteristici di questo incendio
dell’amore. In primo luogo, si manifestera una qualita nuova dell’approccio ai libri
della Scrittura:

Man mano che tu li leggerai, il tuo cuore si riempira di stupore e verra recisa la parola dalla tua bocca; e
per lo stupore delle intellezioni dell’economia di Dio, nel tuo cuore irrompera come una fiamma di fuoco,
sicché tu molte volte prenderai la terra con i tuoi denti per la gioia che prevale nel tuo cuore56!

In secondo luogo, cio si riversera in una nuova intensita nel vivere la relazione
con Dio:

La tua mente non lascera neanche per un momento il ricordo di Dio e la lingua della tua mente balbet-
tera ininterrottamente una preghiera nascosta dentro il tuo cuore57.

Insomma,

si inaugurano in questa tappa tutti i misteri e le rivelazioni che dovranno manifestarsi: vengono messi
a disposizione della lingua di carne e anche la mente ha il potere di parlarne, sia con la bocca che con i
segni della scrittura’s.

Nella tappa spirituale, a queste intellezioni ancora comunicabili, fa seguito la
visione.

o

5 Lettera 137, 160-161.
6 Lettera 141, 165.

57 Jbid.

8 Lettera 140, 164.

5

@

346



Valerio Lazzeri

L’uomo [allora] & reso degno di quella gloria che ¢ indicibile, I'intelletto & illuminato dalla visione di quel-
le contemplazioni, il cuore si dilata, i moti dell’anima si fanno sottili e si intensifica la gioia all'interno
del cuore per mezzo dell’intellezione della natura delle creature, in modo tale che la lingua dei mortali
non ¢ in grado di esprimersi®9.

Qui 'uvomo percepisce I'irradiarsi della gloria divina, «la luce gloriosa della santa
Trinita». Non si tratta ovviamente del vedere inteso come il cogliere con gli occhi un
oggetto. E piuttosto un perdersi di vista grazie a quella «luce senza forma» che fa
risplendere all’'uomo cio che da se stesso egli non e in grado di vedere o puo soltanto
intravedere dall’esterno.

Il grande e sempre citato esempio al riguardo & quello di Paolo: Conosco un uomo
in Cristo che, quattordici anni fa — se con il corpo o fuori del corpo non lo so, lo sa Dio
- fu rapito in paradiso e udi parole indicibili che non e lecito ad alcuno pronunzia-
re60. L'uomo si trova ora oltre tutto il creato, che finora gli aveva fornito il materiale
immaginativo e rappresentativo — la forma — della sua conoscenza di Dio. Ma questa
luce senza forma altro non & che la luce della santa Trinita, che ora riveste I'uomo,
cosicché egli stesso non e pit in grado di distinguere da essa la luce a lui propria.

Nella sua Lettera, Giuseppe non approfondisce molto il carattere trinitario dell’e-
sperienza spirituale da lui descritta, ma lo fa in altri scritti, che lo lasciano trasparire
chiaramente. Cio che 'uomo vede - per esempio Paolo nel suo rapimento sotto I'in-
flusso dello Spirito santo — & Gesu nella sua divinita! Alcuni testi possono esplicitare
questa affermazione. Si legge, per esempio, nei Capitoli sulla conoscenza:

Per tutte le creature razionali, visibili e invisibili, I'umanita di nostro Signore Gesu Cristo sara lo specchio
nel quale esse vedranno il Dio-Logos che abita in loro. Ricerca e contempla Cristo nella sua economia
corporea. La sua divinita riconoscila e adorala in silenzio nella fede. Al di fuori dell'umanita di nostro
Signore Gesu Cristo, non esiste visione di Dio, né per gli angeli né per gli uomini, né in questo mondo né
in quello che verras!.

L’incarnazione della Parola inaugura per la creatura — tutte le creature, angeli
e uomini — la possibilita, unica e irripetibile, di vedere il Padre di per sé invisibile.
Questa assoluta e insuperabile mediazione di Cristo viene espressa in maniera parti-
colarmente chiara nel seguente passaggio:

59 Lettera 138, 161.
60 2 Cor 12,2-4, citato in Lettera 146, 169.

61 Questo testo e citato in R. BEULAY, Des Centuries de Joseph Hazzaya retrouvées?, in Paroles de 1'Orient 3
(1972) 10-11.

347




=
=
=
<

Accompagnare la vita spirituale

[Nel mondo nuovo] non c’é pitt nessun mediatore tra Dio e I'uomo al di fuori dell'uomo Gesu Cristo. Nella
persona dell’'uomo Gest, il figlio della nostra stirpe, tutte le creature razionali contempleranno l'invisi-
bile Dio nel mondo che verra62.

Come altri luoghi rendono poi chiaro, la luce della santa Trinita non & nient’altro
che la «luce della visione del nostro Salvatore». Anche nel punto culminante dell’iti-
nerario descritto da Giuseppe, infatti, non c’e e non ci sara mai altro accesso al Padre
se non attraverso il Figlio, Gesu Cristo.

Beato colui che ha visto questa visione gloriosa del nostro Salvatore e nostro Signore il Cristo, nel suo
rivelarsi nell’ora della preghiera alla mente che & giunta al luogo della limpidezza63!

Questo dovra essere tenuto ben presente nella lettura della Lettera. Non & certo
un percorso esoterico quello che viene presentato. Pur parlando di «visione», Giu-
seppe non intende superare il vedere in modo confuso, come in uno specchio, il co-
noscere in modo imperfetto54 proprio della fede pellegrinante, secondo Paolo. Egli
vuole piuttosto indicare al cristiano, disposto ad ascoltarlo e ad accoglierne I'inse-
gnamento, il tracciato per giungere all’esperienza della vita divina a lui comunicata
nel battesimo; questa certo non & ancora a lui pienamente manifesta, ma, per la fede
in Cristo, ne ¢ sin da ora e realmente reso partecipe. Infatti,

tutti i misteri e le rivelazioni che vengono manifestati all'intelletto in questa tappa appartengono al mon-
do nuovo e sono la caparra della realta di cui si deliziano i giusti alla resurrezione6s.

Conclusione

Il carattere dottrinale «piu sistematico»t6 dell’opera di Giuseppe rispetto agli
autori contemporanei della sua stessa area geografica e culturale non e sfuggito agli
studiosi di letteratura siriaca e la Lettera, con il suo desiderio di offrire un itinerario
completo e articolato di sviluppo della vita spirituale cristiana ne e la piu chiara
esemplificazione.

N

2 Libro delle domande e delle risposte, ms. Diarbekir 100, ff. 106-107.
3 Lettera 147, 170.

64 1 Cor 13,12.

5 Lettera 147, 170.

N

o

66 Cfr. R. BEuLAY, L’enseignement, 22.

348



Valerio Lazzeri

Occorre pero guardarsi dal trarne conseguenze inadeguate. Un autore non diven-
ta automaticamente meno interessante perché e pitt marcato nei suoi scritti lo sforzo
di pensare, e quindi di rendere comunicabile ’esperienza spirituale, rispetto a chi
invece & unicamente preoccupato di registrarla e di descriverla attraverso le sue pa-
role. Non & detto che chi adotta un linguaggio piu tecnico e ha come scopo la sintesi
sia solo uno «scolastico» o un «arido teorico» ormai staccato dal vissuto.

Giuseppe ci sembra dimostrarlo egregiamente. Egli & uno spirituale di prim’or-
dine. «Non ¢ solo un teorico. Nei suoi scritti gli capita di fare allusione alla propria
esperienza a sostegno di cio che afferma»67. Semplicemente, vive un’epoca in cui
quella vita monastica, che tanto aveva contribuito alla sua conversione alla fede
cristiana, ¢ ormai decisamente diventata un’istituzione ecclesiale complessa e ar-
ticolata, con i suoi percorsi e le sue tappe codificate. Ora, € proprio in tale contesto
che va letta la sua esigenza di una riflessione pitt completa e organica su tutti gli
elementi richiesti da un autentico sviluppo spirituale. Essa mira infatti a sottolineare
in maniera piu vigorosa e articolata il fatto che diventare «solitario» non significa
automaticamente vivere una vita spirituale.

Certo, al momento in cui il monachesimo non era ancora una via ecclesiale co-
dificata e istituzionalizzata I'insegnamento del maestro sperimentato poteva essere
limitato a un’esortazione all’imitazione di un certo modo di fare e di comportarsi. E
vero infatti che di per se la vita spirituale cristiana non puo essere trasmessa in ma-
niera puramente verbale. Ce lo ricorda bene un detto del deserto egiziano:

Un fratello chiese ad abba Sisoes : «Dimmi una parola!». Ma egli rispose: »Perché mi costringi a parlare
inutilmente? Ecco quello che vedi, fallo!»68.

E tuttavia, arriva il momento in cui questa rinuncia radicale al linguaggio da par-
te del maestro potrebbe portare a pensare che il dinamismo spirituale nasca dalla
pura sottomissione scrupolosa a una disciplina esteriore.

Qui si colloca 'opera di Giuseppe. Il suo intento di fondo & rimanere sostanzial-
mente fedele al principio di abba Sisoes, secondo cui I’essenziale della vita monastica
si comunica attraverso I’esempio esistenziale, dato e imitato in silenzio. La parola
precisa e articolata e pero diventata irrinunciabile, non per appesantire e complica-
re, ma per alleggerire, per assicurare 1'ignoto interpellante che anche nel contesto
ormai piuttosto statico e oggettivato in cui si muove, I’abile mercante puo fare la

67 Cfr. R. BEuLAY, La lumiére sans forme, 216.

68 Cfr. Sisoes 45, in Detti editi e inediti dei padri del deserto, Bose 2002, 23.

349




=
2
c
<

Accompagnare la vita spirituale

scoperta della «perla del Re»®9 e concludere cosi I’affare decisivo della propria vita.

Questa volonta di riaccendere il gusto per I’avventura spirituale, in un contesto
esposto al rischio di occultarla o di darla troppo facilmente per acquisita, risulta cosi
essere al centro della Lettera. E proprio sotto questo aspetto almeno - ci sembra — il
testo antico qui presentato puo continuare a interpellare anche il nostro tempo, che
non raramente, per quanto riguarda proprio la comunicazione della vita spirituale,
fa fatica a liberarsi sia dalle intemperanti loquacita che dagli imbarazzanti mutismi.

69 Lettera 1, 61.

350



