Articoli RTLu XVIII (3/2013) 351-385

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e

Filosofia come «Acqua della mera ragione»?
Riflessione sistematica sul giusto rapporto tra teologia
e filosofia, seguendo un impulso di Tommaso d’Aquino

Hans Christian Schmidbaur
Facolta di Teologia (Lugano)

11 titolo di questo contributo & tratto dall’opera Super Boethium De Trinitate ove
Tommaso d’Aquino descrive la sua teoria scientifica, e dove nelle prime quaestiones
presenta in modo programmatico le premesse ad un uso legittimo dell’argomenta-
zione filosofica nella teologia. Nella sua versione originale latina la frase e formulata
in modo positivo, ma appena si legge il versetto nel contesto dell’intero terzo articolo
della questione 2, si capisce subito che questo contiene un avvertimento indiretto:
Unde illi qui utuntur philosophicis documentis in sacra doctrina redigendo in obse-
quium fidei, non miscent aquam vino, set aquam convertunt in vinum («Quelli che
usano le dottrine dei filosofi nella Sacra Dottrina — se forzano la filosofia all’'ubbidien-
za della fede — non mescolano vino con acqua, ma trasformano I’acqua in vino»)1.

1. Philosophia: ancilla aut maestra Theologiae?

Secondo Tommaso ¢ pitl naturale ed utile, ma addirittura necessario per I'uomo,
in quanto animale rationale, usare conoscenze razionali e riflessioni filosofiche per
un rilevamento ed una penetrazione piu profonda delle verita della sua fede. Egli
possiede accanto alla sua ratio categoriale anche l'intellectus come «capacita dei
principi», dal quale comprende il contenuto della sua fede.

L'uomo - creato a immagine e somiglianza di Dio (Gen 1,26 s.) — porta in sé
una ragione che e altrettanto immagine e splendore dell’eterna ragione e realta

1 Super Boethium, q. 2 a. 3 ad 5.

351



=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

immutabile ed infinita di Dio2. Secondo Tommaso d’Aquino questa ragione con le
sue categorie come: «verita del pensiero umano», «verita del mondo», verita del suo
essere e delle sue strutture — malgrado tutte le loro differenze secondo I’estensione
e le capacita — non possono essere completamente diverse dalla verita eterna ed
assoluta di Dio, perché ens et verum convertuntur3. La verita dell’'uomo vero e la
verita temporale del vero mondo derivano dalla stessa verita eterna di Dio, essi sono
continuamente plasmati, conservati e governati da Dio stesso, e partecipano dunque
continuamente alla verita e all’essere divino — malgrado tutte le resistenze, rivolte,
errori o ignoranze possibili delle creature.4

1.1. L'aspetto storico-dinamico vivo della metafisica tommasiana
della partecipazione

Questo aspetto reale, attivo, storico-dinamico e non-statico della «metafisica tom-
masiana della partecipazione» rimane spesso inosservato: secondo Tommaso il Dio
trascendente fonte, inizio e fine immutabile di tutta la sua creazione, non solamente
crea, ma conserva e governa tutte le creature nel processo dinamico della realiz-
zazione delle loro capacita e del loro auto-sviluppo storico che si esprime sia nella
tendenza innata di tutte le singole creature di divenire sempre piu simili a Dio, sia
nel progresso della natura e della storia nella loro ricchezza intrinseca, ed alla so-
miglianza con Dio5. Per poter guidare I’auto-sviluppo del mondo intero e di tutti gli

2 S. Theol., Ia q. 15 a. 2 resp.: Sed si ipse ordo universi est per se creatus ab eo, et intentus ab ipso,
necesse est quod habeat ideam ordinis universi. [...] Autem creatura habet propriam speciem, secundum
quod aliquo modo participat divinae essentiae similitudinem. Sic igitur inquantum Deus cognoscit
suam essentiam ut sic imitabilem a tali creatura, cognoscit eam ut propriam rationem et ideam huius
creaturae. Et similiter de aliis. Et sic patet quod Deus intelligit plures rationes proprias plurium rerum
quae sunt plures ideae.

3 S. Theol., I» q. 16 a. 3; In tutta la quaestio, intitolata De Veritate, Tommaso dimostra in 8 articoli che
c’e solamente una verita assoluta, immutabile ed eterna che e identica con I’Essere divino come piena
simbiosi reale tra essere, verita e bonta suprema.

4 Nella questio 17 De falsitate Tommaso spiega che nella creazione una falsitas in re non puo esistere, al
contrario di una falsitas in intellectum, perché la verita e identica con I’essere (a. 1-4). L'uomo puo avere
una un’idea falsa o limitata di se stesso, della sua propria natura, del mondo intero ed anche del divino;
ma questo s’estende solamente al proprio pensiero come falsitas in intellectum, mentre il suo essere con
tutte le sue qualita, capacita, possibilita ed inclinazioni naturali rimangono uguali. L'uomo, se crede di
essere autonomo e completamente auto-determinato, cade in un conflitto tra essere e pensiero, ed in
un’alienazione dei propri desideri e piani dalla sua vera natura e fine ultimo, perché le forze e capacita
naturali e dinamiche resistono sia in lui, sia nelle cose. Tutto quello che I'uvomo realizza nel mondo contro
I'ordo rerum ed il suo sviluppo predestinato da Dio, & in conseguenza condannato ad un fallimento finale,
perché non segue la regola agere sequitur esse.

5 S. Theol. Ia q. 44 a. 4 resp.

352



Hans Christian Schmidbaur

esseri ed individui singoli alla loro meta predestinata, secondo Tommaso, Dio non
opera solamente con un ordine cosmico statico ed anonimo come mera «legge fisi-
ca», ma anche con una ratio et executio gubernationis dinamica che guarda e rea-
gisce attivamente all’agire libero e non determinabile delle varie creature, e guida
tutto e tutti al loro compimento finale¢ che corrisponde a Dio stesso?.

a) L'idea di una provvidenza immutabile e viva come base della «gubernatio
mundi»

L’intero modello dell’Aquinate della correlazione tra trascendenza ed immanen-
za, eternita e tempo, immutabilita e mutabilita, & allora molto pitu differenziato, di-
namico, personale e libero di quanto si possa normalmente pensare: all’apice della
piramide dei vari «ordini» sta sicuramente il Dio immutabile come vita, volonta,
liberta, carita e misericordia personale, dato che tutti insieme formano in Lui una
provvidenza immutabile, dialogica e dinamica8 che plasma e guida non solamente la
vita interna di Dio intesa come vita e convivenza delle persone divine, ma anche le
sue opere ad extra come creatio, conservatio et gubernatio mundi.

b) «Actus entis» e non «conceptus entis»!

L’analogia della partecipazione che risulta da questi atti continui del creare, con-
servare e governare, secondo ’Aquinate, non e solamente un’analogia conceptus
entis che si estenderebbe solamente alle categorie e strutture teoretiche e statiche
del cosmo, o che corrisponderebbe solamente ad un’analogia del mero pensiero, ma
¢ altresi un’analogia dell’intero actus entis che include anche I'essere delle creatu-
rel0. Se in un essente creato sparisse I'ultimo resto di questa analogia con il divino,
I’essente non potrebbe piu esistere e dovrebbe partirell: Omne ens est unum, verum,

6 S. Theol. 12 . 103 aa. 1-6.
7 S. Theol. 12 q. 44 a. 4 resp.; q. 103 a. 2 resp.
8 S. Theol. Ia qq. 18-22.

9 S. Theol. 1a qq. 103-105; Tommaso definisce qui gli atti d’'una creazione continua (q. 104), della
conservazione (q.104) e della mutazione teleologica delle creature (q. 105) sotto il gruppo degli «effetti
della gubernatio divina» che fonda in una decisione libera di Dio guidata da un amore ed una provvidenza
benevolente (qq. 20-22) che predestinava tutti ad un compimento finale in Dio stesso (q. 23).

10 S. Theol. Ia q. 65 a. 3 resp.
11 S. Theol. Ia q. 63 a. 4 resp.

353




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

bonum (pulchrum)12. Questo legame ininterrotto ed indistruttibile tra essere e pen-
siero, e tra pensiero ed essere, & di massima importanza per il pensiero umano sul
divino, perché implica tutte le perfezioni che possiamo trovare nel mondo e tutte le
ricchezze e valori delle creature secondo la loro verita, bonta e bellezza naturale.
Possiamo anche considerare questo legame come una partecipazione reale e par-
ziale all’essere divino stesso dove sono gia per sempre realizzati in sovrabbondanza:
se non fossero, infatti, una realta nel divino, non potrebbero nemmeno essere una
realta qui nel mondo13!

E un errore ed un malinteso grave ridurre la metafisica tommasiana ad una me-
tafisica di meri concetti come «essenza» o «natura» ai quali si possono solamente
riferire attributi statici, astratti ed immutabili! Seguendo Boezio (480-524), Tomma-
so definisce il Divino prima di tutto come atto puro, spirito, bonta e pienezza della
vita: Aeternitas igitur est indeterminabilis vitae tota simul et perfecta possessio e
Omnium summum bonorum cunctaque intra se bona continens'4, perché soltanto
riguardo a un essere assoluto come tale si puo dire: «In Lui infatti viviamo, ci muo-
viamo ed esistiamo» (At 17,28).

¢) Tutte le ricchezze positive delle creature sono pienamente realizzate in Dio

A questo punto & importante osservare che nel modello tommasiano d’una me-
tafisica actus entis (e non solo conceptus entis) il processo della derivazione specu-
lativa si estende anche a qualita personali, indeterminate e libere, e che oltre a cio
e anche invertibile: tutte le ricchezze, capacita, perfezioni e virtu che contraddistin-
guono le creature e specialmente 'uomo come ad esempio l'intelletto, la ragione,
I’amore, la carita e la misericordia, unitamente alle virtu teologali e naturali intese
come capacita immesse nell'uomo, si possono anche postulare come pienamente
realizzate in Dio15!

Il pensiero di Tommaso si esplicita cosi in quanto tutti gli atti che Dio completa
direttamente — sia ad intra, sia ad extra — sono di natura sempre atti perfetti che
Egli realizza in piena armonia con il proprio essere e la propria natura. Da questo
ne consegue che anche tutte le sue opere siano «splendori» della natura divina e

12 De Ver., q. 1; S. Theol. Ia q. 16.

-

3 S. Theol. Ia q. 19 a. 9 resp.; q. 45 a. 7 resp.
14 A. M. BoETHIUS, De consolatione philosophiae V 6,4; 111 2.
5 S. Theol. Ta-Ilae q. 35 a. 4; Ta-Ilae q. 55; ITae-Ilae q. 23.

-

354



Hans Christian Schmidbaur

«specchi» delle qualita divinel6. Soltanto in questo modo erano infatti creabili da Dio,
e solamente come eventi Lui puo anche conoscerli, amarli e conservarlil?.

1.2. La piramide delle varie legge conoscibili nell’ordo mundi

Tutto cio che & ordine, legge o norma di Dio, sia nella conservatio statica delle
strutture o sia nella gubernatio dinamica dello sviluppo delle cose nella storia del
mondo attraverso causae secundae, sta nella Summa Theologiae alla base della pi-
ramide ed ha un carattere strumentale per poter allineare tutto al bonum comune ed
al bonum supremum finale che e Dio stesso: nella Summa Theologiae I-11 qq. 90-107
le varie leggi vengono dunque descritte come una «piramide» di leggi man mano
limitate e dinamicamente aumentabili che si riferiscono sia alle varie capacita e
condizioni temporali delle creature, sia ai fenomeni e alle condizioni storiche umane
come il peccato. Dopo aver riflettuto sull’essenza e gli effetti della legge (qq. 90-92),
Tommaso distingue anche tra una lex aeterna suprema (q. 93) ed una lex naturale
(q. 94) entrambe immutabili e statiche, e parla cosi di una lex humana (q. 95) che
corrisponde allo sviluppo storico e culturale degli uomini, distinguendo una legge ve-
tero- da una neotestamentaria in reazione al peccato umano ed alle sue conseguenze
per tutta la creazione (qq. 97-108).

a) Il «Gratuitamente necessario»: I’«ordo creationis», ’«ordo rerum»,
e il processo dinamico del loro sviluppo sono naturalmente finalizzati
al ricevimento della grazia

Per sottolineare il carattere strumentale e limitato della legge divina, per difen-
dere la liberta e superiorita del Divino che sta e rimane sempre al di sopra di ogni
legge, e per poter dimostrare che le opere salvifiche di Dio non finiscono nella mera
proclamazione d’una legge per gli uomini e non si limitano ad essa. Tommaso ter-
mina questo capitolo con una solenne proclamazione dell’insufficienza della legge e
della necessita della grazia che si esprime davanti agli uomini come il «gratuitamen-

16 S. Theol. 1a q. 15 a. 2 resp.: Sed si ipse ordo universi est per se creatus ab Fo, et intentus ab ipso, necesse
est quod habeat ideam ordinis universi. [...] Sic igitur oportet quod in mente divina sint propriae rationes
omnium rerum. [...] Unaquaeque autem creatura habet propriam speciem, secundum quod aliquo modo
participat divinae essentiae similitudinem. Sic igitur inquantum Deus cognoscilt suam essentiam ut sic
imitabilem a tali creatura, cognoscit eam ut propriam rationem et ideam huius creaturae. Et similiter de
aliis. Et sic patet ut Deus intelligit plures rationes proprias plurium rerum; quae sunt plures ideae.

17 S. Theol. Ia q. 44 a. 4; q. 103 a. 2s; C. Gent., 111, 64; De Potentia q. 9 a. 9.

355




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

te necessario»18 dell’autorivelazione finale in Gesli, come una verita che superera
ogni mera speculazione umana (mai raggiungibile, o derivabile da una teologia na-
turale). L’istituzione delle leggi & nel suo insieme il penultimo passo e il presupposto
necessario per un finale ancora piu grande, sia nell’opus creationis, che nell’opus
restaurationis (qq. 108-114).

b) Non solamente «ens et verum», ma anche «natura et gratia» «convertuntur»

Esiste una possibile «doppia verita» nel senso di una contraddizione radicale o
«alterita» assoluta tra «verita di Dio» e una «verita del mondo», secondo la quale una
cosa potrebbe essere vera, giusta o reale agli occhi di Dio e nello stesso tempo anche
falsa, contraddittoria o assurda agli occhi del mondo o dell'uomo, come era postu-
lata dal Nominalismo, dai Riformatori, ma anche dal Giansenismo in riferimento al
rapporto tra natura e grazia? Secondo Tommaso non puo esistere una doppia verita,
perché 'essere di Dio rimane a causa della sua semplicita e perfezione radicale com-
pletamente identico ed in piena armonia con tutte le sue opere. Di conseguenza, tutto
cio che esiste, sia secondo il suo essere sia secondo le sue possibilita e sia secondo le
sue strutture e valori, & uno splendore ed uno specchio reale dell’essere divino, della
sua verita, grandezza e bonta che non si puo mai spegnere completamente19.

Questa congruenza analogica (tra essere e pensiero come tali, questa compatibi-
lita indistruttibile ed universale tra essere, verita, bonta e bellezza, e tra essere, pen-
sare e volere, pienamente realizzata nel Divino e causa della sua piena semplicita,
impiantata nella natura delle cose create e nell’'uomo come soggetto libero come una
«inclinazione naturale» impregnata del desiderium naturale ad videndum Deum)
non ¢ solamente una caratteristica della metafisica di Tommaso d’Aquino, metaphi-
sica actus entis ed una dottrina soteriologica che pone 'orientamento prefigurato
della natura alla grazia, e come una grande cooperazione dinamica e costruttiva tra
Divino ed umano, natura e grazia, e fides et ratio20. I'uomo ¢ gia fatto per I’altro
ed orientato all’altro per poter compiersi solo nell’altro, e poiché entrambi sono re-

18 Cfr. G. Scussl, Il gratuitamente Necessario. Per una teologia filosofica della Gratuita, Lugano 2010.

19 Nella Summa Theologiae (I q. 45 a.7 resp. e ad 3) Tommaso sottolinea esplicitamente che la processione
eterna delle persone divine in Dio sarebbe la «causa et ratio creationis». In conseguenza tutti gli esseri
creati — sia secondo il loro essere, sia secondo le loro strutture ed il loro insieme come ordo creationis
— possono essere considerati come vestigii, o — nel caso dell'uomo - come imago della Ss. Trinita: le
creature non viventi e non ragionevoli sono vestigii del Figlio come Verbum intellectus e dello Spirito
Santo come Amor voluntatis, 'uomo invece imago dell’intelletto e dell’amore divino.

20 S. Theol. Ia-IIa¢ qq. 109-114.

356



Hans Christian Schmidbaur

alizzati da soggetti dotati di liberta e carita, il processo della redenzione di ciascun
uomo puo anche essere considerato come un’ascesa dinamica nella quale ciascuno e
chiamato a dare il suo, alla quale partecipa attivamente anche 'uomo, e dove nessu-
no puo raggiungere qualcosa senza il contributo attivo dell’altro. Agostino, il celebre
doctor gratiae, aveva descritto questo processo dinamico con la bella formula: «Dio
che ti ha creato senza di te, non ti salva senza di te!»21.

1.3. La Grazia abilita la ragione umana ad una collaborazione costruttiva

Come Agostino22, neppure Tommaso d’Aquino voleva descrivere il processo della
redemptio hominis come un processo tra due liberta paritetiche, come gia postulato
da parte dei cosiddetti «Pelagiani». Essi definivano la salvezza dell’'uomo piti 0 meno
come il «buon risultato» di una positiva collaborazione paritetica tra una mera natu-
ra umana ed una grazia divina estrinseca, o come la conseguenza di un «Si» dell’uo-
mo gia naturalmente libero ad una grazia divina soprannaturale e gratis data!

Tommaso risponde alla «controversia pelagiana», che negava il peccato originale
e leggeva in modo sbagliato il rapporto tra natura e grazia, sviluppando un modello
molto piu profondo e differenziato che definiva la natura umana come gia creata
dalla grazia divina, nel processo storico della realizzazione delle sue capacita e pos-
sibilita, sempre ordinata al ricevimento della grazia?3, e gia naturalmente destinata
ad un compimento finale escatologico nella grazia increata: che ¢ il Dio trino24.

a) La necessita della «rectitudo mentis»

Tutte le capacita e qualita che sono naturalmente inserite nell’'uomo, secondo
Tommaso, sono presenti in quanto possibilita o in potentia25. Essi crescono in quanto
realta in actu, un buon habitus26 o come mere capacita strumentali ordinate esclusi-
vamente ad un buon fine, poiché I'uomo riceve e si apre a questa grazia divina27. Se
cosi non fosse, I'uomo non entrerebbe in una vera somiglianza attiva con Dio, né svi-

21 AGOSTINO, Sermones 169, 13.

22 Cfr. AcosTiNo, Sermones 26,12; De Civitate Dei 21,12; Contra Iulianum 1 9,45; De Praedestinatione
Sanctorum 5,10; De Gratia et libero arbitrio 22,44.

23 S. Theol. Ia-ITae . 109 aa. 1-10.

24 S. Theol. Ia q. 26 a. 4.

25 S. Theol. 12 q. 55 a. 1.

26 Super Sent.,lib. 3d. 23 q.1a. 1.

27 S. Theol. Ia-Ilae . 109 aa. 1-10; q. 35 a. 4; q. 55 a. 3; [Tae-Ilac q. 23.

357




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

lupperebbe una vera rectitudo mentis28 (la quale si esprimerebbe in una nobilta del
carattere e delle sue intenzioni) e neppure raggiungerebbe in conseguenza la vera e
piena liberta, perché le sue capacita naturali verrebbero strumentalizzate o deviate
da intenzioni disorientate29, immature o false che non servono alla sua vera autore-
alizzazione, né condurrebbero alla vera felicita, ma lascerebbero cadere I'uomo in
una disarmonia con la propria natura, nella schiavitu dei vizi, ed in una mancanza
di padronanza di sé (risultante dal fatto che istinti irrazionali dominerebbero la sua
ragione e il suo intelletto). L’Apostolo Paolo descrive questa frustrante situazione di
vita con le celebre frasi: «Sappiamo infatti che la legge ¢ spirituale, mentre io sono
di carne, venduto come schiavo del peccato. Io non riesco a capire neppure cio che
faccio: infatti non quello che voglio io faccio, ma quello che detesto. Ora, se faccio
quello che voglio, io riconosco che la legge ¢ buona; quindi non sono piu io a farlo,
ma il peccato che abita in me. [...] infatti io non compio il bene che voglio, ma il male
che non voglio» (Rm 7,14-17.19).

b) La riscoperta delle proprie vere «inclinationes naturales»

Come tutto I'ordine naturale cosmico con le sue qualita, possibilita, appetiti e
inclinationes naturales innate proviene da un Dio che & Alpha e «lex eterna» gia pie-
nezza di caritas in veritate in sé, cosi tutto ’'ordine cosmico con tutta la sua «natura-
lita» e fin dal suo inizio destinato a compiersi in, e con questa carita divina che sara
alla fine «tutto in tutti», e sara con il grande Omega anche I'unica cosa che rimarra:
Deus caritas est (cfr. 1Gv 4,8; 1Cor 13,13)30.

E ovvio che in questo modello tommasiano del rapporto tra natura e grazia, dove
tutte le strutture, capacita e possibilita degli esseri creati nascono dalla carita divina
e finiscono in un Assoluto che & nel suo ultimo solamente grazia e carita, il contributo
dell’'uomo e delle sue forze naturali — sia nel processo dinamico della sua conoscenza
procedente di Dio, sia della sua redenzione — puo solamente aver un ruolo secondario
e consecutivo. La sua natura, tutte le sue capacita e qualita ed anche la sua liberta

28 De Malo, q. 14 a. 2 ad 10-12; S. Theol. Ia-1lac q. 4 a. 4; q. 58 a. 5; . 72 a. 5.

29 Nelle Questiones disputatae De Malo, qq. 2-14, Tommaso d’Aquino descrive questo processo deformante
e le sue conseguenze fino all’ultimo dettaglio: dove gli appetiti e 'ordo amoris dell'uomo non sono piu
orientati alla verita suprema ed il bene supremo, I'uomo perde anche la via che guida alla vera felicita.

30 S. Theol. Ia-Ilae q. 2 a. 8; q. 5 a. 4; q. 26 a. 1; C. Gent., 1 43. Nella Summa Theologiae Ia-I1a¢ ¢. 109 Tommaso
descrive tutte le capacita naturali dell'uomo come finalizzati dall’inizio al ricevimento della grazia. Per
la via pellegrinante in terra e tempo questo s’esprime in una cooperazione tra natura e grazia nel senso
di un et-et reciproco; ma alla fine con un «sfociare» di tutta la naturalita nella gratia increata che ¢ Dio
stesso.

358



Hans Christian Schmidbaur

discendono solamente come «potenze» dall’essere divino, diventano pieno «atto»
nell’essere divino stesso e mai senza un’iniziativa divina reale che porta 'uomo al
suo compimento soprannaturale (Dio stesso come il suo archetipo (cfr. Gen 1,26 s.).
Questo vuole dire che anche in san Tommaso I'iniziativa divina detiene il primato
assoluto - sia all’inizio della vita dell’'uomo, sia alla sua fine. Il Concilio di Trento
nel decreto sulla grazia del 1547 segui questo modello tommasiano: la correlazione
reciproca tra natura e grazia, Gratia supponit naturam et perficit eam31!

1.4. Il valore paradigmatico per la Teologia come scienza nel discorso di Paolo
all’Areopago: La vera religione contiene non solo un aspetto gnoseologico-
ascendente, ma anche un aspetto soteriologico-discendente

a) Linsufficienza del solo pensiero

L’intero fenomeno della religione e della religiosita dell'uomo deriva dal suo desi-
derium naturale ad videndum Deum che s’esprime principalmente nella sua capaci-
ta di una ascesa al divino secondo il pensiero di una giusta idea di Dio, ma allo stesso
tempo anche nel suo desiderio di entrare in un vero rapporto reale con il divino
per poter divenire «pieno» e veramente felice. In entrambi i casi le forze naturali
dell’'uomo sono chiamate a dare il loro contributo, ma rimangono da sole sempre
insufficienti, perché nessuna capacita umana riesce a comprendere la pienezza del
divino, o ad entrare in un rapporto reale con Dio che superi il solo pensiero. Alla via
ascendente di una teologia naturale e filosofica fatta dagli uomini, si deve sempre
aggiungere una discendenza reale del divino come un «gratuitamente necessario»,
altrimenti la via rimane sempre incompleta e la situazione non ben definita. «Dalla
Sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto e grazia su grazia. Perché la legge fu data
per mezzo di Mose, la grazia e la verita vennero per mezzo di Gesu Cristo. Dio nes-
suno '’ha mai visto: proprio il Figlio unigenito, che e nel seno del Padre, lui lo ha
rivelato» (Gv 1,16 s.). La stessa cosa aveva anche proclamato I’apostolo Paolo nel suo
discorso con i filosofi e scienziati nell’Areopago d’Atene: «Cittadini ateniesi, vedo che
in tutto siete molto timorati degli dei. Passando infatti e osservando i monumenti del
vostro culto, ho trovato anche un’ara con l'iscrizione: Al Dio ignoto. Quello che voi
adorate senza conoscere, io ve lo annunzio» (At 17,22 s.).

In questo discorso programmatico (At 17,22-32) I’Apostolo avverte un rischio re-
ale di riduzione latente del contenuto della religione e del rapporto con Dio alla sola

31 Concilio di Trento, DS 1520-83.

359




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

coscienza ed al solo pensiero filosofico speculativo, e richiama I’attenzione dei suoi
ascoltatori al fatto significativo che non solamente la religione ebreo-cristiana con il
primo capitolo della Genesi (Gen 1,26 s.), ma anche molti «poeti» della loro cultura
proclamano una vera analogia entis tra Dio e I'uomo (vv. 26-29) che la sola filosofia
non potra mai comprovare, ma che ¢ ciononostante un presupposto speculativo sia
per I'idea di una vera discendenza di Dio nel mondo, sia per un accesso dell’'uomo
alla vita divina, ed una partecipazione ontologica alla vita delle persone divine. Se
noi non siamo anche ontologicamente ed essenzialmente «simili a Dio», 0 — come dice
I’apostolo — «della sua stirpe», non possiamo neanche partecipare alla vita divina!

b) Noi siamo «della Sua stirpe»

Da questo «stare accanto» cooperativo tra un’ascendenza reale dell'uomo che
apre se stesso e tutte le sue forze e capacita naturali al dono dell’indulgente discen-
denza divina, ’apostolo Paolo fa derivare la sua dottrina dell’analogia che non si li-
mita solo all’aspetto gnoseologico-ascendente, ma anche ad un aspetto soteriologico-
discendente in riferimento al rapporto tra natura e grazia. Anche se si studiano oggi i
due elementi spesso in corsi separati della teologia fondamentale e della dogmatica,
non si deve mai dimenticare il fatto che insieme formano in verita un’unica persona
credente e pensante, e che sono nell’'unico atto religioso come le due ali di un unico
uccello che ascende. Come abbiamo gia visto, i grandi pensatori del passato erano
forse molto piu consapevoli di questo insieme inseparabile dei due aspetti di quanto
lo siamo spesso oggi nell’ambiente teoretico della scienza.

11 primo aspetto gnoseologico che & molto importante per rendersi conto del pro-
prio atto di fede, trova la sua base biblica nel celebre versetto della Lettera ai Romani
dove I'apostolo Paolo sottolinea: «Dalla creazione del mondo» I'uomo pud contem-
plare «le sue perfezioni invisibili con I'intelletto nelle opere da lui compiute, come la
sua eterna potenza e la sua divinita» (Rm 1,20). 11 IV Concilio Lateranense del 1215
aveva dogmatizzato: Inter Creatorem et creaturam non potest tanta simulitudo nota-
ri, quin inter eos maior sit dissimilitudo notanda32.

Ma questa «somiglianza nella dissomiglianza» secondo Paolo &, come sottolinea
anche il Concilio, unicamente un’analogia unilaterale, dunque non bilaterale e nem-
meno reciproca: mentre la «Verita di Dio» fonda e domina completamente la «verita
del mondo», il mondo invece, con la sua verita e le sue possibilita non puo dominare
in nessun caso Dio. Egli & e rimane per sempre Colui che «sorpassa ogni conoscenza»

32 IV Concilio Lateranense, DS 806.

360



Hans Christian Schmidbaur

(Ef 3,19), Colui che «conosce i segreti di Dio» (1Cor 2,11), e Colui che «il mondo, con
tutta la sua sapienza, non ha conosciuto» (1Cor 1,21).

1.5. Il Pericolo del riduzionismo gnostico

Contro certe tendenze al razionalismo che s’esprimevano per esempio nelle Scuo-
le di Pietro Abelardo, dei cosiddetti Vittorini ed anche nella Scuola di Chartres, Tom-
maso d’Aquino ha sempre sottolineato la non riconoscibilita eterna e irrevocabile di
Dio, perché la conoscenza ¢ sempre una adaequatio intellectus et rei, e perché nel
caso di Dio una creatura non puo mai raggiungere questa piena adaequatio; una
conoscenza adeguata del divino rimane anche impossibile quando I'uomo entra nel
lumen gloriae e vede Dio «faccia a faccia» (1Cor 13,12). Secondo Tommaso, 'uomo
entra in una piena conoscenza diretta del divino solamente secondo le possibilita
umane, cosl come nella piena beatitudo, ma non in una piena conoscenza di tutto
I’essere divino33.

Finché I'uomo rimane ben consapevole dei limiti della sua ragione in riferimento
a Dio, anche il suo Itinerarium mentis in Deum come atto ascendente che 'uomo puo
realizzare con le sue proprie forze rimane sempre magro e povero: tutto quello che
possiamo raggiungere, si limita a speculazioni metafisiche ed ontologiche, o rimane
una deduzione trascendentale con un mero postulato finale. La cosiddetta «Teologia
naturale» rimane allora sempre piu teologia negativa che diventa teologia positiva,
perché in lei 'nomo puo solo partire da se stesso e deve sempre accontentarsi con
una riflessione sulla sua esperienza dell’essere contingente come tale, o di se stesso.
Ma il poter comprendere questo, e divenire ben consapevole della propria limitatez-
za, contiene d’altra parte anche un elemento positivo per la ragione: la conoscenza
che sia la pienezza dell’essere sia la pienezza dello spirito possono ancora racchiude-
re altre possibilita e dimensioni che superano ogni immaginazione umana.

a) «Scio ut nescio». La ragione stessa e ben consapevole
della propria limitatezza

Il mero fatto che la ragione umana puo capire questo, indica gia che il tutto delle
nostre varie possibilita di percezione in verita supera sia i confini del solamente em-
pirico in direzione del virtuale, sia anche i limiti della mera categorialita in direzio-
ne della trascendenza. Agostino aveva espresso questo fenomeno della nostra auto-

33 Cfr. S. Theol., Ia q. 2 prol., q. 2 a. 1 resp., q. 3 prol., q. 12 a. 12 resp., q. 12 a. 7 ad 1.

361




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

esperienza con il proverbio geniale: «Una cosi grande impenetrabilita — credetemi — e
nell’'uomo, che rimane perfino nascosta per 'uomo stesso nel quale la vive!»34.

Con la nostra ragione — proprio perché limitata — possiamo concludere che anche
la nostra verita e limitata e non pu0 essere altro che la penultima di un’altra verita
ancora piu grande — ma questa, e del suo contenuto, non puo mai essere accertata
con sicurezza, calcolata o definita. Sappiamo solo che deve esistere, ed in quest’espe-
rienza s’accordarono tutti gli uomini — credenti, atei, razionalisti o scettici. Nell’An-
tico Testamento il Libro della Sapienza affermo infatti: «Davvero stolti per natura
tutti gli uomini che vivevano nell’ignoranza di Dio e che dai beni visibili riconobbero
colui che &, non riconobbero I'artefice, pur considerandone le opere» (Sap 13,1);
«Sapendo che non I'avrei altrimenti ottenuta, se Dio non me ’avesse concessa — ed
era proprio dell’intelligenza sapere da chi viene tale dono» (Sap 8,21).

La teologia moderna ha chiamato tutto cio «l’esistenziale soprannaturale», ovve-
ro l'orizzonte infinito del pensiero e delle domande umane che hanno sempre supe-
rato i confini della sola categorialita e che s’estendono all’infinito. Quest’orizzonte
infinito che ci lascia sempre cercare con i nostri occhi il fondo di tutto, & parados-
salmente sia ’esperienza della nostra grandezza, sia della nostra bassezza. Un oriz-
zonte infinito che pone I'uomo, tutte le cose e il mondo, come un «esserci» e non un
essere in quanto tale poiché & stato dato un termine, un «fino a nuovo ordine». Cosi
come esistiamo, potremmo anche non esistere o un giorno non esistere pit!

b) L’idea della «contuizione» nella Fenomenologia — non solo un neologismo

vuoto

Il grande esse in sé invece — meravigliosamente esplicato dai grandi filosofi della
Fenomenologia e del pensiero trascendentale come Edmund Husserl (1859-1938),
Martin Heidegger (1889-1976) e Karl Jaspers (1883-1969) — diventa da noi «indiret-
tamente intuito»35, vissuto come una grande domanda, o desunto da «poche cifre»36

34 AGOSTINO, Ennarationes in Psalmos 41,13.

35 Nella filosofia e teologia tradizionale questa conoscenza indiretta ed «atematica» dell’essere come tale
era spesso denominata con il neologismo contuitio: Cicerone (De natura deorum 3,8), Agostino (Conf.
XII 15,18; Ep. 43 3,6; De magistro 12,40; De Civ. Dei 1X,21; De Trin. XIV 8,11), Roberto Grossatesta (De
Veritate 134), Bonaventura (De myst. Trin. VIl contr. 5 co.; Breviloquium prol.; I1 12,1; Hexaem. V,29-33;
Itinerarium mentis in Deum 11,11; 1 Sent. d. 34 a. un. q. 2 co; d.3 p.1 a. un ¢. 1 ad 1), J. Maréchal, E. Gilson,
H. de Lubac (Sur les chemins de Dieu; La Révélation divine). Cfr. I. DE ViTA, Nella tua luce vedremo la luce.
Luce e conoscenza per contuizione. L'uomo capace di Dio secondo s. Bonaventura da Bagnoreggio, Pisa
2009; L. J. BowmMAN, Bonaventure’s «contuition» and Heidegger’s «thinking»: some parallels, New York
1977, 18-31.

36 K. JASPERS, Der philosophische Glaube, Miinchen-Ziirich 19858; K. JAsPERS, Kleine Schule philosophischen

362



Hans Christian Schmidbaur

—benché secondo il suo contenuto rimanga invece sempre sconosciuto ed insicuro3?.
Mentre i tre filosofi descrivevano questo «fenomeno piu ampio dell’essere» dalla
prospettiva filosofica e derivavano da tutto un appello ad un «dover accontentarsi
con insicurezze» ed ad un «rimanere nel fallire», Edith Stein (1891-1942) — prima
allieva filosofica di Husserl e Heidegger, e poi convertita al cristianesimo — propone-
va un‘altra via: quella del «non-rimanere in un abito testardo del rifiuto», e quella
dell’apertura della filosofia ad un’epistemologia piti ampia che da anche al filosofo
un accesso scientificamente legittimo all’atto della fede.

In un’analisi di paragone tra le teorie dei suoi insegnanti con quelle di Tomma-
so d’Aquino, la Stein sosteneva che la filosofia si puo aprire ad altre forme della
conoscenza come la fede o la mistica, quando il soggetto pensante si rimette nell’o-
rizzonte sempre pillt ampio dell’esperienza dell’essere come tale; quanto pitt 'uomo
si ricomprende come un solo «esserci», tanto piu ridiventa ben consapevole della
limitatezza della propria ragione e della propria esperienza!

1.6. Dall’essere nel frammento all’Essere come tale

Proprio perché il soggetto possiede 1’essere solamente come frammento, lo rico-
nosce anche solamente nel frammento! E. Stein postula da questa conoscenza due
punti: il primo ammette che & filosoficamente illegittimo vedere nella propria ragione
e nelle sue possibilita la capacita di comprendere I'ultima o unica norma; il secondo
che e piu ragionevole e tutt’altro che «non-scientifico» postulare altri modi possibili
e validi dell’esperienza e della conoscenza che si riferiscono a realta piu alte e mai
categorializzabili come il «essere-in-sé-stesso» o il divino3s.

Denkens, Miinchen-Ziirich 19839: nel capitolo X intitolato Le Cifre (132-144), Jaspers illustra il combatte-
re infelice per una trasformazione delle cifre d’'una religione storico-salvifica in speculazioni metafisiche
filosofiche (cfr. anche K. JASPERS, Vernunft und Existenz, Miinchen 19843).

37 Fino a che punto il pensiero filosofico puo arrivare all’accertamento speculativo delle qualita ed attributi
del divino dipende sicuramente dal metodo filosofico e della convinzione personale. Su questo tema si
pud rimandare a vari lavori classici: J. RATZINGER/BENEDETTO XV, 11 Dio della Fede e il Dio dei filosofi. Un
contributo al problema della teologia naturalis, Venezia 2007; S. VANNI RoviGHl, I problema teologico come
filosofia, Lugano 2004; H. WALDENFELS, Dio. Alla ricerca del fondamento della vita, Cinisello Balsamo 1998;
E. CoretH, Dio nel pensiero filosofico, Brescia 2004; W. ScuuLrz, Il Dio della metafisica nell’eta moderna,
Citta del Vaticano 2008; J. SPLETT, Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen Rechtfertigung des
Redens von Gott, Miinchen 2005; P. Wust, Ungewissheit und Wagnis, Miinchen 1986; W. WEISCHEDEL, Der
Gott der Philosophen, Bd. 1-2, Miinchen 19852; J. L. MAckIE, Das Wunder des Theismus. Argumente fiir
und gegen die Existenz Goltes, Stuttgart 1985; R. HILTSCHER, Goltesbeweise, Darmstadt 2008.

38 Cfr. E. STEIN, Endliches und Ewiges Sein, Leuven-Freiburg 1950, 70-98. 299-346; E. STEIN, Husserls
Phéinomenologie und die Philosophie des hl. Thomas von Aquin, in Jahrbuch fiir Philosophie und
phénomenologische Forschung, Husserl zum 70. Geburtstag, Halle 1929, 2; E. STEIN, Wege der

363




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

a) Karl Jaspers o la nostra ragione nel confronto con la propria esistenza

Il poco che 'uvomo puo onestamente comprendere da queste «cifre magre» dell’e-
terno che risplendono nel nostro qui ed oggi (una possibile «fede filosofica») diverra
una grande delusione, perché lascera I’esistenza umana sempre da sola, e confron-
tera oltre a cio ’anima con il sentimento insopportabile di essere inosservata nella
sua «preoccupazione continua sul proprio esserci», ed ignorata con il suo «desiderio
di divenire completo» mai raggiungibile. Negli scritti del dopoguerra di Heidegger
solamente una cosa rimane veramente sicura: il fatto che siamo e rimaniamo per
sempre un «essere per la morte»39.

Jaspers segue le stesse orme nella sua opera Ragione ed Esistenza, dove nella
«seconda lezione» rileva che da sola I’esistenza umana con i suoi desideri di voler di-
venire «piena, completa, vera, propria e sovrabbondante» sarebbe gia dal principio
alla fine «condannata al fallimento»40.

b) Soren Kierkegaard: dal «timore e tremore» all’esistenza religiosa

Un parallelismo significante con il pensiero della fenomenologia si puo trovare
nelle riflessioni del filosofo danese Soren Kierkegaard (1813-55), che sia nel suo
Aut-Aut, sia nel suo Timore e Tremore (entrambi del 1843) parla di vari «stadi del
progresso» dell’esistenza umana. Nel primo stadio, chiamato «estetico», 'uomo vi-
vrebbe ancora nell’«allegra immediatezza d’un Don Juan» che vuole solamente go-
dere la sua vita, ma questo sfocia nella nausea e nella disperazione. In seguito, quan-
do I'uomo ascende nello stadio pitt alto che Kierkegaard chiama «etico puramente
filosofico», e dove si sottomette alle pretese incondizionate di mere verita sicure e

Gotteserkenntnis, Koln 1941, 31-35. Qui 'autrice dimostra che I'uomo solamente con il riaccettare la
gnoseologia pitt ampia del Dionigi I’Areopagita riesce a raggiungere esistenzialmente il Divino - se rifiuta
di farlo rimane invece nel fallimento. Concetto ripreso latentemente da C. Jaspers come il «naufragare»,
diventando un «essere-alla-morte» tragico come nel caso di M. Heidegger.

39 Negli scritti del dopoguerra, a partire dalla Lettera sull’«umanismo» (1947) e in Sentieri interrotti
(1950), come in altre opere, Heidegger si esprime ripetutamente sulla questione di Dio, ma in modo
velato ed oscuro. Egli non voleva essere né un teista né un ateo, poiché «nulla ¢ ancora deciso circa
I’“esserci di Dio”». Questo non dipenderebbe da una mancanza del pensiero umano, ma soltanto
dal destino dell’essere. Infatti, 'uomo «& “gettato” dall’essere stesso nella verita dell’essere,
[...] affinché nella luce dell’essere I’ente appaia come quell’ente che &. Se e come esso appaia,
se e come Dio e gli dei, la storia e la natura entrino nella radura dell’essere, si presentino e si
assentino, non & I'uomo a deciderlo. L’avvento dell’ente riposa nel destino dell’essere. All’'uomo resta
il problema di trovare la destinazione con-veniente (das Schickliche) alla sua essenza che corrisponda
a questo destino (Geschick)» (M. HEIDEGGER, Lettera sull’«umanismo», in Segnavia, Milano 1987, 283
ss.; 302).

40 K. JASPERS, Vernunft und Existenz, Miinchen 19883, 35-57, specialmente 44 s.

364



Hans Christian Schmidbaur

di astratti ideali morali normativi, esso naufraga di nuovo e cade nel «timore e tre-
more», perché capisce come un’esistenza limitata e storica non riesca a realizzare a
sufficienza questi ideali, malgrado tutti i suoi rimorsi continui e fermi propositi! Alla
fine I'uomo, per non cadere nella disperazione totale, deve ciononostante ascendere
allo stadio pitu alto che Kierkegaard chiama lo «stadio religioso». Qui, e solamente
qui lui trova, sopra ogni sicurezza ancora filosoficamente provabile, nel «paradosso
della fede in Gesu Cristo» la verita e bonta assoluta intera, in unione con il perdono
personale e la carita incondizionata41.

¢) La riabilitazione della conoscenza percursiva in una Filosofia piu ampia
della vita

Ispirazioni simili hanno motivato sia i grandi pensatori del Romanticismo ad
un distacco radicale dal Razionalismo cartesiano e dalla filosofia trascendentale di
Kant, sia gli aderenti del Protestantesimo culturale come p.e. F.D.E. Schleiermacher
(1768-1834) e W. Dilthey (1833-1911) ad un ritorno al pensiero storico-ermeneutico
ed ad una «filosofia della vita» pitt ampia. Il loro pensiero, che inoltre proclamo una
riabilitazione della prassi come «via percursiva» legittima alla verita, ispiro pitu tardi
anche Albert Schweitzer (1875-1965) ad una riscoperta pratico-etica e ad una imita-
zione concreta del vero Gesu storico come unica via al vero essere-uomo.

2. Una conversione tarda che rimane spesso ignorata:
Il progetto del tardo Schelling di una nuova «Metafisica
della liberta»

Un altro esempio importante per questo distacco & anche il tardo F.W.J. Schelling
(1775-1854) che si decise ad una rottura radicale con I'idealismo dialettico e storico
di G.W.F Hegel (1770-1831) nella sua perfezione sistematica. Nel suo lavoro finale
il vecchio Schelling progettd una nuova «metafisica della liberta»: frutto della «con-
versione tarda» del grande pensatore rimase spesso ignorato pur richiamando tutto
il suo ambiente scientifico contemporaneo ad una riscoperta urgente e necessaria
di tutti gli elementi liberi, personali e sensitivi del divino e del soggetto come esse-

41 Una buona seppur breve spiegazione del pensiero di Kierkegaard si trova in E. CoreTH, Dio nel pensiero
filosofico, Brescia 2004, 313-315.

365




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

re spirituale, che il razionalismo, la filosofia trascendentale e I'idealismo avevano
prima nascosto, dichiarato come «non-scientifico»42, o trasformato in «meccanismi
dialettici» sistematizzabili: «Un sistema della liberta come contro-immagine perfetto
contro lo Spinozismo, con altrettanto grandi linee e nella stessa semplicita — questo
sarebbe il sommo!»43.

2.1. 11 «sapere assoluto» dell’Ildealismo come megalomania intellettuale
e «colpo mortale» per la Religione

Dove si accettano come valide e rilevanti solamente «verita necessarie della ra-
gione» sopratemporali ed astratte, seguendo il concetto di scienza troppo ristretto
del razionalismo e dell’illuminismo, o dove s’interpreta, come fece Hegel in modo
esemplare dal punto di vista metodologico nell’Enciclopedia delle Scienze, ciascuna
verita storica fenomenologica come una «verita solamente penultima» che con il
metodo idealista dell’autore si lascerebbe trasformare in un «sapere assoluto» come
elemento necessario del processo dialettico e dinamico dell’autosviluppo dell’Assolu-
to come «verita ultima», che rovina tutto quello che I'uomo desidera dalla religione!
In tal modo, & Dio che ha bisogno dell’'uomo e non viceversa. Si eliminano cosi nel di-
vino tutti gli elementi dei quali 'uomo ha bisogno nel suo processo dinamico dell’au-
tosviluppo, e nel suo percorso per ritrovare se stesso: gli elementi della liberta, della
personalita e della carita stanno sopra ogni probabilita astratta possibile, e dunque
fuori da ogni derivazione speculativa!

a) La anonimizzazione speculativa totale della religione come via
alla sua irrilevanza

In una religione in cui I'idea di Dio non contiene i due elementi preziosi, confor-
tanti e rafforzanti della «liberta nella carita» e della «carita nella liberta» come unici

42 Con accenti diversi si puo tirare un «filo rosso» di questa metodologia tra il razionalismo medioevale della
scuola di sant’Anselmo d’Aosta (non di sant’Anselmo stesso!) e di Abelardo, del pensiero del rinascimento,
attraverso Cartesio che nelle sue Meditationes de prima philosphiae ed il suo «dubbio come metodo»
proclamo solamente una clara et distinta veritas razionalmente provabile come scientificamente valida,
fino a Voltaire, H. S. Reimarus, R. B. Jachmann, I. Kant, B. de Spinoza fino a G. E. Lessing, che nel suo
Sulla Prova dello Spirito e la Forza distingueva esplicitamente tra «verita necessarie della ragione» e
mere «verita storiche solamente casuali»: mentre i primi sarebbero scientificamente validi, i secondi
invece no, perché non possono mai essere sufficienti per poter divenire una dei primi, o per trasformare
una mera affermazione della fede in una verita con la pretesa ad una validita necessaria, comune,
universale ed obbligatoria per tutti.

43 (Citato in R. SCHRODER, Abschaffung der Religion? Wissenschaftlicher Fanatismus und die Folgen, Freiburg
20108, 173.

366



Hans Christian Schmidbaur

elementi che fanno del divino una persona e un essere che ha una vera somiglianza
con 'uomo, e puo stare realmente di fronte all'uomo. Una religione cosi intesa non
avra piu una vera rilevanza per I'uomo. Si trasformera, dunque, per necessita in
un mero «raccoglimento al mondo» come era nel caso di B. Spinoza (1632-1677)44,
in una pia «devozione deista» senza culto, incarnazione e sacramenti che non puo
piu aspettare una risposta perché ha gia negato ogni rapporto diretto possibile tra
trascendenza ed immanenza, come era nel caso di I. Kant, oppure in un sistema
unilaterale di «sapere assoluto» che segue sempre regole astratte deducibili, come
lo vediamo nel caso di Hegel! Confrontato con sistemi speculativi di questo genere,
I'uomo come soggetto limitato si sente solamente come un elemento o «epifenome-
no» integrale di un altro processo dinamico piti grande ed anonimo dell’autosviluppo
storico-dialettico dell’Assoluto stesso, e deve alla fine accontentarsi della coscienza
che I’Assoluto pensa solo in quanto a lui, in quanto lui stesso pensa 1’Assoluto!

b) Ogni «propter nos homines et propter nostram salutem» diventa un «a

causa di se stesso»

Questo modello hegeliano dell’«approfondimento filosofico della religione cristia-
na» — anche se per prima sembrava fosse una «riabilitazione gloriosa» della religio-
ne come tale e del cristianesimo specialmente nell’ambiente della filosofia, in verita
sfocia in un significato strettamente contrario a quello che il cristianesimo aveva
prima annunciato! Non & pill cosi che Dio Per nos homines et propter nostram sa-
lutem descendit de caelis et homo factus est, perché secondo Hegel vale infatti alla
fine il suo contrario: Quanto piti 'uomo progredisce nella sua conoscenza di Dio e si
avvicina a Dio, quanto pil cresce anche I’Assoluto nella consapevolezza di se stesso!

Da una discendenza ben consapevole, libera e misericordiosa di Dio che il «sa-
cro commercio» in Fil 2,5-11 e in 1Cor 13,1-13 afferma, ’ascendere umano diven-

44 11 modello spinoziano della religione progetta un pan-hen-theismo speculativo dove il divino diventa
latentemente identificato con la natura stessa (Deus sive natura) e dove la storia del mondo come natura
naturata diventa identificata con il processo dinamico dell’autosviluppo del divino come natura naturans:
in questa trasformazione speculativa della religione in ordine geometrico demonstrata funziona tutto
con necessita secondo «leggi naturali» deducibili che sono trasformabili in un sistema di assiomi,
regole e meccanismi necessari, e scientificamente provabili come i teoremi della geometria euclidea. La
conseguenza inevitabile di questo modello & che la personalita e la liberta del divino dispariscono: Dio non
€ pill un soggetto che agisce, ma solamente un Hen-Theion anonimo che pensa e vive solamente in noi e
con noi, ma non piu di fronte a noi. Lo spinozista convinto J. W. von Goethe metteva questo in piena luce
con il suo commento cinico: «Che vuol dire il vostro deriso sull’Ogni-Uno? Il professore & una persona,
ma Dio non & una!». Cfr. R. SCHRODER, Abschaffung der Religion? Wissenschaftlicher Fanatismus und die
Folgen, cit., 170-176.

367




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

ta secondo I'idealismo un ascendere dialettico necessario e reciproco dell’Assoluto
con 'umano e dell’'umano con I’Assoluto, nel quale ciascuna delle due parti intende
solamente il proprio compimento finale! Da cio si potrebbe anche dedurre la con-
seguenza ironica o «di sufficienza» (se non fosse sconveniente o inopportuno) che
Hegel dopo aver scritto la frase conclusiva della sua grande Enciclopedia avrebbe ve-
ramente potuto essere convinto del fatto che oggi, Dio ha raggiunto il finale maestoso
della sua ascesa storico-dialettica alla piena conoscenza di sé stesso come spirito as-
soluto! Si puo veramente discutere se questa «interpretazione arguta» sia ammissi-
bile e stringente oppure no, ma una cosa rimane in ogni caso sicura: ogni tentazione
o progetto di una trasformazione della religione cristiana in un deismo speculativo
finisce in una deformazione totale del suo vero contenuto! Nessun contemporaneo
di Hegel ha pil sentito questo problema al di fuori del compagno filosofo Schelling.

2.2. 1l vero errore metodologico: I’anteporre sottile dell’«acqua della nostra mera
ragione» sul «vino del mistero piu grande di Dio»

La vera fonte della «conversione» del tardo Schelling e la vera causa del suo
appello insistente alla riscoperta di una «metafisica della liberta» come base futura
di una filosofia legittima sul divino (che in breve provoco non solamente lo scherno
ed uno scuotere di capo di molti colleghi filosofi, ma anche una resistenza ancora
piu forte nell’ambiente della teologia liberale protestante del suo tempo), era sicura-
mente il fatto che questo grande scienziato divento ben consapevole del grave errore
metodologico che aveva plasmato pitt 0 meno tutto il suo ambiente scientifico del suo
tempo in riferimento alla religione come fenomeno e come necessita umana: questo
errore consisteva nell’anteporre dell’»acqua della nostra mera ragione» sul «vino
del mistero piti grande di Dio» come piena verita!

Quanto pit la filosofia solleva I'obiezione di essere la sovrana della fede e della
religione, tanto pitl intende di conseguenza trasformare gli elementi liberi e carita-
tevoli della religione in processi e teorie «necessari» che non sono piu oggetto del
credere, perché si possono gia «saperli», cosicché il vino della fede viene trasformato
nell’acqua di mere speculazione astratte o in sistemi e «meccanismi» anonimi!

2.3. Luigi Pareyson (1918-91) come erede e sviluppatore delle idee di Schelling
Mentre nell’ambiente della teologia tedesca i gravi motivi di questa tarda «con-

versione» di Schelling e gli impulsi lungimiranti della sua «metafisica della liberta»

rimanevano ampiamente inosservati45, hanno invece avuto una grande risonanza

45 Tllibro di W. J. BANGERL, Das Nichts als Ab-Grund der Freiheitsgeschichte. Perspektiven der Gotteserfahrung

368



Hans Christian Schmidbaur

nella teologia e filosofia della religione italiana. Nelle loro varie pubblicazioni Lu-
igi Pareyson (1918-1991) ed i suoi allievi cercano — seguendo Schelling46 e F. Do-
stojevskij47 — una nuova scoperta ed un approfondimento speculativo del suo pro-
getto finale che interpreta il rapporto reciproco tra immanenza e trascendenza in
generale, e tra Dio e 'uomo in particolare, come un rapporto dinamico tra due liber-
ta: Dio come liberta incondizionata e 'uomo come liberta condizionata4s.

a) Dio e liberta e carita incondizionata

Quando non si comprende Dio in modo «essenzialista» come un essere o una
natura assoluta dotata di qualita assolute, ma come una liberta assoluta49 che pone
il proprio essere in modo «incondizionato», si comprende di conseguenza 1'uomo
(creato secondo la sua immagine e somiglianza) come una «liberta condizionata»
che e posta in essere affinché trovi e realizzi liberamente la sua propria identita con
I’aiuto di Dio quale piena liberta. Secondo L. Pareyson, le varie obiezioni contro la
metafisica e i gravi pregiudizi contro la fede e la teologia possono attenuarsi cosicché
I’entrata in uno stato religioso appare sotto una nuova luce: un progredire nella via
alla vera e piena liberta, perché «Dio & liberta»!

Solamente se accettiamo il fatto che la verita di cui noi uomini sempre siamo alla
ricerca e «il vino» della piena verita, una verita che sicuramente supera ogni imma-
ginazione e sta dunque sopra ogni probabilita, ma che puo dall’altra parte soddisfare
tutte le nostre capacita e desideri personali, solo allora accetteremo anche il fatto
che tutto cio che noi possiamo raggiungere con la filosofia e la «teologia naturale»
consiste solamente in «acqua della mera ragione». I suoi risultati sono sicuramente
comprensioni speculative su molte necessita astratte, analisi profonde sulla natu-
ra dell’essere o postulati con premesse sistematiche notevoli che possono aiutare a
credere perché danno, almeno all’atto della fede, un appoggio affinché non rimanga
solo «mera» fede. Tuttavia da sole queste premesse e postulati non potranno mai

im Zeitalter der Nichtsbedrohtheit aus der Begegnung mit Luigi Pareyson, Franz Rosenzweig, Karl Barth
und Hans Urs von Balthasar, Wien-Berlin 2006, mostra nella sua bibliografia I'insieme delle pubblicazioni
su questo tema.

46 Cfr. L. PAREYSON, Schelling. Presentazione e antologia, Milano 1971; Ontologia della liberta. Il male e la
sofferenza, Torino 1995.

47 Cfr. L. PAREYSON, Dostojevskij. Filosofia, romanzo ed esperienza religiosa, Torino 1993.

48 Cfr. L. PAREYSON, Esistenza e persona, Torino 1950; Studi sull’esistenzialismo, Firenze 1943; Essere,
liberta, ambiguita, Milano 1998.

49 Cfr. L. PAREYSON, Verita ed interpretazione, Milano 19947.

369




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

contenere quello che noi veramente cerchiamo per il nostro «desiderio di divenire
completi».

b) L'atto della fede come atto personale e come rischio giustificabile davanti
alla ragione

Qui siamo arrivati al punto critico ma inevitabile che viene preteso all’'uomo —
come l'avevano formulato G. E. Lessing e prima di lui gia B. Pascal, S. Kierkegaard
e P. Wust (1884-1940) — di compiere il grande «salto», il salto rischioso sopra la
«fossa» di tutte le nostre insicurezze e contro la nostra paura di cadere nel nulla. Se
tu osi saltare, come lo facevano Pascal, Kierkegaard, E. Stein o P. Wust, diventi un
fedele; se invece non riesci o rifiuti di farlo, come era nei casi di Lessing, di A. Scho-
penhauer (1788-1860), di Heidegger o di molti altri pensatori scettici, rimani dun-
que un uomo che dubita e che preferisce restare nel suo «abito testardo di rifiuto»,
perché vede in ogni atto di dedizione fedele solamente un «anticipazione arbitraria»
di cose in verita ancora incerte o indecise, o un «tradimento della liberta filosofica»
che non permetterebbe ad un debole fideista di «servirsi di sotterfugi» su presunte
«verita divine» assolute ed incondizionate che non hanno una propria conoscenza,
ma solamente sui dogmi dell’autorita ecclesiale come base e motivazione.

Visto dalla prospettiva filosofica & vero che le tre opzioni esistenziali (sia il salto
della fede oltre alcuna sicurezza filosofica garantibile, sia la decisione per un «per-
severare eroico» nella «cura su se stesso» come un «essere-alla-morte», sia anche
I’abitudine neutrale di un «aspettare scettico») sono tutte legittime, perché possono
sempre riferirsi all’argomento ragionevole che in verita niente sarebbe gia deciso o
gia decidibile! Perché gli insufficienti «indici» o «cifre» che fino ad oggi sono rag-
giungibili restano ancora ambigui e ci lasciano all’oscuro sul risultato finale: 'uomo
non potrebbe scegliere un’opzione decisa pro o contro un senso della nostra esisten-
za o su un compimento finale possibile o meno della nostra vita.

2.4. Esistenzialismo francese e Filosofia cristiana dell’esistenza

a) Ateismo «nel nome dell’autonomia umana» ed il problema
dell’anticipazione arbitraria d’'una presunta «assurdita totale»

Negli anni del dopoguerra, I’Esistenzialismo francese presentava un pensiero
strettamente antropocentrico ed individualista rifiutando ogni forma di metafisica
e verita aprioristiche prescritte e contro I’«abitudine neutrale dell’aspettare scetti-

370



Hans Christian Schmidbaur

co» del razionalismo in riferimento alla religione e all’idea di Assoluto. Secondo A.
Camus (1913-1960) e J.-P. Sartre (1905-1980), infatti, 'uomo come essere autore-
sponsabile ed obbligato unicamente a se stesso non potrebbe ricoprire una posizione
neutrale, ma sarebbe invece chiamato e legittimato a fare ’opzione anticipata per la
non-esistenza di verita, sensi e valori prescritti «per amore di se stesso». L’esisten-
zialismo dunque non giustifica questa legittimazione utilizzando la sua verificabilita
del fenomeno empirico del mondo, ma con la sua necessita per 'uomo, perché diven-
terebbe solamente cosi un’«esistenza» veramente autonoma. L’accettare coraggioso
dell’«assurdita totale» dell’essere, diventa cosi il prezzo per la via alla vera liberta
come l’atteggiamento del «poter-essere come si vuole essere». Il mondo diventa cosi
un campo libero senza «essenze prefigurate» dove si pud da questo punto in avanti
vivere e divenire felici secondo le proprie verita e valori autonomi.

b) L’antitesi del «clair-obscur» come spazio per la libera autodecisione umana

Contemporaneamente e successivamente all’Esistenzialismo ateo si sviluppo nel-
la filosofia cristiana anche una «Filosofia dell’esistenza» come movimento contrario
che da una parte condivideva con I’esistenzialismo I’antropocentrismo del pensiero,
ma dall’altra parte accusava quest’ultimo di una distorsione polemica della nostra
esperienza del mondo e di una deformazione prevenuta e illegittima dell’idea e della
vera natura umana. Pensatori come R. Guardini (1885-1968), E. Przywara (1889-
1972), J. Pieper (1904-1997), P. Wust (1884-1940)50, F. Rotter (1901-1973)51, J.B.
Lotz (1903-1992) e W. Weier (*1934)52 nei loro scritti non praticavano piti una sola
«apologia» difensiva del cristianesimo o del teismo contro ’obiezione degli estranei,
ma il ristabilimento di un dialogo costruttivo con il pensiero moderno che includeva
anche un andare oltre a un’adozione critica della loro metodologia.

¢) Lo smascheramento dei vari disequilibri metodologici dell’esistenzialismo

La loro analisi critico-costruttiva del pensiero esistenzialista incomincia prima
con domande critiche che gia eliminavano alcuni disequilibri metodologici. E vera-
mente fondato che la nostra esperienza empirica del mondo ci legittima ad un’opzio-

50 P. Wusr, Ungewissheit und Wagnis, Miinchen 1986; W. Rest (Hg.), Peter Wust. Reflexionen und Vortrige
zum 50. Todestag des Philosophen, Miinster 1991.

51 F. ROTTER, Vom Wissen zum Glauben an Jesus Christus, Aschaffenburg 1964.

52 'W. WEIER, Strukturen menschlicher Existenz. Grenzen heutigen Philosophierens, Paderborn 1977; Religion
als Selbstfindung. Grundlegung einer existenzanalytischen Religionsphilosophie, Paderborn 1991.

371




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

ne radicale per 'assurdita dell’esistenza? E veramente fondato che solamente I'uma-
nesimo ateo dove 'uomo deve divenire «maestro e padrone di se stesso» conduce ad
una condotta di vita migliore? O ancora, ¢ veramente fondato che un orientamento
alla verita, ai valori e alle virtu aprioristiche puo essere solamente una guida verso
la perdita della liberta o rappresentare un tramonto triste ed «eteronomo» dell’esi-
stenza umana? Non solamente le esperienze del passato con lo sviluppo delle culture
e civilizzazioni umane, ma anche i sistemi atei pratici e con le conseguenze pratiche
e sociali dell’esistenzialismo provano il contrario!

A questi argomenti si collega anche I’obiezione speculativa che afferma che con il
suo modello, I’esistenzialismo stesso sarebbe caduto in una contraddizione o aporia
grave. L’esistenzialismo ateo infatti giustifica la sua negazione rigida e totale ad ogni
verita o valore aprioristico e prefigurato con un modello ed un’idea completamente
autonoma dell’'uomo che & tutt’altro che «derivata dal fenomeno reale o empirico»,
ma un modello aprioristico o virtuale che i filosofi avevano concepito come «l’'uomo
ideale» sul loro tecnigrafo! Gli stessi esistenzialisti che all’inizio ancora proclama-
vano ’abolizione radicale di tutte le «essenze prefigurate» e I'individualismo auto-
nomo, dichiarano alla fine un nuovo modello virtuale del superuomo che era prima
concepito a immagine e somiglianza della propria autostima virtuale e megalomane
successivamente presentandolo agli altri come un nuovo idolo da copiare!

Coloro che si ricordano della «mania esistenzialista collettiva» che negli anni ‘60
plasmo piti 0 meno l'intero mondo intellettuale europeo, e che si esprimeva anche in
un culto idealizzante, servile e completamente esagerato dei suoi rappresentanti pitt
famosi come A. Camus, J.-P. Sartre e S. de Beauvoir, capiscono subito che I’esisten-
zialismo ateo ha in verita generato il contrario di quello che aveva prima proclama-
to e che ha alla fine causato una nuova eteronomia assolutamente non inferiore a
quella della religione tradizionale o dei vari regimi autoritari come il comunismo ed
il fascismo con il loro «culto personale».

2.5. Filosofia dell’esistenza ed i vari stadi dell’insecuritas humana

Era nel 1937 che il filosofo di Miinster, Peter Wust nel suo libro Ungewissheit
und Wagnis («insicurezza e rischio») si orientd metodologicamente alle direttive del
pensiero esistenziale, presentando ciononostante una conclusione che evita I’antici-
pazione tendenziosa dell’esistenzialismo ed aprendo all’atto esistenziale della fede
un nuovo spazio che rimane sempre riservato all’intimo della persona e non pud mai
divenire occupato o dominato dall’autorita della sola filosofia o teologia.

Nella sua riflessione Wust non comincio con un modello teoretico prefigurato

372



Hans Christian Schmidbaur

dell’'uomo, ma con un’analisi delle proprie esperienze sia di se stesso che del mondo
in riferimento a lui: «Nella mia esperienza empirica nel mondo e nella mia analisi
ragionevole del mondo sono sempre confrontato con un grande clair-obscur fino ad
oggi insicuro che si esprime davanti a me come un gioco tra varie luci ed ombre e
tra presenza ed assenza di molte varie qualita, bellezze e valori reali dove i primi mi
danno sempre di nuovo un senso per la vita ed incoraggiano a vivere (anche se sono
limitati), mentre i secondi sono fenomeni assurdi di vario grado che mi mettono in
cura, irritazione e paura»53.

A loro si aggiunge per I'uomo ancora l'esperienza del sentirsi solo al mondo de-
rivata da un essere-diverso dalle altre cose: «mentre il mondo si presenta davanti
a me come un contrasto tra chiaro ed oscuro o come un ciclo eterno tra divenire e
disparire che sembra essere equilibrato e soddisfacente per gli altri esseri viventi che
non hanno una coscienza ragionevole di sé e nemmeno una visione del tutto54, ’'uo-
mo invece sente ed interpreta lo stesso fenomeno come uno «spazio di insicurezza»
o di «semioscurita»55, nella quale egli non si puo mai sentire a casa e che egli mette
sempre in una condizione di vita inquieta, insicura e senza vera patria.

2.6. L'atto della fede come «saggezza nell’insicurezza»

P. Wust chiama questo fenomeno la grande insecuritas humana che si estende a
tutti i livelli della nostra esistenza56, sia al nostro livello pitt basso che lui chiama «ve-
getativo», sia al nostro livello «intermedio» che lui chiama «ragionevole», arrivando
fino al suo livello pit alto che Wust chiama «metafisico». Dappertutto i suoi desideri
di sicurezza e di certezza trovano riscontro solamente in cose, circostanze e fortune
sempre insicure, a regole e categorie con una validita limitata, o a «idee eterne»
dalle quali non si sa mai con certezza se esse siano solamente principi aprioristici,
formali ed astratti della nostra logica, o se vengano da un’altra realta trascendente
dove sussistono in pienezza. Lo stato dell’'insicurezza umana e e rimane allora inso-
lubile ed irrevocabile per I'uomo.

Invece di fare un’opzione precipitosa e testarda per I’assurdita della propria esi-
stenza, la filosofia dell’esistenza incita a mantenersi cauti in questo clair-obscur, in-
terpretandolo in modo positivo, ovvero come il «grande spazio libero» che Dio ti da,

@
@

P. WusT, Ungewissheit und Wagnis, Miinchen 1986, 31-43.
4 Ibid., 39-42.

5 Ibid., 214-232.

6 Ibid., 75-195.

@

@

@

373




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

dove nulla & gia predeterminato o anticipato, perché Dio si rivela solo parzialmente
nelle sue opere e dove I'uomo ¢ allora chiamato ed autorizzato a decidere in maniera
veramente autodeterminata pro o contro un vero senso ultimo, pro o contro Dio, o
pro o contro un vero senso per la sua vita. Dio si & messo davanti all’'uomo in questo
«chiaro-oscuro», perché vuole la sua liberta, e perché vuole solamente essere amato
liberamente.

In questo modello che ha gia presentato nella sua prima prefazione Peter Wust,
ripreso da molti altri, la decisione o opzione religiosa personale riceve e conserva
allora il suo spazio libero perché succede in uno «spazio della semioscurita» che da
e permette solamente una «semicertezza» sia sull’esistenza di Dio, sia suoi segni con
i quali Lui si rivela, sia sulla propria salvezza57.

L’atto della fede e e rimane cosi un grande rischio, ma anche un libero «rischio
della saggezza»58 che e legittimo e rimane preservato dal rischio di cadere nell’irra-
zionalismo, poiché non accade in un buio totale, ma nello spazio di un clair-obscur
dove ci sono anche segni della luce che fondano e giustificano alla ragione I'opzione
ottimistica per la vittoria finale della luce. Anche I’ateo - se & oggettivo nel suo giudi-
zio — non puo confutare tutto questo. Chi interpreta le luci della terra come precur-
sori della piena luce59 puo anche sperare: «Adesso vediamo come in uno specchio,
in immagine; ma allora vedremo faccia a faccia. Adesso conosco in parte, ma allora
conoscero perfettamente, come perfettamente sono conosciuto» (1Cor 13,12). Per-
ché avere un senso, una speranza e una prospettiva per la vita sono tutte esigenze
necessarie ed irrinunciabili per 'uomo. L’opzione della fede non pud mai essere
considerata come irrazionale, ma deve invece essere sempre considerata come la
decisione pil saggia, come dimostrato da B. Pascal con la sua parabola della «scom-
messa»: L’uomo che in una situazione di insicurezza ha scelto ’opzione per Dio e
per la fede in Dio, vince alla fine tutto se Dio c’e, e non perde niente se Dio non c’e;
mentre chi si & deciso per il contrario alla fine in nessun caso avra un vantaggio
rispetto al primo. Se Dio ciononostante c’e, viene respinto e se Dio non c¢’¢, muore
ugualmente come il fedele!

Da questa riflessione della filosofia circa I’esistenza che metteva di nuovo in piena
luce la rilevanza continua dell’atto esistenziale della fede, possiamo adesso anche ri-
tornare alla visione finale del tardo Heidegger che constatava: per poter divenire un

57 Ibid., 196-267.
58 Jbid., 286-302.
59 Jbid., 268-285.

374



Hans Christian Schmidbaur

soggetto veramente completo, 'uomo anche in futuro avra bisogno di qualcosa che
sta al di sopra di ogni necessita e probabilita, una chiamata personale che provenga
da una liberta intramontabile e da un amore immortale60!

2.7. Di nuovo: Blaise Pascal

La stessa esperienza e comprensione aveva anche motivato Blaise Pascal (1623-
1662) ad un ritorno alla religione e ad una conversione al cristianesimo. Il filosofo
che era prima un allievo di Cartesio ed un aderente convinto del suo razionalismo
sobrio che credeva in una sola clara et distincta veritas come accettabile e valida
per 'uomo, comprendeva che nell’'uomo non c’e¢ solamente I'intelletto strumentale
come unico esprit de géométrie che vuole arrivare alla comprensione razionale, ma
anche un’altra «ragione dell’anima» come esprit de finesse che porta in sé il sen-
timento per i valori morali, il bene, il bello e I'estetico, e cerca la felicita. Questa
seconda ragione & completamente diversa dall’ irrazionale o sentimentale, si riferi-
sce ad un’altra dimensione reale dell’essere che forse non si lascia piu tradurre in
categorie calcolabili, ma che & ciononostante una parte integrale dell’intero essere:
segue la sua propria logica e categorie diverse. Da questa dimensione derivano, e a
lei si riferiscono anche gli altri desideri e capacita naturali dell’anima umana che s’e-
sprimono e prendono una forma e figura sempre impressionanti nell’ambiente della
cultura, dell’arte, dell’architettura, della musica, della poesia e della religione che si
sviluppano sempre ed in un modo immancabile dove convivono gli uomini.

a) Le «verita del cuore» o l'opzione per una comprensione piu ampia
della ragione

Nei suoi Pensieri Pascal descrive la necessita e I'incompatibilita delle «verita del
cuore» e della ragione per una personalita completa ed intera con un gioco di lingua
meraviglioso: «Le coeur a ses raisons que la raison ne connait point! (Il cuore ha la
sua ragione che la ragione non puo conoscere!)»61.

Se Dio ¢ la piena verita e se il divino come I’essere assoluto ¢ anche 1’origine
e la fonte di tutto, Esso deve allora includere e comprendere tutte le dimensioni

60 Sia J. Ratzinger, sia R. Schroder hanno messo in piena luce i confini di ogni teologia naturale possibile che
giustificano la sopravvivenza sia d’'una religione storico-salvifica, sia di una auto-rivelazione personale
di Dio: J. RATZINGER/BENEDETTO XVI, Il Dio della Fede e il Dio dei filosofi, cit.; R. SCHRODER, Abschaffung der
Religion? Wissenschaftlicher Fanatismus und die Folgen, cit.

61 B. PAscAL, Pensées, n. 229 (ed. L. Brunschwicg).

375




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

dell’essere, anche quelle che stanno al di la di ogni probabilita e calcolo dell’esprit
de géométrie razionalista. Questo incontro con il Dio incondizionato della liberta e
dell’amore accadeva per Pascal in una visione notturna avuta in un parco di Parigi il
23 novembre 1654 e che lui descriveva nel suo celebre Mémorial con le frasi enigma-
tiche: «Fuoco e luce»; «Il Dio di Abramo, d’Isacco e di Giacobbe e non il Dio dei filoso-
fi e degli scienziati», incomprensibile vicinanza diretta nello stesso tempo, «Certezza,
certezza... gioia, pace, Dio di Gesu Cristo, Deum meum et Deum vestrum!»62.

b) L’insieme di «esprit de géométrie» e di «esprit de finesse» come unico vero
accertamento della credibilita di una religione

Per il genio Pascal che era filosofo, matematico, intellettuale critico e credente
cristiano nello stesso tempo in quanto accettava di avere sia un esprit de géométrie,
sia un esprit de finesse, I'unico rapporto giusto e corretto tra fede e ragione, e tra
filosofia e teologia non consisteva in una stretta separazione I'una dall’altra, o in
un sottomettersi dell’'una all’altra, ma solamente in un insieme differenziato (come
formano anche nell’anima umana 'esprit de géométrie e I'esprit de finesse un’uni-
ta differenziata). Come la teologia ha bisogno della filosofia, anche il filosofo come
uomo ha bisogno della fede, perché ha bisogno anche lui del «gratuitamente neces-
sario»! Nei suoi Pensées il filosofo credente lo puntualizza meravigliosamente con il
pensiero numero due: «Quando si sottomette tutto alla ragione, nella nostra religione
non rimarra piu niente di misterioso e di soprannaturale; quando si trasgredisce ed
offende invece nella religione le pretese basali della ragione, la nostra religione sara
insensata e ridicola!»63. «.’ultimo passo della ragione e quello di riconoscere che vi
e una infinita di cose che la sorpassano!»64.

2.8. Lequilibrio tra ragionevolezza e sopraragionevolezza come criterio
della vera religione
Qui tocchiamo di nuovo i limiti e la necessita continua della teologia naturale e
della filosofia in e per una religione storico-salvifica come I’ebraismo ed il cristiane-
simo. L’approfondimento riflessivo e ragionevole del contenuto della fede & innanzi-
tutto necessario per 'uomo stesso che deve sempre rendere conto della credibilita

62 B. PAscAL, Pensieri, opuscoli, lettere, Milano 1978, 301 s.
63 B. PASCAL, Pensées, n. 2 (tr. it. dell’autore).
64 Jbid., n. 267.

376



Hans Christian Schmidbaur

della sua fede, confrontandosi con se stesso e con gli altri; ma il risultato di questo
processo della «penetrazione speculativa» del contenuto della fede con gli strumenti
della filosofia dipende dalla circostanza che 'uomo rimanga ben consapevole dei
limiti della propria ragione o meno!

Esempi positivi per il primo caso sono i modelli equilibrati (ma fino ad oggi spesso
mal compresi) di sant’Agostino, sant’Anselmo d’Aosta e san Tommaso d’Aquino che
vogliamo in breve analizzare successivamente, mentre i modelli di Cartesio, Voltaire,
G. E. Lessing, D. Hume, J.-J. Rousseau, B. de Spinoza, H. S. Reimarus o I. Kant ca-
devano a causa delle loro premesse metodologiche diverse nella tentazione di poter
«astrarre» dal cristianesimo una «religione della pura ragione» o di common sense
piu alta per il futuro che non si appoggia pitt a «miti arbitrari» o ad una bibbia posi-
tivisticamente dichiarata come «verbo di Dio», ma solamente ad argomenti ragione-
voli e, come diceva sant’Anselmo, a rationes necessariae®s.

Nessuna di queste «religioni da tecnigrafo» che veneravano un «soggetto assolu-
to» e si toglievano tutti i vecchi ed improbabili misteri cristiani come miracoli, epifa-
nie, I'idea dell’incarnazione e della Ss. Trinita, non & mai divenuta una vera religione
del popolo, perché mancava in loro I'unica cosa che da vera rilevanza alla religione:
la promessa d’un Dio personale, attivo, misericordioso e vicino agli uomini66!

Anche questo aspetto che difende la rilevanza antropologica rimanente della re-
ligione storico-salvifica, si esprime bene nelle Pensées di Pascal: «Il puro sapere di
Dio senza conoscenza della nostra miseria procrea la presunzione. Il sapere della
nostra miseria senza conoscenza di Dio procrea la disperazione. (Solamente) la co-
noscenza di Gesu Cristo crea il mezzo, perché vediamo in Lui sia Dio, sia anche la
nostra miseria!»67.

Il dibattito sulla domanda riguardante quale delle varie religioni sia la vera e
sicuramente un discorso che deve seguire le regole della ragione e che ha di conse-
guenza bisogno della filosofia come moderatore ed «arbitro neutrale» della discus-
sione. Ma questa neutralita in verita non puo pill essere serbata e mantenuta se la fi-
losofia s’arroga il ruolo del giudice finale anche sull’oggetto della discussione, su Dio
stesso e sul suo essere e non-essere. Esattamente di questo aveva avvertito Tommaso
d’Aquino nella sua frase citata all’inizio: appena non si subordina piu la conoscenza
e le teorie dei filosofi ad una verita di Dio che & sempre piu alta ed ampia, e che puo

65 ANSELMO D’A0STA, Proslogion 2; Cur Deus homo, praefatio.
66 Cfr. R. SCHRODER, Abschaffung der Religion? Wissenschaftlicher Fanatismus und die Folgen, cit., 150-182.

67 B. PascaL, Pensées, n. 4 (tr. it. dell’autore).

377




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

solamente desumersi per noi con il dono della sua auto-rivelazione (cfr. Sap 8,21), si
trasforma alla fine il «vino della fede» nell’«acqua della pura ragione»!

3. Credo ut intelligam: la teologia come scienza sulla fede
ha sempre bisogno di uno scienziato fedele

Agostino (354-430) si riferisce nel suo libro De Vera Religione al discorso dell’a-
postolo Paolo nell’Areopago di Atene (At 17,16-34) come esempio normativo, dimo-
strando come un discorso giusto ed oggettivo sulla vera religione tra filosofi, cri-
stiani, ebrei e fedeli scienziati di altre religione storiche debba procedere. Secondo
il vescovo d’Ippona la verita di una religione non si dimostra nel fatto che dichiara
semplicemente nullo tutto cio che annunciano gli altri, indifferentemente se essi sia-
no filosofi che proclamano una teologia naturale (genus physicon) o sacerdoti di una
religione storica (genus mythicon), o ancora rappresentanti del culto statale (genus
civile), ma solamente seguendo due altri criteri: (1) se riesce ad unire tutto cio che e
giusto e buono anche nelle altre verita su un livello ancora piu alto, e (2) se conduce
gli uomini al vero essere-uomo ed alla vera felicita6s.

3.1. La vera religione si riferisce all’'uomo intero e non solamente alla ragione
Questa affermazione vale secondo Agostino solamente nel caso in cui una reli-
gione non contenga solamente «verita della ragione» che soddisfano I'intelletto. In
essa devono anche esistere la liberta, 'amore e il dialogo che soddisfano anche le
altre forze e desideri dell’anima umana come la memoria e la volonta, che plasmano
e formano la sua mens, la sua notitia ed il suo amor e conducano cosi I'uomo anche
ad una buona condotta di vita ed etica autentica in teoria e prassi®9. Ogni uomo che
ha una ragione «ben ordinata» sa, accetta e desidera questo. Secondo Agostino cosi,
e solamente cosl, si pud dimostrare un «nucleo ragionevole» negli elementi non pro-
vabili di una religione invece di distruggerla o di trasformarla in pure speculazioni
astratte ed inutili. Con questo metodo molto piti cauto in riferimento al fenomeno
sempre pit ampio della religione che Agostino definiva come un reddere rationem
che intende una vera probatio fidei, lui si stagliava decisivamente contro il rapporto

68 AGOSTINO, De Civitate Dei VI 4-12; De vera Religione 1[1]; IV [7] 23; V [8] 26.
69 AGOSTINO, De Trinitate VIII-XIV.

378



Hans Christian Schmidbaur

spesso sobrio e riduttivo dei suoi vari colleghi contemporanei sia del gruppo dei co-
siddetti «Accademici scettici», sia del Neoplatonismo e della Stoa70 .

a) Teologia é «probatio fidei», non solo «demonstratio fidei»

Certo la teologia scientifica con il suo reddere rationem procedente e la sua pro-
batio fidei sempre piu profonda rappresenta una elevazione, ma secondo Agostino
essa non e una via tracciata dall'uomo soltanto, perché la piena verita non puo mai
essere immaginata da noi uomini o essere raggiunta con le nostre piccole forze:
Tutto cio che possiamo raggiungere & solamente un «deismo spirituale» con «rela-
zioni di pensiero» che sono forse reali in noi, ma non diventano mai reali per Dio!
Una vera religione puo allora solamente consistere in un rapporto reale tra Dio e gli
uomini che e anche iniziato e fatto da Dio stesso, e tutto cio che ci apre una vera via
d’accesso al Divino puo provenire soltanto da Dio stesso, che & un Dio che discende
veramente e che ha lasciato nel mondo le sue tracce storiche che ci indicano la giusta
via nell’alto71.

11 vero Dio sul quale gli altri possono soltanto parlare o condividere vaghe suppo-
sizioni72, & allora il Dio che e realmente disceso dal cielo e che si mostra ancora oggi
raggiungibile attraverso il culto?3. In Agostino — con la sua distinzione tra relazioni
pensate da noi e reali relazioni con il Divino come criterio decisivo per una vera
religione con effetti reali — si verifica allora una riscoperta del valore speculativo
continuo di una religione storico-salvifica che implica anche I'idea di reali atti divini
qui in terra. Se non hanno mai avuto luogo e se non sono pitl postulabili come misteri
reali che superano ogni immaginazione umana, tutto cio che pud succedere ancora
in una religione si sminuisce automaticamente diventando un pensiero sul divino che
non puo piu aver altri effetti che la suggestione umana.

Nelle sue Epistulae Agostino scrive quindi: «E escluso che la nostra fede preten-
da la rinuncia ad una spiegazione ragionevole ed una ricerca conforme alla ragio-
ne, perché non potremmo credere se non avremmo anche anime dotate di ragione!

70 Cfr. AcostiNo, Epistulae 169,6; De Trinitate 1 2,4; V 8; VII 55.9. Nel De Trin. 1 2,4 Agostino spiega
esplicitamente come il procedere teologico si distingua metodologicamente dal procedere filosofico: punto
di partenza deve essere la Sacra Scrittura che diventa analizzata secondo il suo contenuto (in De Trin. i
libri I-IV come demonstratio fidei), in seguito viene la riflessione ragionevole e speculativa che procede
fino ad un vero reddere rationem (libri V-VII come probatio fidei).

71 AGoSTINO, De Civitate Dei V1 5.
72 AGOSTINO, De Vera Religione 1V (7) 23.
73 AGOSTINO, De Vera Religione V [8] 26.

379




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

Come ¢ allora un comandamento della ragione che nel caso di certe cose sublime che
non possiamo ancora comprendere, la fede deve precedere la ragione, cosi senza
dubbi un po’ di ragione che ci insegna questo, precede anche la fede!»74; «E escluso
che Dio odierebbe in noi la preferenza che ci ha dato davanti agli animali! ... Stimi
allora molto alto e sopra di tutto la comprensione!»75.

b) Fede ed amore di Dio come «rectitudo mentis» necessaria

La filosofia ed un pensiero filosofico ben ordinato che cosa possono dunque con-
tribuire alla religione pratica o aggiungere nell’ambiente della teologia scientifica?
Qui ho introdotto il concetto della rectitudo (mentis) che non ha solamente trovato
una grande importanza in sant’Agostino e san Tommaso d’Aquino, ma conduce an-
che a due altri pensatori che possono essere considerati come i «Padri della Scolasti-
ca»: Giovanni Scoto Eriugena (810-877) e sant’Anselmo d’Aosta (1034-1109).

Entrambi sono stati — sia nell’ambiente teologico cattolico moderno, sia anche
nella teologia protestante — fino ad oggi spesso interpretati come «gravi esponenti di
un razionalismo crudo» al punto che avrebbe creduto di poter perfino trasformare
i misteri e i dogmi centrali della fede cristiana come p.e. I'incarnazione del Figlio di
Dio, la sua sofferenza e morte alla croce come redenzione dai peccati, la sua risur-
rezione dai morti come unica via nella vita eterna, ed anche la Ss. Trinita, in specu-
lazioni probanti della pura ragione che non devono piti appoggiarsi su fonti bibliche
o avvenimenti storici, perché sono gia divenuti rationes necessariae della pura spe-
culazione7?6. Secondo il gran numero dei suoi critici, questo «razionalismo teologico»

74 AGOSTINO, Epistulae 120, 3 (tr. it. dell’autore). Nel sito www.augustinus.it si possono anche trovare altre
traduzioni in italiano: «Lontano da noi il pensiero che Dio abbia in odio la facolta della ragione, in virtu
della quale ci ha creati superiori agli altri esseri animati. Lontano da noi il credere che la fede ci impe-
disca di trovare o cercare la spiegazione razionale di quanto crediamo, dal momento che non potremmo
neppure credere, se non avessimo un’anima razionale. Quando percio si tratta di verita concernenti la
dottrina della salvezza, che non possiamo ancora comprendere con la ragione (ma lo potremo un giorno),
alla ragione deve precedere la fede; essa purifica la mente e la rende capace di percepire e sostenere
la luce della suprema ragione divina: anche cio & un’esigenza della ragione! Ecco perché proprio con
coerenza razionale il profeta afferma: Se non credete, non comprenderete! In questa frase il profeta
distingue senza dubbio le due facolta, consigliandoci anzitutto a credere per poter poi comprendere cio
che crediamo. E quindi un precetto ragionevole che la fede preceda la ragione. Se infatti questo precetto
non fosse conforme alla ragione, sarebbe irragionevole, il che non puo essere assolutamente. Se dunque
¢ conforme alla ragione che, quando si tratta di supreme verita, le quali non possono conoscersi, la fede
preceda la ragione, qualunque sia il ragionamento che ci convince di cio, anch’esso deve senza dubbio
condurre alla fede».

75 AGOSTINO, Epistulae 120, 3; 13 (tr. it. dell’autore).

76 Nella prefazione di Cur Deus homo e nel Proslogion 2 Anselmo d’Aosta descrive cosi esplicitamente
I'intenzione principale del suo procedere.

380



Hans Christian Schmidbaur

che segui il motto della sola ratione non avrebbe solamente provocato un cancellare
illegittimo dei confini giusti tra fede e ragione nel pensiero dell’intera teologia medio-
evale, ma anche un «degenerare» di tutta la sua metodologia che andava perdendo
il suo rapporto vivente con le sue vere fonti bibliche e storiche. L’atto della fede era
cosl trasformato in un «accettare» il depositum fidei astratto della Chiesa e la bibbia
come un libro storico veniva ridotta ad un mero «tesoro di citazioni» in ragione della
giustificazione di dogmi speculativi non-storici77.

Quando si guarda a certe scuole teologiche in ambienti diversi come p.e. alla
Scuola di Pietro Abelardo (1079-1142), a certi rappresentanti dei cosiddetti «Vit-
torini», 0 a certe «conseguenze ritardate» come della Scuola di Oxford, in Niccolo
Cusano (1401-1464) o nella cosiddetta «Neoscolastica» in generale, forse non si puo
fare a meno di approvare parzialmente questa dura accusa ma sorprendentemente
non nel caso di Scoto Eriugena o di sant’Anselmo stesso!

3.2. Fides quaerens intellectum, non sola ratione

a) Invito ad una suddivisione piu cauta delle opere di sant’Anselmo78

A causa del fatto che sia il sapere di sant’Anselmo sia I'insegnamento su sant’An-
selmo negli studi generali si limitano spesso ai suoi due scritti Proslogion con la sua
celebre «prova ontologica dell’esistenza di Dio» e Cur Deus homo con la sua fami-
gerata «teoria della soddisfazione», si rischia di non prendere piu in considerazione
il fatto che in entrambi i casi si tratta solamente di opere che Anselmo aveva scritto
come un’apologia del cristianesimo per il dialogo filosofico ed interreligioso con fi-
losofi e teologi musulmani ed ebrei nella Spagna araba, dove nei dibattiti regolari a
Cordoba e Siviglia gli «apologeti cristiani», gia da lungo tempo, non facevano piu una
bella figura?. In essi infatti non si trattava di una «teologia del futuro» per I'occiden-
te cristiano, ma solo di opere per il dialogo con non-credenti o pagani!

L’autore lo dice esplicitamente nei prologhi delle due opere che sono entrambi
concepiti come «dialoghi fittizi» con «insipienti» fittizi (un Boso nel Cur Deus homo

77 Cfr. M. Scumaus, Die metaphysisch-psychologische Lehre iiber den Heiligen Geist im Monologion Anselms
von Canterbury, in Sola ratione. Anselm-Studien fiir F.S. Schmitt, Stuttgart 1970, 189-219; M. GRABMANN,
Geschichte der scholastischen Methode, Bd. I-11, Freiburg im Breisgau 1909-11, qui 188.

78 Cfr. H. CHR. SCHMIDBAUR, Anselm von Canterbury’s Fides quaerens intellectum. Uberlequngen zur richtigen
Deutung und Auslegung eines epochemachenden Projektes fiir christliche Theologie im interreligiosen
Dialog, in RTLu 2 (2010) 223-246.

79 Cfr. ANSELMO D’A0STA, Cur Deus homo, prol., c. 4.

381




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

e con un Gaunilo nel Proslogion)80, con uomini senza alcuna prescienza in tutti gli
ambiti, senza preconcetti, e strettamente limitati alla sola ratione come unica base
comune del dialogo ed unico argomento possibile nella discussione. Qui invece si
tratta del tentativo di «condurre gli interlocutori da cose che accettano come vere a
cose che prima ancora negavano o indubitavano»81.

b) Credere e riflettere con assenso

In realta né Scoto Eriugena, né sant’Anselmo partirono da una nuova concezione
di scienza razionalista «senza presupposti» e nemmeno intendono mettere in atto
una «purificazione speculativa» del contenuto della fede! Essi alludevano invece un
nuovo esercizio scientifico che segue il celebre principio fides quaeres intellectum».
E allora che la fede si trova all’inizio e che chiama la ragione: Neque enim quadro in-
telligere ut credam, sed credo ut intelligam!s2. E la fede che deve indicare alla ragio-
ne la direzione, ed & la fede che fa del raziocinio una ragione giustamente orientata,
affinché I'uomo riesca a realizzare un progredire corretto nell’esplorare ed esamina-
re dei misteri della fede, sempre ben consapevole del fatto che la sua comprensione e
come un’analogia, e che lui non potra mai raggiungere o «esaurire» tutta la pienezza
dell’essere e della sapienza divina! Se mancano nel modo di progredire il rispetto e
la «delicatezza» che possono venire solamente da una fede che da al mistero almeno
il «credito della verita», I'uomo non avra la capacita di immedesimazione necessa-
ria per le cose sacre. Sia Giovanni Scoto Eriugena nel suo De divisione naturae, sia
sant’Anselmo d’Aosta nel suo De Veritate, e sia Tommaso d’Aquino nella sua Sum-
ma Theologiae chiamano questo presupposto la rectitudo mentis: Et sic proprium
credentis est ut cum_assensu cogitet! («E il proprio di un credente che riflette con
assenso!») (STh II-1I q. 2 a.1 resp.).

Secondo sant’Anselmo non puo affatto riuscire soltanto in questo modo, ma &
possibile con I'aiuto della ragione e della filosofia anche «in certo qual modo com-
prendere» (aliquatenus intelligere) cio che prima solamente si «crede ed ama» nel
cuore (credit et amat)83. Qui si vede chiaramente il vero modo di procedere della loro
teologia scientifica. Prima di tutto sia Duns Scoto che sant’Anselmo come pensatori

80  ANSELMO D’A0STA, Proslogion, prol.; Cur Deus homo, prol.
81 Jbid.

82 ANSELMO D’A0STA, Proslogion c. 1.

83 Ibid.

382



Hans Christian Schmidbaur

della tradizione platonico-agostiniana, sia Boezio84 e Tommaso d’Aquino come rap-
presentante della scolastica aristotelica, vogliono raggiungere un buon orientamento
esistenziale e teologico dell’intera forza dell’anima alle verita eterne che 'uomo puo
solamente «intuire» ed amare. Qui si tratta gia di un primo «no» deciso contro ogni
forma di procedimento razionalista che «attira la religione davanti al tribunale della
pura ragione» e di una chiara svolta al modello agostiniano della conoscenza. Dove
infatti mancano nell’anima volonta e desiderio orientati al sommo bene che indicano
anche all’intelletto la giusta direzione, 'uomo non raggiunge una vera conoscenza
delle cose, né un giusto rapporto con esse. Sant’Anselmo conferma questa connessio-
ne tra essere, pensiero e parola nel suo De Veritate: «Come la verita dell’esserci delle
cose e effetto della verita suprema, cosi la stesso verita suprema e anche la causa di
quella verita che appartiene alla nostra conoscenza, e nello stesso tempo anche la
causa della verita che contiene ciascuna dichiarazione»85.

Vera teologia & allora sempre un’«alternanza» tra fides e ratio, vissuta da soli
con se stessi e nel dialogo continuo con gli altri. Una fede ben orientata si spinge
naturalmente verso la ragione, ed una ragione ben orientata non chiude mai gli oc-
chi davanti ad una fede ragionevolmente presentata! A seconda dello scopo posso o
devo sicuramente «capovolgere» il modo del procedere: un conto e se voglio portare
i credenti ad una comprensione piu profonda della loro fede con I’aiuto della ragione,
differente e portare infedeli ragionevoli alla fede. Percio si possono anche suddivi-
dere le opere della Scolastica in due «classi» diverses6: in lavori scritti per il dialogo
con cristiani o con non-cristianis?.

3.3. L'unico procedere giusto nella Teologia secondo Tommaso d’Aquino

Ma in entrambi i casi il punto di partenza dell’autore rimane sempre lo stesso. Nei
prologhi delle sue opere per il secondo gruppo sant’Anselmo sottolinea esplicitamen-
te: «Mi sembra di essere negligente se noi — essendo gia fermi nella fede — non ci ado-
periamo anche a comprendere cio che crediamo!», come scrive nel Cur Deus homo 1,
1; e nel Proslogion c. 1 egli afferma che si dovrebbe sempre prima credere ed amare
le verita divine che si intendono dopo «in certo qual modo comprendere» (aliquate-

84 Cfr. ibid., 14.
85  ANSELMO D’A0STA, De Veritate c. 1 (tr. it. dell’autore).
86 Cfr. SCHMIDBAUR, Anselm von Canterbury’s Fides..., cit., 223-246.

87 Come esempi si puo indicare a S. Anselmo con il suo Monologion e Cur Deus homo per il primo gruppo
ed il Proslogion per il secondo gruppo, o a S. Tommaso con le sue opere principali Summa Theologiae e
Summa contra Gentiles.

383




=
=
=
<

Religione viva come «Vino del Dio vicino» e Filosofia come «Acqua della mera ragione»?

nus intelligere): Neque enim quadro intelligere ut credam, sed credo ut intelligam!ss.

Tommaso d’Aquino, dal quale viene I'impulso iniziale per questo articolo, rima-
neva sempre fedele a questo modo di procedere scolastico: Nel suo versetto di In
Boethium de Trinitate che dice: Unde illi qui utuntur philosophicis documentis in
sacra doctrina redigendo in obsequium fidei, non miscent aquam vino, set aquam
convertunt in vinum, il redigendo in obsequium fidei ¢ allora da sottolineare. Suc-
cessivamente afferma: Dove si antepone la filosofia al contenuto della fede, «non si
procederebbe giustamente», cioe non recte procediturs?. Ma dall’altra parte secondo
Tommaso per la ragione ed il giudizio umano rimangono ciononostante una grande
rilevanza, perché «la luce della fede che era graziamene versata in noi, non puo
distruggere in noi la luce della ragione naturale che viene altrettanto dal Divino»90.

Da qui seguirebbe anche - come illustra ’Aquinate nella stessa questione — che
nulla di cio che proviene da Dio per noi puo rappresentare una contraddizione totale
con la nostra natura e ragione, perché altrimenti Dio sarebbe un auctor falsitatis,
quod est impossibilis. Anche se la sacra doctrina supera «per lunghi tratti» la ragio-
ne naturale, non potrebbe succedere che la filosofia finisca in una stretta contraddi-
zione con i contenuti della fede. Se fosse il caso, si tratterebbe in verita di un magis
philosophiae abusus o di un defectus rationis91.

Nell’In Boethium de Trinitate Tommaso d’Aquino conclude la sua riflessione
sull’'uso giusto e legittimo della filosofia nella teologia come «sacra scienza» con la
presentazione di un modello che accorda alla filosofia tre modi diversi di contribu-
t092:

1) 1I disegno di un praeambula fidei con una prova speculativa dell’esistenza di
Dio per poter poi garantire I’esistenza reale dell’oggetto della scienza;

2) La dimostrazione e prova della dottrina dell’analogia entis che ci permette in
seguito di parlare di «certe somiglianze» e che si puo usare per spiegare meglio
il contenuto dei misteri della fede (sicut Augustinus in libro Trinitate utitur);

3) 1l contributo di argomenti ragionevoli che aiutano in una discussione con non-
credenti che mettono in dubbio la fede cristiana.

Questa dichiarazione e questi principi dell’Aquinate erano anche direttamente o

88 ANSELMO D’A0STA, Proslogion c. 1.

89 Super Boethium, q. 2 a. 3-7.

90 Jbid. q. 2 a. 3 resp. (tr. it. dell’autore).
91 Ibid. q. 2.

92 Jbid. q. 2 a. 3 resp.

384



Hans Christian Schmidbaur

indirettamente adattate dalla Costituzione Dei Filius sulla fede cattolica del Concilio
Vaticano 193 e nelle encicliche di Papa Giovanni Paolo II Fides et Ratio e Veritatis
Splendor. Anche secondo gli statuti del Santo Magistero sull’educazione cattolica
esse formano fino ad oggi la base speculativa della teologia cattolica scientifica.

>
=3
[a]

S

93 DS 3000-3045.

385



