
ArticolJli S IT U { 3) 36 /-406

Lapertura Chlesa aqalle ulture
alle religion! orjJlentalı

arlo Orro
S CemiInarıo Teologico dı OMO ala

Uge]l 11 rapporio Ira la fede erıistiana le altre religion! problema Aa VVEeTrIO
110  —> SO10 (dal teolog], anche da maoltI! credentIi 110  —> credentIi informafti Cal 1112455 -

media. La globalizzazione r1I1esCe collecitare L’attenzione (1 ampı ettorI1 p _
Dpolazione mondlale anche tem1]1 COS] ComplessIi, che QUaNTO 199053008 SUSCItANO CUT10-
STAa Particolarmente Interessalfll (0)I10 DOI numerosIli CYTISt1anı impegnatlı nell’attivita
mM1SS10NATIAa che aVVerionO la necessita (1 aCQquIisIire ula ONOSCEIINZA 110  —> superficiale

altre religion].
D quil L’utilita (1 abbo7z7zare quadro OTIeEeNTAaLIVO che presentil, anzıtutto, puntı

Sallent1 dell’insegnamento recentfe Chiesa Sull inculturazione (1) DL Introdur-
DOI ualche ACCGCEMNLOÖ G1 rifllessione teologica che segulta (2) II SEegulto

Iracceremo UL1O SCHIZZO dell ’ Induismo del Confucianesimo che consentira (1 EIl-

al alle difficoltäa 4a1 vantaggı (1 un apertura del (‚TISsSt1anesImoO a e56S1 (3) Infine
richilameremo brevemente alCUnN] puntı fermi VISIONEe Cristiana del dialogo 1N-
terrelig10S0 (4)

Linsegnamento dell’enecı]ıecelica es et Fatio

rapporto ira la fede Ceristiana le altre religioni tema che ha raggiunto U1L10

SVIlUNDO egnNO0 (1 grande altenzione nell’encieclica Fides eT Fatio (1 10Vannı Paolo l
1998)1 653 TIralita rifterendosi SOPTAaTiULLO all importanza del dialogo (OIl L Indu-
15MO0, intende rivolgere anche INvVItO a approccIo (OIl le religion12.

In SEZUlLtO citata K  — Il ILULET D del paragrafo.

35871387

RTLu XVIII (3/2013) 387-406Articoli

L’apertura della Chiesa alle culture
e alle religioni orientali

Carlo Porro
Seminario Teologico di Como (Italia)

Oggi il rapporto tra la fede cristiana e le altre religioni è un problema avvertito 
non solo dai teologi, ma anche da molti credenti e non credenti informati dai mass-
media. La globalizzazione riesce a sollecitare l’attenzione di ampi settori della po-
polazione mondiale anche su temi così complessi, che quanto meno suscitano curio-
sità. Particolarmente interessati sono poi numerosi cristiani impegnati nell’attività 
missionaria che avvertono la necessità di acquisire una conoscenza non superficiale 
delle altre religioni. 

Di qui l’utilità di abbozzare un quadro orientativo che presentii, anzitutto, i punti 
salienti dell’insegnamento recente della Chiesa sull’inculturazione (1), per introdur-
re poi qualche accenno sulla riflessione teologica che ne è seguita (2). Di seguito 
tracceremo uno schizzo dell’Induismo e del Confucianesimo che consentirà di accen-
nare alle difficoltà e ai vantaggi di un’apertura del Cristianesimo ad essi (3). Infine 
richiameremo brevemente alcuni punti fermi della visione cristiana del dialogo in-
terreligioso (4). 

1. L’insegnamento dell’enciclica Fides et ratio

Il rapporto tra la fede cristiana e le altre religioni è un tema che ha raggiunto uno 
sviluppo degno di grande attenzione nell’enciclica Fides et ratio di Giovanni Paolo II 
(1998)1. Essa ne tratta riferendosi soprattutto all’importanza del dialogo con l’Indu-
ismo, ma intende rivolgere anche un invito ad un approccio con tutte le religioni2. 

1	 In seguito citata con FR e il numero del paragrafo.

2	 FR 72.



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

No1 soffermarei talun!ı puntiı (1 QUESTO insegnamento, che appalono
particolarmente Vvallicdcıi HCL Instaurare rapporto COTTEeITO COIl altre religioni (OIl

le colture che a C55€ sottostanno®?ODTLUN7
(rstianesiımoa inculturazıione

La STtOr1a nsegna che, fin aglı INIZI, l evangelizzazlione ha SpInNtO 11 (‚TrIst1anesIimoOo
all incontro (OIl altre culture religion1*. apprıma C10 a VVeNUuTO col mondo CO-
latino DOo1 (OIl le DpOoPolazioni del Medio Oriente dell’Europa orlentale.

Limpegno MISSIONATIO ha SUCCESSIVAamMeEeNtTEe aperTtOo NUOVI Or1Zzzont1i SOPTAaTLULLO
nell Estremo Oriente, aVVilando (OIl culture religion! antichissime INCONTITO che,
In empI1 recentl, STATIiO rT1CONOSCIUTO Chlesa COILLNE arricchimento reCIproCco
riguardante cCOostuml, pensiero la religio0sita>.

Non OCCOILILE cottolineare che quest ’ ultimo SVIlUNDO G] realizzato molto lenta-
menTfe 110  —> difficoltäa CONtrapposIzION. In verıita meiftere fu0C0 QUESTO 1t1-
NerarTrli0o (1 aVVICINnamento Ira culture religion! (Alventa perö molto Complesso quando
G1 (1 configurarlo (OIl precisione, C10 che 110  —> ne NnOSITe DOossIbilita. ertantio
C1 limiteremo tracclarne SO10 UL1O SCHIZZO, COILLNE del rTesTiO fa la GSTesSSIAa encieclica.

Per COMINCIATE ricordiamo che QUESTO approCcCcIO mwmporta confronto nterre-
11&10S0 che, Cal DUunNTO (1 VISTAa cr1istiano, DpOossibile SO10 alla Iuce fede
ragione legate Intimamente ira loro. (10 significa che QUESTO confronto praticabile
SOl0o alla Iuce «fede Chlesa» C10@ fede (1 11 pOopnolo (1 DIO
alla Iuce «Teita raglione», Vale (lire (1 ragione CAaNalC (1 CONOSCEIE la
verıta» 6

Questo SECONdO 2,S5SeTrI0 significa che la riflessione ragione dQeve sfociare In
ula «filosofia», In AISCOTSO articolato che mIrı SOPTaTttLUTtlO ula rICerca approfon-
Cita del realta vita mostrando quindi l’apertura dell ’ u0-

1 trascendente. risultati (1 questia rICerca, DOSSQOLLO DOI influire Dositivamente
anche GL rifllessione teologica che vIene cstimolata esplicitare a arricchire le
verita che 1a possiede.

QUESTO riguardo G1 iIMpONgONO pero AalLlCOLIaA Aue richlamı cComplementarı. DI1-

I DPr1m®eo acchite (QUESLO Lema potre. csembrare marginale perche Iraita brevemente Ia
1ne del (Aoeumento Pafıı O0-7 In realta Deroö 11011 COSI1: ((OTLILE vedremo, G1 Lraita Cli (SCOrFrSO cstimolante

Cli PI1071 111 attualita.

/0, in fine.
(ir 4, in fine; DEL U1  ; spiegazlone Nlosofica V1 veda i

2585388

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

Noi vorremmo soffermarci su taluni punti di questo insegnamento, che appaiono 
particolarmente validi per instaurare un rapporto corretto con altre religioni e con 
le colture che ad esse sottostanno3.

1.1. Cristianesimo e inculturazione 
La storia insegna che, fin dagli inizi, l’evangelizzazione ha spinto il Cristianesimo 

all’incontro con altre culture e religioni4. Dapprima ciò è avvenuto col mondo greco-
latino e poi con le popolazioni del Medio Oriente e dell’Europa orientale. 

L’impegno missionario ha successivamente aperto nuovi orizzonti soprattutto 
nell’Estremo Oriente, avviando con culture e religioni antichissime un incontro che, 
in tempi recenti, è stato riconosciuto dalla Chiesa come un arricchimento reciproco 
riguardante i costumi, i pensiero e la religiosità5. 

Non occorre sottolineare che quest’ultimo sviluppo si è realizzato molto lenta-
mente e non senza difficoltà e contrapposizioni. In verità mettere a fuoco questo iti-
nerario di avvicinamento tra culture e religioni diventa però molto complesso quando 
si cerca di configurarlo con precisione, ciò che non è nelle nostre possibilità. Pertanto 
ci limiteremo a tracciarne solo uno schizzo, come del resto fa la stessa enciclica. 

Per cominciare ricordiamo che questo approccio importa un confronto interre-
ligioso che, dal punto di vista cristiano, è possibile solo alla luce della fede e della 
ragione legate intimamente tra loro. Ciò significa che questo confronto è praticabile 
solo alla luce della «fede della Chiesa» – cioè della fede di tutto il popolo di Dio – e 
alla luce della «retta ragione», vale a dire di «una ragione capace di conoscere la 
verità»6. 

Questo secondo asserto significa che la riflessione della ragione deve sfociare in 
una «filosofia», in un discorso articolato che miri soprattutto a una ricerca approfon-
dita del senso della realtà e della vita umana, mostrando quindi l’apertura dell’uo-
mo al trascendente. I risultati di questa ricerca, possono poi influire positivamente 
anche sulla riflessione teologica che viene stimolata a esplicitare e ad arricchire le 
verità che già possiede.

A questo riguardo si impongono però ancora due richiami complementari. Il pri-

3	 Di primo acchito questo tema potrebbe sembrare marginale perché se ne tratta brevemente e verso la 
fine del documento (FR 70-72). In realtà però non è così: come vedremo, si tratta di un discorso stimolante 
e di enorme attualità.

4	 FR 70.

5	 FR 70, in fine.

6	 Cfr. FR 4, in fine; per una spiegazione filosofica vi veda tutto il n. 4.



arlo Orro

avverie 10 StuC10S0O che la Validita dell’apporto filosofia alla teologla SOSg1a-
1 SIUdIZIO fede SECONdO stabilisce che alla filosofia 110  —> Compele INVeCe

In 16551111 modo L’autorita (1 SIUdicare contenuti fede C10 G1 1unge |'im- Artıcol|portante dichlarazione che «Ja Chiesa 110  —> DPIQDOLLC ula Dpropria filosofia»7. In realtäa,
nel riguardi fede, la filosofia r.ıveste Valore strumentale, perche utilizzabile
fintanto 11 5{10 contributo G] rivela Valido DL chlarire 0 ASSEeTTI dogmatici teologici
aglı 10M1NI (1 CerI0O empO (1 ula Ceria cultura. Ma QUESTO rapporto Ireilo (OIl

la eologla 110  - pregiudica L autonomia filosofia che TICerca la verıta SECONdO le
proprie regole; C10 110  —> aVvVen1SSe, conclude L’enciclica, Ol VI arebbe altrımentI!
garanzla che 6554 rimanga orlentata la verita a 6554 tenda COIl

razlonalmente controllabile»®.
D DIU (‚TISt1anesImoO In STado (1 stabillire rapport! COSTTUCLIVI anche (OIl quelle

culture religion! che PONSOUONO 11 loro fondamento ne tradizion!i Irasmesse agli
antichl, ULLavIia far npello ula fede In kssere trascendente ne  SSOLIU-
LO In {ffetti la GS{iessia rivelazione che spiega (COLNE 1 CTIStT1AaNO G1A. pOossibile aVVIaTre

approCcCcIO anche (OIl chl on la Dpropria religiosita ula S]mile «credenza»®9.
Infatti, anche In QUESTO cCaso-limite, 11 (‚TrISt1anesIimoOo Indotto LESUMNILELE In

SIm 111 religion! la (1 implicito rimando alla elle77a del CTEeATIO quale
manifestazione (1 DIO, quindi TICONOSCETE In 055€ ULla religiosita INCcera, benche
110  —> riflessa. ÄNZzI, anche In QUESTO {1DO (1 "Incontro‘ G] potre DHENSALC Aarrıc.-
chimento spirituale DL CTISTanı Stess], che potrebhbero C556 1€ sollecitat! prendere
DIU chlara COSCIeNZzZAa del Valore (1 QUESTO L Nerarlio che contemplazione
del CTEeATIO DL Indirizzare DroprIı passı DIO da altre esperienze forti, COILLNE

quella (1 chl G1 dedica sSolltamente a alutare 0 altrı nel mMmOomentTtoO del DISOogNO010,
In ConNclusione, L incontro COIl le altre culture religion! HCL CTIStT1AaNO SCHNDIC

stimolante. utLavla, perche C10 aVVENSA, NecCcesSSAaTIO che tale INCONTITO G1A. possibile.
ertantio 110  —> basta che 11 G(ristianesimo G1a aperto le religionl1, OCCOLLE

che anche le altre religion! S1AaNO0 aperte 1 Gristianesimo, che loro membrIi 110  —> G]
«arrocchino>» GL proprie DOSIZIONI aVVerlre la ricchezza che deriva da
INCONTITO recIproco11.

FU

{' In fine %11 Ia (listinzione teologica ira «Tecde>» «credenza>» G1 veda Ia [DHichiarazione DOmiIinus
JESUuS, ({n fine
Cir., rispettivamente, {' in fine; 3 in fine.

11 e in fine.

35859389

Carlo Porro

A
rticoli

mo avverte lo studioso che la validità dell’apporto della filosofia alla teologia soggia-
ce al giudizio della fede. Il secondo stabilisce che alla filosofia non compete invece 
in nessun modo l’autorità di giudicare i contenuti della fede. A ciò si aggiunge l’im-
portante dichiarazione che «la Chiesa non propone una propria filosofia»7. In realtà, 
nei riguardi della fede, la filosofia riveste un valore strumentale, perché è utilizzabile 
fintanto il suo contributo si rivela valido per chiarire gli asserti dogmatici e teologici 
agli uomini di un certo tempo e di una certa cultura. Ma questo rapporto stretto con 
la teologia non pregiudica l’autonomia della filosofia che ricerca la verità secondo le 
proprie regole; se ciò non avvenisse, conclude l’enciclica, «non vi sarebbe altrimenti 
garanzia che essa rimanga orientata verso la verità e ad essa tenda con un processo 
razionalmente controllabile»8. 

Di più. Il Cristianesimo è in grado di stabilire rapporti costruttivi anche con quelle 
culture e religioni che pongono il loro fondamento nelle tradizioni trasmesse dagli 
antichi, senza tuttavia far appello a una fede in un Essere trascendente o nell’Assolu-
to. In effetti è la stessa rivelazione che spiega come al cristiano sia possibile avviare 
un approccio anche con chi fonda la propria religiosità su una simile «credenza»9. 

Infatti, anche in questo caso-limite, il Cristianesimo è indotto a presumere in 
simili religioni la presenza di un implicito rimando alla bellezza del creato quale 
manifestazione di Dio, e quindi a riconoscere in esse una religiosità sincera, benché 
non riflessa. Anzi, anche in questo tipo di ‘incontro’ si potrebbe pensare a un arric-
chimento spirituale per i cristiani stessi, che potrebbero essere sollecitati a prendere 
più chiara coscienza del valore di questo itinerario che muove dalla contemplazione 
del creato per indirizzare i propri passi verso Dio o da altre esperienze forti, come 
quella di chi si dedica solitamente ad aiutare gli altri nel momento del bisogno10.

In conclusione, l’incontro con le altre culture e religioni per un cristiano è sempre 
stimolante. Tuttavia, perché ciò avvenga, è necessario che tale incontro sia possibile. 
Pertanto non basta che il Cristianesimo sia aperto a tutte le religioni, ma occorre 
che anche le altre religioni siano aperte al Cristianesimo, che i loro membri non si 
«arrocchino» sulle proprie posizioni senza avvertire la ricchezza che deriva da un 
incontro reciproco11. 

7	 FR 49.

8	 Ivi.

9	 9) FR 70, in fine. Su la distinzione teologica tra «fede» e «credenza» si veda la Dichiarazione Dominus 
Jesus, n. 7 (in fine).

10	 Cfr., rispettivamente, FR 70, in fine; e 32, in fine.

11	 FR 72, in fine.



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

Linculturazlione del (rstanesimoa ha valore perenne?
Fides eT Fatıio vIene Introdotta uın altra GSEeTI1Ee (1 questionI! pIuUttOStO (O111-

plesse CITCAa 11 Valore universale DCICILLLC egl]Ii apport! che 11 G(ristianesimo haODTLUN7 TICEVUTI aliraverso le Inculturazlion!i dell’ annuncio evangelico aVVEeNUuTe

ungo SEeCOol.
Per iIntendere l importanza (1 QUESTO dISCOTSO, potre C5561€ utile richlamare

brevemente a ICUNI {1pI Q Inculturazione del (‚TISt1anesImoO realizzatisı nel
StOr1a Per esemMDIO, potremmOoO ricordare camblamenti Introdotti ne preghiera
liturgica, ne configurazione del r1to del sacrament], COILLNE DULIC mutamentI! (1
attegglamento Chiesa nel confronti egl]Ii ereticı del «Japsl», nel rapporti Ira
L’autorita ecclesilastica quella politica, 11 CONsSeguenTe aCCentiramentTto a VVIato
«Yritorma gregorlana». Infine potremmo anche rifllettere S11 NumMeTrOoSsI camblamenti
Introdotti Cal atcano IT

questi mutament], che G1 riferiscono DL 10 DIU alla Drassı ecclesiale,
aggilunti altrı riguardantı la dottrina, (COLNE (iverse formulazioni del «Simboll», 10
SVIlUNPDO del 0gm]i, 0 approfondimenti teologici dQovulti principalmente Y
conifronto COIl 11 SaQNCIC scjientifico alla globalita dell ’ attivıita M1LSSIONATIA

Da QUESTO SCH1I7Z70 OTI1eNTAalIVO, cs’intende 11 ru0l0 dell inculturazione ne vita del-
la Chiesa Ma vIeNE anche da chiedersI1] risultati (1 questi mutamentI! bblano
Carattere universale permanente UDDULC restı SCHNLDIC aperia la VIa. a ulteriorIi
camblamenti! mDmposti da NUOVI Or1zzontI1i culturali relig1l0s]1.

ben vedere, 110  - G] DUO NESAaLrC che QUESTO SVIlUNDO G1a pOossibile persino (OVe-
1050 In {ffetti QUaNTO G] verilicato nel Dassalto, 110  —> detto che 110  —> aCcCadere
anche nel futuro. ÄNZzI, G] dQeve rıtenere che camblamenti aV VELLAL! NecCcessarı1a.-
menTfe AaA G] r1e5C2 Intravedere SItUAZIONI NUOVI problemi che, In
domanı 110  —> LrOPDO ontano, la Chiesa Incontrera SEH CammınO dell’evangelizzazione.

D DIU Jl DUO 1a anche Intravedere che QUESTO Sara COMDItO 2455321 diffcile,
perche la Chiesa probabilmente G] TOvera (1 fronte alla necessita (1 Introdurre (a lll-

blamentiI! 1vello Drassı teologla, SCHILDLC mantenendosIi fedele alla
parola (1 DIO che efierna, all uomo che G] TOVA VIVere In mondo In rapldissi-

mufamentfto Ma QUESTO CAamMMmMmMINO COS] difficile, (COLNE 110  —> fidare ne
SpIrIto SAantio «che insegnera Ognl cC0sa»? (GV 14,26)12

12 Alla necessita (l1 distinguere ira forma CONTENUTOG o1ä Tatto rifterimento (NOvannı X XII nel [ HSCOFrSO
Cli aperiura del Vaticano IL: (questia (listinzione G1 riftanno Q |CUNE volte anche test1 conciliari, ((OTLIE Ia
Gaudium pf7 Spnes n 62) F’Ünitatis redintegratio nn 6, 17) LO STESSO richiameo presente ne Iichia-
FA710Ne Mysterium eccliesiae (‚ongregazlone DEL Ia Dottirina Fecde (1973) (EV 4,257(8) %] veda
anche ‚UARINO, es pf7 Fatio: EOLOGY and Lontemporary Pluralism, In ThSt 02 (2001) 691

390390

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

1.2. L’inculturazione del Cristianesimo ha valore perenne? 
Nella Fides et ratio viene introdotta un’altra serie di questioni – piuttosto com-

plesse – circa il valore universale e perenne degli apporti che il Cristianesimo ha 
ricevuti attraverso le numerose inculturazioni dell’annuncio evangelico avvenute 
lungo i secoli. 

Per intendere l’importanza di questo discorso, potrebbe essere utile richiamare 
brevemente alcuni tipi d’inculturazione del Cristianesimo realizzatisi nel corso della 
storia. Per esempio, potremmo ricordare i cambiamenti introdotti nella preghiera 
liturgica, nella configurazione del rito dei sacramenti, come pure i mutamenti di 
atteggiamento della Chiesa nei confronti degli eretici e dei «lapsi», nei rapporti tra 
l’autorità ecclesiastica e quella politica, e il conseguente accentramento avviato dalla 
«riforma gregoriana». Infine potremmo anche riflettere sui numerosi cambiamenti 
introdotti dal Vaticano II. 

A questi mutamenti, che si riferiscono per lo più alla prassi ecclesiale, vanno 
aggiunti altri riguardanti la dottrina, come diverse formulazioni dei «simboli», lo 
sviluppo omogeneo dei dogmi, gli approfondimenti teologici dovuti principalmente al 
confronto con il sapere scientifico e alla globalità dell’attività missionaria. 

Da questo schizzo orientativo, s’intende il ruolo dell’inculturazione nella vita del-
la Chiesa. Ma viene anche da chiedersi se i risultati di questi mutamenti abbiano 
carattere universale e permanente oppure se resti sempre aperta la via ad ulteriori 
cambiamenti imposti da nuovi orizzonti culturali e religiosi. 

A ben vedere, non si può negare che questo sviluppo sia possibile e persino dove-
roso. In effetti quanto si è verificato nel passato, non è detto che non possa accadere 
anche nel futuro. Anzi, si deve ritenere che cambiamenti avverranno necessaria-
mente appena si riesca a intravedere nuove situazioni e nuovi problemi che, in un 
domani non troppo lontano, la Chiesa incontrerà sul cammino dell’evangelizzazione. 

Di più. Si può già anche intravedere che questo sarà un compito assai difficile, 
perché la Chiesa probabilmente si troverà di fronte alla necessità di introdurre cam-
biamenti a livello della prassi e della teologia, ma sempre mantenendosi fedele alla 
parola di Dio che è eterna, e all’uomo che si trova a vivere in un mondo in rapidissi-
mo mutamento. Ma su questo cammino così difficile, come non fidare nella presenza 
dello Spirito santo «che insegnerà ogni cosa»? (Gv 14,26)12. 

12	 Alla necessità di distinguere tra forma e contenuto aveva già fatto riferimento Giovanni XXIII nel Discorso 
di apertura del Vaticano II; a questa distinzione si rifanno alcune volte anche i testi conciliari, come la 
Gaudium et Spes (n. 62) e l’Unitatis redintegratio (nn. 6, 17). Lo stesso richiamo è presente nella Dichia-
razione Mysterium ecclesiae della Congregazione per la Dottrina della Fede (1973) (EV 4,2578). Si veda 
anche T. Guarino, Fides et ratio: Theology and Contemporary Pluralism, in ThSt 62 (2001) 691.



arlo Orro

s 1 2CCeNnnaTtOo «cCamblamenti profondi 1vello (1 teologla», L Inculturazlo-
110  —> potre richiedere anche ualche camblamento nell’interpretazione

«formulazioni» dogmatiche? Un CAaUTO STtOT1A del ogmi fa DHENSALC che Artıcol|ualche volta C10 1a G] G1a verilicato. Anche quil DOSSIaMO SO10 limitarceIi richlamare
ualche mufamentTto recentfe che Invıta riflettere. s 1 pensi all ’ abolizione (()=

muniche ira le «chlese SoTelle» (1 0Ma Costantinopoli (1965) alla Dichlarazlilone
COMLULE (1 Da Paolo VI eNO0OUdAa. I1 Patrlarca (1 Alessandrlia (1972) alla Dichla-
rTAaz]ıone COMLULE cristologica (1 DaNd 10Vannı Paolo l del patriarca A4.S5SIT0O Mar
Dinkha (1994) alla Dichlarazlilone ulficiale COMLULE Federazlone Iuterana
mondlale Chiesa cattolica (1999) Jl TIralita (1 documentI!I (1 portala «STOT1CA>»
che MOSITrAaNO COILLNE Y (1 1a (1 formulazioni ogmatiche imperfette, ESSEeTCI
talora ula Concordanza SOstanzlale verıita (1 fede centralil3.

Ora, DrOoprIO QUESTO rlavvicInamento ira chlese Separate lascla Intravedere che
anche negli INCONITITI (OIl altre religioni pOossibile ScCoprire In 055€ la (1
ualche verita CaAaNalC (1 Ifrire ula base solida DL dialogo interculturale 1N-
terrelig10S0 In VISTAa (1 ula DIU ampla Comprensione recCIproca (1 UL1O «SCambl10>» (1
dOoNLlN. (10 che, In fine, enira nel disegni (1 DIO

I} legame ira (rstanesimoa cultura greco-latina
es{i2a da CONsSiderare la questione del rapporio Ira 11 (‚TrIst1anesIimoOo la cultura.

greco-latina. Jl iralita (1 ula rICerca mpegnativa, perche mI1ra a l Impor-
anza le difficolta dell inculturazione del vangelo nel mondo greCco-latino. Com  F
nNOTO, questia prima Inculturazione STAla un intrapresa NecCcessarı1a che ha aVUTO ula

funzione Insostitulbile ne formulazione teologla dottrina erıistiana In
Occidente.

In {fetti 11 SUPDOTTO filosofia platonica arıstotelica ha consentito alla r'1-
flessione teologica C, (1 CO  NZAa, alla formulazione dogmatica, (1 disporre (1
ula strumentazione ECCezloNale HCL chlarire, difendere, SIStemare approfondire 11
mMmeESSaggl0 Chlesa Or1g1nl1, an COS] vita ULla rillessione Cristiana SO11-
da, SOstanzlalmente CoONndivisa. fino aglı IN171 del SeCcolo.

uUtLavla, negli ultimi! empI1, G1 (0)I10 levate (iverse VOCI SOSTeNeTre L’insufficienza

13 NECESSATIO chiarire che In un eNunNCiaZIONE dogmatica Mistinti Il CONtenuLO, Ia formulazione Ia
s { ]: interpretazlione; Menlire i CONTENUTLO rivelato Cli o0gma immutabile. i MOdO Cli esprimerlo DUO
cambiare quando CONTLESTIO teologico linguistico I0 richieda. noltre segnaliamo Q ICUNI DIESUD-
Dost] che CONsSideriameo utili, precisamente Ia (istinzione Lra Il valore egli Q2CCOrdi Qdichlarazioni
dogmatiche; Ia poriatla dell interpretazione eritica egli anatemı Ole teologiche; ] importanza

(listinzione ira verita (l1 fede centrali periferiche.

391391

Carlo Porro

A
rticoli

Si è accennato a «cambiamenti profondi a livello di teologia», ma l’inculturazio-
ne non potrebbe richiedere anche qualche cambiamento nell’interpretazione delle 
«formulazioni» dogmatiche? Un cauto esame della storia dei dogmi fa pensare che 
qualche volta ciò già si sia verificato. Anche qui possiamo solo limitarci a richiamare 
qualche mutamento recente che invita a riflettere. Si pensi all’abolizione delle sco-
muniche tra le «chiese sorelle» di Roma e Costantinopoli (1965), alla Dichiarazione 
comune di papa Paolo VI e Shenouda III Patriarca di Alessandria (1972), alla Dichia-
razione comune cristologica di papa Giovanni Paolo II e del patriarca assiro Mar 
Dinkha IV (1994), alla Dichiarazione ufficiale comune della Federazione luterana 
mondiale e della Chiesa cattolica (1999). Si tratta di documenti di portata «storica» 
che mostrano come al di là di formulazioni dogmatiche imperfette, possa esserci 
talora una concordanza sostanziale su verità di fede centrali13. 

Ora, proprio questo riavvicinamento tra chiese separate lascia intravedere che 
anche negli incontri con altre religioni è possibile scoprire in esse la presenza di 
qualche verità capace di offrire una base solida per un dialogo interculturale e in-
terreligioso in vista di una più ampia comprensione reciproca e di uno «scambio» di 
doni. Ciò che, in fine, entra nei disegni di Dio. 

1.3. Il legame tra Cristianesimo e cultura greco-latina 
Resta da considerare la questione del rapporto tra il Cristianesimo e la cultura 

greco-latina. Si tratta di una ricerca impegnativa, perché mira ad appurare l’impor-
tanza e le difficoltà dell’inculturazione del vangelo nel mondo greco-latino. Com’è 
noto, questa prima inculturazione è stata un’intrapresa necessaria che ha avuto una 
funzione insostituibile nella formulazione della teologia e della dottrina cristiana in 
Occidente. 

In effetti il supporto della filosofia platonica e aristotelica ha consentito alla ri-
flessione teologica e, di conseguenza, alla formulazione dogmatica, di disporre di 
una strumentazione eccezionale per chiarire, difendere, sistemare e approfondire il 
messaggio della Chiesa delle origini, dando così vita a una riflessione cristiana soli-
da, sostanzialmente condivisa fino agli inizi del XX secolo. 

Tuttavia, negli ultimi tempi, si sono levate diverse voci a sostenere l’insufficienza 

13	 È necessario chiarire che in un’enunciazione dogmatica vanno distinti il contenuto, la formulazione e la 
sua interpretazione; mentre il contenuto rivelato di un dogma è immutabile. il modo di esprimerlo può 
cambiare quando un nuovo contesto teologico o linguistico lo richieda. Inoltre segnaliamo alcuni presup-
posti che consideriamo utili, e precisamente la distinzione tra il valore degli accordi e delle dichiarazioni 
dogmatiche; la portata dell’interpretazione critica degli anatemi e delle note teologiche; l’importanza 
della distinzione tra verità di fede centrali e periferiche.



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

(1 questia eredita 1losofico-teologica HCL presentare 11 meSSsaggl0 CTISt1AanNno all UuO-
d 0g camblamento culturale che ha aVUTO u0g0 nel mondo Occidentale la

configurazione colture dell’Estremo Orilente spingerebbero riliutare la STITULTL-ODTLUN7 turazlione teologla classıica enfiare ula presentazione del (‚TrISt1anesIimoOo In
SINTIONIA (OIl la sens1bilita religi10sa del mondo attuale. NsomMmMaAa G1 SOSTIeEeNEe che 0gg]1
11 AISCOTSO te0Ll0giCO Ovre C556 1€ DIU attento 4a1 problemi vitall del destinatarIi,
pIU aderente 1 meESSaggl0 evangelico, Caa (1 aVvvVvalersı] (1 lIinguaggl0 LHNENO

EeCNICO pIU INCISIVO
SE ben vediamo, L’atteggiamento Chlesa quale risulta Fides eT Fatıio

quella (1 mantfienere LMMUTATO 11 atrımon10 dottrinale del Dassato C, nel CONTEMDPO,
(1 aggiornarlo DL far Ironte 4a1 NUOVI problemi Ne seguirebbe HCL esemplificare

che nell’ambito cultura. Occidentale Sarebbero da incoragglare 11 pluralismo
teologico, l aggiornamento tematiche teologiche dellinterpretazione 1blica.
In base 4a1 progressi ftOTrICI scientilfieci cConsolidati, l approccIio personalistico
rivelazione, Cal quale fMuisce Ira altro l argomentazione (1 10Vannı Paolo 1114

strade, quesie, 1a correntiement: praticate teologla attuale.
In QUESTO TINNOVATlIOTE la questione pIU Complessa CertfamentTe quella

del Valore fondamentale dell inculturazione greco-latina del mMeESSaggl0 salvifico, 1N-
Trapresa Chlesa Or1gin1i Per infatti, innegabile che 11 risultato
(1 questia «operazlione interculturale» propriamente «YTrivelazilone divyvina» garantita

Chiesa, quindi Inalienabile. Per altro, 5{1 volta questa GSTesSSIAa rivelazione
interpretata tenendo CONTO dell eredita SECMITNCA del S1101 generI1 letterarIi, COILLNE

DULIC novita trasposizlione nel «Jinguagg10>» eventuali stuma.-
IuUre filosofiche a C550 SOTLTOSTAaNTı VEIO che G1 dQeve ener ben fermo che 11 risultato
(1 queESTa «S1mbl0s1» culturale «parola (1 10>», 110  —> G1 DUO HNCDNULC perdere
(1 VISTAa che questa «parola>» nel lIinguaggl0 allora COrrenlie ne
Chiesa Or1g1N1, 11 quale cCom @e OVVIO 110  —> ne universale ne atemmporale.

Inoltre, anche nell evo moderno la Validita (1 questa prima Inculturazione del
(‚TrIst1anesIimoO GSTaia 110  —> aramente contestala, la Chlesa L’ha SCHNDIC difesa. (OIl

fermezza, perche ha VISTO In 6554 11 fondamento SVIlUPDO te0Ll0giCO 0gma-
t1CO, nonche GS{iessia CIvilta Occidentale. er° C’e  F anche da chiedersI1] G]
SOSTeNeTre la necessita (1 un inculturazione del ldentica anche HCL L incontro ira
11 (‚TISt1anesImoO le grandi religioni dell” Estremo Oriente Non G] Ovre infatti 1N-

14 (ir 1 ROISFONTAINES, FOt p7 Äatson. ÜNe DISION HersonNNaliste de Ia revelation, In NRTNh 127 (2000) 3 {(Ü-
SWA

392392

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

di questa eredità filosofico-teologica per presentare il messaggio cristiano all’uo-
mo d’oggi. Il cambiamento culturale che ha avuto luogo nel mondo occidentale e la 
configurazione delle colture dell’Estremo Oriente spingerebbero a rifiutare la strut-
turazione della teologia classica e a tentare una presentazione del Cristianesimo in 
sintonia con la sensibilità religiosa del mondo attuale. Insomma si sostiene che oggi 
il discorso teologico dovrebbe essere più attento ai problemi vitali dei destinatari, 
più aderente al messaggio evangelico, e capace di avvalersi di un linguaggio meno 
tecnico e più incisivo. 

Se ben vediamo, l’atteggiamento della Chiesa – quale risulta dalla Fides et ratio – 
è quella di mantenere immutato il patrimonio dottrinale del passato e, nel contempo, 
di aggiornarlo per far fronte ai nuovi problemi. Ne seguirebbe – per esemplificare 
– che nell’ambito della cultura occidentale sarebbero da incoraggiare il pluralismo 
teologico, l’aggiornamento delle tematiche teologiche e dell’interpretazione biblica 
in base ai progressi storici e scientifici consolidati, l’approccio personalistico della 
rivelazione, dal quale fluisce – fra l’altro – l’argomentazione di Giovanni Paolo II14. 
Tutte strade, queste, già correntemente praticate dalla teologia attuale. 

In questo processo rinnovatore la questione più complessa è certamente quella 
del valore fondamentale dell’inculturazione greco-latina del messaggio salvifico, in-
trapresa dalla Chiesa delle origini. Per un verso, infatti, è innegabile che il risultato 
di questa «operazione interculturale» è propriamente «rivelazione divina» garantita 
dalla Chiesa, e quindi inalienabile. Per un altro, a sua volta questa stessa rivelazione 
va interpretata tenendo conto dell’eredità semitica e dei suoi generi letterari, come 
pure della novità della trasposizione nel «linguaggio» greco e delle eventuali sfuma-
ture filosofiche ad esso sottostanti. È vero che si deve tener ben fermo che il risultato 
di questa «simbiosi» culturale è «parola di Dio», ma non si può neppure perdere 
di vista che questa «parola» è espressa nel linguaggio umano allora corrente nella 
Chiesa delle origini, il quale – com’è ovvio – non è né universale né atemporale. 

Inoltre, anche se nell’evo moderno la validità di questa prima inculturazione del 
Cristianesimo è stata non raramente contestata, la Chiesa l’ha sempre difesa con 
fermezza, perché ha visto in essa il fondamento dello sviluppo teologico e dogma-
tico, nonché della stessa civiltà occidentale. Però c’è anche da chiedersi se si possa 
sostenere la necessità di un’inculturazione del tutto identica anche per l’incontro tra 
il Cristianesimo e le grandi religioni dell’Estremo Oriente. Non si dovrebbe infatti in-

14	 Cfr. C. Troisfontaines, Foi et Raison. Une vision personnaliste de la révélation, in NRTh 122 (2000) 370-
372.



arlo Orro

trodurre ualche Aistinzione fra l importanza dell inculturazione greco-latina 1a
ia ne prima evangelizzazione quella realizzatası SUCCESSIVAamMente ne teologla
occidentale? Artıcol|La questione G] amplia notevolmente C1 G1 interroga SEH modo (1 Concepire
INCONTFO Lr A ( rISHaNesSIMO e grandı! religioni Orientali. L’encielica ferma chla-
ramentfe che QUESTO approCcCcIO QOVeroso che «1l fatto che la mM1SSIONEe evangeliz-
zaltrıce 12 Incontrato G1 5{1 strada HCL prima la filosofia 110  —> COSTITUISCE
un indicazione In alcun modo preclusiva DL altrı approccı»15, Linculturazione
quindi passa obbligato. (ome potrebhero questie grandi religioni STAaCCATSI da

DHELNCLO filosofico molto rTICCO che hanno alle nalle? COILLNE potrebhero accogliere
11 mMeESSaggl0 CrIst1ano formulato (OIl categorie loro del estranee?

Kispondere SIm1]1 omande risulta molto diffiecile perche G] rischla. (1 meiftere In
pericolo 11 loro atrımon10 relig10so culturale millenario che 110  —> necessarlamente
del al1s5o (10, alla fine, equivarrebbe tagliare le radiel DIU profonde (1 questie
DOoPolazion]. Ma diffieile anche perche ULla risposta che 110  —> alfronti serlamente
questi problemi, In SEegulto potre venIr trasferita ((UOL eggero anche alla SITUA-
zio0nNne cultura. Occidentale moderna.

Ccennı alla SUCCESSIVa riflessione teologica

Introduclilamo OL d ula breve panoramica reaz10nN1 che 11 A1ISCOrFrSO Fides
eT Fatio riguardo all inculturazione ha SUusScCItAtfo nell’ambito te0ologiCco. tal fine dap-
prima CONsSiIdereremo a ICUNI contribulti cstimolanti DL l’approfondimento (1 questia
emaltiıica HCL le critiche a 6554 rivolte In VISTAa (1 quadro DIU aderente alle CUl-
Iure alla religiosita del DODoOL dell” Estremo Oriente

Rısposte teologıa riguardo all iınculturazıione
In verita, benche 110  —> numerOoSsI, 0 interventiI! del eologi che G1 101008 OcCcupalı

cCoNnNdIizionIi HCL ecale approCccIO alle colture alla religiosita dell’Estremo
Oriente, 0010 5SJCSSO ricchl (1 IndicazlonIi (1 domandel6.

19

Bibliografia: BRAINE, ira fede Culßture, In 1 ’ Osservatore KOoMmano, Qicembre 1998, e
(:ISPERT-SAUCH, Fay Reftections «Fatit3n and Heason>», In VILR 63 (1999) 144-151 Spec 46-148):
KOZHAMTHADAM, «Fides pf7 RHattio>» and Inculturation, In VILR 03 (1999) X 94-559% 8-85 (‚OLOMBO,

393393

Carlo Porro

A
rticoli

trodurre qualche distinzione fra l’importanza dell’inculturazione greco-latina opera-
ta nella prima evangelizzazione e quella realizzatasi successivamente nella teologia 
occidentale? 

La questione si amplia notevolmente se ci si interroga sul modo di concepire un 
incontro tra il Cristianesimo e le grandi religioni orientali. L’enciclica afferma chia-
ramente che questo approccio è doveroso e che «il fatto che la missione evangeliz-
zatrice abbia incontrato sulla sua strada per prima la filosofia greca, non costituisce 
un’indicazione in alcun modo preclusiva per altri approcci»15. L’inculturazione è 
quindi un passaggio obbligato. Come potrebbero queste grandi religioni staccarsi da 
un penero filosofico molto ricco che hanno alle spalle? E come potrebbero accogliere 
il messaggio cristiano formulato con categorie a loro del tutto estranee? 

Rispondere a simili domande risulta molto difficile perché si rischia di mettere in 
pericolo il loro patrimonio religioso e culturale millenario che non è necessariamente 
del tutto falso. Ciò, alla fine, equivarrebbe a tagliare le radici più profonde di queste 
popolazioni. Ma è difficile anche perché una risposta che non affronti seriamente 
questi problemi, in seguito potrebbe venir trasferita a cuor leggero anche alla situa-
zione della cultura occidentale moderna. 

2. Accenni alla successiva riflessione teologica 

Introduciamo ora una breve panoramica delle reazioni che il discorso della Fides 
et ratio riguardo all’inculturazione ha suscitato nell’ambito teologico. A tal fine dap-
prima considereremo alcuni contributi stimolanti per l’approfondimento di questa 
tematica e per le critiche ad essa rivolte in vista di un quadro più aderente alle cul-
ture e alla religiosità dei popoli dell’Estremo Oriente.

2.1. Risposte della teologia riguardo all’inculturazione 
In verità, benché non numerosi, gli interventi dei teologi che si sono occupati 

delle condizioni per un leale approccio alle colture e alla religiosità dell’Estremo 
Oriente, sono spesso ricchi di indicazioni e di domande16. 

15	 FR 72.

16	 Bibliografia: D. Braine, Il rapporto tra fede e culture, in L’Osservatore Romano, 5 dicembre 1998, 78; G. 
Gispert-Sauch, Stray Reflections on «Faith and Reason», in VJTR 63 (1999) 144-151 (spec. 146-148); J. 
Kozhamthadam, «Fides et Ratio» and Inculturation, in VJTR 63 (1999) 854-859 (648-859); G. Colombo, 



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

OMINCIAaAaMO segnalando ula richilesta che rıtorna 110  - aramente [’urgenza ar
chiarezza sugli insegnament] fondamentali d queste religion(. In {fetti C10 molto
importante perche, IntesI In modo INeESaTlto, e56S1 potrebbhero Introdurre interpre-ODTLUN7 AaZI0NI1 tall da pregiudicare L’esito STeSSO dell’approccio interrelig10so. Fın dall’inIizIio

perö richlamato che questi fraintendimenti 110  - dipendono da malalede,
cComplessitä del pensiero filosofico SOTLTOSTAanNnTIe tall insegnamenti magarı

In e56S1 (1 alfermazionIi che appalono contraddittorie addirıttura erratfe
Questa esigenza (1 chlarezza G] manifesta specie nell’ approccio (OIl I Induismo,

perche C550 ha CONOSCIUTO UL1O SVI1UNDO dottrinale bI millenarıio che COMINCIA Cal
esl1 del Veda a.C ed arrTıva fino aglı approfondimenti filosofiei (1 ankara
(858-8520 d.G.) amanu]a (1050-1137 d.C.) Ma 110  —> LHNENO importante ( OIl-

fronto COIl 11 Confucianesimo che DULIC ha esercIitato influsso SOPTaTttLUTtlO GL vita
soclale, politica morale del DODNOLO CINESE partire da Confucio (VI-V SECOLlO a.C
fino 4a1 g10rni nostr1i

Diffcolta vantaggeı recC1Iprocı dı un’apertura del (ristianesiımoa
all Indulsmo A Confuclanesimo

(10 che presenteremOo Sara semplicemente U1L10 SCHIZZ7Z0 OTIeNTAaLIVO CITrCa la reli-
g10SIta Indulsta quella confucianal7. Un esposizione DIU ampl1a esula (dal Llimiti che
necessarlamente 1AM0 MDOrCI OMINCIAaAMO dall importanza difficoltäa
d interpretazione filosofia dell Induismo, precisamente spiegazlone che
ankara (858-8520 d.G.) da dottrina dell a-dvazita

AD Difficolta stimaoalı dottrina dı Sankara
UOVIAMO da UL1O del magglori rappresentantiı dottrina indulsta, che 1 tem-
STeSSO 110S010, mI1st1ico Caposcuola. Iu1 SpeTita (1 av er approfondito

«Aeternt Patrıs» (1879) alta «Fides pf7 Fatio>» (19985) In eologia (1999) ART- D{ 2-2
MÜLLER, Filosofia LEOLOGgLA. Annotaztont Sull encickeca es pf7 ralio, In Humanıtas (1999) 280-35X4
0-3 FALE, Riflesstoni epistemotlogiche Sull encickeca. es pf7 Falio Lettera PNCLIECHCAE n (LOVAaN-
NT COLO H. lesto COMMENTO teologico-pastorale CT Cli Fisichella, (inisello Balsamo 1999, 140-141
(1 29-144):; (:UARINO, es pf7 Fatio: £OLOGY and Lontemporary Pluralism, In ThSt 02 (2001) 675-700:

UONAH, «Fides pf7 Ratio>» In Hrospettwa MISSIONAFLA, In Ekuntes Docele 5 (2004) 14/-152: KATZINGER,
(10 cCHhe tiene HNIFO f mondo, In KATZINGER HABERMAS, ELica, reitgione Stato tOerale, Bresc1ia 20095,
5A8

17 Per quadro Orientaltlivo S11 «grandi religioni» rimandiamoeo ORRO, Chiesa, MONCdO reitigion?.
Prospettiive n ecctestotoglia, LeumaAann- lorino 19995, 111-1236

394394

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

Cominciamo segnalando una richiesta che ritorna non raramente: l’urgenza di far 
chiarezza sugli insegnamenti fondamentali di queste religioni. In effetti ciò è molto 
importante perché, se intesi in modo inesatto, essi potrebbero introdurre interpre-
tazioni tali da pregiudicare l’esito stesso dell’approccio interreligioso. Fin dall’inizio 
va però richiamato che questi fraintendimenti non dipendono da malafede, ma dalla 
complessità del pensiero filosofico sottostante a tali insegnamenti o magari dalla 
presenza in essi di affermazioni che appaiono contraddittorie o addirittura errate. 

Questa esigenza di chiarezza si manifesta specie nell’approccio con l’Induismo, 
perché esso ha conosciuto uno sviluppo dottrinale bi millenario che comincia dai 
testi dei Veda (1200 a.C.) ed arriva fino agli approfondimenti filosofici di Sankara 
(788-820 d.C.) e Ramanuja (1050-1137 d.C.). Ma non è meno importante un con-
fronto con il Confucianesimo che pure ha esercitato un influsso soprattutto sulla vita 
sociale, politica e morale del popolo cinese a partire da Confucio (VI-V secolo a.C.) 
fino ai giorni nostri. 

2.2. Difficoltà e vantaggi reciproci di un’apertura del Cristianesimo
all’Induismo e al Confucianesimo 

Ciò che presenteremo sarà semplicemente uno schizzo orientativo circa la reli-
giosità induista e quella confuciana17. Un’esposizione più ampia esula dai limiti che 
necessariamente dobbiamo imporci. Cominciamo dall’importanza e dalle difficoltà 
d’interpretazione della filosofia dell’Induismo, e precisamente dalla spiegazione che 
Sankara (788-820 d.C.) dà della dottrina dell’a-dvaita.

2.2.1. Difficoltà e stimoli della dottrina di Sankara

Muoviamo da uno dei maggiori rappresentanti della dottrina induista, che al tem-
po stesso è un filosofo, un mistico e un caposcuola. A lui spetta di aver approfondito 

Dalla «Aeterni Patris» (1879) alla «Fides et ratio» (1998), in Teologia 24 (1999) 251-272 (262-272); K. 
Müller, Filosofia e teologia. Annotazioni sull’enciclica ‘Fides et ratio’, in Humanitas 54 (1999) 380-384 
(379-388); G. Reale, Riflessioni epistemologiche sull’enciclica ‘Fides et ratio’. Lettera enciclica di Giovan-
ni Paolo II. Testo e commento teologico-pastorale a cura di R. Fisichella, Cinisello Balsamo 1999, 140-141 
(129-144); T. Guarino, Fides et ratio: Théology and Contemporary Pluralism, in ThSt 62 (2001) 675-700; 
G. I. Onah, «Fides et Ratio» in prospettiva missionaria, in Euntes Docete 57 (2004) 147-152; J. Ratzinger, 
Ciò che tiene unito il mondo, in J. Ratzinger – J. Habermas, Etica, religione e Stato liberale, Brescia 2005, 
52-58.

17	 Per un quadro orientativo sulle «grandi religioni» rimandiamo a C. Porro, Chiesa, mondo e religioni. 
Prospettive di ecclesiologia, Leumann-Torino 1995, 111-136.



arlo Orro

“"antıica dottrina dell ’ a-dvailta, C10@ «non-dualita», SECONdO la quale « DIO 11
mondo 110  —> (0)I10 Aue COSE (Iverse» (a-dvatta)1s

In ermminı pIU espliciti: «O 110  —> ula (C0O5d4 cola (OIl 11 mondo, DIO 11 mondo, Artıcol|
110  —> (0)I10 Aue COSE diverse», significa che L Assoluto 110  - DUO CNTITATEe In ula GSEeTI1Ee (1
realta ed C5561€ CONTaTlo COILLNE ula (1 6556 DIO DUO definirsi quindi SOl0o (COLNE netl
neti, C10@ (COLNE COoluI1 che ne COSIL, ne COS1».

D fronte DIO G1 Ovre dunque resiare In silenz1O, perche CONCETITI ıuımanı
110  —> hanno 165511114 base COMMNLULE COIl la Realta assoluta, che ineffabile 6554

noscibile concettualmente SO10 In modo negativo. Nondimeno ankara che G1A.
NeCEeSSAaTIO parlare (1 DIO, C100 HCL eliminare, In NO1 negli altrı, 11 dAubbIio che egli
110  —> esIista. ÄNZzI, DIU, G] Qeve alfermare L’esistenza dell Assoluto, perche altrı-
mentTtı] la base GSTesSsa (1 Ognl nOosITra ONOSCENNZA ed esperienza andre In Irantum!.].

Infine egli SOSTIeNE che (1 DIO DpOossibile anche ULla Certia OLOSCEIN2ZA p _
SItIvVa, SOL0 aitiraverso l esperlenza spirituale. Questa VIa. (1 ACCE5S550 Y 5 [ 10) mMI1STe-

CONSISTE In ula SOTIAa (1 «Intulzione» religi0sa, che ffiora IMPFrOVVISa nel
dell uomo che G] coglie COILLNE dA0ONO ineffabile Tale esperlenza Interlore CONSEeNTE

aglı 1l10MINI (1 aVVerlre la VICINAaNZAa (1 DIO, la 5{1 protezione C, talora, persino la 5{1

dentro (1 10TO, ula mI1ister10sa COMUNIONE (1 vita. (ome G] vede 11 pensiero
(1 ankara aperTtOo 1 Trascendente C, NOSITO Aa VVISO, anche 1 dualismo, CerI0O
anche 110  —> “CEVIO (1 difficoltäa19

AD Aagguagl! CIrCca [insegnamento dı Confucio
La «religlosita>» (‚ iIna da oltre Aue millennI!i I1ffonda le radiel nellinsegna-

menTOo (1 Confucio 551-479 a.C.) ULLavIıa egli 110  —> fu propriamente 11 «fTondatore>»
del Confuecianesimo. Egli STeSSO ha alfermato pIU volte che SUO1 nNnsegnamentl
quelli egl]Ii antichl! CITCAa PriNCIDI NecCcesSsSAarı DL garantire ula CONVIVeNZA pacifica.
Egli füu quindi Saggl0 maesTtro, (COLNE tale ebbe uın enorme influenza DIC-
SECNTEe 0gg] anche perche la 5{1 vita CIiId In perfetta OMLSOLMNAI1LZ (OIl la 5 { 1C

dottrina.

SE presente ne andukya Upnanishad /00-500 a.C questia (lottrina STAla magistralmente COTILLLLEIN-

LALAa (a 5sankara: ecir DHAVAMONY, (Tassical Indutism, Koma 1982, 310-315

Per U1  ; sSpilegazlone pIU ampla (l1 (JUESLO Mister10so KH  — I HO C1 pbermettiamo Cli rinvliare POR-
Diatogo interreiigioso en eSPertienNZAa spirtiuale, In Riv(Iltal (2008) 351-367, speclalmente 354-2363

I passagglo C1IHAMO anche (Aue altrı srandi 2nestr1 IstiCc1 induisti: Kamanu]a (1050-1137) Madhva
(1199-1278), che CONCEPISCONOG i ira l U0MO IHO In chiave chiaramente Aualistica. In templ
recentiI1 tuttavıa ha CONOSCIUTOG notevole SVIlUuppo ] interpretazione monI1ist1ca, che qalla 1Ne SOstiene
inconcepibile aSSOrbimento dJell uome In IHO

305395

Carlo Porro

A
rticoli

l’antica dottrina dell’a-dvaita, cioè della «non-dualità», secondo la quale «Dio e il 
mondo non sono due cose diverse» (a-dvaita)18. 

In termini più espliciti: «Dio non è una cosa sola con il mondo, e Dio è il mondo, 
non sono due cose diverse», significa che l’Assoluto non può entrare in una serie di 
realtà ed essere contato come una di esse. Dio può definirsi quindi solo come neti 
neti, cioè come colui che «non è né così, né così». 

Di fronte a Dio si dovrebbe dunque restare in silenzio, perché i concetti umani 
non hanno nessuna base comune con la Realtà assoluta, che è ineffabile: essa è co-
noscibile concettualmente solo in modo negativo. Nondimeno Sankara pensa che sia 
necessario parlare di Dio, e ciò per eliminare, in noi e negli altri, il dubbio che egli 
non esista. Anzi, ancor più, si deve affermare l’esistenza dell’Assoluto, perché altri-
menti la base stessa di ogni nostra conoscenza ed esperienza andrebbe in frantumi. 

Infine egli sostiene che di Dio è possibile avere anche una certa conoscenza po-
sitiva, ma solo attraverso l’esperienza spirituale. Questa via di accesso al suo miste-
ro consiste in una sorta di «intuizione» religiosa, che affiora improvvisa nel cuore 
dell’uomo e che si coglie come un dono ineffabile. Tale esperienza interiore consente 
agli uomini di avvertire la vicinanza di Dio, la sua protezione e, talora, persino la sua 
presenza dentro di loro, una misteriosa comunione di vita. Come si vede il pensiero 
di Sankara è aperto al Trascendente e, a nostro avviso, anche al dualismo, ma certo 
anche non è scevro di difficoltà19. 

2.2.2. Ragguagli circa l’insegnamento di Confucio

La «religiosità» della Cina da oltre due millenni affonda le radici nell’insegna-
mento di Confucio (551-479 a.C.). Tuttavia egli non fu propriamente il «fondatore» 
del Confucianesimo. Egli stesso ha affermato più volte che i suoi insegnamenti erano 
quelli degli antichi circa i princìpi necessari per garantire una convivenza pacifica. 
Egli fu quindi un saggio e un maestro, e come tale ebbe un’enorme influenza – pre-
sente ancor oggi – anche perché la sua vita era in perfetta consonanza con la sua 
dottrina.

18	 Già presente nella Mandukya Upanishad (700-500 a.C.), questa dottrina è stata magistralmente commen-
tata da Sankara; cfr. M. Dhavamony, Classical Induism, Roma 1982, 310-315.

19	 Per una spiegazione più ampia di questo rapporto misterioso con Dio ci permettiamo di rinviare a C. Por-
ro, Dialogo interreligioso ed esperienza spirituale, in RivClItal 89 (2008) 351-367, specialmente 354-363. 
Di passaggio citiamo anche due altri grandi maestri e mistici induisti: Ramanuja (1050-1137) e Madhva 
(1199-1278), che concepiscono il rapporto tra l’uomo e Dio in chiave chiaramente dualistica. In tempi 
recenti tuttavia ha conosciuto notevole sviluppo l’interpretazione monistica, che alla fine sostiene un 
inconcepibile assorbimento dell’uomo in Dio.



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

SOI insegnamenti principalmente «morall». Fondatiı Sull’onesta la OIU-
Stizla, e 5S1 abbracciavano la COTrTEeITe7Z7A politica 11 rispetto SITUTLIUTEe Soclall,

anche dQdOverIl vita quotidiana, (COLNE L’attaccamento alla amiglia la cCastitaODTLUN7 femminile, la sSolldarieta20. GSI rivolti SOPTaTttuUtLtlO alle Class] colte, anche
alle DHEISOLC COMUNI Capacı (1 contribuire 4110 SVIlUNDO SOcClale. D CO  Z 11
confucianesimo 110  —> G] PICOCCUDNA (1 difendere 11 diritto alla vita (1 quanti, HCL ula

ragione HCL l’altra, 110  —> Dpotfevano C556 1€ utili alla Socleta.
Da ultimo resta da chlarire la dottrina (1 Confucio presenta requisiti DL

qualificarsi (COLNE ula «religione». (ome G] VISTO, 6554 DPIQDOLLC maoltI1i trattı relig10si
valldı In DrImMO u0g0 SOl1dI DPIINCIDI moralIi HCL realizzare ula Socjleta cCaratterızzata

g1ustizla da ULla DHaCcC universale. Inoltre, questa dottrina aNnNunCcCIa la DIESCHL-
In ula Divinita denomiminata 11 «Cielo», che 11 CAamMmMINO dell’ uomo alla quale

dOovuto 11 culto Infine la HaCce SOCJlale colta (COLNE 11 dA0ONO del «(lel0o>» a uın umanıta
ubbidiente alle 1010 disposizion121.

ULLavIıa 0gg] 0 StUd1OSI CONsiderano 11 Confucianesimo ula «religione>» In
argo SOStesnNO (1 questia «Yr1serbo» VENSOUONO portate raglon! 110  - trascurabill. An-
zitutto la constatazione che 11 rimando 1 «(lelo» pIuUttOStO reticente, perche 5SVCSSO
QUESTO ermmne VvIeNE riferito In modo VaSQO SOl0 del «DPTINCIDI SUDer1071»; la reli-
S10SIt3, DOIL, 1a nell’'epoca Immediatamente SUCCESSIVA. Confucio, ridotta. forme
ritualistiche ESTEeT1OTI infine, ntorno 1 1000 l «11 CONCETITO (1 DIO personale
tende Vanıre confondersi (OIl le forze naturali COIl 10 SDIrItO razlonale INSItO
nell uomo»23.

Confucianesimo AaNDAaALC dunque ula dottrina SOPTAaTiULLO morale che tende
migliorare la vita cComunita Talora C550 rimanda perö anche CEert]
«DPTrINCIDI SUDer1071» (1l 1e10, 11 71), garantendo COS] valorI che FeESSONO la CONVIVeNZA

L armonla del mondo In C111 viviamo24
Chiudiamo riportando apprezzamenTtOo «religlosita>» CINESE che C1 TOVA

SOsStanzlalmente CcConsenzIlIent1I

I «interesse DEL QUESLO ONdo>» (lel cines], Il armaenia CINESE ira O11 natiura, ira Il 10MO0 i mMondo, Ia

(ir HING, Confuctanesimo, In ATLODO AIiZiONario reitigiont, (CUTL Cli VVALDENFELS, (inisello Bal-
*s el 1110} 1993, 149

21 CHAO YUN-KOEN, H Confuctanesimo, Milano 1984,
NOLA, Confucianesimo, In Enciciopedia reitgionl, IL, Fırenze 1970, 3240

A (ir [ CHAO YUN-KOEN, Confuctanesimo, C1t.,
Ibid.,

306396

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

I suoi insegnamenti erano principalmente «morali». Fondati sull’onestà e la giu-
stizia, essi abbracciavano la correttezza politica e il rispetto delle strutture sociali, 
ma anche i doveri della vita quotidiana, come l’attaccamento alla famiglia e la castità 
femminile, la solidarietà20. Essi erano rivolti soprattutto alle classi colte, ma anche 
alle persone comuni capaci di contribuire allo sviluppo sociale. Di conseguenza il 
confucianesimo non si preoccupa di difendere il diritto alla vita di quanti, per una 
ragione o per l’altra, non potevano essere utili alla società. 

Da ultimo resta da chiarire se la dottrina di Confucio presenta i requisiti per 
qualificarsi come una «religione». Come si è visto, essa propone molti tratti religiosi 
validi. In primo luogo solidi principi morali per realizzare una società caratterizzata 
dalla giustizia e da una pace universale. Inoltre, questa dottrina annuncia la presen-
za in una Divinità denominata il «Cielo», che regge il cammino dell’uomo e alla quale 
è dovuto il culto. Infine la pace sociale è colta come il dono del «Cielo» ad un’umanità 
ubbidiente alle sue disposizioni21. 

Tuttavia oggi gli studiosi considerano il Confucianesimo una «religione» in senso 
largo. A sostegno di questa «riserbo» vengono portate ragioni non trascurabili. An-
zitutto la constatazione che il rimando al «Cielo» è piuttosto reticente, perché spesso 
questo termine viene riferito in modo vago solo a dei «princìpi superiori»; la reli-
giosità, poi, già nell’epoca immediatamente successiva a Confucio, è ridotta a forme 
ritualistiche esteriori22; infine, intorno al 1000 d.C., «il concetto di un Dio personale 
tende a svanire e a confondersi con le forze naturali o con lo spirito razionale insito 
nell’uomo»23. 

Il Confucianesimo appare dunque una dottrina soprattutto morale che tende a 
migliorare la vita della comunità umana. Talora esso rimanda però anche a certi 
«principi superiori» (il Cielo, il Ti), garantendo così i valori che reggono la convivenza 
umana e l’armonia del mondo in cui viviamo24. 

Chiudiamo riportando un apprezzamento della «religiosità» cinese che ci trova 
sostanzialmente consenzienti:

L’«interesse per questo mondo» dei cinesi, l’armonia cinese tra uomo e natura, tra l’uomo e il mondo, la 

20	 Cfr. J. Ching, Confucianesimo, in Nuovo dizionario delle religioni, a cura di H. Waldenfels, Cinisello Bal-
samo 1993, 149.

21	 Tchao Yun-Koen, Il Confucianesimo, Milano 1984, 49.

22	 A. M. Di Nola, Confucianesimo, in Enciclopedia delle religioni, II, Firenze 1970, 329.

23	 Cfr. Tchao Yun-Koen, Il Confucianesimo, cit., 4.

24	 Ibid., 4.



arlo Orro

preierenza CINESE DEL CI4 che e et1co, rivelano U1  ; specle Cli ‘“ivina immanenza , parlano
dell ’ assalute nel relativo, nel rapporti umanı, ne|l naiura. Ma Il trascendente 11011

ESCIUSO. Nz1 In evidenza perche (a C1: che Ordinarıic naturale, C1I! che profano
CI4 che morale. (Questo relig1i0so Dropri0 el C1ines1 tende realmente ctabilire 2TrMONIOSO

equilibrio ira (Aue mond, i MOondo visıbile l invisibile, i temporale E{ i MOondo sovratemporale. Ma Artıcol|
indirizza I UOMO Ia Fricerca proprl1a salvezza, afdlirittura proprl1a perfezione, ne|l Qqu1
adesso, particolarmente ne moralita el rapporti UuUmMaAanı2>.

ualı stimoli DCE ıl eristiano da quest] incontrı rehgi0s1?
(ome DrImMO approccIo potre Valere la risposta Ssintetica (1 STUPDPDO (1 (0-

VI Malaysıla, 5»ıingapore Brunel, che SUgger1vanOo:

aglı Indu, Ia ('hiesa DUO imparare Ia meditazione Ia contemplazione. [al 1stl, Ia ('hiesa DUO 1 -
DaALalet i Mistacco (lal eN1 materiali i rispetto DEL Ia vıita. Da confucianesimo, Ia ('hiesa DUO imparare
Ia pletäa filiale i rispetto DEL oli aN7Z1AN Da tA01SMO, Ia ('hiesa DUO imparare Ia semplicita Il umilta26

uUtLavla, da QUAaNTO G] VISTO In precedenza, questa r1sposta richiede ualche
chlarımento. Anzıtultto, (COLNE S’intravede, C100 che crıistlanı DOSSQOLLO imparare, 110  —>

qualcosa che 110  —> G1a presente nell insegnamento (1 esu er{tantio atrımon10
che 1a possediamo, che forse bblamo (1 VISTAa che meriIıta (1 C5561€

profondito DrOpDrIO alla Iuce dottrina religion! dell’Estremo Orilente
es1 (.TISTO mediatore (1 Salve77a HCL OgnI ONO (1 buona volonta; DL QUESTO

egli TE potente St1molo Interlore la verita, la bonta, la SO11-
darieta, dOon] che accettaltl finiscono (OIl improntare rapport! ıumanı
Oorlentano DIO Questo spliega COILLNE 0 appartenenti a altre culture religioni
(0)I10 potenzlalmente portatorı (1 don] spirituali che DOSSQOLLO arricchire, nel modo 1a
aCcennaTlo, anche CTISTanı apert! dialogo interrelig10so SEeTI10 fraterno.

NsomMmaAa dall’incontro (OIl 11 m1ıstic1smo Indulista 11 CYrISt1aAno0o potre C556 1€

Spinto a 2CCOSTAaTSsI 1 Padre COIl ula confidenza iliale esSTITTemMaAa alla
nıera (1 GEeSU, mpegnarsı In ula meditazione che G] aLa COLLOQqUIO iIrequente
(OIl DIO, che approfondisca la COSCIeNzZAa che DIO SCHILDIC presente In Iu1 Questa
esperienza Interlore Aliventa DOI la mo che spinge COMUNICATE QUESTO dA0ONO DIC-
Z1050, COS] anche 0 altrı QUESTO CAamMMmMmMINO DIO 10 DELCOLTAaLQ COIl

COraggl02/%.
Invece, dall’incontro (OIl 11 Confucianesimo CYTISt1anı DOSSQOLLO C556 1€ spinti

A HING, reitLgioSO CINESE, In ONC 15 (1979) 5A53

20 (Ir AMALADOSS, DOTEO ASIALICO n GESU, Bologna 2007, 190
AT riguardo segnaliamo ORRO, Diatogo reitLgioSO en espertenza spiritudale, In RivC'1lt (2008) 351-367

397397

Carlo Porro

A
rticoli

preferenza cinese per ciò che è umano ed etico, rivelano una specie di ‘divina immanenza’, parlano della 
presenza dell’assoluto nel relativo, nei rapporti umani, nel regno della natura. Ma il trascendente non è 
escluso. È anzi messo in evidenza perché dà senso a ciò che è ordinario e naturale, a ciò che è profano 
e a ciò che è morale. Questo senso religioso proprio dei cinesi tende realmente a stabilire un armonioso 
equilibrio tra due mondi, il mondo visibile e l’invisibile, il temporale ed il mondo sovratemporale. Ma 
indirizza l’uomo verso la ricerca della propria salvezza, o addirittura della propria perfezione, nel qui e 
adesso, particolarmente nella moralità dei rapporti umani25. 

2.3. Quali stimoli per il cristiano da questi incontri religiosi? 
Come primo approccio potrebbe valere la risposta sintetica di un gruppo di vesco-

vi della Malaysia, Singapore e Brunei, che suggerivano: 

Dagli indù, la Chiesa può imparare la meditazione e la contemplazione. Dai buddisti, la Chiesa può im-
parare il distacco dai beni materiali e il rispetto per la vita. Dal confucianesimo, la Chiesa può imparare 
la pietà filiale e il rispetto per gli anziani. Dal taoismo, la Chiesa può imparare la semplicità e l’umiltà26. 

Tuttavia, da quanto si è visto in precedenza, questa risposta richiede qualche 
chiarimento. Anzitutto, come s’intravede, ciò che i cristiani possono imparare, non è 
qualcosa che non sia presente nell’insegnamento di Gesù. Pertanto è un patrimonio 
che già possediamo, ma che forse abbiamo perso di vista o che merita di essere ap-
profondito proprio alla luce della dottrina delle religioni dell’Estremo Oriente. 

Gesù Cristo è mediatore di salvezza per ogni uomo di buona volontà; per questo 
egli offre a tutti un potente stimolo interiore verso la verità, verso la bontà, la soli-
darietà, tutti doni che – se accettati – finiscono con improntare i rapporti umani e 
orientano verso Dio. Questo spiega come gli appartenenti ad altre culture e religioni 
sono potenzialmente portatori di doni spirituali che possono arricchire, nel modo già 
accennato, anche i cristiani aperti a un dialogo interreligioso serio e fraterno. 

Insomma dall’incontro con il misticismo induista il cristiano potrebbe essere 
spinto ad accostarsi al Padre – all’Abbà – con una confidenza filiale estrema alla ma-
niera di Gesù, a impegnarsi in una meditazione che si apra a un colloquio frequente 
con Dio, e che approfondisca la coscienza che Dio è sempre presente in lui. Questa 
esperienza interiore diventa poi la molla che spinge a comunicare questo dono pre-
zioso, così anche gli altri scoprano questo cammino verso Dio e lo percorrano con 
coraggio27. 

Invece, dall’incontro con il Confucianesimo i cristiani possono essere spinti a re-

25	 J. Ching, Il senso religioso cinese, in Conc 15 (1979) 52-53. 

26	 Cfr. M. Amaladoss, Il volto asiatico di Gesù, Bologna 2007, 190.

27	 Al riguardo segnaliamo C. Porro, Dialogo religioso ed esperienza spirituale, in RivCIlt 89 (2008) 351-367.



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

al177Aare (OIl magglor decisione nel mondo ula Socjleta In CUI1 L altrulsmo, la
solidarieta, 11 rispetto, la pieta iliale, L’ordine la DaCcT mMeESSaggl0 morale che
VvIeNE ProODOSTO In modo molto CONCTETO, quello (1 un armonla Ira 0 1l10MINI cheODTLUN7 risponde 4a1 precetti del «Glelo», C10@ che G] on ula Realta superiore mDperSo-
nale, C111 per0 vIene rivolto 11 culto

Ma C10 110  —> COSTITUISCE ideale (1 vita anche del eristianesimoa? C(ertamente
11 meESSaggl0 del Vangelo m1ra un ideale SOC]lale analogo quello «religlosita»
confuciana, OLTITreNdO fondamenta Indubbiamente DIU Sollde precetti (0)I10 quelli
(1 DIO trinıtarlo, Indica la strada HCL realizzare ira 0 1l10MINI un armonla
modellata GL COMUNIONE vita trinıtarıa

ULLavIıa la vita SOCJlale del CYTISt1anı DUO Irarre UL1O cstimolo Cal conifronto COIl 10
ctile (1 vita insegnato Cal confucianesimo Or1gInarl1o tradizion! che “hanno
esplicitato. In che modo C100 potre avvenıre Non diffiecile cogliere che la Cultu-

Occidentale odierna. Caratterızzata da Individualismo esasperalo, che 110  -

Ceri0o 1ISpirato Cal CTrISt1anesImO che In OPPOSTa direzione. Ora 110  —> G] DUO 110  —>

ener CONTO maoltI! crıistlanı 101008 tal PDUunNTO MMEeTSI In quUESTa cultura da perdere (1
VISTA ideale evangelico (1 ULla vita COMUNITATIA che mwporta (1 X“xAalllale 0 altrı COILLNE

STEeSS1I> (Mt 22,39 par.)
Ora pensiamo che 11 conifronto COIl 11 mondo CINESE 1SPIrato cCom e 1 confuciane-

SIMO Ifrire 1 mondo Occidentale UL1O cstimolante modello «CONCTEe{i0O>» (1 vita
C(‚on C10 110  —> perdiamo (1 VISTAa che QUESTO insegnamento PrOpOSTO In modo emmMmMenNnTe
nel CrISt1anesImoO dall’ esempIloO (1 GESU, del «Santı carıta», (1 moltissima ente
uıumile che G] spende HCL 0 altrı ULLavIa moltissimI CTrIStanı 0010 Aantfo SOTdI Y{UC-
G11 forti richlaml, (0)I10 talmente indifferenti QUAaNTO AaNDAaALC loro (COLNE deja
che conifronto (OIl 10 ctile (1 vita 1ISpirato 1 confucianesimo potre C556 1€

Salutare che porta a intendere L immenso Valore del meESSaggl0 CrIst1ano
dell amore DL 11 ProSSIMO.

ualı regole DCE Iintereulturazıiıone?
()ccorre anche segnalare uın altra pista (1 rTICerca DIiversı teolog], infatti, alla Iuce

Fides et AatTio loro esperienza, G1 Ssolfermano S CTr]Iter1 che devono
presiedere all inculturazione 0gg1 TIMAa (1 OgnI altro, richilamano che 6554 dQeve
COMMpIeETSI In conformita alle verıta centrali fede cristlana, SOPTaTttuUtLtlO quelle
riguardantı Lidentita ımano-divina (1 esS1 (1 Nazareth.

QUESTO G] aggiungonoO altrı Aue Criterı indispensabili, che AaA 4CCcenn1aAamo0

395398

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

alizzare con maggior decisione nel mondo una società in cui regna l’altruismo, la 
solidarietà, il rispetto, la pietà filiale, l’ordine e la pace. Il messaggio morale che 
viene proposto in un modo molto concreto, è quello di un’armonia tra gli uomini che 
risponde ai precetti del «Cielo», cioè che si fonda su una Realtà superiore imperso-
nale, cui però viene rivolto il culto. 

Ma tutto ciò non costituisce l’ideale di vita anche del cristianesimo? Certamente 
il messaggio del Vangelo mira a un’ideale sociale analogo a quello della «religiosità» 
confuciana, offrendo fondamenta indubbiamente più solide. I precetti sono quelli 
di un Dio trinitario, e indica la strada per realizzare tra tutti gli uomini un’armonia 
modellata sulla comunione della vita trinitaria. 

Tuttavia la vita sociale dei cristiani può trarre uno stimolo dal confronto con lo 
stile di vita insegnato dal confucianesimo originario e dalle tradizioni che l’hanno 
esplicitato. In che modo ciò potrebbe avvenire? Non è difficile cogliere che la cultu-
ra occidentale odierna è caratterizzata da un individualismo esasperato, che non è 
certo ispirato dal cristianesimo che muove in opposta direzione. Ora non si può non 
tener conto molti cristiani sono a tal punto immersi in questa cultura da perdere di 
vista l’ideale evangelico di una vita comunitaria che importa di «amare gli altri come 
se stessi» (Mt 22,39 e par.). 

Ora pensiamo che il confronto con il mondo cinese – ispirato com’è al confuciane-
simo – possa offrire al mondo occidentale uno stimolante modello «concreto» di vita. 
Con ciò non perdiamo di vista che questo insegnamento è proposto in modo eminente 
nel cristianesimo dall’esempio di Gesù, dei «santi della carità», di moltissima gente 
umile che si spende per gli altri. Tuttavia moltissimi cristiani sono tanto sordi a que-
sti forti richiami, sono talmente indifferenti a quanto appare loro come un déjà vu, 
che un confronto con lo stile di vita ispirato al confucianesimo potrebbe essere un 
salutare scossone che porta ad intendere l’immenso valore del messaggio cristiano 
dell’amore per il prossimo. 

2.4. Quali regole per l’interculturazione? 
Occorre anche segnalare un’altra pista di ricerca. Diversi teologi, infatti, alla luce 

della Fides et Ratio e della loro esperienza, si soffermano sui criteri che devono 
presiedere all’inculturazione oggi. Prima di ogni altro, richiamano che essa deve 
compiersi in conformità alle verità centrali della fede cristiana, soprattutto a quelle 
riguardanti l’identità umano-divina di Gesù di Nazareth. 

A questo si aggiungono altri due criteri indispensabili, che appena accenniamo. 



arlo Orro

DrImMO la ONOSCENZA filosofie culture del DODoOL (OIl C111 G] intende
CENTITaTre In dialogo; 11 SECONdO INVeCe la edeltä 4a1 «DTIINCIDI DrIm1>», che aNLOLO la
V1a alla verıta Ü, In altrı erm1n1, che uldano ne TICerca del significato Artıcol|vita 11 che G{a alla base (1 le culture28.

5uccessivamente C10 che attualmente vIene molto rimarcat la Alsattenzione
l Iimportanza dell «approcc10» alla filosofia alle forme (1 religiosita del DODoOL

dell ” Estremo Oriente In 055€ G] cela infatti grande atrımon10 spirituale, Cal CUI1
confronto L“  ccidente DUO Irarre ricchl ammaestrament!i

Qualche volta G] SCNTIE anche CQIire che 11 problema pIU urgente 4a1 nOostrI g107NI
la salvaguardlia del atrımon10 culturale relig10S0 dell Occidente, C10 anche

In CONsiderazlione 5{1 influenza S] del mondo iIntero ULLavIa
mMıinc1Aa DULC farsi strada L’idea che nel MONdO attuale Ia questione Driorıtarıd SI
[’apprOCcCLO (OÖN e culture de  SITeMO Orzente (10 perche G] r1CONOSCEe (1 fatto che
questie culture PpOosSsiedonoO 1a CHNOT ILLE potenzlale (1 ValorI ıumanı relig10s1, COI
quali 0gg] 110  —> G] DUO far LHNENO Q Incontrarsı]i conifrontarsi DL realiz7zare 11 DL O-
STCSS50 dell intera umanıita ed ula DaCci dAuratura. Evidentemente, C10 (OIl L’aluto (1
DIO, dell Assoluto, dell”  erno, «ne| quale VIVIamMO, C1 MUOVIaMO, E56151AmM0>» (At
28) che alla fine Sara «TUu{iO In utt1ı» (1 (‚OT

Anzı l urgenza (1 AaVVIAaTre INCONITO culturale relig10so (OIl le popolazioni
dell ” Estremo Orilente fermo introdotto nersonalmente da ZOUANNRI Paaolo

(10 risulta chlaramente dall’zter tesura dell enciclica, che füu rıvista da Iu1
ben Aue volte Infatti, «Ja prima bozza 1a esamımnata plenarlila (‚ONn-
gregazlione Idella dottrina CONSegNala Y Papa nel NO 1996
10Vannı Paolo l la STUCdIO dAurante 11 SOgg10rnNO In Val Q Aosta: 11 risultato furono
pagıne (1 OSServazıonı 11 Papa Intervenne anche C111 EST0O SUCCESSIVO 1 paragrafo
{2, nel CONTEeSTIO del dialogo COIl altre culture) Vo che G1 Citasse esSspressamente la
tradizione filosofica orilentale G, In particolare, quella Indiana»29

Del resioO, 1a meta del SEeCOlo 500150 CIiId STATIO intrapreso franco dialogo
ira crıistlanı rappresentantı magglori religioni aslatiche, dialogo che fu (1
grande Aa1UiO DL un azlone MISSIONATIA pIU aperia alle (iverse colture quindi 4a1

A KOZHAMTH, «Fides pf7 Ratio>» and Inculturation, In VILR 63 (1999) X55-85/7

2U %] veda ERNARDELLT, Ha Statalte n Hano AL attito Era £OLOgl e filosofi SUEE uELEmMa encCickca. n
(EOVENN (OLO HE Fede rFagione alta In Avvenire, 10 1999, D (Lintervento (l1
1110115 [ arc1ls10 bertone): ecir anche MÜLLER, Filosofia LEeOLOGLCA, c1t., 284 (10C11011 VE Iar
DENSALE 11011 Qvverltisse le QAifficoalta dJell incontro K  — | Induismo, ('OT1LIE APDaLe anche Aall encieclica cir
(‚OLOMBO, «Aeternt Patriıs» HS8090 alta «Fides pf7 Fattio>» 117199857 In eologia (1999) 263; 266)

399399

Carlo Porro

A
rticoli

Il primo è la conoscenza delle filosofie e delle culture dei popoli con cui si intende 
entrare in dialogo; il secondo è invece la fedeltà ai «principi primi», che aprono la 
via alla verità «vera» o, in altri termini, che guidano nella ricerca del significato della 
vita umana, il che sta alla base di tutte le culture28. 

Successivamente, ciò che attualmente viene molto rimarcato è la disattenzione 
verso l’importanza dell’«approccio» alla filosofia e alle forme di religiosità dei popoli 
dell’Estremo Oriente. In esse si cela infatti un grande patrimonio spirituale, dal cui 
confronto l’Occidente può trarre ricchi ammaestramenti. 

Qualche volta si sente anche dire che il problema più urgente ai nostri giorni 
è la salvaguardia del patrimonio culturale e religioso dell’Occidente, e ciò anche 
in considerazione della sua influenza sul progresso del mondo intero. Tuttavia co-
mincia pure a farsi strada l’idea che nel mondo attuale la questione prioritaria sia 
l’approccio con le culture dell’Estremo Oriente. Ciò perché si riconosce di fatto che 
queste culture possiedono già un enorme potenziale di valori umani e religiosi, coi 
quali oggi non si può far a meno d’incontrarsi e confrontarsi per realizzare il pro-
gresso dell’intera umanità ed una pace duratura. Evidentemente, ciò con l’aiuto di 
Dio, dell’Assoluto, dell’Eterno, «nel quale viviamo, ci muoviamo, esistiamo» (At 17, 
28) e che alla fine sarà «tutto in tutti» (1 Cor 15,28). 

Anzi l’urgenza di avviare un incontro culturale e religioso con le popolazioni 
dell’Estremo Oriente è un punto fermo introdotto personalmente da Giovanni Paolo 
II. Ciò risulta chiaramente dall’iter della stesura dell’enciclica, che fu rivista da lui 
ben due volte. Infatti, «la prima bozza – già esaminata dalla plenaria della Con-
gregazione [della dottrina della fede] – venne consegnata al Papa nel giugno 1996. 
Giovanni Paolo II la studiò durante il soggiorno in Val d’Aosta: il risultato furono 80 
pagine di osservazioni. E il Papa intervenne anche sul testo successivo: al paragrafo 
72, nel contesto del dialogo con altre culture) volle che si citasse espressamente la 
tradizione filosofica orientale e, in particolare, quella indiana»29. 

Del resto, già dalla metà del secolo scorso era stato intrapreso un franco dialogo 
tra cristiani e rappresentanti delle maggiori religioni asiatiche, dialogo che fu di 
grande aiuto per un’azione missionaria più aperta alle diverse colture e quindi ai va-

28	 J. Kozhamth, «Fides et Ratio» and Inculturation, in VJTR 63 (1999) 855-857.

29	 Si veda G. Bernardelli, Alla Statale di Milano un dibattito tra teologi e filosofi sull’ultima enciclica di 
Giovanni Paolo II. Fede e ragione messe alla prova, in Avvenire, 10 marzo 1999, 22 (L’intervento è di 
mons. Tarcisio Bertone); cfr. anche K. Müller, Filosofia e teologia, cit., 384. Ciò comunque non deve far 
pensare non avvertisse le difficoltà dell’incontro con l’Induismo, come appare anche dall’enciclica (cfr. G. 
Colombo, Dalla «Aeterni Patris» [1879] alla «Fides et ratio» [1998], in Teologia 24 (1999) 263; 266). 



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

lor1 spirituali (1 CI dotate. Anzı 0gg] G1 r1CONOSCEe che In realta QUESTO INCONITO
fu «Wl MULUO arricchimento (1 esperienza»>0.

eri0 In QUESTO CAamMMmMINO (1 aVVICcInamento NnNecesSarıa U grande Capacita dıODTLUN7 discernimento perche 110  —> 11 Datrımon10 spirituale altre colture In () -

(OIl 11 (‚TrIisti1anesimoO (ome a VvVverie Braine, talunı aspett (1 queste culture,
quali la negazlone 1lberta dell' uomo, la reincarnazıonNne, ULla CONCEZI10NE 110  —>

Ineare StOr1a che 110  —> ammetile IN1Z10 del mondo ne L escatologia (0)I10

incommpatibili COIl la fede eristianası
Per concludere, ricordiamo che eramentfe la Fides eT atıo iralita SOPTattutlO

dell incontro COIl la cultura. la religiosita dell Induismo Precisamente 10 Vannı Pa-
olo E COS]I G] esprime

MI0 pensiero spontlaneamente q | e Prre (ı Oriente, COS1 ricche Cli tracizioniı religiose Nilosofiche
molto antiche. Ira CSS6, India UCCUDA DOSLTLO particolare. Un srande SIAaNCIO spirituale portia i DEN-
SIEero indiano qalla r1cerca Cli un esperienza che liberandeo I0 Spirıto (la condizienamenti del eMpDO
Spazlo, 12 valore Cli 26SOluto. Nel (dMinamıismao Cli quesia ricerca Cli liberazione G1 S1THANO srandi SISTEMI
metaflisic152.

Ma PP’Porizzonte che A Papa ha sottocchio molto DU ampi0 Difatti Subito egli A
giunge che «QUaNTO quil detto HCL India Vale anche DL L’eredita grandi Cultu-

C(ina, del jappone egl]Ii altrı Aes51 dell Asla»33. In verıta anche (OIl queste
culture, specie (OIl quella CINESE, 1 approccIio del (‚ristianesimo In aIlO da SeCOl
rapport! furono DL 10 DIU schlettIi COSTTUCLIVI da mbedue le partı

Una VIVACe ripresa (1 questi rapport! 0gg]1 Aa NDAalC perö particolarmente urgen(te,
perche le difficoltäa dellinculturazione (0)I10 analoghe DL paesi dell ” Estremo
Oriente, forse nel paesi OLA richlamaltiı (0)I10 magglorIi (1 quelle che G1 Incontrano In
India34.

4() KOZHAMTH, «Fides pf7 Ratio>» and Inculturation, In VILR 63 (1999) X54
21 BRAINE, apporto ira fede ragione, C1t., S,
AD {2,1
2 e in fine.
24 Per quadro informativo SIf1AZIONE recenle dJell inculturazione In 12 G1 vedano AMALADOSS,

SIWamt AbBhishiktananda s Indian EOLOGY Chattenges, In VILR (2010) 336-349: JOSEPH, Indian
Christian EOLOGY: Precursor Contextualt Theotlogy?, In VILR (2010) 506-527: I1 5/0-587

200400

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

lori spirituali di cui erano dotate. Anzi oggi si riconosce che in realtà questo incontro 
fu «un mutuo arricchimento di esperienza»30.

Certo in questo cammino di avvicinamento è necessaria una grande capacità di 
discernimento perché non tutto il patrimonio spirituale delle altre colture è in conso-
nanza con il Cristianesimo. Come avverte D. Braine, taluni aspetti di queste culture, 
quali la negazione della libertà dell’uomo, la reincarnazione, una concezione non 
lineare della storia – che non ammette un inizio del mondo né l’escatologia – sono 
incompatibili con la fede cristiana31.

Per concludere, ricordiamo che veramente la Fides et Ratio tratta soprattutto 
dell’incontro con la cultura e la religiosità dell’Induismo. Precisamente Giovanni Pa-
olo II così si esprime: 

Il mio pensiero va spontaneamente alle terre d’Oriente, così ricche di tradizioni religiose e filosofiche 
molto antiche. Tra esse, l’India occupa un posto particolare. Un grande slancio spirituale porta il pen-
siero indiano alla ricerca di un’esperienza che liberando lo spirito dai condizionamenti del tempo e dello 
spazio, abbia valore di assoluto. Nel dinamismo di questa ricerca di liberazione si situano grandi sistemi 
metafisici32. 

Ma l’orizzonte che il Papa ha sottocchio è molto più ampio. Difatti subito egli ag-
giunge che «quanto qui è detto per l’India vale anche per l’eredità delle grandi cultu-
re della Cina, del Giappone e degli altri Paesi dell’Asia»33. In verità anche con queste 
culture, specie con quella cinese, l’approccio del Cristianesimo è in atto da secoli e i 
rapporti furono per lo più schietti e costruttivi da ambedue le parti. 

Una vivace ripresa di questi rapporti oggi appare però particolarmente urgente, 
perché se le difficoltà dell’inculturazione sono analoghe per tutti i paesi dell’Estremo 
Oriente, forse nei paesi ora richiamati sono maggiori di quelle che si incontrano in 
India34. 

30	 J. Kozhamth, «Fides et Ratio» and Inculturation, in VJTR 63 (1999) 854. 

31	 D. Braine, Rapporto tra fede e ragione, cit., 8, 1 s.

32	 FR 72,1.

33	 FR 72, in fine.

34	 Per un quadro informativo della situazione recente dell’inculturazione in India si vedano M. Amaladoss, 
Swami Abhishiktananda’s Indian Theology Challenges, in VJTR 74 (2010) 338-349; S. Joseph, Indian 
Christian Theology: Precursor to Contextual Theology?, in VJTR 74 (2010) I. 506-527; II. 570-587.



arlo Orro

Vie Der un approcc1io | erıistianesiıimo?

Artıcol|La emaltiıica che OL d alfrontiamo AaNDAalC particolarmente impegnativa. Com  F
nNOTO, le difficoltäa DIU GSEeTIE che DOopolI 2451211C1 Incontrano (1 fronte all annuncIio
fede erıistiana derivano SOPTattutftO Cal «Jinguagg10>» COIl C111 vIene propOosToO. Questo
infatti legato dOoppIO filo alla cultura. greCco-latina, che loro del E61Iranea
D QqUuI 11 problema quali ıtinerarı alternativi Intraprendere DL facilitare ] approccio
Y meESSaggl0 eristiano?

Fra L’altro, vediamo bene, 11 problema G] COomplica perche destinatarı dell’e-
vangelizzazione 110  —> hanno un unica cultura C, LL che HNENG, forme (1 religiosita

In ualche modo analoghe. Probabilmente (1 COMMNLULE hanno SO10 ula

grande sensI1bilita 1 aSCINO nafura, VIVISSIMO dell As-
Soluto ne loro vita nel loro Intimo ula disposizione naturale 1 S] LeNzZ10 alla
preghiera.

Per 110  - CQIire che alcCcune (1 queste popolazioni hanno ula sviluppata capacıita (1
rifllessione questi VvValorI fondamentali mMIrano decisamente UL1O ctile (1 vita che
favorisca Y mMassSımOo L incontro personale (OIl L Assoluto ed ula Certia «AaSS1m1lazl0-
C» Iu1

Non nascondiamo che dare ula r1sposta calibrata alle questionI! che bblamo r1-
chlamate ESTTemamenT diffeile roporre VIEe che DOSSAaLLO favorire l approc-
C10 del G(ristianesimo popolazlion!] che hanno culture religiosita COS]I ontane
nOoSsTIra, richilede ula TICerca che 110  - ne NnOSITEe DpOossIbilita.

(10 che DOSSIaMO fare presentare Ssinteticamente Ire tentativı degn! (1 atten-
zione che IiIrono IndicazlonIi 2455321 Interessantı GGE Inducono riflettere, rispet-
tivamente, S] modo (1 presentare 11 (‚TISt1anesImoO alla ente «sSub-acculturata>»
dell ’ India (a) G1 necessita dell interculturazione (D) sull importanza del «Dr1ım1
DIINCIDI» DL ondare Solilde bası critiche 11 dialogo relig10so (OIl Dpopolazion!ı 110  —>

portate alla rifllessione filosofica (c)

(ome annunclare ıl vangelo ente sub-acculturata?
In ermminı DIU semplicı la omanda COSI]: cCom @e pOossibile In Asla AaVVIaTre

dialogo COIl ente semplice che 110  —> eristiana? (‚ome NNUNCIATE a 6554 11 SC-
lo? Piu In profonditäa, potremmO anche chiederel: chl annuncI13a 11 Vangelo (COLNE DUO
Calarsı dentro la mentalita l’esperienza (1 vita del S1101 aSCOltatorIi COS] che EG6S1 COl-
SahNO 11 «messagg10>» (COLNE qualcosa che 11 0CCA2 Intimamente? Ora, dare ula r1sposta

4071401

Carlo Porro

A
rticoli

3. Vie nuove per un approccio al cristianesimo? 

La tematica che ora affrontiamo appare particolarmente impegnativa. Com’è 
noto, le difficoltà più serie che i popoli asiatici incontrano di fronte all’annuncio della 
fede cristiana derivano soprattutto dal «linguaggio» con cui viene proposto. Questo 
infatti è legato a doppio filo alla cultura greco-latina, che è loro del tutto estranea. 
Di qui il problema: quali itinerari alternativi intraprendere per facilitare l’approccio 
al messaggio cristiano? 

Fra l’altro, se vediamo bene, il problema si complica perché i destinatari dell’e-
vangelizzazione non hanno un’unica cultura e, men che meno, forme di religiosità 
omogenee o in qualche modo analoghe. Probabilmente di comune hanno solo una 
grande sensibilità al fascino della natura, un senso vivissimo della presenza dell’As-
soluto nella loro vita e nel loro intimo una disposizione naturale al silenzio e alla 
preghiera. 

Per non dire che alcune di queste popolazioni hanno una sviluppata capacità di 
riflessione su questi valori fondamentali e mirano decisamente a uno stile di vita che 
favorisca al massimo l’incontro personale con l’Assoluto ed una certa «assimilazio-
ne» a lui. 

Non nascondiamo che dare una risposta calibrata alle questioni che abbiamo ri-
chiamate è estremamente difficile. Proporre delle vie che possano favorire l’approc-
cio del Cristianesimo a popolazioni che hanno culture e religiosità così lontane dalla 
nostra, richiede una ricerca che non è nelle nostre possibilità. 

Ciò che possiamo fare è presentare sinteticamente tre tentativi degni di atten-
zione. che offrono indicazioni assai interessanti. Esse inducono a riflettere, rispet-
tivamente, sul modo di presentare il Cristianesimo alla gente «sub-acculturata» 
dell’India (a), sulla necessità dell’interculturazione (b) e sull’importanza dei «primi 
principi» per fondare su solide basi critiche il dialogo religioso con popolazioni non 
portate alla riflessione filosofica (c). 

3.1. Come annunciare il vangelo a gente sub-acculturata? 
In termini più semplici la domanda suona così: com’è possibile in Asia avviare un 

dialogo con gente semplice che non è cristiana? Come annunciare ad essa il vange-
lo? Più in profondità, potremmo anche chiederci: chi annuncia il Vangelo come può 
calarsi dentro la mentalità e l’esperienza di vita dei suoi ascoltatori così che essi col-
gano il «messaggio» come qualcosa che li tocca intimamente? Ora, dare una risposta 



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

Valida. fondamentale, perche G1 TIralita del DrImMO DL Indirizzare la ente
COLNOSCEIGC, COIl L’aluto SpIrıIto, 11 DIO (1 es1 (.TrIsSto

Per sviluppare questia ematıca. AaNDAaALC NecCcessar13a la Compefenza (1 chl 1a 11N-ODTLUN7 In quUESTa attivita evangelizzatrice. E, probabilmente, anche QUESTO {1ITrOCINIO
culfficiente Ssolamente HCL realiz7zare approCcCcIO MISSIONATIO CIrcoscrIitto ente (1
ula determinata regione Per questi motIivı uscita orande Interesse cogliere ualche
Lraitio dell esperlenza M1ISS1I10NATIA. (1 VESCOVO Indiano che parla riportando (11-
VeTrSI esempI trattı Cal DrOprIO mminiıistero2>

Del 5{10 AISCOTSO C10 che COlpisce Sublito che egli considera 5{10 COMPItO DIINCI-
pale ANNUNCIAFE PesSu ( rIStO alla «gente semplice», «Sub-acculturata». Per agglun-
SCeIre QUESTO obbilettivo 11 PDUunNTO (1 partenza far leva (COLNE aVVIEeNE nell Induismo

Sull attrazione atavıca 5{1 ente HCL TAaCcCconTlı QUESTO r1guardo, egli Na-
la, ] »evangelizzatore» dispone (1 ricchissimo materIlale, Iraltio Cal TAaCccCcOnIlIı del
vangeli vita del santl, nonche da epIsOodI vita quotidiana che MOSIrTrAaNnO
esempI eccellenti (1 DL 0 altrl, che G] esprime ne solidarieta, nell aluto
morale materIlale, ne disponI1bilita Y SETVIZIO del DIU DOVEeTN.

erlo, SECONdO ‘Autore, la scelta egl]Ii esempI Qeve rispondere alle esigenze SDI-
rıituall egl]Ii ascoltatori, evitando C10 che DUO disturbare la loro sensI1bilita. ertantio
ula meditazione profonda S11 esl1 1Dlicl, che del mMmOoNnaCIl 2CCessibile anche 21-
TAaverso la salmodila, 110  —> proponibile alla ente semplice. Per 6554 L incontro (OIl

11 Vangelo che fondamentale DL la vita Ceristiana 110  —> DUO aVVenImIre percorrendo
SE@eNTIEeT1 MDETVI, aIIraverso parole semplici, Capacı (1 OCCAaATre 11

AISCOTSO G] chilude COIl ula testimonlanza, che 110  —> Vale SO10 DL L’Asla

L esperienza personale I0 STG M1 hanno insegnato che C €  3A U1  ; specle Cli Q DISSO ira l 2ccetitazione del
Vangelo (a parte (lel fedeli le loro culture particoları. (Questo Q.H1ISSO VE PSSPI E Superalo. Attualmente
G1 STAaNNO 2CcCendo STOrz1 cConsapevoli In Varle (irezion1 DEL inculturare i Vangelo ne culture particoları.
Per Cli ccelte concrele, speclalmente K  — Il amore Ia solidarietäa, questl STOrz1 DOSSONOG rivelarsı
veramentTte eINCACIIE.

Neressita dellinterculturazıione
ermme «interculturazione» 1a InvIita rifllettere dato (1 fatto che la G1 -

UAazZıone mondlale Og impone all ’ attenzione (1 5E G] vuo| realizzare mondo
In C111 FESNANO la SIuStiz1a la DPaCC6, bisogna risolvere question!i (1 on che r1guar-

25 DABRE, Announcing Ihe Gospelt In Subdaltern ('uflture T’he W He intelitegiöte and effective In the
O(hurch's MESSLON, In VILR (2010) 662-674

7D Ibid., 674

4A{()7402

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

valida è fondamentale, perché si tratta del primo passo per indirizzare la gente a 
conoscere, con l’aiuto dello Spirito, il Dio di Gesù Cristo. 

Per sviluppare questa tematica appare necessaria la competenza di chi già è im-
merso in questa attività evangelizzatrice. E, probabilmente, anche questo tirocinio è 
sufficiente solamente per realizzare un approccio missionario circoscritto a gente di 
una determinata regione. Per questi motivi suscita grande interesse cogliere qualche 
tratto dell’esperienza missionaria di un vescovo indiano che ne parla riportando di-
versi esempi tratti dal proprio ministero35. 

Del suo discorso ciò che colpisce subito è che egli considera suo compito princi-
pale annunciare Gesù Cristo alla «gente semplice», «sub-acculturata». Per raggiun-
gere questo obbiettivo il punto di partenza è far leva – come avviene nell’Induismo 
– sull’attrazione atavica della sua gente per i racconti. A questo riguardo, egli segna-
la, l’»evangelizzatore» dispone di un ricchissimo materiale, tratto dai racconti dei 
vangeli e dalla vita dei santi, nonché da episodi della vita quotidiana che mostrano 
esempi eccellenti di amore per gli altri, che si esprime nella solidarietà, nell’aiuto 
morale e materiale, nella disponibilità al servizio dei più poveri.

 Certo, secondo l’Autore, la scelta degli esempi deve rispondere alle esigenze spi-
rituali degli ascoltatori, evitando ciò che può disturbare la loro sensibilità. Pertanto 
una meditazione profonda sui testi biblici, che a dei monaci è accessibile anche at-
traverso la salmodia, non è proponibile alla gente semplice. Per essa l’incontro con 
il Vangelo – che è fondamentale per la vita cristiana – non può avvenire percorrendo 
sentieri impervi, ma attraverso parole semplici, capaci di toccare il cuore. 

Il discorso si chiude con una testimonianza, che non vale solo per l’Asia: 

L’esperienza personale e lo studio mi hanno insegnato che c’è una specie di abisso tra l’accettazione del 
Vangelo da parte dei fedeli e le loro culture particolari. Questo abisso deve essere superato. Attualmente 
si stanno facendo sforzi consapevoli in varie direzioni per inculturare il Vangelo nelle culture particolari. 
Per mezzo di scelte concrete, specialmente con l’amore e la solidarietà, questi sforzi possono rivelarsi 
veramente efficaci36. 

3.2. Necessità dell’interculturazione 
Il termine «interculturazione» già invita a riflettere su un dato di fatto che la si-

tuazione mondiale oggi impone all’attenzione di tutti. Se si vuol realizzare un mondo 
in cui regnano la giustizia e la pace, bisogna risolvere questioni di fondo che riguar-

35	 T. Dabre, Announcing the Gospel in Subaltern Culture. The way to be intellegible and effective in the 
Church’s mission, in VJTR 74 (2010) 662-674.

36	 Ibid., 674.



arlo Orro

dano (1 reitamentfe L’esistenza GSTesSSIAa dell  uomo C10 Qeve farsı 110  —> Soltanto In ula

Drospettiva Ceristiana SECONdO 11 modo (1 DENSAaLC Occidentale, dQeve Colinvolgere
anche COloro che appartengono a altre religion! a altre culture, SCRUOQONO modi Artıcol|(1 DHENSALC DroprIı 110  —> necessarlamente ondati GL ragione, 5SVCSSO SO10 GL
loro tradizion! avlte3/

(ome G] vede, OCCOILILE realizzare CO ILLE movimento (1 Con  NZ
culture L’una altra che COmMporTta da parte (1 C1aS5CUNA ula (1 COSCIeNZAa

proprie Aiversita. Un SImile aVvVverTrä necessarlamente S11 empI1 lungh!
richiedera COSTaNZa, lungimiranza, COomprensione recCIproca, cConsapevolezza del

DroprIı limiti1! necessita (1 aprırsı Y conifronto COIl 0 altrl, (OIl le altre culture
(OIl le altre religion].

Intravedere le difficoltäa (1 QUESTO CammınO quasıi impossibile. (ome valutare le
eNnsIo0ONI1 InevIitabili la fatica (1 andar oltre alle proprie CONVINZIONL, (1 aCCelilare che
altrı bblano modi (1 DHENSALC (1 cComportarsıi (lversIi Cal nostr1?

Un immagine potre alutare a iIntendere “entita difficolta (1 QUESTO
vimento interculturale. LO SpOostamenTO del yhlacclal, ne eta antiche, da VvVe 1INAaC-
cess1bili fino Y fondovalle Un rTOcCCIlONe trascinato Cal ghiacclalo dAurante LLUINEIO

(1 SeCOoll Incalcolabile Iirantumato In MaCcIgnN] che alla fine G1 trasformano In pietre
levigate talora persino sferiche.

Davantı QUESTO quadro ULla sponftanea ula omanda. Sara COS]I anche DL
11 (1 «purificazione» che le culture dovrebbero alfirontare HCL INCONIrFrAaTSI
ira loro? (ome rispondere? s 1 DUO DENSALC che moltissimI 110  —> avrebbero 11 COTaggl0
(1 arlo Ma credenti, alla fine, G] allideranno DIO, sperando (1 C556 1€ uldati
DercorsIi LHNENO tormentosi Alla manlera (1 Abramo, che ubbidI «credette, 62
ne CONTITO ogn SVCLallZ2d» (Rm 4,158)

uale fondamentoa filosofico DE ”annunc10 al «semplicı»?
tema che presentiamo DL ultimo risponde alla omanda (1 (COLNE G] OIU-

ctilicare la «ragionevolezza>» dell’evangelizzazione quel DODoOL che ondano la DLO-
Drla religiosita DroprIı costum1ı semplicemente GL loro origine tradizionale. In
altrı erm1n1, la loro vita regolata SO10 COoNsSsuetudiIinI Irasmesse da empI1
Immemorabili (dal loro antenatl, cCom @e pOossibile che colgano la ellez7a del VvValorI
CTrIsStianı?

OSI KATZINGER imposta i (SCOrFrSO che C1 interessa che espoN1a4mMeo srandi linee. (ir (71O che tiene
HNIFO f mondo, C1It., 5A54

4(0)3403

Carlo Porro

A
rticoli

dano di rettamente l’esistenza stessa dell’uomo. E ciò deve farsi non soltanto in una 
prospettiva cristiana o secondo il modo di pensare occidentale, ma deve coinvolgere 
anche coloro che appartengono ad altre religioni e ad altre culture, e seguono modi 
di pensare propri non necessariamente fondati sulla ragione, ma spesso solo sulle 
loro tradizioni avite37. 

Come si vede, occorre realizzare un enorme movimento di convergenza delle 
culture l’una verso l’altra. che comporta da parte di ciascuna una presa di coscienza 
delle proprie diversità. Un simile processo avverrà necessariamente sui tempi lunghi 
e richiederà costanza, lungimiranza, comprensione reciproca, consapevolezza dei 
propri limiti e della necessità di aprirsi al confronto con gli altri, con le altre culture 
e con le altre religioni. 

Intravedere le difficoltà di questo cammino è quasi impossibile. Come valutare le 
tensioni inevitabili e la fatica di andar oltre alle proprie convinzioni, di accettare che 
altri abbiano modi di pensare e di comportarsi diversi dai nostri? 

Un’immagine potrebbe aiutare ad intendere l’entità delle difficoltà di questo mo-
vimento interculturale. Lo spostamento dei ghiacciai, nelle età antiche, da vette inac-
cessibili fino al fondovalle. Un roccione trascinato dal ghiacciaio durante un numero 
di secoli incalcolabile è frantumato in macigni che alla fine si trasformano in pietre 
levigate e talora persino sferiche. 

Davanti a questo quadro nasce una spontanea una domanda. Sarà così anche per 
il processo di «purificazione» che le culture dovrebbero affrontare per incontrarsi 
tra loro? Come rispondere? Si può pensare che moltissimi non avrebbero il coraggio 
di farlo. Ma i credenti, alla fine, si affideranno a Dio, sperando di essere guidati su 
percorsi meno tormentosi. Alla maniera di Abramo, che ubbidì e «credette, saldo 
nella speranza contro ogni speranza» (Rm 4,18) . 

3.3. Quale fondamento filosofico per l’annuncio ai «semplici»? 
Il tema che presentiamo per ultimo risponde alla domanda di come si possa giu-

stificare la «ragionevolezza» dell’evangelizzazione a quei popoli che fondano la pro-
pria religiosità e i propri costumi semplicemente sulla loro origine tradizionale. In 
altri termini, se la loro vita è regolata solo dalle consuetudini trasmesse da tempi 
immemorabili dai loro antenati, com’è possibile che colgano la bellezza dei valori 
cristiani? 

37	 Così J. Ratzinger imposta il discorso che ci interessa e che esponiamo a grandi linee. Cfr. Ciò che tiene 
unito il mondo, cit., 52-54.



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

In verita ULla S]mile sSplegazlone del loro ctile (1 vita sembra costitumre HCL questi
popolli ula chiusura a Ognl dialogo (OIl le altre colture In particolare Ostacolo
all annuncIio CrIst1ano Eppure la Fides et Fatio a VvVverie che anche queste tradizion!ODTLUN7 ancestralil (0)I10 importantı studliate perche DOSSQOLLO Conienere grandi Yr1IC-
che7z7ze38.

quale potre C556 1€ allora 11 fondamento razlonale che permette L incontro
(OIl questi popolli ignarı del «DTIINCIDI DrIMI» che STannNO alla base (1 Ognl dialogo
VEeLACE ira culture tradizion! religiose? Non DrOprIO questi DrINCIDI DrImI1 C111
fa npello la Fides et Fatio perche L uOomoO giungere a ULla «verita ultima»
universales9?

Queste omande meitonoO In evidenza UL1O Stallo DrOoprIO ne r1cerca (1 questa
FaAtLO, C10@ (1 ula verıta razlonale universalmente aCCceTlitala, che HCL 11 (.r1ıstia-

nNnesImMO 11 DUunNTO (1 a VVIO indispensabile DL INCONTITO interrelig10so econdo Ma
110  —> possihbile TOVATEe ula V1a d uscita?

Da parte nOosIira rıtenlamo che DL giungere ULla risposta DOositiva G1a utile DLICIH-
dere In CONsiderazione LitinerarIio PrOpOSTO In UL1O StudIO allidabile pubblicato (1
recente+0% In breve richlamlamo assagel Sallentl].

AISCOTSO NCOMINCIA (OIl L introdurre ula Alstinzione Ira (lversi «pr1ımI PriNC1-
DI», che DHOLLC Y DrImMO DOSTO 11 «PTINCIPIO (1 110  —> contraddizione». S50 vIene infatti
presentato (COLLNE basilare «minimale» 1 empO STESSO, perche utilizzato In modo
irrillesso da OgnI OO che G] In rapporto (OIl altrı

In realta 11 fatto che OO G] me In relazione (OIl altro 0 comunichIi 11
DrOoprIO PDUunNTO (1 vista, cottintende la CONVINZIONE che QUaNTO G{a COomMuUuUNicaAaNdoOo
C556 1€ CONdIVISO perche aglı altrı AaNDAaALC accettabile, perche In ılltima anallsı
DHalLCc VeCIOÖ, 110  —> contraddittorIlo. Ora QUESTO atteggiamento (1 «TeCcIproca fiducia» 11
fondamento Ol rifllesso>» C111 pogglıa la «veri1ta>» (1 ogn rapporTto.

D quil la conclusione: 11 «DPTINCIDIO (1 110  —> contraddizione» anche ne 5{1 forma
«TUNAUC1IALJLEe minimale» 11 PreSsuppostO NecCcesSSsSAarTli0O culfficiente DL realizzare
INCONTITO interculturale interrelig10so. KEd C550 basta anche DL ULla cultura. che 110  —>

13 alle spalle ula filosofia ben elaborata, quale la mentalita Occidentale richie-
erebbe

28 (ir e in fine.
U

BONGIOVANNI, Umanizzare Ia ragione. Harticotlare P’universale In FRER razionalita CONdLVILSA, In RaAT
51 (2010) 37/9-404;: Y riguardo G1 veda anche i s | ] 4 volume: Lasciar-essere: FICONOSCEFE DIO nel HEHNSUFE,
I1rapanı A007

4()4404

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

In verità una simile spiegazione del loro stile di vita sembra costituire per questi 
popoli una chiusura ad ogni dialogo con le altre colture e in particolare un ostacolo 
all’annuncio cristiano. Eppure la Fides et ratio avverte che anche queste tradizioni 
ancestrali sono importanti e vanno studiate perché possono contenere grandi ric-
chezze38. 

E quale potrebbe essere allora il fondamento razionale che permette l’incontro 
con questi popoli ignari dei «principi primi» che stanno alla base di ogni dialogo 
verace tra culture e tradizioni religiose? Non è proprio a questi principi primi a cui 
fa appello la Fides et ratio perché l’uomo possa giungere ad una «verità ultima» e 
universale39? 

Queste domande mettono in evidenza uno stallo proprio nella ricerca di questa 
recta ratio, cioè di una verità razionale universalmente accettata, che per il Cristia-
nesimo è il punto di avvio indispensabile per un incontro interreligioso fecondo. Ma 
non è possibile trovare una via d’uscita? 

Da parte nostra riteniamo che per giungere a una risposta positiva sia utile pren-
dere in considerazione l’itinerario proposto in uno studio affidabile pubblicato di 
recente40. In breve ne richiamiamo i passaggi salienti. 

Il discorso incomincia con l’introdurre una distinzione tra i diversi «primi princì-
pi», che pone al primo posto il «principio di non contraddizione». Esso viene infatti 
presentato come basilare e «minimale» al tempo stesso, perché è utilizzato in modo 
irriflesso da ogni uomo che si ponga in rapporto con altri. 

In realtà il fatto che un uomo si metta in relazione con un altro e gli comunichi il 
proprio punto di vista, sottintende la convinzione che quanto sta comunicando possa 
essere condiviso perché agli altri appare accettabile, perché – in ultima analisi – ap-
pare vero, non contraddittorio. Ora questo atteggiamento di «reciproca fiducia» è il 
fondamento – «non riflesso» – su cui poggia la «verità» di ogni rapporto. 

Di qui la conclusione: il «principio di non contraddizione» anche nella sua forma 
«fiduciale e minimale» è il presupposto necessario e sufficiente per realizzare un 
incontro interculturale e interreligioso. Ed esso basta anche per una cultura che non 
abbia alle spalle una filosofia ben elaborata, quale la mentalità occidentale richie-
derebbe. 

38	 Cfr. FR 72, in fine.

39	 FR 4; 36.

40	 S. Bongiovanni, Umanizzare la ragione. Il particolare e l’universale in una razionalità condivisa, in RdT 
51 (2010) 379-404; al riguardo si veda anche il suo volume: Lasciar-essere: riconoscere Dio nel pensare, 
Trapani 2007.



arlo Orro

D SEegulto VENSONGO introdotte ulterilorIi Splegazlon! che CONValidano la SoOlldita fi-
losofica. dell »ipotes1i» che bblamo a1bbozzato. Jl iralita (1 rillessioni egne (1 atitenta
Considerazione, che pero allarghere  ero oltremodo la nOosIira rTICerca Preferiamo Artıcol|quindi concludere riportando questie poche righe dell”  UTIOre STESSO, che chiudono la
prima appa 5{1 rilessione.

Prima (l1 procedere, rF1aSsSımMlı1AMeOe QUanio Qetto fin Qqu1 Non Ia logica determinare ctabhilire I umanıita
dell uomo, C557 TE indlicazion1 NeCessarlje DEL procedere In MOdo COrTeitc 11011 arbitrario ne
CONdivisione ne COMUNICAZIONE In (JUESLO Il «DFr1NC1p10 “ {})1111110)>) [di 11011 contradadizie-
ne| CONSENTE Cli Concreliilzzare quel AAKHIKIMIN! MIN1MO>» che ne|l linguaggio NEeCESSATFIO amMMelilere ne|l
conironte ira DEISONE tracdcizioniı (iverse»41_

Conclusıioni

TICerca intrapresa CMETSEC disegno che me In DrImMO DIano la CONTINU-
ita la novita dell' insegnamento M1ISSIONATIO pIU recentie

Senz altro la SOluzione del problem!i riguardantı la Salve77za (1 0 1l10MINI (1
buona volonta quella insegnata Cal alıicano l Redemptoris MISSIO: questi
nNnsegnamentl TOVAaNO perö UL1O SVIlUNDO «profetico» ne Fides et FatiO, che nsıiste
C111 Vvalore del dialogo (OIl le religion! 110  —> Cristiane G1 ricchez7z7z7e spirituali (1 CUI1
(0)I10 portatrıicl42,

CenTtIro del DIano Salvifico ıuniversale 11 DIO UN1ıITTINO es1 GrIisto, 11 Figlio 1N-
Carnato Portarlo ermme COMDItO Chiesa S0 la gulda SpIrIto anto

partire da QUESTO Centfro G] Sviluppa la missionarieta Chiesa, la 5{1 aper{tiura
Y dialogo (OIl le altre culture religion! C, inoltre, la 5 { 1C Certiez7A che DIO vuole Salvl

0 UOMINI, 4a1 quali, «Aattiraverso VIEe SO10 Iu1 notfe», dona. la 5{1 STaZzla che 11
porta credere a UDNECLALC 11 bene. NICO Ostacolo QUESTO CAaMMINO 11 rifiuto
dell  uomo

Da queste alfermazionIi fondamentali derivano alCuNe CON  Z irrefutabili,
che chledono ualche ulteriore precisazlone. Abblamo segnalato che DIO dona. la
STaZzla 0 1l10MINI (1 buona volonta. ()Cccorre perö SuUubito richlamare che QUESTO
dA0ONO AIvInO fferto DL (1 esS1 GrIisto, 11 Verbo incarnato, MOTrIO risorto
DL Salvarecel.

41 I5Ld., 301
A %] veda anche L Esortazione apostolica Host-sinodale «Verbum DOominı» Cli BENEDETTO XVI (Citta del Valfllı-

( ALOÜ 2010, 1/-120)

405405

Carlo Porro

A
rticoli

Di seguito vengono introdotte ulteriori spiegazioni che convalidano la solidità fi-
losofica dell’»ipotesi» che abbiamo abbozzato. Si tratta di riflessioni degne di attenta 
considerazione, che però allargherebbero oltremodo la nostra ricerca. Preferiamo 
quindi concludere riportando queste poche righe dell’Autore stesso, che chiudono la 
prima tappa della sua riflessione. 

Prima di procedere, riassumiamo quanto detto fin qui. Non è la logica a determinare e stabilire l’umanità 
dell’uomo, ma essa offre indicazioni necessarie per procedere in modo corretto e non arbitrario nella 
condivisione e nella comunicazione umana. In questo senso, il «principio sommo» [di non contraddizio-
ne] consente di concretizzare quel «consenso minimo» che nel linguaggio è necessario ammettere nel 
confronto tra persone o tradizioni diverse»41. 

Conclusioni

Dalla ricerca intrapresa emerge un disegno che mette in primo piano la continu-
ità e la novità dell’insegnamento missionario più recente. 

Senz’altro la soluzione dei problemi riguardanti la salvezza di tutti gli uomini di 
buona volontà è quella insegnata dal Vaticano II e dalla Redemptoris missio; questi 
insegnamenti trovano però uno sviluppo «profetico» nella Fides et ratio, che insiste 
sul valore del dialogo con le religioni non cristiane e sulle ricchezze spirituali di cui 
sono portatrici42. 

Il centro del piano salvifico universale è il Dio unitrino e Gesù Cristo, il Figlio in-
carnato. Portarlo a termine è compito della Chiesa sotto la guida dello Spirito Santo. 
A partire da questo centro si sviluppa la missionarietà della Chiesa, la sua apertura 
al dialogo con le altre culture e religioni e, inoltre, la sua certezza che Dio vuole salvi 
tutti gli uomini, ai quali, «attraverso vie solo a lui note», dona la sua grazia che li 
porta a credere e ad operare il bene. Unico ostacolo su questo cammino è il rifiuto 
dell’uomo. 

Da queste affermazioni fondamentali derivano alcune conseguenze irrefutabili, 
che chiedono qualche ulteriore precisazione. Abbiamo segnalato che Dio dona la 
grazia a tutti gli uomini di buona volontà. Occorre però subito richiamare che questo 
dono divino è offerto per mezzo di Gesù Cristo, il Verbo incarnato, morto e risorto 
per salvarci. 

41	 Ibid., 391.

42	 Si veda anche l’Esortazione apostolica post-sinodale «Verbum Domini» di Benedetto XVI (Città del Vati-
cano 2010, nn. 117-120).



L’apertura Ha ( hıesa affo CUItTure affe reiigion! Orientalit

Abblamo ripetutamente alfermato che le altre religion! 0010 portatricı (1 grandi
ricchez7z7e spirituali, (1 verıita che SOSteNgOoNO L uOomoO nel 5{10 CammınO Anche quil
Dprecisato che questi don] In modo che C1 sfugge 0010 medlatı da es11 GrIisto: (1ODTLUN7 DIU, che queste ricchez7z7z7e DOSSQOLLO C556 1€ DrezI0Ose anche DL Cristi1ano, In QUAaNTO
10 alutano SCTUTLATrEe In profonditä 11 Vangelo DL ScCoprire In C550 C10 che magarı 0
CId sfuggito dimenticato. Per iIntendere (COLNE C10 G1a possihile, bastı ricorda-

le parole rivolte da es11 che la Verita! 4a1 SUO1 discepoll: «LO0 SpIirıto anTto
VI ricordera C10 che 10 VI hO detto>» (GV

Infine, questie recentI! aperiure teologla nel confronti altre religion! 110  —>

dovrebbero sorprendere DIU (1 anto D fatti “enorme LUINEIO SCoOPerte
CITCAa L’antichita dell’origine dell uomo, la 5{1 eEvoluzione la dell Homo
religiosus, anche semplicemente l ampliamento (1 OrIzzontI1i introdotto &10-
balizzazione, rendono ragione (1 QUESTO fenomeno.

vviamente questi datı quil AaA 2Ccennatı (0)I10 DIU che altro INVITO
rifllettere G1 mentalita che G{a creandosIi che aULC NUOVI problemi, anche
relig1l0s]1. 5oprattutto Aa NDAalC urgentissimo rendersI CONTIO del STaVISSIMI pericolIi (1
ula glohbalizzazione Incontrollata che G{a distruggendo VvValorI fondamentali che P’CS-
SüONO la vita la amiglia, la solidarieta, la liberta, la DaCct che In questi ı1l-
tIm1ı empI1 sembra SOPTatiutLO Aa VVEeTrLI1{O nel paesi emergenti dell Estremo Orliente43

4A 43) Per quest ultima cottolineatura rimandiamoeo MENAMPARAMPIL, Values thalt H Save the Human
Hace, In VILR (2010) {(2{(-143; X 30-X45

406406

L’apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

A
rt

ic
ol

i

Abbiamo ripetutamente affermato che le altre religioni sono portatrici di grandi 
ricchezze spirituali, di verità che sostengono l’uomo nel suo cammino. Anche qui va 
precisato che questi doni – in un modo che ci sfugge – sono mediati da Gesù Cristo; di 
più, che queste ricchezze possono essere preziose anche per un cristiano, in quanto 
lo aiutano a scrutare in profondità il Vangelo per scoprire in esso ciò che magari gli 
era sfuggito o aveva dimenticato. Per intendere come ciò sia possibile, basti ricorda-
re le parole rivolte da Gesù – che è la Verità! – ai suoi discepoli: «Lo Spirito Santo (...) 
vi ricorderà tutto ciò che io vi ho detto» (Gv 14,26). 

Infine, queste recenti aperture della teologia nei confronti delle altre religioni non 
dovrebbero sorprendere più di tanto. Di fatti l’enorme numero delle nuove scoperte 
circa l’antichità dell’origine dell’uomo, la sua evoluzione e la comparsa dell’Homo 
religiosus, ma anche semplicemente l’ampliamento di orizzonti introdotto dalla glo-
balizzazione, rendono ragione di questo fenomeno. 

Ovviamente questi dati – qui appena accennati – sono più che altro un invito a 
riflettere sulla nuova mentalità che sta creandosi e che apre a nuovi problemi, anche 
religiosi. Soprattutto appare urgentissimo rendersi conto dei gravissimi pericoli di 
una globalizzazione incontrollata che sta distruggendo i valori fondamentali che reg-
gono la vita umana, la famiglia, la solidarietà, la libertà, la pace. Il che in questi ul-
timi tempi sembra soprattutto avvertito nei paesi emergenti dell’Estremo Oriente43. 

43	 43) Per quest’ultima sottolineatura rimandiamo a T. Menamparampil, Values that will Save the Human 
Race, in VJTR 74 (2010) 727-743; 830-845.


