Articoli RTLu XVIII (3/2013) 387-406

L’apertura della Chiesa alle culture
e alle religioni orientali

Carlo Porro
Seminario Teologico di Como (Italia)

Oggi il rapporto tra la fede cristiana e le altre religioni & un problema avvertito
non solo dai teologi, ma anche da molti credenti e non credenti informati dai mass-
media. La globalizzazione riesce a sollecitare ’attenzione di ampi settori della po-
polazione mondiale anche su temi cosi complessi, che quanto meno suscitano curio-
sita. Particolarmente interessati sono poi numerosi cristiani impegnati nell’attivita
missionaria che avvertono la necessita di acquisire una conoscenza non superficiale
delle altre religioni.

Di qui I'utilita di abbozzare un quadro orientativo che presentii, anzitutto, i punti
salienti dell'insegnamento recente della Chiesa sull’inculturazione (1), per introdur-
re poi qualche accenno sulla riflessione teologica che ne & seguita (2). Di seguito
tracceremo uno schizzo dell’'Induismo e del Confucianesimo che consentira di accen-
nare alle difficolta e ai vantaggi di un’apertura del Cristianesimo ad essi (3). Infine
richiameremo brevemente alcuni punti fermi della visione cristiana del dialogo in-
terreligioso (4).

1. Linsegnamento dell’enciclica Fides et ratio

Il rapporto tra la fede cristiana e le altre religioni ¢ un tema che ha raggiunto uno
sviluppo degno di grande attenzione nell’enciclica Fides et ratio di Giovanni Paolo II
(1998)1. Essa ne tratta riferendosi soprattutto all'importanza del dialogo con I'Indu-
ismo, ma intende rivolgere anche un invito ad un approccio con tutte le religioni2.

1 In seguito citata con FR e il numero del paragrafo.
2 FRT72.

387



=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

Noi vorremmo soffermarci su taluni punti di questo insegnamento, che appaiono
particolarmente validi per instaurare un rapporto corretto con altre religioni e con
le colture che ad esse sottostanno3.

1.1. Cristianesimo e inculturazione

La storia insegna che, fin dagli inizi, I’evangelizzazione ha spinto il Cristianesimo
all’incontro con altre culture e religioni4. Dapprima cio e avvenuto col mondo greco-
latino e poi con le popolazioni del Medio Oriente e dell’Europa orientale.

L’impegno missionario ha successivamente aperto nuovi orizzonti soprattutto
nell’Estremo Oriente, avviando con culture e religioni antichissime un incontro che,
in tempi recenti, & stato riconosciuto dalla Chiesa come un arricchimento reciproco
riguardante i costumi, i pensiero e la religiositas.

Non occorre sottolineare che quest’ultimo sviluppo si e realizzato molto lenta-
mente e non senza difficolta e contrapposizioni. In verita mettere a fuoco questo iti-
nerario di avvicinamento tra culture e religioni diventa pero molto complesso quando
si cerca di configurarlo con precisione, cio che non e nelle nostre possibilita. Pertanto
ci limiteremo a tracciarne solo uno schizzo, come del resto fa la stessa enciclica.

Per cominciare ricordiamo che questo approccio importa un confronto interre-
ligioso che, dal punto di vista cristiano, & possibile solo alla luce della fede e della
ragione legate intimamente tra loro. Cio significa che questo confronto e praticabile
solo alla luce della «fede della Chiesa» — cioe della fede di tutto il popolo di Dio — e
alla luce della «retta ragione», vale a dire di «una ragione capace di conoscere la
verita»o.

Questo secondo asserto significa che la riflessione della ragione deve sfociare in
una «filosofia», in un discorso articolato che miri soprattutto a una ricerca approfon-
dita del senso della realta e della vita umana, mostrando quindi I’apertura dell’'uo-
mo al trascendente. I risultati di questa ricerca, possono poi influire positivamente
anche sulla riflessione teologica che viene stimolata a esplicitare e ad arricchire le
verita che gia possiede.

A questo riguardo si impongono pero ancora due richiami complementari. Il pri-

3 Di primo acchito questo tema potrebbe sembrare marginale perché se ne tratta brevemente e verso la
fine del documento (FR 70-72). In realta pero non & cosi: come vedremo, si tratta di un discorso stimolante
e di enorme attualita.

4 FRT70.
5 FR 70, in fine.

6 Cfr. FR 4, in fine; per una spiegazione filosofica vi veda tutto il n. 4.

388



Carlo Porro

mo avverte lo studioso che la validita dell’apporto della filosofia alla teologia soggia-
ce al giudizio della fede. Il secondo stabilisce che alla filosofia non compete invece
in nessun modo I'autorita di giudicare i contenuti della fede. A cio si aggiunge 'im-
portante dichiarazione che «la Chiesa non propone una propria filosofia»7. In realta,
neiriguardi della fede, la filosofia riveste un valore strumentale, perché e utilizzabile
fintanto il suo contributo si rivela valido per chiarire gli asserti dogmatici e teologici
agli uomini di un certo tempo e di una certa cultura. Ma questo rapporto stretto con
la teologia non pregiudica ’autonomia della filosofia che ricerca la verita secondo le
proprie regole; se cio non avvenisse, conclude I’enciclica, «non vi sarebbe altrimenti
garanzia che essa rimanga orientata verso la verita e ad essa tenda con un processo
razionalmente controllabile»3.

Di pit. Il Cristianesimo & in grado di stabilire rapporti costruttivi anche con quelle
culture e religioni che pongono il loro fondamento nelle tradizioni trasmesse dagli
antichi, senza tuttavia far appello a una fede in un Essere trascendente o nell’Assolu-
to. In effetti & la stessa rivelazione che spiega come al cristiano sia possibile avviare
un approccio anche con chi fonda la propria religiosita su una simile «credenza»9.

Infatti, anche in questo caso-limite, il Cristianesimo & indotto a presumere in
simili religioni la presenza di un implicito rimando alla bellezza del creato quale
manifestazione di Dio, e quindi a riconoscere in esse una religiosita sincera, benché
non riflessa. Anzi, anche in questo tipo di ‘incontro’ si potrebbe pensare a un arric-
chimento spirituale per i cristiani stessi, che potrebbero essere sollecitati a prendere
pit chiara coscienza del valore di questo itinerario che muove dalla contemplazione
del creato per indirizzare i propri passi verso Dio o da altre esperienze forti, come
quella di chi si dedica solitamente ad aiutare gli altri nel momento del bisogno0.

In conclusione, I'incontro con le altre culture e religioni per un cristiano ¢ sempre
stimolante. Tuttavia, perché cio avvenga, € necessario che tale incontro sia possibile.
Pertanto non basta che il Cristianesimo sia aperto a tutte le religioni, ma occorre
che anche le altre religioni siano aperte al Cristianesimo, che i loro membri non si
«arrocchino» sulle proprie posizioni senza avvertire la ricchezza che deriva da un
incontro reciprocoll.

7 FR49.
8 [vi.

9 9) FR 70, in fine. Su la distinzione teologica tra «fede» e «credenza» si veda la Dichiarazione Dominus
Jesus, n. 7 (in fine).

10

Cfr., rispettivamente, FR 70, in fine; e 32, in fine.
11 FR 72, in fine.

389




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

1.2. L'inculturazione del Cristianesimo ha valore perenne?

Nella Fides et ratio viene introdotta un’altra serie di questioni — piuttosto com-
plesse — circa il valore universale e perenne degli apporti che il Cristianesimo ha
ricevuti attraverso le numerose inculturazioni dell’annuncio evangelico avvenute
lungo i secoli.

Per intendere I'importanza di questo discorso, potrebbe essere utile richiamare
brevemente alcuni tipi d’inculturazione del Cristianesimo realizzatisi nel corso della
storia. Per esempio, potremmo ricordare i cambiamenti introdotti nella preghiera
liturgica, nella configurazione del rito dei sacramenti, come pure i mutamenti di
atteggiamento della Chiesa nei confronti degli eretici e dei «lapsi», nei rapporti tra
I'autorita ecclesiastica e quella politica, e il conseguente accentramento avviato dalla
«riforma gregoriana». Infine potremmo anche riflettere sui numerosi cambiamenti
introdotti dal Vaticano II.

A questi mutamenti, che si riferiscono per lo piu alla prassi ecclesiale, vanno
aggiunti altri riguardanti la dottrina, come diverse formulazioni dei «simboli», lo
sviluppo omogeneo dei dogmi, gli approfondimenti teologici dovuti principalmente al
confronto con il sapere scientifico e alla globalita dell’attivita missionaria.

Da questo schizzo orientativo, s’intende il ruolo dell’inculturazione nella vita del-
la Chiesa. Ma viene anche da chiedersi se i risultati di questi mutamenti abbiano
carattere universale e permanente oppure se resti sempre aperta la via ad ulteriori
cambiamenti imposti da nuovi orizzonti culturali e religiosi.

A ben vedere, non si puo negare che questo sviluppo sia possibile e persino dove-
roso. In effetti quanto si & verificato nel passato, non & detto che non possa accadere
anche nel futuro. Anzi, si deve ritenere che cambiamenti avverranno necessaria-
mente appena si riesca a intravedere nuove situazioni e nuovi problemi che, in un
domani non troppo lontano, la Chiesa incontrera sul cammino dell’evangelizzazione.

Di piu. Si puo gia anche intravedere che questo sara un compito assai difficile,
perché la Chiesa probabilmente si trovera di fronte alla necessita di introdurre cam-
biamenti a livello della prassi e della teologia, ma sempre mantenendosi fedele alla
parola di Dio che & eterna, e all’'uomo che si trova a vivere in un mondo in rapidissi-
mo mutamento. Ma su questo cammino cosi difficile, come non fidare nella presenza
dello Spirito santo «che insegnera ogni cosa»? (Gv 14,26)12.

12 Alla necessita di distinguere tra forma e contenuto aveva gia fatto riferimento Giovanni XXIII nel Discorso
di apertura del Vaticano II; a questa distinzione si rifanno alcune volte anche i testi conciliari, come la
Gaudium et Spes (n. 62) e 'Unitatis redintegratio (nn. 6, 17). Lo stesso richiamo & presente nella Dichia-
razione Mysterium ecclesiae della Congregazione per la Dottrina della Fede (1973) (EV 4,2578). Si veda
anche T. GUARINO, Fides et ratio: Theology and Contemporary Pluralism, in ThSt 62 (2001) 691.

390



Carlo Porro

Si & accennato a «cambiamenti profondi a livello di teologia», ma I'inculturazio-
ne non potrebbe richiedere anche qualche cambiamento nell’interpretazione delle
«formulazioni» dogmatiche? Un cauto esame della storia dei dogmi fa pensare che
qualche volta cio gia si sia verificato. Anche qui possiamo solo limitarci a richiamare
qualche mutamento recente che invita a riflettere. Si pensi all’abolizione delle sco-
muniche tra le «chiese sorelle» di Roma e Costantinopoli (1965), alla Dichiarazione
comune di papa Paolo VI e Shenouda III Patriarca di Alessandria (1972), alla Dichia-
razione comune cristologica di papa Giovanni Paolo II e del patriarca assiro Mar
Dinkha IV (1994), alla Dichiarazione ufficiale comune della Federazione luterana
mondiale e della Chiesa cattolica (1999). Si tratta di documenti di portata «storica»
che mostrano come al di la di formulazioni dogmatiche imperfette, possa esserci
talora una concordanza sostanziale su verita di fede centralil3.

Ora, proprio questo riavvicinamento tra chiese separate lascia intravedere che
anche negli incontri con altre religioni & possibile scoprire in esse la presenza di
qualche verita capace di offrire una base solida per un dialogo interculturale e in-
terreligioso in vista di una pilt ampia comprensione reciproca e di uno «scambio» di
doni. Cio che, in fine, entra nei disegni di Dio.

1.3. Il legame tra Cristianesimo e cultura greco-latina

Resta da considerare la questione del rapporto tra il Cristianesimo e la cultura
greco-latina. Si tratta di una ricerca impegnativa, perché mira ad appurare I'impor-
tanza e le difficolta dell’inculturazione del vangelo nel mondo greco-latino. Com’e
noto, questa prima inculturazione e stata un’intrapresa necessaria che ha avuto una
funzione insostituibile nella formulazione della teologia e della dottrina cristiana in
Occidente.

In effetti il supporto della filosofia platonica e aristotelica ha consentito alla ri-
flessione teologica e, di conseguenza, alla formulazione dogmatica, di disporre di
una strumentazione eccezionale per chiarire, difendere, sistemare e approfondire il
messaggio della Chiesa delle origini, dando cosi vita a una riflessione cristiana soli-
da, sostanzialmente condivisa fino agli inizi del XX secolo.

Tuttavia, negli ultimi tempi, si sono levate diverse voci a sostenere I'insufficienza

13 | necessario chiarire che in un’enunciazione dogmatica vanno distinti il contenuto, la formulazione e la
sua interpretazione; mentre il contenuto rivelato di un dogma & immutabile. il modo di esprimerlo pudo
cambiare quando un nuovo contesto teologico o linguistico lo richieda. Inoltre segnaliamo alcuni presup-
posti che consideriamo utili, e precisamente la distinzione tra il valore degli accordi e delle dichiarazioni
dogmatiche; la portata dellinterpretazione critica degli anatemi e delle note teologiche; I'importanza
della distinzione tra verita di fede centrali e periferiche.

391




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

di questa eredita filosofico-teologica per presentare il messaggio cristiano all'uo-
mo d’oggi. Il cambiamento culturale che ha avuto luogo nel mondo occidentale e la
configurazione delle colture dell’Estremo Oriente spingerebbero a rifiutare la strut-
turazione della teologia classica e a tentare una presentazione del Cristianesimo in
sintonia con la sensibilita religiosa del mondo attuale. Insomma si sostiene che oggi
il discorso teologico dovrebbe essere piut attento ai problemi vitali dei destinatari,
piu aderente al messaggio evangelico, e capace di avvalersi di un linguaggio meno
tecnico e piu incisivo.

Se ben vediamo, I'atteggiamento della Chiesa — quale risulta dalla Fides et ratio —
¢ quella di mantenere immutato il patrimonio dottrinale del passato e, nel contempo,
di aggiornarlo per far fronte ai nuovi problemi. Ne seguirebbe — per esemplificare
— che nell’ambito della cultura occidentale sarebbero da incoraggiare il pluralismo
teologico, I’aggiornamento delle tematiche teologiche e dell’interpretazione biblica
in base ai progressi storici e scientifici consolidati, I’approccio personalistico della
rivelazione, dal quale fluisce — fra I’altro — I’argomentazione di Giovanni Paolo I114.
Tutte strade, queste, gia correntemente praticate dalla teologia attuale.

In questo processo rinnovatore la questione piu complessa e certamente quella
del valore fondamentale dell’inculturazione greco-latina del messaggio salvifico, in-
trapresa dalla Chiesa delle origini. Per un verso, infatti, & innegabile che il risultato
di questa «operazione interculturale» & propriamente «rivelazione divina» garantita
dalla Chiesa, e quindi inalienabile. Per un altro, a sua volta questa stessa rivelazione
va interpretata tenendo conto dell’eredita semitica e dei suoi generi letterari, come
pure della novita della trasposizione nel «linguaggio» greco e delle eventuali sfuma-
ture filosofiche ad esso sottostanti. I vero che si deve tener ben fermo che il risultato
di questa «simbiosi» culturale & «parola di Dio», ma non si puod neppure perdere
di vista che questa «parola» ¢ espressa nel linguaggio umano allora corrente nella
Chiesa delle origini, il quale — com’& ovvio — non & né universale né atemporale.

Inoltre, anche se nell’evo moderno la validita di questa prima inculturazione del
Cristianesimo e stata non raramente contestata, la Chiesa I’ha sempre difesa con
fermezza, perché ha visto in essa il fondamento dello sviluppo teologico e dogma-
tico, nonché della stessa civilta occidentale. Pero c¢’e anche da chiedersi se si possa
sostenere la necessita di un’inculturazione del tutto identica anche per I'incontro tra
il Cristianesimo e le grandi religioni dell’Estremo Oriente. Non si dovrebbe infatti in-

14 Cfr. C. TROISFONTAINES, Foi et Raison. Une vision personnaliste de la révélation, in NRTh 122 (2000) 370-
372.

392



Carlo Porro

trodurre qualche distinzione fra I'importanza dell’inculturazione greco-latina opera-
ta nella prima evangelizzazione e quella realizzatasi successivamente nella teologia
occidentale?

La questione si amplia notevolmente se ci si interroga sul modo di concepire un
incontro tra il Cristianesimo e le grandi religioni orientali. 1.’ enciclica afferma chia-
ramente che questo approccio & doveroso e che «il fatto che la missione evangeliz-
zatrice abbia incontrato sulla sua strada per prima la filosofia greca, non costituisce
un’indicazione in alcun modo preclusiva per altri approcci»15. L’inculturazione e
quindi un passaggio obbligato. Come potrebbero queste grandi religioni staccarsi da
un penero filosofico molto ricco che hanno alle spalle? E come potrebbero accogliere
il messaggio cristiano formulato con categorie a loro del tutto estranee?

Rispondere a simili domande risulta molto difficile perché si rischia di mettere in
pericolo il loro patrimonio religioso e culturale millenario che non & necessariamente
del tutto falso. Cio, alla fine, equivarrebbe a tagliare le radici pit profonde di queste
popolazioni. Ma e difficile anche perché una risposta che non affronti seriamente
questi problemi, in seguito potrebbe venir trasferita a cuor leggero anche alla situa-
zione della cultura occidentale moderna.

2. Accenni alla successiva riflessione teologica

Introduciamo ora una breve panoramica delle reazioni che il discorso della Fides
et ratio riguardo all’inculturazione ha suscitato nell’ambito teologico. A tal fine dap-
prima considereremo alcuni contributi stimolanti per 'approfondimento di questa
tematica e per le critiche ad essa rivolte in vista di un quadro piu aderente alle cul-
ture e alla religiosita dei popoli dell’Estremo Oriente.

2.1. Risposte della teologia riguardo all’inculturazione

In verita, benché non numerosi, gli interventi dei teologi che si sono occupati
delle condizioni per un leale approccio alle colture e alla religiosita dell’Estremo
Oriente, sono spesso ricchi di indicazioni e di domande?6.

15 FR72.

16 Bibliografia: D. BRAINE, Il rapporto tra fede e culture, in 1.’Osservatore Romano, 5 dicembre 1998, 78; G.
GISPERT-SAUCH, Stray Reflections on «Faith and Reason», in VITR 63 (1999) 144-151 (spec. 146-148); J.
KozHAaMTHADAM, «Fides et Ratio» and Inculturation, in VJITR 63 (1999) 854-859 (648-859); G. CoLoMBo,

393




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

Cominciamo segnalando una richiesta che ritorna non raramente: ['urgenza di far
chiarezza sugli insegnamenti fondamentali di queste religioni. In effetti cio € molto
importante perché, se intesi in modo inesatto, essi potrebbero introdurre interpre-
tazioni tali da pregiudicare I’esito stesso dell’approccio interreligioso. Fin dall’inizio
va pero richiamato che questi fraintendimenti non dipendono da malafede, ma dalla
complessita del pensiero filosofico sottostante a tali insegnamenti o magari dalla
presenza in essi di affermazioni che appaiono contraddittorie o addirittura errate.

Questa esigenza di chiarezza si manifesta specie nell’approccio con I'Induismo,
perché esso ha conosciuto uno sviluppo dottrinale bi millenario che comincia dai
testi dei Veda (1200 a.C.) ed arriva fino agli approfondimenti filosofici di Sankara
(788-820 d.C.) e Ramanuja (1050-1137 d.C.). Ma non & meno importante un con-
fronto con il Confucianesimo che pure ha esercitato un influsso soprattutto sulla vita
sociale, politica e morale del popolo cinese a partire da Confucio (VI-V secolo a.C.)
fino ai giorni nostri.

2.2. Difficolta e vantaggi reciproci di un’apertura del Cristianesimo
all’Induismo e al Confucianesimo
Cio che presenteremo sara semplicemente uno schizzo orientativo circa la reli-
giosita induista e quella confucianal?. Un’esposizione pitt ampia esula dai limiti che
necessariamente dobbiamo imporci. Cominciamo dall’importanza e dalle difficolta
d’interpretazione della filosofia dell'Induismo, e precisamente dalla spiegazione che
Sankara (788-820 d.C.) da della dottrina dell’a-dvaita.

2.2.1. Difficolta e stimoli della dottrina di Sankara

Muoviamo da uno dei maggiori rappresentanti della dottrina induista, che al tem-
po stesso & un filosofo, un mistico e un caposcuola. A lui spetta di aver approfondito

Dalla «Aeterni Patris» (1879) alla «Fides et ratio» (1998), in Teologia 24 (1999) 251-272 (262-272); K.
MULLER, Filosofia e teologia. Annotazioni sull’enciclica ‘Fides et ratio’, in Humanitas 54 (1999) 380-384
(379-388); G. REALE, Riflessioni epistemologiche sull’enciclica ‘Fides et ratio’. Lettera enciclica di Giovan-
ni Paolo II. Testo e commento teologico-pastorale a cura di R. Fisichella, Cinisello Balsamo 1999, 140-141
(129-144); T. GUARINO, Fides et ratio: Théology and Contemporary Pluralism, in ThSt 62 (2001) 675-700;
G. I. ONAH, «Fides et Ratio» in prospettiva missionaria, in Euntes Docete 57 (2004) 147-152; J. RATZINGER,
Cio che tiene unito il mondo, in J. RATZINGER — J. HABERMAS, Etica, religione e Stato liberale, Brescia 2005,
52-58.

17 Per un quadro orientativo sulle «grandi religioni» rimandiamo a C. Porro, Chiesa, mondo e religioni.
Prospettive di ecclesiologia, Leumann-Torino 1995, 111-136.

394



Carlo Porro

I’antica dottrina dell’a-dvaita, cioe della «non-dualita», secondo la quale «Dio e il
mondo non sono due cose diverse» (a-dvaita)ls.

In termini pit espliciti: «Dio non & una cosa sola con il mondo, e Dio & il mondo,
non sono due cose diverse», significa che I’Assoluto non puo entrare in una serie di
realta ed essere contato come una di esse. Dio puo definirsi quindi solo come neti
neti, cioeé come colui che «non e né cosi, né cosi».

Di fronte a Dio si dovrebbe dunque restare in silenzio, perché i concetti umani
non hanno nessuna base comune con la Realta assoluta, che e ineffabile: essa € co-
noscibile concettualmente solo in modo negativo. Nondimeno Sankara pensa che sia
necessario parlare di Dio, e cio per eliminare, in noi e negli altri, il dubbio che egli
non esista. Anzi, ancor pill, si deve affermare I’esistenza dell’Assoluto, perché altri-
menti la base stessa di ogni nostra conoscenza ed esperienza andrebbe in frantumi.

Infine egli sostiene che di Dio & possibile avere anche una certa conoscenza po-
sitiva, ma solo attraverso I’esperienza spirituale. Questa via di accesso al suo miste-
ro consiste in una sorta di «intuizione» religiosa, che affiora improvvisa nel cuore
dell’'uomo e che si coglie come un dono ineffabile. Tale esperienza interiore consente
agli uvomini di avvertire la vicinanza di Dio, la sua protezione e, talora, persino la sua
presenza dentro di loro, una misteriosa comunione di vita. Come si vede il pensiero
di Sankara ¢ aperto al Trascendente e, a nostro avviso, anche al dualismo, ma certo
anche non e scevro di difficoltal9.

2.2.2. Ragguagli circa Uinsegnamento di Confucio

La «religiosita» della Cina da oltre due millenni affonda le radici nell’insegna-
mento di Confucio (551-479 a.C.). Tuttavia egli non fu propriamente il «fondatore»
del Confucianesimo. Egli stesso ha affermato piu volte che i suoi insegnamenti erano
quelli degli antichi circa i principi necessari per garantire una convivenza pacifica.
Egli fu quindi un saggio e un maestro, e come tale ebbe un’enorme influenza — pre-
sente ancor oggi — anche perché la sua vita era in perfetta consonanza con la sua
dottrina.

18 Gia presente nella Mandukya Upanishad (700-500 a.C.), questa dottrina e stata magistralmente commen-
tata da Sankara; cfr. M. DHAvAMONY, Classical Induism, Roma 1982, 310-315.

19 Per una spiegazione pilt ampia di questo rapporto misterioso con Dio ci permettiamo di rinviare a C. Por-
RO, Dialogo interreligioso ed esperienza spirituale, in RivClltal 89 (2008) 351-367, specialmente 354-363.
Di passaggio citiamo anche due altri grandi maestri e mistici induisti: Ramanuja (1050-1137) e Madhva
(1199-1278), che concepiscono il rapporto tra I'uomo e Dio in chiave chiaramente dualistica. In tempi
recenti tuttavia ha conosciuto notevole sviluppo I'interpretazione monistica, che alla fine sostiene un
inconcepibile assorbimento dell’'uomo in Dio.

395




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

I suoi insegnamenti erano principalmente «morali». Fondati sull’onesta e la giu-
stizia, essi abbracciavano la correttezza politica e il rispetto delle strutture sociali,
ma anche i doveri della vita quotidiana, come I’attaccamento alla famiglia e la castita
femminile, la solidarieta20. Essi erano rivolti soprattutto alle classi colte, ma anche
alle persone comuni capaci di contribuire allo sviluppo sociale. Di conseguenza il
confucianesimo non si preoccupa di difendere il diritto alla vita di quanti, per una
ragione o per I’altra, non potevano essere utili alla societa.

Da ultimo resta da chiarire se la dottrina di Confucio presenta i requisiti per
qualificarsi come una «religione». Come si & visto, essa propone molti tratti religiosi
validi. In primo luogo solidi principi morali per realizzare una societa caratterizzata
dalla giustizia e da una pace universale. Inoltre, questa dottrina annuncia la presen-
za in una Divinita denominata il «Cielo», che regge il cammino dell’'uomo e alla quale
& dovuto il culto. Infine la pace sociale e colta come il dono del «Cielo» ad un’umanita
ubbidiente alle sue disposizioni21.

Tuttavia oggi gli studiosi considerano il Confucianesimo una «religione» in senso
largo. A sostegno di questa «riserbo» vengono portate ragioni non trascurabili. An-
zitutto la constatazione che il rimando al «Cielo» & piuttosto reticente, perché spesso
questo termine viene riferito in modo vago solo a dei «principi superiori»; la reli-
giosita, poi, gia nell’epoca immediatamente successiva a Confucio, e ridotta a forme
ritualistiche esteriori22; infine, intorno al 1000 d.C., «il concetto di un Dio personale
tende a svanire e a confondersi con le forze naturali o con lo spirito razionale insito
nell’'uomo»23.

Il Confucianesimo appare dunque una dottrina soprattutto morale che tende a
migliorare la vita della comunita umana. Talora esso rimanda pero anche a certi
«principi superiori» (il Cielo, il 7i), garantendo cosi i valori che reggono la convivenza
umana e I’armonia del mondo in cui viviamo24.

Chiudiamo riportando un apprezzamento della «religiosita» cinese che ci trova
sostanzialmente consenzienti:

L’«interesse per questo mondo» dei cinesi, ’armonia cinese tra uomo e natura, tra 'uomo e il mondo, la

20 Cfr. J. CHING, Confucianesimo, in Nuovo dizionario delle religioni, a cura di H. WALDENFELS, Cinisello Bal-
samo 1993, 149.

21 TcHao YUN-KOEN, 11 Confucianesimo, Milano 1984, 49.

22 A. M. D1 NotA, Confucianesimo, in Enciclopedia delle religioni, 11, Firenze 1970, 329.
23 Cfr. Tcuao Yun-KoeN, 11 Confucianesimo, cit., 4.

24 Jbid., 4.

396



Carlo Porro

preferenza cinese per cid che & umano ed etico, rivelano una specie di ‘divina immanenza’, parlano della
presenza dell’assoluto nel relativo, nei rapporti umani, nel regno della natura. Ma il trascendente non &
escluso. E anzi messo in evidenza perché da senso a cid che & ordinario e naturale, a cid che & profano
e a cio che & morale. Questo senso religioso proprio dei cinesi tende realmente a stabilire un armonioso
equilibrio tra due mondi, il mondo visibile e I'invisibile, il temporale ed il mondo sovratemporale. Ma
indirizza I'uomo verso la ricerca della propria salvezza, o addirittura della propria perfezione, nel qui e
adesso, particolarmente nella moralita dei rapporti umani25.

2.3. Quali stimoli per il cristiano da questi incontri religiosi?
Come primo approccio potrebbe valere la risposta sintetica di un gruppo di vesco-
vi della Malaysia, Singapore e Brunei, che suggerivano:

Dagli indu, la Chiesa pud imparare la meditazione e la contemplazione. Dai buddisti, la Chiesa puo im-
parare il distacco dai beni materiali e il rispetto per la vita. Dal confucianesimo, la Chiesa puo imparare
la pieta filiale e il rispetto per gli anziani. Dal taoismo, la Chiesa puo imparare la semplicita e I'umiltaze.

Tuttavia, da quanto si e visto in precedenza, questa risposta richiede qualche
chiarimento. Anzitutto, come s’intravede, cio che i cristiani possono imparare, non e
qualcosa che non sia presente nell'insegnamento di Gesu.. Pertanto &€ un patrimonio
che gia possediamo, ma che forse abbiamo perso di vista o che merita di essere ap-
profondito proprio alla luce della dottrina delle religioni dell’Estremo Oriente.

Gesu Cristo & mediatore di salvezza per ogni uomo di buona volonta; per questo
egli offre a tutti un potente stimolo interiore verso la verita, verso la bonta, la soli-
darieta, tutti doni che — se accettati — finiscono con improntare i rapporti umani e
orientano verso Dio. Questo spiega come gli appartenenti ad altre culture e religioni
sono potenzialmente portatori di doni spirituali che possono arricchire, nel modo gia
accennato, anche i cristiani aperti a un dialogo interreligioso serio e fraterno.

Insomma dall’incontro con il misticismo induista il cristiano potrebbe essere
spinto ad accostarsi al Padre — all’Abba — con una confidenza filiale estrema alla ma-
niera di Gesl, a impegnarsi in una meditazione che si apra a un colloquio frequente
con Dio, e che approfondisca la coscienza che Dio & sempre presente in lui. Questa
esperienza interiore diventa poi la molla che spinge a comunicare questo dono pre-
zioso, cosl anche gli altri scoprano questo cammino verso Dio e lo percorrano con
coraggio?7.

Invece, dall’incontro con il Confucianesimo i cristiani possono essere spinti a re-

25 J. CHING, Il senso religioso cinese, in Conc 15 (1979) 52-53.
26 Cfr. M. AMALADOSS, Il volto asiatico di Gesu, Bologna 2007, 190.
27 Al riguardo segnaliamo C. Porro, Dialogo religioso ed esperienza spirituale, in RivCIlt 89 (2008) 351-367.

397




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

alizzare con maggior decisione nel mondo una societa in cui regna I’altruismo, la
solidarieta, il rispetto, la pieta filiale, 'ordine e la pace. Il messaggio morale che
viene proposto in un modo molto concreto, ¢ quello di un’armonia tra gli uomini che
risponde ai precetti del «Cielo», cioe che si fonda su una Realta superiore imperso-
nale, cui pero viene rivolto il culto.

Ma tutto cio non costituisce I'ideale di vita anche del cristianesimo? Certamente
il messaggio del Vangelo mira a un’ideale sociale analogo a quello della «religiosita»
confuciana, offrendo fondamenta indubbiamente piu solide. I precetti sono quelli
di un Dio trinitario, e indica la strada per realizzare tra tutti gli uomini un’armonia
modellata sulla comunione della vita trinitaria.

Tuttavia la vita sociale dei cristiani puo trarre uno stimolo dal confronto con lo
stile di vita insegnato dal confucianesimo originario e dalle tradizioni che I’hanno
esplicitato. In che modo cio potrebbe avvenire? Non & difficile cogliere che la cultu-
ra occidentale odierna e caratterizzata da un individualismo esasperato, che non e
certo ispirato dal cristianesimo che muove in opposta direzione. Ora non si pud non
tener conto molti cristiani sono a tal punto immersi in questa cultura da perdere di
vista I'ideale evangelico di una vita comunitaria che importa di «<amare gli altri come
se stessi» (Mt 22,39 e par.).

Ora pensiamo che il confronto con il mondo cinese - ispirato com’e al confuciane-
simo — possa offrire al mondo occidentale uno stimolante modello «concreto» di vita.
Con cio non perdiamo di vista che questo insegnamento & proposto in modo eminente
nel cristianesimo dall’esempio di Gest, dei «santi della carita», di moltissima gente
umile che si spende per gli altri. Tuttavia moltissimi cristiani sono tanto sordi a que-
sti forti richiami, sono talmente indifferenti a quanto appare loro come un déja vu,
che un confronto con lo stile di vita ispirato al confucianesimo potrebbe essere un
salutare scossone che porta ad intendere I'immenso valore del messaggio cristiano
dell’amore per il prossimo.

2.4. Quali regole per I'interculturazione?

Occorre anche segnalare un’altra pista di ricerca. Diversi teologi, infatti, alla luce
della Fides et Ratio e della loro esperienza, si soffermano sui criteri che devono
presiedere all’inculturazione oggi. Prima di ogni altro, richiamano che essa deve
compiersi in conformita alle verita centrali della fede cristiana, soprattutto a quelle
riguardanti 'identita umano-divina di Gesu di Nazareth.

A questo si aggiungono altri due criteri indispensabili, che appena accenniamo.

398



Carlo Porro

Il primo & la conoscenza delle filosofie e delle culture dei popoli con cui si intende
entrare in dialogo; il secondo & invece la fedelta ai «principi primi», che aprono la
via alla verita «vera» o, in altri termini, che guidano nella ricerca del significato della
vita umana, il che sta alla base di tutte le culture2s.

Successivamente, cio che attualmente viene molto rimarcato e la disattenzione
verso 'importanza dell’«approccio» alla filosofia e alle forme di religiosita dei popoli
dell’Estremo Oriente. In esse si cela infatti un grande patrimonio spirituale, dal cui
confronto I’Occidente puo trarre ricchi ammaestramenti.

Qualche volta si sente anche dire che il problema piu urgente ai nostri giorni
¢ la salvaguardia del patrimonio culturale e religioso dell’Occidente, e cio anche
in considerazione della sua influenza sul progresso del mondo intero. Tuttavia co-
mincia pure a farsi strada I'idea che nel mondo attuale la questione prioritaria sia
Uapproccio con le culture dell’Estremo Oriente. Cio perché si riconosce di fatto che
queste culture possiedono gia un enorme potenziale di valori umani e religiosi, coi
quali oggi non si puo far a meno d’incontrarsi e confrontarsi per realizzare il pro-
gresso dell’intera umanita ed una pace duratura. Evidentemente, cio con l'aiuto di
Dio, dell’Assoluto, dell’Eterno, «nel quale viviamo, ci muoviamo, esistiamo» (At 17,
28) e che alla fine sara «tutto in tutti» (1 Cor 15,28).

Anzi I'urgenza di avviare un incontro culturale e religioso con le popolazioni
dell’Estremo Oriente é un punto fermo introdotto personalmente da Giovanni Paolo
1I. Cio risulta chiaramente dall’iter della stesura dell’enciclica, che fu rivista da lui
ben due volte. Infatti, «la prima bozza — gia esaminata dalla plenaria della Con-
gregazione [della dottrina della fede] — venne consegnata al Papa nel giugno 1996.
Giovanni Paolo II la studio durante il soggiorno in Val d’Aosta: il risultato furono 80
pagine di osservazioni. E il Papa intervenne anche sul testo successivo: al paragrafo
72, nel contesto del dialogo con altre culture) volle che si citasse espressamente la
tradizione filosofica orientale e, in particolare, quella indiana»29.

Del resto, gia dalla meta del secolo scorso era stato intrapreso un franco dialogo
tra cristiani e rappresentanti delle maggiori religioni asiatiche, dialogo che fu di
grande aiuto per un’azione missionaria piu aperta alle diverse colture e quindi ai va-

28 J. KozHAMTH, «Fides et Ratio» and Inculturation, in VITR 63 (1999) 855-857.

29 Si veda G. BERNARDELLL, Alla Statale di Milano un dibattito tra teologi e filosofi sull’ultima enciclica di
Giovanni Paolo II. Fede e ragione messe alla prova, in Avvenire, 10 marzo 1999, 22 (L’intervento ¢ di
mons. Tarcisio Bertone); cfr. anche K. MULLER, Filosofia e teologia, cit., 384. Cio comunque non deve far
pensare non avvertisse le difficolta dell’incontro con I'Induismo, come appare anche dall’enciclica (cfr. G.
CoLomBo, Dalla «Aeterni Patris» [1879] alla «Fides et ratio» [1998], in Teologia 24 (1999) 263; 266).

399




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

lori spirituali di cui erano dotate. Anzi oggi si riconosce che in realta questo incontro
fu «un mutuo arricchimento di esperienza»30.

Certo in questo cammino di avvicinamento e necessaria una grande capacita di
discernimento perché non tutto il patrimonio spirituale delle altre colture & in conso-
nanza con il Cristianesimo. Come avverte D. Braine, taluni aspetti di queste culture,
quali la negazione della liberta dell’'uomo, la reincarnazione, una concezione non
lineare della storia — che non ammette un inizio del mondo né I’escatologia — sono
incompatibili con la fede cristiana31.

Per concludere, ricordiamo che veramente la Fides et Ratio tratta soprattutto
dell’incontro con la cultura e la religiosita dell'Induismo. Precisamente Giovanni Pa-
olo II cosi si esprime:

Il mio pensiero va spontaneamente alle terre d’Oriente, cosi ricche di tradizioni religiose e filosofiche
molto antiche. Tra esse, I'India occupa un posto particolare. Un grande slancio spirituale porta il pen-
siero indiano alla ricerca di un’esperienza che liberando lo spirito dai condizionamenti del tempo e dello
spazio, abbia valore di assoluto. Nel dinamismo di questa ricerca di liberazione si situano grandi sistemi
metafisicis2.

Ma [l’orizzonte che il Papa ha sottocchio e molto piu ampio. Difatti subito egli ag-
giunge che «quanto qui e detto per I'India vale anche per I'eredita delle grandi cultu-
re della Cina, del Giappone e degli altri Paesi dell’Asia»33. In verita anche con queste
culture, specie con quella cinese, I'approccio del Cristianesimo & in atto da secoli e i
rapporti furono per lo piu schietti e costruttivi da ambedue le parti.

Una vivace ripresa di questi rapporti oggi appare pero particolarmente urgente,
perché se le difficolta dell’inculturazione sono analoghe per tutti i paesi dell’Estremo
Oriente, forse nei paesi ora richiamati sono maggiori di quelle che si incontrano in
India34.

30 J. KozHAMTH, «Fides et Ratio» and Inculturation, in VITR 63 (1999) 854.
31 D. BRAINE, Rapporto tra fede e ragione, cit., 8, 1 s.

32 FR72,1.

33 FR 72, in fine.

34 Per un quadro informativo della situazione recente dell’inculturazione in India si vedano M. AMALADOSS,
Swami Abhishiktananda’s Indian Theology Challenges, in VITR 74 (2010) 338-349; S. JosepH, Indian
Christian Theology: Precursor to Contextual Theology?, in VITR 74 (2010) 1. 506-527; I1. 570-587.

400



Carlo Porro

3. Vie nuove per un approccio al cristianesimo?

La tematica che ora affrontiamo appare particolarmente impegnativa. Com’e
noto, le difficolta piu serie che i popoli asiatici incontrano di fronte all’annuncio della
fede cristiana derivano soprattutto dal «linguaggio» con cui viene proposto. Questo
infatti & legato a doppio filo alla cultura greco-latina, che ¢ loro del tutto estranea.
Di qui il problema: quali itinerari alternativi intraprendere per facilitare ’approccio
al messaggio cristiano?

Fra I'altro, se vediamo bene, il problema si complica perché i destinatari dell’e-
vangelizzazione non hanno un’unica cultura e, men che meno, forme di religiosita
omogenee o in qualche modo analoghe. Probabilmente di comune hanno solo una
grande sensibilita al fascino della natura, un senso vivissimo della presenza dell’As-
soluto nella loro vita e nel loro intimo una disposizione naturale al silenzio e alla
preghiera.

Per non dire che alcune di queste popolazioni hanno una sviluppata capacita di
riflessione su questi valori fondamentali e mirano decisamente a uno stile di vita che
favorisca al massimo I'incontro personale con I’Assoluto ed una certa «assimilazio-
ne» a lui.

Non nascondiamo che dare una risposta calibrata alle questioni che abbiamo ri-
chiamate e estremamente difficile. Proporre delle vie che possano favorire ’approc-
cio del Cristianesimo a popolazioni che hanno culture e religiosita cosi lontane dalla
nostra, richiede una ricerca che non ¢ nelle nostre possibilita.

Cio che possiamo fare e presentare sinteticamente tre tentativi degni di atten-
zione. che offrono indicazioni assai interessanti. Esse inducono a riflettere, rispet-
tivamente, sul modo di presentare il Cristianesimo alla gente «sub-acculturata»
dell’India (a), sulla necessita dell’interculturazione (b) e sull'importanza dei «primi
principi» per fondare su solide basi critiche il dialogo religioso con popolazioni non
portate alla riflessione filosofica (c).

3.1. Come annunciare il vangelo a gente sub-acculturata?

In termini pitt semplici la domanda suona cosi: com’e possibile in Asia avviare un
dialogo con gente semplice che non & cristiana? Come annunciare ad essa il vange-
lo? Piu in profondita, potremmo anche chiederci: chi annuncia il Vangelo come puo
calarsi dentro la mentalita e I’esperienza di vita dei suoi ascoltatori cosi che essi col-
gano il «xmessaggio» come qualcosa che li tocca intimamente? Ora, dare una risposta

401




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

valida & fondamentale, perché si tratta del primo passo per indirizzare la gente a
conoscere, con 'aiuto dello Spirito, il Dio di Gesu Cristo.

Per sviluppare questa tematica appare necessaria la competenza di chi gia & im-
merso in questa attivita evangelizzatrice. E, probabilmente, anche questo tirocinio e
sufficiente solamente per realizzare un approccio missionario circoscritto a gente di
una determinata regione. Per questi motivi suscita grande interesse cogliere qualche
tratto dell’esperienza missionaria di un vescovo indiano che ne parla riportando di-
versi esempi tratti dal proprio ministero3s.

Del suo discorso cio che colpisce subito & che egli considera suo compito princi-
pale annunciare Gesu Cristo alla «gente semplice», «sub-acculturata». Per raggiun-
gere questo obbiettivo il punto di partenza e far leva — come avviene nell'Induismo
—sull’attrazione atavica della sua gente per i racconti. A questo riguardo, egli segna-
la, I’»evangelizzatore» dispone di un ricchissimo materiale, tratto dai racconti dei
vangeli e dalla vita dei santi, nonché da episodi della vita quotidiana che mostrano
esempi eccellenti di amore per gli altri, che si esprime nella solidarieta, nell’aiuto
morale e materiale, nella disponibilita al servizio dei piu poveri.

Certo, secondo I’Autore, la scelta degli esempi deve rispondere alle esigenze spi-
rituali degli ascoltatori, evitando cio che puo disturbare la loro sensibilita. Pertanto
una meditazione profonda sui testi biblici, che a dei monaci & accessibile anche at-
traverso la salmodia, non & proponibile alla gente semplice. Per essa I'incontro con
il Vangelo - che & fondamentale per la vita cristiana — non puo avvenire percorrendo
sentieri impervi, ma attraverso parole semplici, capaci di toccare il cuore.

1l discorso si chiude con una testimonianza, che non vale solo per I’Asia:

L’esperienza personale e lo studio mi hanno insegnato che c’¢ una specie di abisso tra I’accettazione del
Vangelo da parte dei fedeli e le loro culture particolari. Questo abisso deve essere superato. Attualmente
si stanno facendo sforzi consapevoli in varie direzioni per inculturare il Vangelo nelle culture particolari.
Per mezzo di scelte concrete, specialmente con 'amore e la solidarieta, questi sforzi possono rivelarsi
veramente efficacis6.

3.2. Necessita dell’interculturazione

Il termine «interculturazione» gia invita a riflettere su un dato di fatto che la si-
tuazione mondiale oggi impone all’attenzione di tutti. Se si vuol realizzare un mondo
in cui regnano la giustizia e la pace, bisogna risolvere questioni di fondo che riguar-

35 T. DABRE, Announcing the Gospel in Subaltern Culture. The way to be intellegible and effective in the
Church’s mission, in VJITR 74 (2010) 662-674.

36 Jbid., 674.

402



Carlo Porro

dano di rettamente I’esistenza stessa dell’'uomo. E cio deve farsi non soltanto in una
prospettiva cristiana o secondo il modo di pensare occidentale, ma deve coinvolgere
anche coloro che appartengono ad altre religioni e ad altre culture, e seguono modi
di pensare propri non necessariamente fondati sulla ragione, ma spesso solo sulle
loro tradizioni avite37.

Come si vede, occorre realizzare un enorme movimento di convergenza delle
culture I'una verso 'altra. che comporta da parte di ciascuna una presa di coscienza
delle proprie diversita. Un simile processo avverra necessariamente sui tempi lunghi
e richiedera costanza, lungimiranza, comprensione reciproca, consapevolezza dei
propri limiti e della necessita di aprirsi al confronto con gli altri, con le altre culture
e con le altre religioni.

Intravedere le difficolta di questo cammino & quasi impossibile. Come valutare le
tensioni inevitabili e la fatica di andar oltre alle proprie convinzioni, di accettare che
altri abbiano modi di pensare e di comportarsi diversi dai nostri?

Un’immagine potrebbe aiutare ad intendere I'entita delle difficolta di questo mo-
vimento interculturale. Lo spostamento dei ghiacciai, nelle eta antiche, da vette inac-
cessibili fino al fondovalle. Un roccione trascinato dal ghiacciaio durante un numero
di secoli incalcolabile & frantumato in macigni che alla fine si trasformano in pietre
levigate e talora persino sferiche.

Davanti a questo quadro nasce una spontanea una domanda. Sara cosi anche per
il processo di «purificazione» che le culture dovrebbero affrontare per incontrarsi
tra loro? Come rispondere? Si puo pensare che moltissimi non avrebbero il coraggio
di farlo. Ma i credenti, alla fine, si affideranno a Dio, sperando di essere guidati su
percorsi meno tormentosi. Alla maniera di Abramo, che ubbidi e «credette, saldo
nella speranza contro ogni speranza» (Rm 4,18) .

3.3. Quale fondamento filosofico per I’annuncio ai «semplici»?

Il tema che presentiamo per ultimo risponde alla domanda di come si possa giu-
stificare la «ragionevolezza» dell’evangelizzazione a quei popoli che fondano la pro-
pria religiosita e i propri costumi semplicemente sulla loro origine tradizionale. In
altri termini, se la loro vita & regolata solo dalle consuetudini trasmesse da tempi
immemorabili dai loro antenati, com’e possibile che colgano la bellezza dei valori
cristiani?

37 Cosl J. RATZINGER imposta il discorso che ci interessa e che esponiamo a grandi linee. Cfr. Cio che tiene
unito il mondo, cit., 52-54.

403




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

In verita una simile spiegazione del loro stile di vita sembra costituire per questi
popoli una chiusura ad ogni dialogo con le altre colture e in particolare un ostacolo
all’annuncio cristiano. Eppure la Fides et ratio avverte che anche queste tradizioni
ancestrali sono importanti e vanno studiate perché possono contenere grandi ric-
chezze3s.

E quale potrebbe essere allora il fondamento razionale che permette I'incontro
con questi popoli ignari dei «principi primi» che stanno alla base di ogni dialogo
verace tra culture e tradizioni religiose? Non & proprio a questi principi primi a cui
fa appello la Fides et ratio perché 'uomo possa giungere ad una «verita ultima» e
universale39?

Queste domande mettono in evidenza uno stallo proprio nella ricerca di questa
recta ratio, cioeé di una verita razionale universalmente accettata, che per il Cristia-
nesimo ¢ il punto di avvio indispensabile per un incontro interreligioso fecondo. Ma
non & possibile trovare una via d’uscita?

Da parte nostra riteniamo che per giungere a una risposta positiva sia utile pren-
dere in considerazione l’itinerario proposto in uno studio affidabile pubblicato di
recente40. In breve ne richiamiamo i passaggi salienti.

Il discorso incomincia con 'introdurre una distinzione tra i diversi «primi princi-
pi», che pone al primo posto il «principio di non contraddizione». Esso viene infatti
presentato come basilare e «minimale» al tempo stesso, perché & utilizzato in modo
irriflesso da ogni uomo che si ponga in rapporto con altri.

In realta il fatto che un uomo si metta in relazione con un altro e gli comunichi il
proprio punto di vista, sottintende la convinzione che quanto sta comunicando possa
essere condiviso perché agli altri appare accettabile, perché — in ultima analisi - ap-
pare vero, non contraddittorio. Ora questo atteggiamento di «reciproca fiducia» e il
fondamento — «non riflesso» — su cui poggia la «verita» di ogni rapporto.

Di qui la conclusione: il «principio di non contraddizione» anche nella sua forma
«fiduciale e minimale» e il presupposto necessario e sufficiente per realizzare un
incontro interculturale e interreligioso. Ed esso basta anche per una cultura che non
abbia alle spalle una filosofia ben elaborata, quale la mentalita occidentale richie-
derebbe.

38 Cfr. FR 72, in fine.
39 FR 4; 36.

40 S. BONGIOVANNI, Umanizzare la ragione. Il particolare e l'universale in una razionalita condivisa, in RdT
51 (2010) 379-404; al riguardo si veda anche il suo volume: Lasciar-essere: riconoscere Dio nel pensare,
Trapani 2007.

404



Carlo Porro

Di seguito vengono introdotte ulteriori spiegazioni che convalidano la solidita fi-
losofica dell’»ipotesi» che abbiamo abbozzato. Si tratta di riflessioni degne di attenta
considerazione, che pero allargherebbero oltremodo la nostra ricerca. Preferiamo
quindi concludere riportando queste poche righe dell’Autore stesso, che chiudono la
prima tappa della sua riflessione.

Prima di procedere, riassumiamo quanto detto fin qui. Non ¢ la logica a determinare e stabilire I'umanita
dell’'uomo, ma essa offre indicazioni necessarie per procedere in modo corretto e non arbitrario nella
condivisione e nella comunicazione umana. In questo senso, il «principio sommo» [di non contraddizio-
ne] consente di concretizzare quel «consenso minimo» che nel linguaggio ¢ necessario ammettere nel
confronto tra persone o tradizioni diverse»41.

Conclusioni

Dalla ricerca intrapresa emerge un disegno che mette in primo piano la continu-
ita e la novita dell’insegnamento missionario piut recente.

Senz’altro la soluzione dei problemi riguardanti la salvezza di tutti gli uomini di
buona volonta & quella insegnata dal Vaticano II e dalla Redemptoris missio; questi
insegnamenti trovano pero uno sviluppo «profetico» nella Fides et ratio, che insiste
sul valore del dialogo con le religioni non cristiane e sulle ricchezze spirituali di cui
sono portatrici42.

Il centro del piano salvifico universale ¢ il Dio unitrino e Gesu Cristo, il Figlio in-
carnato. Portarlo a termine ¢ compito della Chiesa sotto la guida dello Spirito Santo.
A partire da questo centro si sviluppa la missionarieta della Chiesa, la sua apertura
al dialogo con le altre culture e religioni e, inoltre, la sua certezza che Dio vuole salvi
tutti gli uomini, ai quali, «attraverso vie solo a lui note», dona la sua grazia che li
porta a credere e ad operare il bene. Unico ostacolo su questo cammino e il rifiuto
dell’'uomo.

Da queste affermazioni fondamentali derivano alcune conseguenze irrefutabili,
che chiedono qualche ulteriore precisazione. Abbiamo segnalato che Dio dona la
grazia a tutti gli uomini di buona volonta. Occorre pero subito richiamare che questo
dono divino e offerto per mezzo di Gesu Cristo, il Verbo incarnato, morto e risorto
per salvarci.

41 Jbid., 391.

42 Si veda anche I’Esortazione apostolica post-sinodale «Verbum Domini» di BENEDETTO XVI (Citta del Vati-
cano 2010, nn. 117-120).

405




=
=
=
<

L'apertura della Chiesa alle culture e alle religioni orientali

Abbiamo ripetutamente affermato che le altre religioni sono portatrici di grandi
ricchezze spirituali, di verita che sostengono 'uomo nel suo cammino. Anche qui va
precisato che questi doni - in un modo che ci sfugge — sono mediati da Gesu Cristo; di
piu, che queste ricchezze possono essere preziose anche per un cristiano, in quanto
lo aiutano a scrutare in profondita il Vangelo per scoprire in esso cio che magari gli
era sfuggito o aveva dimenticato. Per intendere come cio sia possibile, basti ricorda-
re le parole rivolte da Geslui — che & la Verita! — ai suoi discepoli: «Lo Spirito Santo (...)
vi ricordera tutto cio che io vi ho detto» (Gv 14,26).

Infine, queste recenti aperture della teologia nei confronti delle altre religioni non
dovrebbero sorprendere piu di tanto. Di fatti ’'enorme numero delle nuove scoperte
circa I’antichita dell’origine dell’'uomo, la sua evoluzione e la comparsa dell’Homo
religiosus, ma anche semplicemente I’'ampliamento di orizzonti introdotto dalla glo-
balizzazione, rendono ragione di questo fenomeno.

Ovviamente questi dati — qui appena accennati — sono piu che altro un invito a
riflettere sulla nuova mentalita che sta creandosi e che apre a nuovi problemi, anche
religiosi. Soprattutto appare urgentissimo rendersi conto dei gravissimi pericoli di
una globalizzazione incontrollata che sta distruggendo i valori fondamentali che reg-
gono la vita umana, la famiglia, la solidarieta, la liberta, la pace. Il che in questi ul-
timi tempi sembra soprattutto avvertito nei paesi emergenti dell’Estremo Oriente43.

43 43) Per quest’ultima sottolineatura rimandiamo a T. MENAMPARAMPIL, Values that will Save the Human
Race, in VJITR 74 (2010) 727-743; 830-845.

406



