Contributi RTLu XVIII (3/2013) 433-439

Alle radici dei concetti di liberta religiosa,
laicita e separatismo: nuove prospettive
interpretative circa I’editto di Milano

di Costantino e Licinio

Luciano Musselli
Universita degli studi (Pavia)

1. I precedenti. L'editto di Serdica di Galerio
e la figura dell’imperatore Licinio

Nel dibattito storiografico tradizionalmente I’editto di Milano viene visto come una
pietra miliare sulla strada dell’affermazione piena della liberta religiosa. Un’altra
corrente di pensiero, soprattutto in occasione del sedicesimo centenario vi ha ravvi-
sato una sorta di vittoria del cristianesimo. Altri autori sulla scia del romanista Ga-
brio Lombardi, studioso del rapporto tra cristianesimo e romanita, hanno identificato
nell’editto di Milano la prima affermazione teorico-pratica della laicita dello Stato?.

Da questo punto di vista grosse novita non paiono emergere dalle pit recenti
opere che si incentrano sulla figura di Costantino?2.

Molto meno invece si sa, anche perché molto meno e stato indagato almeno fino
a tempi recenti, circa la figura e il ruolo di Licinio che pure & una figura chiave non
solo come coautore dell’editto, per quanto riguarda la sua promulgazione in ambito
orientale, ma perché gia promotore con Galerio del primo editto di tolleranza3.

La novita dell’editto di Milano non sta principalmente nell’ avere provocato la
cessazione delle persecuzioni contro i cristiani. Tali persecuzioni erano gia di fatto

1 G. LomBARDI, L’editto di Milano e la laicita dello Stato, Roma 1984. L’argomento e ripreso in seguito in
un quadro storico evolutivo dal medesimo autore in Persecuzioni, laicita e liberta religiosa dall’editto di
Milano alla “Dignitatis Humanae”, Roma 1991. Per il testo latino e greco dell’Editto vedasi P. ScAGLITTI (a
cura di), L’editto di Costantino, testo greco e latino a fronte, Milano 2013.

2 Cfr. anche per la piu recente bibliografia costantiniana M. GUIDETTI, Costantino e il suo secolo, Milano
2013.

3 In merito, dopo alcuni studi degli anni Sessanta del Novecento, come quello del Fortina, sulla politica
religiosa di Licinio, disponiamo ora di una specifica monografia sull’argomento: F. Corsaro, L’imperatore
Licinio e la legislazione filocristiana dal 311 al 313, Milano 1983.

433



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Alle radici dei concetti di liberta religiosa, laicita e separatismo

cessate in conseguenza dell’editto “di perdono” emesso a Serdica da Galerio e Lici-
nio nel 3114. Galerio infatti dopo aver continuato con forza I’attivita di repressione
anticristiana posta in essere dal suo predecessore e dopo aver constatato I'inefficacia
di tale repressione, appunto nel 311, emana con Licinio, che fino ad allora aveva
condiviso in linea di massima la sua politica fino a conquistarsi anche lui fama di
persecutore di cristiani5, un decreto dal testo molto innovativo e significativo. In esso
dopo aver ricordato gli sforzi profusi per ricondurre i cristiani alla religione tradi-
zionale anche con I’applicazione di molte pene capitali ed il sostanziale fallimento di
essi, viene concesso non solo il perdono ai cristiani ma anche la facolta di ricostruire
le Chiese «a condizione che non si abbandonino ad azioni contrarie all’ordine costi-
tuito» con I’obbligo pero di «pregare il loro dio per la nostra salute, quella dello stato
e laloro, in modo che I'integrita dello stato sia ristabilita dappertutto ed essi possano
condurre una vita pacifica nelle loro case».

Con l'editto di Galerio si affacciano idee e concetti importanti che verranno riba-
diti ma anche superati due anni dopo sempre dal medesimo Licinio e da Costantino.

Di essi il pitt importante & senz’altro quello della non essenzialita del tipo di reli-
gione. Anche se &€ mantenuta la preminenza della religione tradizionale e riconosciu-
ta ai cristiani ed a tutti la facolta di seguire la religione di loro preferenza a patto che
sul piano politico e sociale non pongano in essere attivita che vadano contro la sicu-
rezza dello Stato e che anzi preghino la loro divinita per la “salute” comune che & poi
anche la loro, come cittadini romani. La ratio della Concordia e della felicitas pub-
blica esplicitate a tutti i livelli anche nei motti che appaiono sulle monete emergono
dal sostrato di queste affermazioni che saranno riprese in parte nell’editto di Milano.

2. Natura e contenuto dell’editto di Milano

L’editto di Milano completa il percorso trasformando una concessione fatta a ma-
lincuore nell’affermazione di una facolta riconosciuta in modo chiaro e permanente.
Tutto cid non pare pero tanto attribuibile ad una “conversione” di Costantino quanto
ad un disegno globale di integrazione piena dei cristiani nell’Impero romano.

4 Su tale editto e la questione della sua datazione vedasi M. CATAUDELLA, La data dell’editto di Serdica e
“vicennalia” di Galerio, Roma 1968.

5 Ad esempio: B. SEGALA, Martirio di Santo Theodoro il quale fu martirizzato nella citta di Sebastia... da
Licinio imperatore crudelissimo persecutore della christiana religione, Venezia 1628.

434



Luciano Musselli

Con l'editto di Milano si ha la prima chiara affermazione storica anche se in un
contesto legale di una certa ambiguita del diritto di liberta religiosa.

I motivi di ambiguita formale non mancano. Esso non ci & conservato da una
fonte giuridica ma da fonti letterarie. In particolare la tipologia della fonte letteraria,
che ne conserva il testo latino, I'opera cioe De mortibus persecutorum di Lattanzio
puo essere tale da accentuare la posizione centrale della fede cristiana come desti-
nataria principale dell’editto, presentando I’editto stesso esclusivamente come una
vittoria del cristianesimo, cio anche se I'importanza del documento ¢ tale da esclu-
dere alterazioni importanti operate da Lattanzio, la cui figura e anzi degna di attenta
considerazione. Intellettuale famoso ai suoi tempi, docente di retorica alla corte di
Diocleziano nell’ambito culturale in cui si forma a Nicomedia lo stesso Costantino,
Cecilio Lattanzio sara scelto da Costantino ormai imperatore come educatore del
figlio Crispo. Per cui non puo essere escluso un contributo diretto od indiretto del
medesimo Lattanzio alla formazione del cd “Editto di Milano” od almeno del clima
culturale in cui viene in essere.

C’e poi anche qualche motivo di ambiguita sostanziale.

Manca ancora una teorizzazione del diritto dei sudditi dell’'impero non solo di se-
guire la religione di loro preferenza ma anche di non seguirne alcuna. Una questione
aperta e invece se venga teorizzato un diritto al sincretismo religioso e cioe il diritto
a seguire piu di una confessione religiosa. La questione non e secondaria dato che il
sincretismo ¢ un fenomeno tipico dei tempi di cui ci occupiamo. Il problema e quello
della prospettiva con cui leggere il testo dell’editto, non solo nell’ottica della futura
religione trionfante, ma anche in quella di altri culti, tra cui quello del Dio solare (che
suscitava interesse nelle élite del tempo) nell’epoca in cui I’editto viene emanato,
peraltro destinati rapidamente a perdere rilievo.

Se vogliamo I'editto di Milano non & altro che la naturale conseguenza della ri-
nuncia alla repressione in materia religiosa enunciata da quello del 311, con, in
aggiunta, alcune affermazioni teoriche estremamente significative che pongono in
essere un salto qualitativo tra i due documenti.

Il salto e rappresentato da due elementi.

Il primo & costituito dal fatto che non si tratta pitt di un atto di indulgentia prin-
cipis motivata per di pitt da una confessione di impossibilita di estirpare la nuova
religiose ma della concessione a tutti e quindi anche ai cristiani, della liberam pote-
statem sequendi religionem quam quisque voluerit (percio non tanto e solamente ai
cristiani ed ai seguaci della religione politeista romana ma anche al variegato pano-
rama degli adepti delle piu diverse religioni e sette) e quindi di quella che potremo
definire la prima forma di liberta religiosa o di culto a patto che ciascuno avesse una

435

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Alle radici dei concetti di liberta religiosa, laicita e separatismo

sua propria religione e proprie divinita alle quali rivolgere il culto pregando per la
res publica romana. In fondo siamo sempre nel campo dell’accoglienza nell’'impero
delle varie divinita che aveva caratterizzato la costruzione del Pantheon.

Dal punto di vista ideologico la giustificazione di questa sorta di tolleranza uni-
versale viene ricercata in un discorso le cui radici affondano in una visione di diritto
naturale e delle genti che veicola un’idea molto moderna quella cioé dell’inopportu-
nita di imporre visione o pratiche di tipo religioso contro coscienza, un discorso di
tipo decisamente interessante e moderno per i tempi.

Cosi, al di 1a delle differenze dovute anche alla tipologia delle fonti attraverso cui
leditto ci e stato tramandato, che talora risentono dell’apologetica cristiana come
anche di suggestioni del pensiero filosofico, il discorso di fondo appare omogeneo.

3. Loggetto dell’editto di Milano: libertas hominis
o libertas Ecclesiae. La novita dell’editto di Milano
e la questione della sua origine. Verso un ridimensionamento
del ruolo di Costantino?

Nel dibattito storiografico sull’editto di Milano non & mancato chi ha sostenuto
che la liberta in realta non sarebbe stata attribuita tanto ai singoli quanto alla Chie-
sa. Tale tesi gia affacciata dal Buonaiuti¢ e stata di recente richiamata aderendovi da
un importante cultore dei diritto ecclesiastico italiano?.

Tale tesi non mi sembra condividibile. Pur essendo chiaro che nel 313 non esiste-
va l'idea dei diritti fondamentali delle persone e che si ragionava pit in riferimento ai
gruppi che ai soggetti, il protagonista del discorso non appare una religione od un’i-
stituzione ma I'uomo o un gruppo di uomini a cui si consente di seguire la religione
di loro scelta. Da questo punto di vista, come giustamente ha sottolineato il cardinale
Scola, 'editto di Milano & un initium libertatiss.

6 E. BuoNAIUTI, Storia del Cristianesimo, nuova edizione a cura di C. D. Marongiu Buonaiuti, Roma 2002,
153.

7 N. COLAIANNIL, “A chiare lettere”. L’editto e la dote, un anniversario della liberta religiosa?, in Stato, Chiese
e pluralismo confessionale. Rivista telematica 1 (2013). Lo stesso autore riprende con maggiore ampiezza
la medesima tematica in un ampio articolo dal titolo «La liberta di Costantino con gli occhiali del giurista
di oggi», in www.Forum costituzionale.it. Adde G. FiLoraMO, La croce e il potere. I cristiani da martiri a
persecutori, Roma-Bari 2011.

8 A. Scolra, in www.chiesadimilano.it 2012.

436



Luciano Musselli

Il riferimento fatto nell’editto alla facolta di ciascuno di seguire la sua religione
preferita e le ragioni addotte a favore di tale facolta, pongono la questione sul piano
dell’individuo e non della confessione religiosa ed in cio I'impostazione di questo do-
cumento ci appare straordinariamente moderna. Cio € peraltro ammesso da giuristi
contemporanei che provano a reperire nel testo dell’editto di Milano, tramandatoci
da Lattanzio, elementi di coincidenza con il moderno diritto fondamentale di liberta
religiosa e dei principi di incompetenza dello stato in materia di culto?.

Ed invero, come si nota, nel leggere le affermazioni che seguono, riportate nel
testo di Lattanzio non puo negarsi che ci si ritrovi al centro e nel cuore del tema della
liberta religiosa con il sancire per ogni uomo la libera facultas di seguire la religione
preferita quam sibi aptissimam esse sentiret, ponendosi fine anche alle vessazioni
subite dai cristiani sul piano economico e della confisca degli edifici sacri.

Si & anche discusso se ci si trovi di fonte ad una semplice liberta negativa compor-
tante un obbligo di astensione da parte dello stato rispetto ad atteggiamenti vessatori
in materia religiosa od a riconoscimento di una liberta con aspetti positivi (come
parrebbe dall’obbligo di restituzione gratuita ai cristiani delle loro chiese confiscate
o vendute ad altri).

A parte la difficolta di comparazione tra epoche cosi diverse che gli autori stessi
mettono in evidenza, due elementi potrebbero essere evidenziati con maggiore vigo-
re. Il primo & il fatto che, con I’editto di Milano, nel 313 si realizza una tutela della
liberta religiosa che mai prima vi era stata e che mai piu sara dato di ritrovare per
un lungo corso di secoli fino alle costituzioni di epoca postilluministica e liberale. In
tale senso potremmo vedere I’editto di Milano come una cima che svetta solitaria tra
ampi mari di nubi di oppressione ed intolleranza.

Il secondo elemento & dato dalla necessita di una revisione critica dell’appor-
to dello stesso Costantino all’editto che porta il suo nome. Il grande imperatore si
dimostrera prestissimo fautore del cristianesimo come nuova religione di stato. Il
singolare tenore dell’editto nasce quindi forse dall’equilibrio tra le esigenze di piena
legittimazione del cristianesimo e quelle di protezione degli altri culti compresi quelli
praticati in ambito militare come quello di Mitra. Da questo punto potrebbe essere
rivalutato il ruolo di Licinio. Forse non ¢ del tutto causale il fatto che, poco dopo la
messa fuori gioco di Licinio, la politica filocristiana di Costantino prenda forza ed
impeto e diventi in pratica inarrestabile.

Un’altra ipotesi potrebbe essere quella secondo cui lo stesso Costantino nel 313

9 N. CoLAIANNL, La liberta religiosa di Costantino con gli occhiali del giurista di oggi (6 giugno 2013), in
www.forumcostituzionale.it, 3 ss.

437

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Alle radici dei concetti di liberta religiosa, laicita e separatismo

non avesse ancora maturato una scelta definitiva e chiara a favore del Cristianesi-
mo anche se abbiamo molti indizi, compresi quelli legati alla tradizione che vanno
in questa senso,oltre all’innegabile fatto storico della forte ingerenza esercitata da
Costantino in ambito ecclesiastico con il Concilio di Arles del 314, anche se non puo
escludersi che Costantino sia intervenuto allo scopo di tutelare 1’ordine pubblico e
la tranquillita turbate da lotte intestine nella Chiesa, tali da costituire un pericolo di
disgregazione della compagine religiosa e sociale idoneo a portare danno a quella
dimensione di “concordia” a cui tanto gli imperatori tenevano.

Certamente, una volta scomparso dalla scena politica Licinio con il suo ruolo im-
periale pur offuscato da quello di Costantino, il processo di cristianizzazione dell’im-
pero non sembra trovare piu ostacoli.

4. Editto di Milano e “laicita dello stato”

Un altro problema e quello del contributo dato dall’editto di Milano all’idea di se-
paratismo e di laicita dello stato. In questa direzione occorre andare cauti. La liberta
di seguire la religione di preferenza & concessa a patto di “pregare” per I'impero in
una ottica di lealta che e politica e religiosa insieme. Non sarebbe mai ammessa una
religione non in linea con gli interessi dell’impero o completamente separata o non
suscettibile di sorveglianza e controllo da parte di esso. Si tratta di una liberta sem-
pre vigilata e che non puo andare contro il bene pubblico.

Con questi limiti tuttavia vengono fatti passi significativi nella direzione della se-
parazione tra la Chiesa e lo Stato anche se si imbocchera presto anzi prestissimo la
strada del ritorno alla religione di Stato.

Da una diversa prospettiva e stato poi rilevato come sia difficile e forse anche non
congruo parlare di “laicita dello stato” in un contesto come quello del tardo impero
romano caratterizzato da una forte dimensione di assolutismo ed autoritarismo alie-
no da quella visione di fondo di tipo liberale che fonda I'idea stesso dello stato laico10.
L’ingerenza assai pesante posta in essere da Costantino verso la Chiesa nel concilio
di Arles, all'indomani dell’editto di Milano, dimostra ampiamente come I'idea della
laicita dello stato in senso moderno non sfiorasse neppure la mente dell'imperatore.

Anche questa evoluzione verso la costruzione di una “Chiesa di Stato” non appare

10 Ibid., 5 ss.

438



Luciano Musselli

legata solo ad un fatto “personale” di Costantino, anche se ¢ innegabile la propensio-
ne da lui dimostrata in modo sempre piu chiaro per la religione cristiana, che sfocia
a fare dell'ITmperatore quasi un organo direttivo e di tutela della medesima, come
avviene al Concilio di Nicea, ma anche ad una esigenza di coesione morale e religiosa
dell’impero di fronte alle spinte disgregative interne causate dalle eresie.

Proprio per questo non puo forse parlarsi di una laicita in senso moderno o di una
indifferenza dello stato verso la religione anche se con I'editto di Milano si e fatto il
passo piu significativo verso dimensioni di liberta in campo religioso e di distinzione
tra Chiesa e Stato, che ci sia dato di rilevare non solo nel mondo antico ma anche
in tutto il corso della storia fino alle grandi affermazioni a livello costituzionale e di
principio che vedranno al luce alla fine del Settecento.

Parlo di distinzione in quanto non era possibile nel quarto secolo pensare ad una
radicale separazione tra Chiese e Stato, quale sara affermata nel primo emendamen-
to della Costituzione americana alla fine del diciottesimo secolo.

Conclusioni

L’Editto di Milano segna comunque un punto di luce di intensita unica nella storia
dei diritti fondamentali dell'uomo al quale ancora oggi possiamo fare riferimento in
un mondo in cui il diritto di liberta religiosa viene sempre pitl in molte aree ed in
particolare nelle terre islamiche negato e spesso sanguinosamente represso.

Al di la di tali considerazioni occorre rilevare la “novita” di questo fondamentale
documento per la storia della liberta religiosa. In esso affiorano ed anzi vengono
affermate concezioni che saranno riprese e sviluppate molti secoli pit tardi. Si pensi
all'idea sostenuta da John Locke nell’epistola De tolerantia sull’inutilita ed anzi sugli
effetti negativi dell’intolleranza, I'idea della “naturale” liberta (od almeno inclinazio-
ne alla liberta) dell’'uomo in materia di fede che sara sviluppata dai giusnaturialisti
pitt maturi fino ai cultori della teoria dei diritti fondamentali. Anche se non & chiaro
del tutto su quali elementi ed impostazioni ideologiche I'editto di Milano si fondi (un
quid mixtum tra giusnaturalismo greco-romano con venature stoiche e visione degli
apologisti cristiani adversus persecutores) chiarissima e la sua fondamentale impor-
tanza come momento essenziale di riferimento per la costruzione dell’idea occiden-
tale (ed universale) di liberta religiosa.

439

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




