Contributi RTLu XVIII (3/2013) 441-453

L.a doctrine sociale, nerf de la nouvelle
évangélisation

Edouard Divry, OP
Institut Catholique de Toulouse (ICT)

A linstar d’autres matieres ecclésiales interdisciplinaires, comme le droit ou
I'histoire de I’Eglise, la doctrine sociale de I'Eglise s’apparente & une matiere mixte
qui ressortit a deux matieres a la fois, ici la théologie et ’anthropologie philoso-
phique (cfr. CDSE, nn. 75-77). Alors que sa composante théologique releve de la
théologie morale, sa composante philosophique tient de I’anthropologie par le biais
des sciences économiques et sociales (cfr. Compendium de la doctrine sociale de
I’Eglise, 2004 [=CDSE], n. 78). Pour prouver cette interdisciplinarité (cfr. CDSE, n.
75; JEAN-PAUL 11, Centesimus annus, n. 59), il n’est que de rappeler la double attaque
dont I’«experte en humanité»! se trouve étre souvent I’objet. Une premiere agression
vient d’en bas, la doctrine sociale de 'Eglise ne serait alors que le moyen d’un groupe
de pression coincidant avec les puissants du monde lesquels cherchent a régir I'uni-
vers par des idéologies qui violent la libre Volonté du peuple. A I'autre extréme, la
doctrine sociale de I'Eglise se voit brocardée comme 1'utopie de ceux qui, & 1'imita-
tion du doux réveur de Galilée, ont saisi comme enseigne a leur action I'idéaliste et
impraticable Sermon sur la montagne. Ainsi I'ignorance de la réalité divino humaine
de la sainte Eglise occasionne des ceilleres particulierement coriaces a faire tomber:
d’un coté, on 'assimile a un pouvoir temporel qui agit par domination ou manipula-
tion a 'exemple des partis politiques ou des associations secretes qui s’imposent par
les filets séculiers qu’ils tendent aux gens simples. De I’autre, on la situe comme un
angélisme incolore, sans odeur ni saveur pour la marche concrete de la société. Elle
a été simplement, est et sera, & la lumiere de 'Evangile, la réponse chrétienne aux

1 PauL VI, Populorum progressio, n. 13. Cfr. aussi Discours du pape Paul VI pour le 20¢ anniversaire des
Nations Unies (4 octobre 1965) ou le pape se présente lui-méme comme un expert en humanité (n. 1).
Dans Populorum progressio ¢’est I'Eglise elle-méme qui est ainsi qualifiée.

441



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

La doctrine sociale, nerf de la nouvelle évangélisation

difficultés humaines et sociales de chaque époque. La nouvelle évangélisation doit
donc tabler sur son riche contenu pour rejoindre les hommes qui cherchent Dieu et
une identité filiale comme a tatons mais aussi, inconsciemment, a travers une société
renouvelée.

Aux grandes valeurs de la doctrine morale — justice-charité, vérité-liberté (et
liberté religieuse) — qui fondent de loin la doctrine sociale (cfr. CDSE, n. 197-208) —,
s’ajoutent les principes mis progressivement en lumiére par I’Eglise et qui peuvent
se ramener a douze plus ou moins, dont certains s’averent plus fondamentaux que
d’autres. A ces principes s’opposent le «mystere d’iniquité» avec ses conséquences
directes, le péché de 'homme, et ses conséquences indirectes, les «structures de
péché» (SRS, n. 36). Toutes choses qui appellent la conversion, donnée centrale du
christianisme et donc de I’annonce de la nouvelle évangélisation.

Les papes ont essayé de résumer les principes de la doctrine sociale: si Jean-Paul
IT a voulu faire remonter la doctrine sociale a un principe unique lié au mystere
de I'Incarnation lui-méme (cfr. CA, n. 53), Benoit XVI, a I’Académie pontificale des
sciences sociales, a souligné plus prosaiquement «l’interrelation entre les quatre fon-
dements de I’enseignement social catholique: la dignité de la personne humaine, le
bien commun, la subsidiarité, et la solidarité» (3 mai 2008). Le méme pape proposa
en outre la réflexion suivante. La dignité de la personne humaine pourrait étre mise
a 'intersection d’'un axe «horizontal» qui «représente la solidarité» et «la subsidia-
rité», et d'un axe «vertical» pour «le bien commun». Mais aussitot le pape Benoit
XVI a rappelé combien la pénétration par nos capacités de représentation de la per-
sonne humaine nous laisse pauvres. «Les principes de solidarité et de subsidiarité
sont indubitablement enrichis par notre foi dans la Trinité», principalement dans cet
effet que «ces principes ont la capacité de mettre des hommes et des femmes sur le
chemin de la découverte de leur destin définitif et surnaturel».

Benoit XVI évoque ici le chiffre de quatre, mais comment combiner ces fonde-
ments? Il semble qu'un ensemble plus développé, a douze entrées, soit compatible
avec cette derniere assertion magistérielle encore que de nombreuses connections
puissent étre mises en lumiere entre divers principes actifs (cfr. CDSE, n. 194).

En plus des valeurs qui viennent d’étre soulignées, il ressort de I’analyse morale
appliquée a la doctrine sociale trois principes proches et universels, valables déja en
théologie morale:

1. La dignité de la personne humaine et de la famille
2. Le respect de la vie humaine
3. Le principe de I’égalité humaine

442



Edouard Divry, OP

Deux principes constitutifs de la doctrine sociale:
4. Le principe du bien commun, fin de la société
5. Le principe de la destination universelle des biens
Une conséquence directe pratique relative a ce deuxieme principe:
6. Le droit universel a I'usage des biens ou la subordination de la propriété
privée a la destination universelle des biens

Trois principes majeurs conséquents de nature active: participation, association,
solidarité avec leurs corollaires propres:
a/
7. Le principe de participation
8. Le principe de gérance
b/
9. Le principe d’association
10. Le principe de subsidiarité
c/
11. Le principe de solidarité
12. Le principe de I'option préférentielle pour les pauvres et les personnes vul-
nérables la ou la nouvelle évangélisation est particulierement attendue

(R
o
>
=
=8
o
=
=2

Reprenons ces axiomes dans leur agencement logico-déductif:

1. La dignité de la personne humaine et de la famille

L’homme est la «seule créature sur terre que Dieu a voulue pour elle-méme» (GS,
n. 24). Le nouveau théeme de la dignité s’avere constant dans Gaudium et spes (GS,
nn. 16; 32; 47; 74). Créé a I'image et ressemblance de Dieu (cfr. Gn 1,26), c’est sur-
tout par son esprit que ’homme ressemble a Dieu puisque «Dieu est esprit» (Jn 4,24)
encore que la dimension relationnelle ne soit pas négligeable (cfr. CDSE, n. 34) pour
conséquente qu’'elle demeure. C’est par ses puissances de volonté et d’intelligence
que ’homme peut actuer cette ressemblance et que la liberté qui en découle devient
al'image de la liberté divine. L’intérét moral radical est de pouvoir «suivre la volonté
de Dieu in civitate nulla re impediente» (Maritain, 1942). Il y a donc divers degrés
de cette dignité acquise (vertus acquises, vertus infuses, état de vie, fonction) qui

s’enracine dans la méme dignité ontologique qui ressortit a chaque étre humain. 11

443



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

La doctrine sociale, nerf de la nouvelle évangélisation

ne s’agit pas seulement d’humaniser mais de rendre le monde «plus humain» (GS, n.
57). Par exemple, il s’agit d’affirmer dans les actes «la priorité de la dignité du travail
sur le capital» (cardinal Angelo Sodano). Cet objet de I’agir social n’évacue jamais
la dimension surnaturelle de ’homme, ce maximum de dignité (sous la motion du
Saint-Esprit «le degré supréme de la dignité d'un homme est d’accomplir le bien
sans étre conduit par un autre que lui-méme»). Cette dignité implique une commu-
nion de personnes dont la premiere cellule sociale est la famille, lieu de I'acquisition
des vertus morales et sociales. De cette donnée principielle de la dignité de la per-
sonne humaine et de la famille ressortit la centralité de la personne humaine et de
la famille quel que soit le développement social du monde.

2. Le respect de la vie humaine

En raison du respect dii a ’homme a cause de sa dignité propre, les choses tem-
porelles doivent étre ordonnées a Dieu (cfr. LG, n. 13). En conséquence, les per-
sonnes acquierent un primat sur 'ordre temporel. «“Aussi ’ordre social et son pro-
gres doivent-ils toujours tourner au bien des personnes, puisque 'ordre des choses
doit étre subordonné a I’ordre des personnes et non I'inverse” (GS, n. 26). Le respect
de la dignité humaine ne peut en aucune fagon ne pas tenir compte de ce principe:
il faut “que chacun considere son prochain, sans aucune exception, comme un autre
lui-méme, [qu’il] tienne compte avant tout de son existence et des moyens qui lui sont
nécessaires pour vivre dignement”. Il faut que tous les programmes sociaux, scien-
tifiques et culturels, soient guidés par la conscience de la primauté de chaque étre
humain» (CDSE, n. 132). Chaque homme doit pouvoir se réaliser dans un travail qui
le valorise (cfr. CEC, nn. 2427-2429) et le sanctifie. L’Etat, vrai serviteur, ne constitue
pas le pdle premier de I'ordre social, mais bien la personne humaine (cfr. CEC, nn.
2431-24306).

La considération de la vie humaine implique son inscription dans le cosmos lequel
mérite lui aussi un respect selon la gradation des réalités terrestres: regne minéral,
regne végétal, regne animal, regne humain (cfr. SRS, n. 34). Notons I'affirmation
nouvelle de «l’inviolabilité» de la culture (GS, n. 59, § 2) qui dérive de I’absolu res-
pect de la vie, I'indisponibilité de celle-ci a des fins mercantiles, utilitaristes.

444



Edouard Divry, OP

3. Le principe de I’égalité humaine

Cette primauté du respect de la vie humaine s’exerce dans une égalité fonciere
entre tous eu égard a I’égale dignité de chacun (cfr. CDSE, nn. 144, 196, 446). Ce
principe d’égalité découle directement et exclusivement de la nature humaine com-
mune a tous, donc sans exclure la diversité légitime des capacités humaines sinon
ce serait un égalitarisme. Il ne concerne que la nature humaine (nature non réduite
4 un naturalisme), égale entre tous, car 'Eglise enseigne volontiers I’existence des
classes (cfr. Léon XIII) et des hiérarchies (cfr. Vatican II) sans concession vis-a-vis
d’un égalitarisme qui engendre une fausse conception de 1’égalité (cfr. CDSE, n. 187).
I’égalité naturelle de '’homme et de la femme ne signifie pas la revendication d’'une
égalité statique (cfr. CDSE, n. 146) mais 'appel au respect des qualités diverses de
I’homme et de la femme dans la complémentarité.

L’Eglise s’oppose par contre au principe d’une hiérarchie des races (cfr. la dé-
claration contre I’antisémitisme de 1928), car ’égale nature entre tous s’y oppose.
L’inégalité constitutive dans la distribution des qualités de tous s’équilibre dans le
juste service, exercé par complémentarité, intégrant la notion de devoir: «quelqu’un
a-t-il le talent de la parole, qu’il prenne garde de se taire; une surabondance de
biens, qu’il ne laisse pas la miséricorde s’engourdir au fond de son ceeur; ’art de
gouverner, qu’il s’applique avec soin a en partager avec son frere et I’exercice et les
bienfaits»2. Ce principe débouche sur I'affirmation de 1’égalité des classes devant la
loi (cfr. CDSE, n. 145).

4. Le principe du bien commun

Comme principe et fin de la société, le bien commun demeure difficile a définir
car c’est un concept analogique. Encore que Dieu soit justement le premier Bien
Commun, il se trouve a la base de toute société un don créé gratuit qui vient de Dieu,
I’homme lui-méme: «.’homme a été donné par Dieu a lui-méme»3.

Au niveau du vivre social, ¢’est-a-dire son conditionnement, le bien commun est
I’'«ensemble des conditions sociales qui permettent et favorisent dans les étre hu-

2 GREGOIRE LE GRAND, In Evang., lib. I, hom. 9, n.7, PL 76, 1109 cité par Léon XIII dans Rerum novarum.

3 JEAN-PAuL II, Centesimus annus, n. 38.

445

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

La doctrine sociale, nerf de la nouvelle évangélisation

mains le développement intégral de la personne» (JEAN xxiu, Mater et Magistra).
On peut se reporter aussi a 'encyclique Pacem in Terris (n. 53) et Gaudium et spes
(cfr. GS, n. 74, §1). Dans chaque nation, le vivre ensemble, en tant que bien com-
mun second ou subordonné, integre les nécessités du moment (cfr. P7, n. 69 [latin]);
136-137). 11 s’y trouve cependant trois éléments principaux qui tendent a la stabilité
(cfr. CEC, n. 1907-1909) alors que les variations du bien commun ne doivent pas étre
méconnues*: 1) «le respect de la personne» (cfr. notre 2.); 2) «le bien-étre social et
le développement du groupe»; 3) «la paix et la sécurité [...] grace a I'union et a la
coordination des efforts de tous» (PiE x1, Divini illius Magistri), ¢’est-a-dire ’ordre
public juste.

5. Le principe de la destination universelle des biens (GS, n. 69; GS,
n. 71, § 5; PP, n. 22; SRS, n. 9)

Dans la tradition chrétienne, la premiere origine de tout bien est ’acte de Dieu
lui-méme qui a créé la terre et ’homme, et qui a donné la terre a ’homme (c’est-a-
dire a la famille humaine) pour qu’il la maitrise par son travail et jouisse de ses fruits.
Dieu a donné la terre a Adam, et en Adam a tout le genre humain, pour que celle-ci
fasse vivre tous ses membres, sans exclure ni injustement privilégier personne. C’est
I’origine de la destination universelle des biens de la terre. Autrement dit, personne
ici-bas n’est exclu des biens matériels et immatériels (culture, Evangile), sans toute-
fois que ce principe implique que tout soit a tout le monde sans distinction.

Le principe de la destination universelle des biens appelle une économie inspirée
des valeurs morales et sociales qui ne perde jamais de vue ni I’origine, ni la finalité
de ces biens, de facon a réaliser un monde juste et solidaire, ou la formation de la
richesse puisse revétir une fonction positive (CDSE, nn. 171-174). Cette économie
fondée sur une justice distributive a 1’égard de tous (quasi-principe secondaire) ne
peut qu’étre appelée a relayer un ordre international juste (cfr. CEC, nn. 2437-2442).
L’usage par chacun des biens matériels et immatériels demeure en tout état de cause
orienté au service du plus grand nombre a commencer par les plus proches.

Eu égard a 'harmonie du cosmos, le principe de respect (cfr. GS, n. 37, § 4)

4 Cfr. Mgr pE SMEDT, rapporteur du concile Vatican II pour Dignitatis humance: «le bien commun, comme
tous le savent, est quelque chose de relatif, connexe a I’évolution culturelle des peuples» (AS IV/VI [1978]
723, note 15).

446



Edouard Divry, OP

aboutit au principe de précaution (élément intégrant de la vertu de prudence®) qui
doit limiter 'usage humain des ressources de la planete et donc le droit universel
a l'usage des biens nécessairement restreints de la Terre (cfr. JEan-PauL 11, LE, n.
1: «caractere limité du patrimoine naturel»). Le christianisme offre donc, depuis
toujours, une alternative contestatrice par rapport au droit d’user et d’abuser pro-
venant du droit romain et relatif a la propriété privée (cfr. SRS, n. 34). Les biens de
consommation appellent donc a la modération dans leur usage (cfr. CEC, n. 2405).
Eu égard a la situation de la planete, la réflexion écologique chrétienne, débutée pré-
cocement sous Paul VI (Message & la Conférence onusienne de Stockholm en 1972)°,
est appelée a davantage se développer’.

6. Le droit universel a I’'usage des biens

«Le principe de la destination universelle des biens de la terre est a la base du
droit universel a I'usage des biens» (CDSE, n. 172). Le droit universel a 'usage des
biens implique la subordination de la propriété privée, bien a la fois individuel et
social, a son usage collectif régulé par la nature du bien commun (cfr. GS, n. 71 §
5). La propriété privée est un bien provisoirement concédé a '’homme mais fonda-
mental au bien de la famille, «fonction supérieure a tout autre» (Pie xi) pour le plein
épanouissement de celle-ci. Parce que la propriété privée «assure a chacun une zone
indispensable d’autonomie personnelle et familiale; il faut la regarder comme un
prolongement de la liberté humaine. Enfin, en stimulant ’exercice de la responsa-
bilité, ils constituent I'une des conditions des libertés civiles» (cfr. JEaN-PauL 11, CA,
n. 6). Sans ressortir directement a la loi naturelle, la propriété releve a la fois d’'un
droit par concession et d’un devoir (de respect et d’usage) par droit naturel®, il est

@

Circonspection et précaution: THOMAS D’AQUIN, STh, Ilall=, q. 49, a. 7-8.
6 Cfr. AAS 64 (1972) 443-446; DC, n. 1613 (1972), 668-669.

7 Cfr. JEAN-PAUL I, Journée mondiale de la paix, 1er janvier 1990; BeNoiT XVI, Message pour la Journée
Mondiale de la Paix, 1er janvier 2010; JEAN-Louis BruGuiss, op, Un pape vert, dans Nova et vetera 58 (2010)
383-392.

8  Cfr. E.-W. BOCKENFORDE, Europa - Crisi finanziaria: l'uomo funzionale. Capitalismo, proprieta, ruolo degli
stati, in 11 Regno 10 (2009) 289-291: «Il faut remplacer I'individualisme si répandu en matiere de pro-
priété, qui prend comme point de départ et principe structurant le profit potentiellement illimité des
individus, considéré comme un droit naturel et qui n’est sujet a aucune orientation en termes de contenu,
par une organisation normative et une stratégie d’action basées sur le principe selon lequel les biens de

447

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

La doctrine sociale, nerf de la nouvelle évangélisation

un mixte, une «potestas procurandi et dispensandi (capacité a procurer et a dispen-
ser)». Ainsi la doctrine sociale exige que la propriété des biens soit équitablement
accessible a tous non seulement en tant que droit individuel a posséder, mais aussi
comme devoir du propriétaire vis-a-vis de tous de par une certaine libéralité dans
I'usage’. L’Etat peut limiter les abus dans 'usage de la propriété privée (cfr. GS, n.
71, §4).

Donc la tradition chrétienne n’a jamais reconnu le droit & la propriété privée
comme un absolu ni un principe intouchable ne serait-ce qu’en raison du principe
de précaution (cfr. 5): «Au contraire, elle I’a toujours entendu dans le contexte plus
vaste du droit commun de tous a utiliser les biens de la création entiere: le droit a
la propriété privée est subordonné a celui de 'usage commun, a la destination uni-
verselle des biens» (JEAN-PAUL II, LE, n. 14. Voir aussi: CEC, n. 2444-2448). L’Eglise
considere que ce principe d’usage ne s’oppose pas au droit individuel de propriété,
mais indique la nécessité de le réglementer. On retiendra en particulier la maxime
séculaire: «in necessitate sunt omnia communia (dans la nécessité, tous les biens
sont communs)».

«L’espace fossilise le cours des choses, le temps projette au contraire vers ’ave-
nir et incite & marcher avec espérance» (pape Francois, Lumen fidei, n. 57). Cet
axiome franciscain s’applique ici en ce sens que la propriété privée comme espace
hypothéqué apparait comme figé dans un état statique alors que le temps manifeste
la permutabilité des biens et des choses. Hériter est un marqueur de temps face a
un espace apparemment statique. Quand 1'Etat s’empare de ce marqueur temporel
pour déposséder injustement un bien héritable il gouverne au-dela du droit naturel.

la Terre, c’est-a-dire la nature et I'’environnement, les produits de la terre, ’eau et les matieres premieres
n’appartiennent pas a ceux qui s’en emparent les premiers et les exploitent, mais sont destinés a tous
les hommes pour qu’ils satisfassent leurs besoins vitaux et parviennent au bien-étre» (traduction http:/
chiesa.espresso.repubblica.it/).

9 Cfr. THOMAS D’AQUIN, STh, Ilall=, q. 66, a. 2, ad 1: «Ce qui convient encore a ’homme au sujet des biens
extérieurs, c’est d’en user. Et sous tout rapport ’homme ne doit pas posséder ces biens comme s’ils lui
étaient propres, mais comme étant a tous, en ce sens qu’il doit les partager volontiers avec les nécessi-
teux. Aussi S. Paul écrit-il (1 Tm 6,17-18): “Recommande aux riches de ce monde... de donner de bon
coeur et de savoir partager”». Ibid., ad 3: «Lorsque S. Ambroise dit: “Que personne n’appelle son bien
propre ce qui est commun”, il parle de la propriété au point de vue de I'usage. Aussi ajoute-t-il: “Tout ce
qui dépasse les besoins, on le détient par la violence”».

448



Edouard Divry, OP

7. Le principe de participation

Il s’agit d’'une notion qui trouve son origine a un niveau élevé, théologique et phi-
losophique: si tout étre est participatif de 'Etre méme de Dieu, tout agent participe
ou devrait participer de 'agir de ’agent qui lui est supérieur. Les charges profes-
sionnelles, le travail lui-méme, les fruits du travail, doivent donc se partager dans un
esprit de co-responsabilité (cfr. CA, n. 46). Cela implique un ordre juste déja signalé:
«les droits de '’homme naissent précisément de ses devoirs envers Dieu» (LEON Xiil,
Au milieu des sollicitudes, 1892). Au niveau politique, il convient de rappeler ce prin-
cipe participatif du droit romain selon lequel «quod omnes tangit ab omnibus trac-
tari et approbari debet (ce qui touche tout le monde doit étre traité et approuvé par
tous)». Sinon il y aurait illuminisme, et sa conséquence la tyrannie; ou au contraire
apathie démocratique (cfr. CA, n. 47).

Concretement la famille admet déja un role participatif de chacun au bien du
foyer: I’époux, 1'épouse, les enfants, la famille proche, les membres associés. Cela
montre que le caractere participatif tout comme le «caractere social de ’'homme ne
se réduit pas dans I'Etat» (JEAN-PAUL 11, CA, 1. 13). Cette participation progressive se
diversifie selon les échelons de la vie sociale: «dans divers groupes intermédiaires,
de la famille aux groupes économiques, sociaux, politiques et culturels qui, décou-
lant de la méme nature humaine, ont — toujours a I'intérieur du bien commun - leur
autonomie propre» (ibid.). En conséquence, en raison de «la loi de justice sociale,
une classe ne peut exclure une autre de la participation des biens utiles» (PIE x1, QA,
n. 58).

8. Le principe de gérance

Le nom méme d’Adam, signifiant la terre, désigne non seulement son origine
terrestre, corporelle, mais sa lieutenance sur la terre qui lui est remise. Cela induit
I'ordre que Dieu donne a Adam de la soumettre (cfr. Gn 1,28) et donc de la gérer
mais dans ’harmonie qui exige le devoir de précaution (cfr. § 5). Il y a comme un
axiome d’habitation sur la Terre, qui prélude a toute I’activité humaine. Celle-ci doit
étre encouragée en ses capacités d’ingéniosité et d’innovation (cfr. GS, n. 17; n. 64).
Il existe un droit a I'initiative économique (cfr. PT, n. 18) dont I’exercice permet de
dépasser I'idéologie d'un Etat-assistance. Le principe de gérance implique la «per-

449

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

La doctrine sociale, nerf de la nouvelle évangélisation

sonnalité créative du citoyen» (JEAN-PAUL II, SRS, n. 15; CDSE, n. 185) dans l'ordre
du droit privé, orientée par le souci du bien commun.

«Quantum potes, tantum aude (ose autant que tu peux)» (hymne Lauda Sion
attribuée a St Thomas) constitue le vieux fond de référence judéo-chrétienne au
fondement de I’édification de la civilisation occidentale. «L’initiative économique est
une expression de lintelligence humaine et de l’exigence de répondre aux besoins de
I’homme d’une facon créative et en collaboration» (CDSE, n. 343). A I'Etat revient le
devoir de la gérance du bien commun dans I'ordre du droit public, lorsque 1'Etat est
défini comme «l’'unité organique et organisatrice d'un vrai peuple» (Pt xi1, Radio-
message, 24 décembre 1944), mais sans négliger ni étouffer les capacités person-
nelles ou corporatives «d’initiative et d’entreprise» (cfr. CA, n. 32).

La doctrine sociale de 'Eglise vient 4 point nommer dans ce cadre de la gérance
en tant qu’elle est une morale de I’engendrement de I’avenir collectif et social. Elle
présuppose I'inventivité du chrétien et la mise en ceuvre du devoir d’état de chacun
au service de tous. Le principe de gérance présuppose un régime établi de confiance
faite & «’employeur direct» (société) et & «l’employeur indirect» (Etat) ainsi qu’a
tout travailleur dans le domaine qui lui revient. Le principe de gérance implique
aussi «une culture de l'initiative» de telle sorte que «la création de valeurs devienne
une obligation incontournable» (BEnoiT XVI, Journée mondiale de la paix, 1er janvier
2009).

9. Le principe d’association

L’homme ne vit pas seul et Dieu assortit a ’homme une compagne des 'origine
et qui lui soit «une aide» (cfr. Gn 2,18). La notion d’association est inscrite dans la
nature humaine dans le but de réaliser un travail ou une ceuvre, privément ou publi-
quement en fonction d’une hiérarchie équilibrée des valeurs (cfr. CA, n. 47). L’Eglise
a condamné la suppression des corporations de I’Ancien Régime par la Révolution
(Loi Le Chapelier du 17 juin 1791). Au contraire elle avait toujours encouragé les
«solidalités» de I’Ancien Régime. Elle offre désormais un soutien raisonné de nos
jours aux syndicats (cfr. LE, n. 20) et encourage les associations intermédiaires entre
le privé et le publique.

450



Edouard Divry, OP

10. Le principe de subsidiarité

Ce principe présuppose une organisation sociale étatique, car il est «impossible
de promouvoir la dignité de la personne si ce n’est en prenant soin de la famille, des
groupes, des associations, des réalités territoriales locales, bref de toutes les expres-
sions associatives de type économique, social, culturel, sportif, récréatif, profession-
nel, politique, auxquelles les personnes donnent spontanément vie et qui rendent
possible leur croissance sociale effective» (CDSE, n. 185; cfr. CEC, n. 1882).

Ce «principe de la fonction supplétive de toute collectivité» (PiE XI, QA, n. 81)
comporte non seulement une dimension positive et active de I'Etat, celle d’aide des
corps intermédiaires en cas de défaillances, mais aussi une dimension négative et
donc passive pour le reste. Cette dimension négative «impose a I'Etat de s’abstenir
de tout ce qui restreindrait, de fait, 'espace vital des cellules mineures et essen-
tielles de la société. Leur initiative, leur liberté et leur responsabilité ne doivent pas
étre supplantées» (CDSE, n. 186). En outre, cette dimension négative du principe
remet en cause le vieil adage trop unilatéral du droit romain: «ubi major, minor
cessat (1a ou se trouve le supérieur, 'inférieur se retire)» sans que ce proverbe ne
s’interrompe en la dimension positive de la subsidiarité, sa fonction de suppléance
(subsidium = réserve, soutien, aide). «Cette aide est proposée lorsque la personne et
les acteurs sociaux ne réussissent pas a faire par eux-mémes ce qui leur incombe et
elle implique toujours que 1'on ait une visée émancipatrice qui favorise la liberté et
la participation en tant que responsabilisation» (BEnoit XVI, CIV, n. 57).

«A T'application du principe de subsidiarité, correspondent le respect et la promotion effective de la
primauté de la personne et de la famille, la mise en valeur des associations et des organisations intermé-
diaires, dans leurs choix fondamentaux et dans tous ceux qui ne peuvent pas étre délégués ou assumés
par d’autres» (CDSE, n. 187).

Dans certaines «situations ot il est nécessaire que 1'Etat stimule ’économie, &
cause de I'impossibilité pour la société civile d’assumer cette initiative de fagon auto-
nome; que 1’on pense aussi aux réalités de grave déséquilibre et d’injustice sociale ou
seule I'intervention publique peut créer des conditions de plus grande égalité, de jus-
tice et de paix. A la lumiere du principe de subsidiarité, cependant, cette suppléance
institutionnelle ne doit pas se prolonger ni s’étendre au-dela du strict nécessaire,
a partir du moment ou elle ne trouve sa justification que dans le caractere d’ex-
ception de la situation» (CDSE, n. 188). «La solidarité sans subsidiarité peut en effet

451

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

La doctrine sociale, nerf de la nouvelle évangélisation

facilement dégénérer en assistancialisme, tandis que la subsidiarité sans la solida-
rité risque d’alimenter des formes de régionalisme égoiste» (CDSE, n. 351).

11. Le principe de solidarité

La solidarité est une «vertu humaine et chrétienne» (JEAN-PauL II, Sollicitudo
rei socialis, nn. 41-42). Pour un chrétien, elle implique le dépassement de la vertu
humaine par la mise en ceuvre concrete de 'amour du prochain dans I'orbite de
I’amour de Dieu (cfr. 1 Jn 3,16-17). Le principe de solidarité résume donc les autres
principes énoncés. Il est aux autres principes ce que la prudence est aux vertus ac-
quises, la charité aux vertus théologales. Voir aussi ce qu’en dit Jean-Paul II, Cente-
simus annus, n. 10, 15; (CDSE, n. 103). «En naissant de 'amour et en grandissant
dans Uamour, la solidarité appartient a la famille comme donnée constitutive et
structurelle» (CDSE, n. 246). Cette vertu sociale oriente a construire une «civilisation
de 'amour» (PAuL VI) qui déploie de maniere subséquente ’axiome de la «convivia-
lité» entre tous (CA, n. 49) ou de la fraternité (en France, Loi de 1880) encore que ce
dernier terme puisse rester assez évasif au niveau pratique.

12. Le corollaire de I’option préférentielle pour les pauvres
et les personnes vulnérables

C’est une notion qui découle directement de I’enseignement de I’Evangile (cfr. CA,
n. 11; n. 57, § 2): il ressort de la premiere prédication de Jésus a Nazareth (cfr. Lc
4,16-21). L’égoisme des riches d’un coté, la paresse endémique de I’autre, expliquent
bien des maux dans la ligne de la pauvreté ou de la paupérisation. Le constat de la
nature pécheresse des hommes conduit au désir d’un salut que le Christ est venu
apporter aux pécheurs (cfr. 1 Tm 1,15) notamment pour les sauver de leur manque
d’entraide. Les notions de juste prix'® et de juste salaire doivent tenir compte de
cette option préférentielle pour que le fossé entre les classes sociales ne s’élargisse
pas (cfr. LEoN XIII, Rerum novarum). Rappelons que selon la tradition «dans la néces-

10 Cfr. G. GAVIGNAUD-FONTAINE, Le prix, vecteur d’injustice ou de justice sociale, dans Annales du Midi. Revue
de la France méridionale 281 (2013) 129-146.

452



Edouard Divry, OP

sité, tous les biens sont communs (in necessitate sunt omnia communia)» (THOMAS
D’AQUIN, STh, TI2Il=, q. 66, a. 7, s. c.). Cette option préférentielle vis-a-vis des pauvres
doit tendre a devenir un souci international et pas seulement ecclésial (cfr. CDSE,
nn. 172, 177, 282).

Sans jamais nier que la solidarité avec les plus pauvres soit un de ses objectifs
et que vouloir restaurer une fraternité universelle ne constitue pas une idée vaine
(cfr. GS, n. 38), 'Eglise a pu néanmoins observer que le socialisme européen avait
toujours dégénéré en démagogie. A 'inverse, la doctrine sociale invite le pauvre a ce
qu’il dépasse une passivité qui compterait seulement sur «I’Etat de 1’assistance» (cfr.
CA, n. 48). De fait, les pauvres réclament «de mettre a profit leur capacité de travail»
pour tous (cfr. CA, n. 28).

Ces douze principes ou axiomes de la doctrine sociale incarnent un évangile
concretement vécu et éclairent profondément la vie de tout homme dans la vie so-
ciale. Par exemple, si la vertu de justice a pour objet les actes et les réalités exté-
rieures que les hommes se communiquent entre eux (cfr. THOMAS D’AQUIN, STh, Ilall=,
q. 58, a. 8, a. 10), cette vie vertueuse ne se limite pas a la justice (commutative,
distributive et sociale), mais implique toutes les autres vertus humaines (cfr. Pig
XI, Quadragesimo anno) en laissant en outre a la charité chrétienne le soin de les
informer en profondeur. Cette analyse détaillée peut donc devenir un outil précieux
dans le cadre de la nouvelle évangélisation qui tente de s’adresser a tout homme et
a tout ’homme.

453

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




