Articoli RTLuU XIX (1/2014) 49-65

Seguire Gesu e Maria alla scuola
di Francesco d’Assisi

Stefano M. Cecchin, OFM

Pontificia Academia Mariana Internationalis (Citta del Vaticano)

1. Introduzione

Di fronte alla figura di san Francesco di Assisi la nostra mente & generalmente porta-
to ad associarlo alla contemplazione della bellezza del creato e all’amore per «madonna
poverta. E colui che incarna la compassione per tutte le creature, una pace cosmica e
quell’armonia che affratella tutti gli esseri. In effetti, Francesco ¢ il santo per eccellenza
che ha saputo fare della sua vita una contemplazione continua della «tenerezza di Dio».
La sua sapienza ¢ stata quella di aver «fatto esperienza» della somma bonta di Dio, il
quale per amore del Figlio, generato dall’eternita nel suo grembo, ha creato tutte le cose
per lui e in vista di lui. Cosi che «quando venne la pienezza del tempo» (Gal 4,4) questo
suo diletto Figlio venne a porre la sua dimora «in mezzo a noi» (Gv 1,14). Da quel mo-
mento la storia inizia un nuovo percorso guidato da Gest che vive I'esperienza umana
affinché 'uomo possa partecipare di quella divina.

Per conoscere il pensiero di Francesco d’Assisi bisogna accostarsi principalmente
ai suoi scritti!, pur non tralasciando le altre testimonianze e le vite scritte in special
modo da Tommaso da Celano (+ 1265)2 e da Bonaventura di Bagnoregio (1 1274)3. Ma
I'ispirazione per questo articolo ci & venuta in primo luogo da alcuni riferimenti di papa
Francesco alla scelta del santo di Assisi di seguire Gesti nella via della poverta4. Quando

1 Per gli scritti utilizzeremo I'edizione critica: FRANCESCO D’AsSISI, Scritti, a cura di C. Paolazzi, Grottafer-
rata 2009. Per gli scritti di Chiara e le altre fonti: cfr. Fonti francescane, Padova 2011; Fontes franciscani, a
cura di E. Menesto e S. Brufani, S. Maria degli Angeli-Assisi 1995.

2 TOMMASO DA CELANO, Vita prima, in Fonti francescane, nn. 315-571; Vita seconda, in Fonti francescane, nn.
578-820

3 BONAVENTURA DI BAGNOREGIO, Leggenda maggiore, in Fonti francescane, nn. 1020-1255.

4 PAPA FRANCESCO, Strumenti di pace e non di distruzione. Alla messa in piazza San Francesco 'appello del
Papa per il rispetto del creato e di ogni essere umano (4 ottobre 2013), in L'Osservatore Romano (5 ottobre

49



Ie)
]
e
=
<

Seguire Gesu e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

pero si parla di questa sequela Christi non si deve dimenticare che in essa vi ¢ una di-
mensione mariana che corrisponde alla particolare devotio Mariae del santo assisianod.
Egli, pur non avendo fondato un ordine con una esplicita caratterizzazione mariana, ci
ha lasciato una chiave di lettura della sua vocazione quando scrisse le sue ultime volonta
a Chiara. Quasi imitando I'ultimo atto di Gesui sulla croce, il santo assisiano rivela alla
sua fedele seguace il suo progetto di vita, come se stesse emettendo una professione nelle
mani della sua stessa discepola:

To, frate Francesco piccolino, voglio seguire la vita e la poverta dell’altissimo Signore nostro Gestt
Cristo e della sua santissima madre e perseverare in essa fino alla fines.

Alla fine della sua esistenza vuole testimoniare la ferma volonta di seguire perseve-
rante 'esempio di vita che Gesti ha vissuto insieme con sua madre. Il Figlio di Dio ha
avuto al proprio fianco una donna che, insieme a lui ¢ divenuta il modello da seguire.
Sara forse per questo motivo che il noto mariologo Ippolito Marracci (T 1675) ha voluto
annoverare Francesco d’Assisi tra i fondatori di ordini religiosi che si sono distinti per la
loro marianita?. Tale convincimento fu in seguito ribadito da un editoriale della Czvilta
Cattolica del 1873: «L’Ordine de’ Minori, avendo ereditato dal suo fondatore affetto e
devozione singolare verso la Madre di Dio, puo, fra quanti altri Ordini fioriscono nella
Chiesa, vantare il maggior numero di scrittori egregi, i quali colle dottissime loro spe-
colazioni, accertando e celebrando le prerogative della Vergine medesima, son riusciti a
promuovere mirabilmente il culto di lei nel popolo cristiano»S.

Il fondamento di tutto cid rimane I’esperienza religiosa del santo di Assisi che ora
cercheremo di delineare sottolineando come egli ha voluto mettere in atto una sequela
radicale di Cristo, il Figlio di Dio che si ¢ fatto vero uomo grazie alla cooperazione di
una umile vergine.

2013) 8; Video-messaggio del Santo Padre Francesco in occasione dell’ostensione straordinaria della Sindone
di Torino (30 marzo 2013): http://www.vatican.va/holy_father/francesco/messages/pont-messages/2013/
documents/papa-francesco_20130330_videomessaggio- sindone_it.html; Discorso nella Veglia di preghiera
con i giovani nel Lungomare di Copacabana, Rio de Janeiro (27 luglio 2013), in Acta Apostolicae Sedis 105
(2013) 659.

5 Gli studi di riferimento per ’esperienza mariana di san Francesco sono: L. M. AGO, La «Salutatio Beatae
Mariae Virginis» di San Francesco di Assisi, Roma 1998; J. SCHNEIDER, Virgo ecclesia facta. La presenza di Maria
nel croctfisso di San Damiano e nell’ Officium Passionis di san Francesco d'Assisi, traduzione dal tedesco di M.
Zappella (Biblioteca Mariana Francescana, 1), S. Maria degli Angeli-Assisi 2003; L. LEHMANN, La devozione a
Maria di Francesco e Chiara d’Assisi, in «La Scuola Francescanas e ['Immacolata Concezione, Citta del Vaticano
2004, 1-55.

6 FRANCESCO D’ASSISI, Ultima voluntas sanctae Clarae scripta, 1; cfr. Regula s. Clarae 11, 25; VIII, 6; XTI, 13.

7 1. MARRACCI, Fundatores mariani seu de sacrarum religionum congregationumaque fundatoribus, Mariae Dei-
parae Virgini singulariter addictis, ac dilectis, Roma 1643,

8 Editoriale, in La Civilta Cattolica 24 (1873) X, 704-705.

50



Stefano M. Cecchin

2. Il credo di Francesco d’Assisi

Lo scritto di Francesco che ha comportato una lunga maturazione sembra essere la
Regula non bullata che, abbozzata all'inizio della sua conversione verso il 1210, giunse
alla redazione finale nel capitolo generale del 1221. In esso troviamo non tanto I’aspetto
giuridico che dovrebbe essere proprio di una legislazione di vita, quanto I'esperienza
stessa di Dio che il poverello vuole condividere con quei fratelli che il Signore gli aveva
donatod.

In questa prima Regola viene offerto un piccolo compendio teologico, quasi il «cre-
do di Francesco», che sara fonte di ispirazione per la riflessione teologica e spirituale dei
successivi autori francescani. Qui 'autore non utilizza un linguaggio da trattato dogma-
tico, ma sente il bisogno di elevare a nome dell’'umanita un cantico di lode a Dio Padre:

Ti rendiamo grazie, perché come tu ci hai creato per mezzo del tuo Figlio, cosi per il verace e santo
tuo amore, con il quale ci hai amato (Gv 17,26), hai fatto nascere lo stesso vero Dio e vero uomo
dalla gloriosa sempre Vergine beatissima santa Maria, e per la croce, il sangue e la morte di lui ci hai
voluti redimere dalla schiavitti10.

Non ¢ difficile scorgere in queste parole il riverbero del cantico che si trova nella let-
tera di san Paolo agli Efesini: «Benedetto sia Dio, Padre del Signore nostro Gesu Cristo,
che ci ha benedetti con ogni benedizione spirituale nei cieli, in Cristo. In lui ci ha scelti
prima della creazione del mondo, per essere santi e immacolati al suo cospetto nella
carita, predestinandoci a essere suoi figli adottivi per opera di Gesu Cristo, secondo il
beneplacito della sua volonta» (Ef 1,3-6).

Cio si deduce da un altro testo del santo di Assisi:

la volonta del Padre suo fu questa, che il suo figlio benedetto e glorioso, che egli ci donato ed &
nato per noi, offrisse se stesso, mediante il proprio sangue, come sacrificio e vittima sull’altare della
croce, non per sé, poiché per mezzo di lui sono state create tutte le cose (Gv 1,3), ma in espiazione
dei nostri peccati, lasciando a noi ['esempio perché ne seguiamo le orme (1 Pt 2,21). E vuole che tutti
siamo salvi per mezzo di lui e che lo si riceva con cuore puro e col nostro corpo castoll.

E chiaro che la letizia di Francesco ¢ causata dall’aver scoperto che 'uomo si trova al
centro delle attenzioni divine!2. Dio lo ha creato per mezzo del suo Figlio che ha voluto
far nascere da Maria unicamente per «il vero e santo amore, con il quale ci ha amato».

9 Cfr. FRANCESCO, Testamentum, 14.

10 FRANCESCO, Regula non bullata, XXII11, 3.

11 FRANCESCO, Epistola ad fideles 11, 11-13.

12 Cfr. N. NGUYEN-VAN-KHANH, Gesa Cristo nel pensiero di san Francesco, Milano 1984, 95-97.

51

>
=
)
<}




o)
]
e
=
<

Seguire Gesu e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

E questo amore del Padre si ¢ manifestato nel dono del suo Figlio che ci & stato «donato
ed & nato per noi»B. E un atteggiamento, un movimento di amore che parte dal Padre,
si riversa nel Figlio, per raggiungere ognuno di noi. Cosi che I'umanita di Cristo & diven-
tata la prova pit significativa e comunicativa dell’amore di Dio per I'umanita.

Il Padre ¢ Porigine di tutto, ¢ la sorgente della vita creata originata dall’amore increa-
to, ¢ il «Sommo Bene»14, che vuole rendere partecipi tutte le creature del suo amore che
¢ «il frutto del grembo», colui che vive «nel seno del Padre» (Gv 1,19). Cosi che nell’in-
carnazione il Figlio di Dio diventa il massimo «dono» che la «Somma Bonta» elargisce
alla creazione!®. La gioia del poverello ¢ quella di accogliere e riconoscere questo dono
del Padre, al quale vuole dimostrare tutta la sua gratitudine.

Anche in questo atteggiamento si puo scorgere una compartecipazione di Francesco
alla gioia che Maria ha provato alle parole dell’angelo: «rallegrati» perché «il Signore &
con te» (Lc 1,28). Maria ¢ colei che sperimenta quella gioia che proviene dal «credere»
che veramente Dio & venuto ad abitare in lei. Cosi come lei ¢ invitata a gioire perché &
stata oggetto di un favore speciale di Dio6, Francesco esulta perché nell’incarnazione il
Figlio di Dio si ¢ offerto totalmente a noi. E I'esultanza messianica che raggiunge il suo
apice in quella gioia pasquale che accompagna e pervade tutta la vita di Maria sino allo
splendore del gaudio della risurrezione!?.

In Gest Dio si ¢ rivelato come «il bene, ogni bene, il sommo bene»!8 che vuole
rendere partecipe 'umanita di questa sua pienezza. Per questo motivo nella sua medita-
zione del Padre nostro Francesco scrive:

Che sei net cieli: negli angeli e nei santi, e li illumini alla conoscenza, perché tu, Signore, sei luce; li
infiammi all’amore, perché tu, Signore, sei amore; inabitando in loro e riempiendoli di beatitudine,
perché tu, Signore, sei il sommo bene, eterno bene, dal quale proviene ogni bene e senza il quale
non esiste alcun bene!?,

In questo breve testo, infatti, troviamo sette volte la preposizione «in» per indicare

13 C’¢ qui un’allusione al Szzbolo di Fede niceno-costantinopolitano che inizia la pericope sull’incarnazione
con: «per noi uomini e per la nostra salvezza».

14 Nelle Laudes Dei Altissimi, Francesco esprime il suo concetto di Dio: «Tu sei Trino ed uno... Tu sei il bene,
ogni bene, il sommo bene, Signore Dio vivo e vero... grande e ammirabile Signore, Dio onnipotente, mise-
ricordioso salvatore».

15 Cfr. N. NGUYEN-VAN-KHANH, Gesa Cristo nel pensiero di san Francesco, cit., 132.
16 Cfr. E. G. MOR, Figlia di Sion e Serva del Signore, Bologna 1988, 121.

17 Cfr. R. PANIKKAR, La gioia pasquale la presenza di Dio e Maria, Milano 2007, 9.

18 FRANCESCO, Laudes Dei altissimi, 3.

19 FRANCESCO, Oratio super Pater noster, 2.

52



Stefano M. Cecchin

la volonta divina di «in-abitare» nell'uomo, di venire a dimorare nell’'umanita20. I.'uomo
trovera la sua completezza solo quando Dio potra «inabitare» in lui2l.

3. Maria, Virgo ecclesia facta, abitazione di Dio

Francesco ha chiara coscienza che I'inabitazione di Dio nell’'umanita si ¢ realizzata
quando

L’altissimo Padre celeste, per mezzo del santo suo angelo Gabriele, annuncid questo Verbo del
Padre, cosi degno, cosi santo e glorioso, nel grembo della santa e gloriosa Vergine Maria, dal cui
grembo ricevette la vera carne della nostra umanita e fragilita22.

La sottolineatura del «grembo» vuole mettere in evidenza che «realmente», come
insegnava Ignazio di Antiochia (+ 107)2, Dio si & fatto uomo nascendo da Maria. E
questa la garanzia del realismo dell'incarnazione: 'umanita di Cristo proviene da una
madre che lo ha reso partecipe della nostra situazione umana e nel medesimo tempo ha
reso 'umanita capace di accogliere e far abitare in sé il suo stesso Creatore.

L’evento viene enfatizzato da Chiara d’Assisi nella sua celebre terza lettera ad Agne-
se di Praga:

Stringiti alla sua dolcissima Madre, la quale generd un Figlio tale che 7 cieli non potevano contenere
(1 Re 8,27; 2 Cr 2,5), eppure ella lo raccolse nel piccolo chiostro del suo santo seno e lo porto nel
suo grembo verginale. Chi non sdegnerebbe con orrore le insidie del nemico dell’'umano genere,
che, facendo brillare innanzi agli occhi il luccicore delle cose transitorie e delle glorie fallaci, tenta
annientare cio che ¢ pit grande del cielo? Si, perché ¢ ormai chiaro che I'anima dell’'uomo fedele,
che ¢ la pit degna tra tutte le creature, & resa dalla grazia di Dio pit grande del cielo. Mentre, infatti,
7 cieli con tutte le altre cose create non possono contenere il Creatore (cfr. 1 Re 8,27; 2 Cr 2,5), I'ani-
ma fedele invece, ed essa sola, ¢ sua dimora e soggiorno (cfr. Gv 14,23), e cio soltanto a motivo della
caritd, di cui gli empi sono privi. E la stessa Verita che lo afferma: Colui che i ama, sara amato dal
Padre mio, e 10 pure 'amerd, e noi verremo a lui e porremo in lui la nostra dimora (Gv 14,21). A quel
modo, dunque, che la gloriosa Vergine delle vergini portd Cristo materialmente nel suo grembo, tu
pure, seguendo le sue vestigia (cfr. 1 Pt 2,21), specialmente dell’'umilta e poverta di lui, puoi sempre,
senza alcun dubbio, portarlo spiritualmente nel tuo corpo casto e verginale. E conterrai in te Colui

20 Cfr. W. C. VAN D1jK, Ce gue Saint Francois d'Assise croyait de la Vierge Marie, in Cahiers Marials 27 (1982)
177.

21 Cfr. G. SPIRITO, Terra che diventa cielo. L'inabitazione trinitaria in san Francesco, Bologna 2009.
22 FRANCESCO, Epistola ad fideles 11, 4.

23 E pit evidente nel testo latino: «Qui es in caelis: in angelis et in sanctis; i[n]luminans eos ad cognitionem,
quia tu, Domine, lux es; inflammans ad amorem, quia tu, Domine, amor es; inhabitans et implens eos
ad beatitudinem, quia tu, Domine, summum bonum es, aeternum, a quo omne bonum, sine quo nullum
bonumy.

53

>
=
)
<}




o)
]
e
=
<

Seguire Gesu e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

dal quale tu e tutte le creature sono contenute (cfr. Sap 1,7; Col 1,17), e possederai cid che ¢ bene
pitt duraturo e definitivo anche a paragone di tutti gli altri possessi transeunti di questo mondo24.

Chiara, in sintonia con il pensiero di alcuni Padri della Chiesa?5, approfondisce la
meraviglia di Francesco di fronte alla scelta divina di fare dell’'umanita il luogo della
sua dimora. In tale progetto non si pud mettere da parte il ruolo di Maria2¢: ¢ lei che ha
aperto la porta affinché Dio potesse entrare nel mondo e fare in modo che noi salissimo
in cielo?7,

Possiamo qui notare un riverbero della tradizione rabbinica che vede nella donna il
ruolo di essere la «casa dell’'uomo». Un ruolo che Francesco sottolinea nel suo Sa/uto
alla Vergine:

Ave Signora [Domina], santa Regina, santa genitrice di Dio [Dei genitrix], Maria, che sei vergine
fatta Chiesa [virgo ecclesia facta]28 ed eletta dal santissimo Padre celeste, che ti ha consacrata insie-
me col santissimo suo Figlio diletto e con lo Spirito Santo Paraclito, tu in cui fu ed & ogni pienezza
di grazia ed ogni bene. Ave suo palazzo, Ave suo tabernacolo, Ave sua casa [domus eius]. Ave suo
vestimento, Ave sua ancella, Ave sua madre.

E qui evidente che Francesco, come ha riletto attraverso una sua meditazione la pre-
ghiera del Padre nostro, cosi vuole ampliare con un tocco originale la preghiera dell’Ave
Maria?9:

Ave Ave, Domina, sancta Regina,
Maria sancta Dei genitrix Maria que es virgo Ecclesia facta...
gratia plena in qua fuit et est omnis plenitudo gratiae et omne bonum.

24 CHIARA D’ASSISI, 3 lettera ad Agnese di Praga, in Fonti Francescane, nn. 2890-2893.

25 Ad esempio: GREGORIO DI NIssA, Owmzelie sul Cantico dei Cantici, 2 (PG 44, 765): «Non c’¢ niente di cosi
grande tra gli esseri che possa essere paragonato alla tua grandezza. Dio pud misurare tutto il cielo col suo
palmo. La terra e il mare sono chiusi nel palmo della sua mano. E tuttavia, lui che & cosi grande e contiene
tutto il creato nel palmo della sua mano, tu sei capace di contenerlo, egli dimora in te e non trova angusto
muoversi entro il tuo essere, lui che ha detto: Abiterd e camminerd in mezzo a loro (2 Cor 6,16)».

26 Bonaventura amava ricordare che Francesco: «Circondava di indicibile amore la Madre del Signore Gesu,
per il fatto che ha reso nostro fratello il Signore della Maesta e ci ha ottenuto la misericordia (1 Pt 2,10)»
(Leggenda Maggiore, in Fonti Francescane, n. 1165).

27 La tradizione vuole che Francesco abbia fatto scrivere sulla porta di S. Maria degli Angeli la scritta «Haec
est porta vitae eternae»: cfr. M. SENSI, I/ perdono di Assisi, S. Maria degli Angeli-Assisi 2002, 3.

28 Tn alcuni codici si trova la variante: «virgo perpetua», cfr. L. LEHMANN, La devozione a Maria in Francesco
e Chiara d’Assisi, cit., 20-21.

29 1] suo esempio sara seguito da Corrado di Sassonia (¥ 1279) con lo Speculum seu salutatio Beatae Mariae
Virginis ac sermones mariani, Grottaferrata 1975; ed. italiana: Commento all' Ave Maria, Casale Monferrato
1998.

54



Stefano M. Cecchin

Maria ¢ la vivente «Dimora di Dio tra noi» (Ap 21,3): percio Francesco la saluta con
il titolo di Domzina-«Signora», quasi a ricordare che come Dowmzinus deriva da domus e
significa «casa», cosi Maria ¢ la domus eius cioé la «casa di Dio» per eccellenza, il suo
«palazzo» e il suo «tabernacolo», in sintesi: la sancta Dei genitrix.

Si potrebbe pensare che egli rivive 'esperienza di Mosé di fronte al roveto ardente
(Es 3,2-3), o di Davide di fronte all’arca dell’alleanza (2 Sam 6,5.14), ma anche quella di
Elisabetta, che, trovandosi di fronte a colei che portava dentro di sé il Figlio diletto del
Padre, provo una gioia immensa e la riconobbe «madre del suo Signore» (Lc 1,41.44).
Si pud scorgere il riflesso di questa esperienza nell’antifona dell’Ufficio della passione,
preghiera utilizzata quotidianamente30, e con la quale — in sintonia con il grido di Eli-
sabetta: «benedetta tu fra le donne» (Lc 1,42)3! — anche Francesco esclama: «Oh santa
Maria Vergine, non vi ¢ alcuna simile a te nata nel mondo fra le donne»32. Nessuna,
infatti, come lei ha avuto una relazione cosi intima con la Trinita da esserne divenuta
«figlia, ancella, madre e sposa». Lei ¢ il vero Tempio di Dio e la nuova arca dell’alleanza,
¢ la «Vergine fatta Chiesa»3? che custodisce nel suo grembo il Figlio eterno del Padre.

Qui possiamo ipotizzare che Francesco abbia contemplato la madre gravida di Cri-
sto, come I'immagine terrestre del Padre celeste che porta nel suo grembo il Verbo
eterno (Gv 1,18)34. Pur rimanendo «figlia» del Padre che I’ha eletta come madre del suo
Figlio, la Vergine ha il privilegio di poter condividere con il Padre I'unico Figlio. Questo
lo si pud dedurre dal fatto che Francesco chiama Gesii il «santissimo diletto Figlio»
sia del Padre (nella Salutatio), come pure della madre (nell’ Antifona), quasi mettendo

30 Francesco la pregava almeno 14 volte al giorno: cfr. L. LEHMANN, La devozione a Maria in Francesco e
Chiara d’Assisi, cit., 5-6.

31 La meraviglia che si prova nello stare di fronte alla Madre di Dio ¢ la stessa che ha provato I'arcangelo
Gabriele nell’annunciazione, come canta I'antifona della Chiesa greca: «Alla magnificenza della tua ver-
ginita e alla tua estremamente splendente purezza Gabriele rimase stupito e ti gridd: O Madre di Dio!
Quale lode posso offrire che sia degna della tua bellezza? Con quale nome devo chiamarti? Mi sono perso
e smarrito ma io ti saluto come mi era stato comandato: Rallegrati, o piena di grazia» (Tnv mpoidmto. Tng
[MapBeviag cov, kot To VEEPAAUTPOV TO TG ayveiog cov, o FaPpmA katarhayeic, efoa cot, Ocotoke: [lowdv
GOl EYKOUIOV, TPOGUYAy® endEov; Tt O OVOUAo® o€; anopd Kot e&iotapal. Ad ©g Tpocetdyny Pod oot
yaipe n Keyoprropévn).

32 Dantifona di Francesco mostra somiglianze con I’antifona per il Magnificat dell’ Officium beatae Mariae Vir-
ginis, usato nella liturgia monastica di Fonte Avellana nei pressi di Fabriano e forse composto da san Pier
Damiani (f 1072): cfr. O. SCHMUCKL, De seraphici Patris Francisci habitudine erga beatissimam Virginem
Mariam, in Regina Immaculata. Studia scripta occasione primi centenarii a proclamatione dogmatica Immacu-
latae Conceptionis BM.V., Roma 1955, 15-47.

33 Come gia aveva fatto PIETRO LOMBARDO (Pseudo-Hildebertus Cenomanensis), Sernzones de sanctis, 55, in
Annuntiationis Beatae Mariae, PL 171, 609A: «in hoc conceptu magnum et mirabile sacramentum, con-
junctionis scilicet Christi et Ecclesiz, seu Verbi et animz. Virgo enim Maria facta est Ecclesia, vel qualibet
anima fidelis, qua incorruptione voluntatis casta et sinceritate virgo est».

34 Vedrei qui, pitt che una «quasi incarnazione dello Spirito Santo» come affermavano san Massimiliano M.
Kolbe e Leonardo Boff, una «vera icona visibile del Padre invisibile».

55

>
=
)
<}




o)
]
e
=
<

Seguire Gesu e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

Padre e madre su uno stesso piano, certo non di uguaglianza, ma solo di similitudine, in
modo simbolico: celeste il primo, terrena la seconda.

Per Francesco, dunque, Maria diventa il luogo della divina presenza, che ¢ il Cristo,
il quale, uscito dal seno del Padre, ¢ venuta a dimorare nel grembo della madre. La Ver-
gine diventa cosi icona terrestre del Padre celeste. Con lui condivide I'unico Figlio e par-
tecipa alla sua gestazione eterna con la sua gravidanza umana, per poter donare al Verbo
divino da lei accolto nel suo grembo «la vera carne della nostra umanita e fragilita»3s.

Come il Padre ¢ «il bene, il sommo bene, ogni bene», ora Maria viene abitata da Dio
e viene «riempita» di «ogni pienezza di grazia e di ogni bene»36, raggiungendo la piena
realizzazione della sua persona umana secondo il progetto divino: Dio vuole che 'uo-
mo diventi la sua dimora. E per questo motivo che Francesco, esorta i frati con queste
parole:

E sempre costruiamo in noi una abitazione [habitaculum] e una dimora [mansionen:] a lui, che & il
Signore Dio onnipotente, Padre e Figlio e Spirito Santo37.

Consapevole che tale dimora viene edificata per «mezzo dello Spirito» (Ef 2,22),
raccomanda ai frati che:

... facciano attenzione sopra di ogni cosa devono desiderare di avere lo Spirito del Signore e la sua
santa operazione [sanctam eius operationen]38.

Francesco fa riferimento all’azione dello Spirito che, operando in Maria sin dal suo
concepimento («tu in cui fu ed ¢ ogni pienezza di grazia ed ogni bene»), realizza in lei
la nuova creazione, in quanto, grazie al consenso di Maria, il Verbo di Dio si fa uomo in
lei. Questa «santa operazione» (sanctan: operationem), iniziata con Maria, prosegue con
la Chiesa nei fedeli, che, come Maria, sono chiamati ad agire in sintonia con lo Spirito
per divenire dimora del Verbo.

Nella Lettera ai fedeli Francesco esprime la convinzione che 'uomo puo entrare a far
parte della famiglia divina quando, avendo in odio sé stesso, rivolge tutto il suo amore a
Dio e al prossimo, quando riceve ’eucarestia e impegna la propria vita nelle opere della
penitenza. Lo «Spirito del Signore», allora, verra ad «abitare e dimorare» in lui affinché
possa essere «figlio del Padre» e «sposo, fratello, e madre di Cristo».

35 FRANCESCO, Epistola ad fideles (Recensio posterior), 4.
36 FRANCESCO, Salutatio beate Marie Virginis, 3.

37 FRANCESCO, Regula non bullata, XXI1, 27.

38 FRANCESCO, Regula bullata, X, 8.

56



Stefano M. Cecchin

Siamo sposi, quando nello Spirito Santo I’anima fedele si unisce al Signore nostro Gesti Cristo; sia-
mo suoi fratelli quando facciamo la volontd del Padre che ¢ nei cielr; siamo madri, quando lo portia-
mo nel nostro cuore e nel nostro corpo per mezzo del divino amore e della pura e sincera coscienza,
e lo generiamo attraverso il santo operare [per sanctam operationem], che devono risplendere in
esempio per gli altri39.

Lo Spirito Santo & colui che unisce 'anima a Gesu e ci conforma a lui per poter
essere suoi fratelli e, dunque, come lui essere in grado di compiere la volonta del Padre
celeste. Ma, ancor pit, il Padre ha voluto che noi tutti potessimo essere partecipi della
sua fecondita, dandoci la possibilita di essere «madri»40 del suo Figlio, capaci di acco-
glierlo in noi per poterlo generare attraverso una vita cristificata.

La fecondita dell’essere umano ¢ legata alla conformita al Padre, che genera eterna-
mente il Figlio nel suo seno e lo dona a quanti lo accolgono e, accogliendolo, diventano
la dimora di Dio in mezzo gli uomini. Ma affinché Dio possa dimorare negli uomini4! ¢
necessario che essi siano

interiormente purificati, interiormente illuminati e accesi dal fuoco dello Spirito Santo%2,

Questo & quanto il Padre, eleggendo Maria, aveva fatto in lei, creandola pura e san-
ta, illuminata dalle virtl e divenuta sposa dello Spirito Santo. Tale «illuminazione» era
chiesta da Francesco sin dall’inizio della sua vocazione, come testimonia il suo primo
scritto, la Preghiera davanti al crocifisso®3, in cui chiede che il suo cuore sia illuminato dal
Signore per poter aderire pienamente alla sua volonta:

illumina le tenebre de lo core mio [...] che io faccia lo tuo santo e verace comandamento#4.

Tale espressione non pud non rinviarci all’esperienza sapienziale di Maria nell’ora
dell’annunciazione: di fronte all’apparizione angelica e alla proposta che le viene fatta,
I'umile donna di Nazaret chiede prima una illuminazione e poi esprime il proprio con-
senso alla volonta di Dio: fiat mihi secundum verbum tuum (Lc 1,38). Con lei inizia la
vera inabitazione di Dio nell’'umanita.

39 FRANCESCO, Epistola ad fideles I, 1, 8-10.

40 «Chiunque fa la volonta del Padre mio che ¢ nei cieli, questi & per me fratello, sorella e 7zadre» (Mt 12,50).
41 FRANCESCO, Epistola ad fideles 1,1, 6.

42 FRANCESCO, Epistola toti Ordini missa, 51.

4 Papa Francesco ha fatto sua questa preghiera nel video messaggio inviato il 30 marzo 2013, in occasione
dell’esposizione della Sindone a Torino: Video-messaggio del Santo Padre Francesco in occasione dell osten-
sione straordinaria della Sindone di Torino, cit.

44 FRANCESCO D’ASSISI, Preghiera davanti al crocifisso, 5.

57

>
=
)
<}




o)
]
e
=
<

Seguire Gesu e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

Ritorna nuovamente I'immagine della Vergine gravida di Dio, della «Chiesa fatta di
carne» che custodisce nel cuore e nel corpo la presenza divina. Per questo Francesco la
saluta dicendo:

Tu in cui fu ed & ogni pienezza di grazia ed ogni bene [i72 qua fuit et est omnis pleni-
tudo gratie et omne bonuml®.

Egli riconosce che questa donna ¢ sempre stata riempita dalla grazia divina e conti-
nua ancora ad esserlo (fuit et est). Lei € la virgo ecclesia facta proprio perché in lei doveva
dimorare la pienezza di colui che la abita: «Et plenitudo eius nos omnes accepimus, et
gratiam pro gratia quia lex per Mosen data est gratia et veritas per Iesum Christum facta
est» (Gv 1,16-17).

Maria ¢ la «signora santa» che per mezzo dell’amore divino e di una coscienza puris-
sima ha portato nel cuore e nel corpo il Figlio di Dio diventando la De7 genitrix. Prima
tra tutti e come modello per tutti lo ha generato risplendendo come esempio. Nella con-
cezione del Figlio diletto del Padre Maria ha ricevuto il <sommo bene», cio¢ il massimo
di quanto Dio puo e vuole donare all’'umanita.

4. La poverta: via seguita da Gesu e Maria

Nella sua visita pastorale ad Assisi, papa Francesco ricorda che

L’incontro con Gesti portd [Francesco] a spogliarsi di una vita agiata e spensierata, per sposare
«Madonna Poverta» e vivere da vero figlio del Padre che ¢ nei cieli. Questa scelta, da parte di san
Francesco, rappresentava un modo radicale di imitare Cristo, di rivestirsi di Colui che, da ricco che
era, si & fatto povero per arricchire noi per mezzo della sua poverta (cfr. 2 Cor 8,9). In tutta la vita
di Francesco "amore per i poveri e I'imitazione di Cristo povero sono due elementi uniti in modo
inscindibile, le due facce di una stessa medaglia4.

Il papa precisa qui che Francesco non amava i poveri per filantropia o per un motivo
sociale, ma alla base di tutto vi ¢ stato un «incontro» che ha determinato un cambio di
visione della vita e della societa in cui viveva.

«Madonna Poverta»47 diventa per Francesco il simbolo di una «scelta di vita», quella

45 FRANCESCO, Salutatio beate Marie Virginis, 3.

46 PAPA FRANCESCO, Strumenti di pace e non di distruzione. Alla messa in piazza San Francesco I'appello del
Papa per il rispetto del creato e di ogni essere umano (4 ottobre 2013), cit., 8.

47 Negli scritti di Francesco troviamo una analogia tra la «poverta» e «Maria» entrambe sono chiamate con il

58



Stefano M. Cecchin

che il Figlio di Dio ha fatto per intraprendere la sua avventura in mezzo a noi. E questo
che lo affascina intimamente:

Lui, che era ricco (2 Cor 8,9) sopra ogni altra cosa, volle scegliere in questo mondo, insieme alla
beatissima Vergine, sua madre, la poverta4s.

Notiamo subito che Francesco associa la madre alla scelta fatta da Gesu.
Il motivo di questo legame & contenuto nella frase antecedente:

L’altissimo Padre... annunciod questo Verbo del Padre... nel grembo della santa e gloriosa Vergine
Maria, e dal grembo di lei ricevette la vera carne della nostra umanita e fragilita4°.

11 Figlio di Dio ha iniziato la sua esperienza nel mondo quando si fece uomo nel
grembo di una donna. Da Maria egli ha ricevuto la nostra umanita, fatta di carne e fra-
gilita. L’'uomo & debole e fragile, ma il santo ricorda:

Considera, o uomo, in quale sublime condizione ti ha posto il Signore Dio, poiché ti ha creato e for-
mato a zmmagine del suo Figlio diletto secondo il corpo e a similitudine di lui secondo lo spirito30.

Francesco si riferisce al racconto della Genesi: «Dio disse: facciamo I'uomo a nostra
immagine, a nostra somiglianza...» (Gn 1,26).

Se Agostino d’Ippona aveva sostenuto che il plurale «facciamo» va riferire all’azione
della santa Trinita>!, Ambrogio di Milano aggiunge che il modello ispiratore ¢ il Cristo,
non come Persona divina, ma nella previsione del suo essere Verbo incarnato2. Si puo
cosi affermare che 'umanita ¢ stata progettata sull' immagine del «Figlio diletto» del Pa-
dre in quanto «prototipo» dell'umanita. Ma, come insegnano alcuni Padri, se I'immagi-
ne rimane invariata, la somiglianza ¢ un dono «incompleto» che 'uomo puo raggiungere
progredendo nelle virtt3,

Francesco ¢ convinto che con I'incarnazione Gesu apre all'uomo la strada per poter
progredire in quelle virtt, dono dello Spirito, che, come hanno reso Maria Virgo ecclesia

titolo di domina: Salutatio beate Marie Virginis, 1; Salutatio virtutum, 2; Testamentum senensis, 4.
48 FRANCESCO, Epistola ad fideles 11, 5.
49 1bid., 4.
50 FRANCESCO, Admonitiones V, 1.
51 Cfr. AGOSTINO, De Trinitate, in PL 42, 1001.
52 Cfr. AMBROGIO, Hexaemeron, in PL 16, 257.

53 Cfr. GREGORIO NISSENO, Iz verba «Faciamus...», Oratio 1, in PG 44, 274; ORIGENE, De principiis, in PG
11, 333.

59

>
=
)
<}




o)
]
e
=
<

Seguire Gesu e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

facta, cosi fanno diventare gli infedeli «fedeli a Dio»:

. voi tutte, sante virtl, che per grazia e illuminazione dello Spirito Santo venite
infuse nei cuori dei fedeli, perché da infedeli fedeli a Dio li rendiate [de infidelibus
fideles Deo faciatis]>.

Da questo paragone si pud capire che la fede di Maria ¢ quella che ha dato inizio alla
Chiesa, che ha permesso allo Spirito Santo di infondersi nell'umanita, affinché quest’ul-
tima possa progredire nelle virtti e cosi raggiungere la conformita con Cristo in una
somiglianza sempre maggiore.

Dobbiamo considerare poi che il brano della Genesi citato sopra si completa con il
versetto successivo: «Dio cred I'uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo cred; ma-
schio e femmina li creo» (Gn 1,27).

La natura umana non ¢ solo caratterizzata dall’essere a immagine di Dio. Essa pos-
siede anche la caratteristica della distinzione tra maschile e femminile. Lo si evince dal
verbo «creare» che viene usato prima al singolare: «lo cred», per indicare 'unita (che si
trova nell’immagine), poi al plurale: «maschio e femmina li cred», per sottolinearne la
distinzione. L'uomo & «uno» nell'immagine, ma «due» nella sessualita>.

Questo dato ¢ evidenziato anche dal verbo «cred» che viene riferito una volta ai
due sessi, e due volte all’«<immagine», quasi a significare che 'uomo, per essere «vera
immagine di Dio», deve essere «maschio e femmina». Cioé & 'unione dell'uomo e della
donna, la loro relazionalita, che fa dell’essere umano la vera immagine di Diod.

E questo che aveva compreso anche Francesco d’Assisi quando guarda a Gesu e
Maria come modello da seguire?

E certo che il Poverello relazione Gesti con Maria anche quando li deve denominare:
se nell’ Antifona all’ ufficio della passione chiama il Figlio Domzinus, nella Salutatio chiama
Maria domzina. Qui vi & un rapporto di somiglianza, dove Gesu ¢ confessato come il Si-
gnore onnipotente per natura, mentre Maria ¢ la signora per grazia. Tale similitudine &
frutto di quell’'unione iniziata quando Gest, il «Verbo del Padre», il «santo e glorioso»,
ha scelto di lasciare la sua «sede regale» (Sap 18,15) e «il seno del Padre» (quz est in sinu
Patris, Gv 1,18), per venire ad abitare nel grembo di Maria, azione che continua nella

Chiesa:

Ecco, ogni giorno egli si umilia, come quando dalla sede regale discese nel grembo della Vergine;
ogni giorno egli stesso viene a noi in apparenza umile; ogni giorno discende dal seno del Padre

54 FRANCESCO, Salutatio beate Marie Virginis, 6.
55 Cfr. R. ROSINL, Lo Spirito del messaggio di S. Francesco, Roma 1982, 37.
56 Cfr. G. CAPPELLETTO, Genesi (Capitoli 1-11), Padova 2005, 53.

60



Stefano M. Cecchin

sull’altare nelle mani del sacerdoted7.

E come abbiamo gia visto, I'unione del Figlio con la madre ¢ avvalorata per France-

sco anche da una scelta comune di vita incentrata sulla poverta:

Cristo... fu povero e ospite, e visse di elemosina, lui e la beata Vergine e i suoi discepoli’s.

Percio vuole imitare la loro scelta di vita. Non si tratta di una decisione che vale solo

per lui e i suoi frati, ma la propone anche a Chiara e alle sue sorelle:

... affinché non ci allontanassimo mai dalla santissima poverta che abbracciammo, e neppure quelle
che sarebbero venute dopo di noi, poco prima della sua morte di nuovo scrisse per noi la sua ultima
volonta con queste parole: «lo, frate Francesco piccolino, voglio seguire la vita e la poverta dell’al-
tissimo Signore nostro Gesti Cristo e della sua santissima Madre, e perseverare in essa sino alla fine
(cfr. Mt 10,22). E prego voi, mie signore e vi consiglio che viviate sempre in questa santissima vita
e poverta. E guardatevi molto bene dall’allontanarvi mai da essa in nessuna maniera per I'insegna-
mento o il consiglio di alcuno»*.

La «vita» e la «poverta» di Gesti e Maria hanno ispirato la vocazione di Francesco e

Chiara. Una ispirazione confermata da Francesco anche prima di morire, giunto ormai
al culmine della sua esperienza e della sua maturita spirituale.

Anche i suoi frati hanno compreso I'importanza della poverta e il suo legame con

Maria. E interessante notare come nell’opera dedicata a «Madonna Povertax, il Sacrum
commercium, si trova una identificazione tra le due «Madonne» proprio in una preghie-
ra rivolta alla Poverta:

... 0 signora [poverta], abbi compassione di noi e imprimi su noi il sigillo della tua benevolenza.
Chi puo essere tanto stolto e insensato da non amare con tutto il cuore te, che in modo cosi degno
sei stata scelta e preparata dall’Altissimo fin dalla eternita? Chi puo rifiutarti riverenza e onore, se
Colui che ¢ adorato da tutte le Virtd dei cieli, ti ha rivestita di tanto onore? Chi pud non adorare
con gioia le orme dei tuoi piedi, se il Signore della maesta tanto umilmente si ¢ inchinato a te, con
tanta amicizia ti si & unito, con tanto amore ti ha fatta sua? Percio ti scongiuriamo, o signora, per lui
e per amore di lui: 7 questa necessita non disprezzare le nostre preghiere, ma liberaci sempre dai pericol,
tu gloriosa e benedetta in eterno®.

Oltre che ai temi tipicamente mariani dell’elezione e dell’onore speciale che spettano

a Maria, alla fine di questo testo troviamo che la nota antifona mariana Sub tuum praesi-

57

58

u

9

60

FRANCESCO, Admonitiones, 1, 16-18.
FRANCESCO, Regula non bullata, 1X, 5.
Regola di S. Chiara, in Fonti francescane, n. 2790.

Sacrum commercium sancti Francisci cum domina Paupertate, V11, 22, in Fonti francescane, n. 1980.

61

>
=
)
<}




o)
]
e
=
<

Seguire Gesu e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

dium & indirizzata ora anche alla poverta.

Sub tuum praesidium Sacrum commercium
Sub tuum praesidium confugimus, Obsecramus per ipsum et propter ipsum,
Sancta Dei Genetrix, domina,
nostras deprecationes ne despicias nostras deprecationes ne despicias
in necessitatibus, in necessitatibus,
sed a periculis cunctis sed a periculis
libera nos semper, libera nos semper,
Virgo gloriosa et benedicta. gloriosa et in eternum benedicta®!.

Risulta chiaro che nell’interpretazione francescana «Madonna Poverta» ha trovato in
Maria la sua pit autentica e reale personificazione.

5. Francesco chiamato ad essere «restauratore
della Chiesa» come Maria

Nel discorso tenuto durante la veglia di preghiera con i giovani Copacabana in Bra-
sile, papa Francesco disse:

Guardando voi oggi qui presenti, mi viene in mente la storia di san Francesco d’Assisi. Davanti al
Crocifisso sente la voce di Gesu che gli dice: «Francesco, va’ e ripara la mia casa». E il giovane Fran-
cesco risponde con prontezza e generosita a questa chiamata del Signore: riparare la sua casa. Ma
quale casa? Piano piano, si rende conto che non si trattava di fare il muratore e riparare un edificio
fatto di pietre, ma di dare il suo contributo per la vita della Chiesa; si trattava di mettersi a servizio
della Chiesa, amandola e lavorando perché in essa si riflettesse sempre pit il Volto di Cristo62.

Anche qui papa Francesco offre una esatta lettura dell’esperienza del santo di Assisi
a cui si pud aggiungere una interpretazione mariana alla luce di quanto abbiamo argo-
mentato fin’ora.

La conversione di Francesco ¢ legata al crocifisso di S. Damiano, dal quale udi la voce
che gli diceva: «Francesco, va, ripara la mia casa che, come vedi, ¢ tutta in rovina»®3.

Francesco obbedisce all’invito del crocifisso e comincia subito a riparare la chiesa di

61 Sacrum commercium sancti Francisci cum domina Paupertate, a cura di S. Brufani, S. Maria degli Angeli-
Assisi 1990, 143.

62 PAPA FRANCESCO, Discorso nella Veglia di preghiera con i giovani nel Lungomare di Copacabana, Rio de
Janeiro (27 luglio 2013), in Acta Apostolicae Sedis 105 (2013) 659.

63 CELANO, Vita Seconda, 10, in Fonti francescane, n. 593.

62



Stefano M. Cecchin

San Damiano, poi quella di San Pietro e infine quella di Santa Maria degli Angeli. Cio
determina anche un progresso nell’approfondimento della sua vocazione che matura
grazie alla contemplazione sempre piti intensa del mistero del Dio fattosi povero e fragi-
le. Egli comprende sempre pit che la «casa» che bisogna restaurare non & quella fatta di
mattoni, ma ¢ I'umanita stessa, che, creata ad immagine e somiglianza di Dio, ¢ il luogo
scelto dalla Trinita dove dimorare.

Il primo biografo narra che da quel momento Francesco

si apparta un poco dal tumulto del mondo e dalla mercatura, e cerca di custodire Gest Cristo
nell’intimita del cuoreé4,

Egli stava comprendendo che la sua persona doveva essere «restaurata» per poter es-
sere «inabitata» da Dio.

E in questo momento, come abbiamo gia visto, che compone il suo primo scritto, la
preghiera davanti al crocifisso, attorno al 1206, probabilmente nella chiesa di San Da-
miano, nella quale chiede — similmente a Maria nell’annunciazione (Lc 1,34) — di essere
illuminato per poter aderire pienamente alla volonta divina.

Progredendo nella sua esperienza di Dio, comprende che tale illuminazione avviene
per opera dello Spirito Santo: per gratiam et illuminationem Spiritus Sanctz, il quale vie-
ne appunto infuso 2 corda fidelium®. Francesco intuisce chiaramente che Maria ¢ stata
protagonista in modo del tutto speciale di questa infusione e illuminazione, come risulta
dalla sua preghiera mariana: nell’'ora dell’annunciazione infatti la Vergine acconsenti al
sorprendente evento dell’incarnazione e divenne il modello perfetto della realizzazione
dell’essere luogo della dimora di Dio, vocazione che & rivolta a tutti i fedeli.

Se Ciristo ¢ venuto per «redimere» 'uomo decaduto a causa del peccato, questa re-
denzione ¢ iniziata quando il Padre ha «fatto nascere lo stesso vero Dio e vero uomo
dalla gloriosa sempre Vergine beatissima santa Maria»%, quando cio¢ il Figlio diletto del
Padre, uguale a lui nella sostanza, ha preso la nostra natura umana dal grembo di Maria®7.
La restaurazione della natura umana inizia, dunque, quando Colui che vive nel «seno del
Padre» venne ad abitare «nel grembo di Maria».

Come, dunque, Maria & stata chiamata a restaurare I'umanita accogliendo con la fede
il Dio che veniva ad abitare in lei, cosi anche Francesco ¢ chiamato a fare di sé una dimora
del Dio vivente. Cosi che il «restaurare la casa» di Dio in decadenza significa restaurare la
propria vita sul modello della prima dimora di Dio sulla terra: Maria.

64 CELANO, Vita Prima, 6, in Fonti francescane, n. 328.
65 FRANCESCO, Salutatio beate Marie Virginis, 6.

66 FRANCESCO, Regula non bullata, XXI1I, 3.

67 FRANCESCO, Epistola ad fideles (Recensio posterior), 4.

63

>
=
)
<}




o)
]
e
o
<

Seguire Gesu e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

Per questo Francesco esorta i fedeli a diventare come Maria nel custodire i miste-
ri i Cristo e nel partecipare alla sua «divina maternita»: dobbiamo diventare «madri di
Cristo»98. Cio & possibile in modo privilegiato, per lui, quando il fedele si comunica al
corpo e sangue del Signore, quando cioé rivive I'esperienza di Maria che lo accolse nella
sua carne; ogni giorno, come discese nel grembo della Vergine, cosi scende sopra I'altare
nelle mani del sacerdote®. E dalle mani del sacerdote passa ai fedeli, per poter entrare e
dimorare stabilmente nella loro «casa», nella loro persona.

6. Conclusione

Nella storia della Chiesa, Francesco di Assisi ¢ il santo che, nonostante avesse affer-
mato di essere illetterato, con la sua intuizione mistica ha dato il via ad una particolare
corrente di pensiero, che nel corso dei secoli si ¢ distinta come una vera «scuola», tanto
da aver condotto la Chiesa verso la proclamazione dei due ultimi dogmi mariani: I'Tm-
macolata Concezione e 'assunzione in cielo di Maria.

Se il santo di Assisi ¢ conosciuto nella Chiesa per aver esaltato «madonna pover-
ta», lo si deve riconoscere parimenti per aver magnificato la madre di Gest con sen-
timenti di amore filiale e di somma gratitudine, perché per suo mezzo Dio «si ¢ fatto
nostro fratello»70. Rivisanto i suoi scritti ci si rende conto che non ha alcuna remora
nell’utilizzare nei riguardi di Maria, un linguaggio ricco di espressioni laudative: «Si-
gnora santa, Regina santissima, Madre di Dio, eletta dal Santissimo Padre celeste e da
lui consacrata con il suo diletto Figlio e lo Spirito Santo». L’umile Maria & colei che Dio
ha esaltato facendola la sua dimora tra gli uomini: «sua casa, suo palazzo, sua veste».

Francesco venera la donna di Nazaret con quell’originale espressione: «Vergine fatta
Chiesa», con la quale riconosce in lei I'inizio stesso della nostra salvezza. Quando infatti
lei accolse nel suo grembo il Figlio diletto del Padre, in quel momento divenne la «Chie-
sa», il luogo dove si realizzo 'adozione dell’'uomo ad essere figlio di Dio.

Gia con la sua scelta di lasciare il seno del Padre per venire a dimorare in quello di
una donna, il Figlio di Dio rivela la sua opzione per la poverta. Questa scelta manifesta
I’amore immenso di Dio verso I'umanita fragile e peccatrice.

Con Maria Gesi inizia il suo cammino nella storia, seguendo la via della poverta,
assunta nel grembo stesso della madre.

La sua poverta, il suo abbassarsi, corrisponde al nostro arricchirci: perché egli esce

68 FRANCESCO, Epistola ad fideles, 53.
69 Cf. FRANCESCO, Admonitiones, 1, 18.
70 CELANO, Vita Seconda, 198, in Fonti francescane, n. 786.

64



Stefano M. Cecchin

dal Padre per portare dentro di noi la sua pienezza. Ecco allora che nell’incarnazione
Maria diventa pit grande dei cieli, e, in sintonia con il Padre, per opera dello Spirito,
diventa il grembo di Dio sulla terra.

La pienezza della donna di Nazaret si trova proprio in questo suo essere la casa di
Dio, perché con 'avvento di Gesti, non vi & piti la necessita di un tempio fatto di pietre:
I'uomo ¢ il nuovo, unico e vero tempio di Dio in Cristo Gesu per la potenza dello Spirito
Santo. Un tempio che va amato e rispettato, considerato al di sopra di ogni altra realta
terrena. E nell’umanitd, infatti, che riposera lo Spirito del Signore (Is 11,2), ed Egli ne fara
la sua dimora, e saranno figli del Padre celeste!; e potra vivere con Dio I'esperienza dello
sposo, del fratello e della madre del Signore nostro Gesu Cristo.

Sembra dunque chiaro per Francesco che Maria ¢ per tutti il modello dell’inabitazio-
ne di Dio nell’'uomo e nella storia. Ogni uomo e donna sono chiamati a partecipare della
«divina maternita» diventando luogo dove Dio viene ad abitare. E per questo motivo
che alla fine della sua vita, nelle ultime volonta a Chiara, egli dichiara e conferma la sua
volonta di seguire e vivere la vita e la poverta di Gesti e Maria, perché sono loro due
insieme il modello della vera umanita.

71 Cfr. FRANCESCO, Epistola ad fideles 11, 48-53.

65

>
=
)
<}




