
ArticolJli S IU XIX 1/2014) 49-65

dSeguilre Gesu . Marıa alla scuola
di Francesco d’Assisi

Steftano Cecchin, OFM
Pontificta Academia AYIaAnNd Internationalzıs (CLittd del Vaticano)

Introduzione

[ fronte alla figura di 11 Francesco di AssIis] 1a OSIra entfe generalmente a-
acl assoclarlo alla contemplazione della bellezza de] Cre4tO all’amore DCI «madonna

pDoverta>». colu] che incarna 1a Compassione DCI le CreAature, una DACE COsmI1ıca
quell’armonia che affratella tutt1 oli esser]. In effetti, Francesco ı] SANTO DCL eccellenza
che ha Saputo fare della {{l vita un contemplazione continua della «tTenerezz74 di Dio>.
La {{l saplıenza quella di VT «fatto esperlenza» della bonta di Dio, ı]
quale DCI de] Figlio, dall’eternita nel s { 1  ( srembo, ha CTe4LtLO le USC

DCI lui 1n vista di lu1 OS1 che «quando 1111 1a plenezza de]l teImpOo>» Gal 4.4) QquUESTO
s {  ( diletto Figlio 1111 O la y{l dimora «1n NO1> (Gv 1,14) Da quel
ENTO 1a storl1a in1z1a VUOVO gulidato da (Je8 che VIve l’esperienza
affınche l’uomo LO partecıpare di quella divina.

Per CONOSCEIC ı] pensiero di Francesco d’Assisi bisogna ACCcOostarsıi principalmente
al S1101 scritti}, DUL 10  — tralasclando le tre testimon1anze le vite scrltte 1n special
modo da Tommaso da Celano (+ 1265 da Bonaventura di Bagnoreg10 (+ 1274 Ma
l’ispirazione DCI QqUESTO articolo C1 venuta 1n DPI1MO luogo da alcuni Mferiment] di Daba
Francesco alla scelta de] SAaNtfO di AssIis]1 di segulre (GreS nella vıa della poverta*, Quando

Per oli SscrIittı utilizzeremo ’edizione erit1ica: FRANCESCO D ’ AÄSSISL SCHIELL, CULIA A Paolazzi, G rottater-
rata 2009 Per oli SsctrmEtÜ A Chiara le altre fonti: cftr. Fonti francescane, Padova ZULL: Fontes FFAanctiscant,
CULIA A enestö Brutfani, Marla degli Angeli- Assisi 1995
| OMMASO (LELANO, 1A4 DVLIMd, In Fonti francescane, D/1:; 1A4 seconda, In Fonti francescane,
5/8-520
BONAVENTURA DJI BAGNOREGIO, Leggenda MAGTLOFE, In Fonti francescane,
HPAPA FRANCESCO, Strument? di DACE HOH dr distruzione. Ha IM DIAZZA San FYANncesc0a P’appello del
PapDa DE j} rispetto del CYEAETO di Ogn ESSEFE (4 ottohre 2013), In (Osservatore Romano (5 ottobhre

49949

RTLu XIX (1/2014) 49-65Articoli

Seguire Gesù e Maria alla scuola
di Francesco d’Assisi

Stefano M. Cecchin, OFM
Pontificia Academia Mariana Internationalis (Città del Vaticano)

1. Introduzione

Di fronte alla figura di san Francesco di Assisi la nostra mente è generalmente porta-
to ad associarlo alla contemplazione della bellezza del creato e all’amore per «madonna 
povertà». È colui che incarna la compassione per tutte le creature, una pace cosmica e 
quell’armonia che affratella tutti gli esseri. In effetti, Francesco è il santo per eccellenza 
che ha saputo fare della sua vita una contemplazione continua della «tenerezza di Dio». 
La sua sapienza è stata quella di aver «fatto esperienza» della somma bontà di Dio, il 
quale per amore del Figlio, generato dall’eternità nel suo grembo, ha creato tutte le cose 
per lui e in vista di lui. Così che «quando venne la pienezza del tempo» (Gal 4,4) questo 
suo diletto Figlio venne a porre la sua dimora «in mezzo a noi» (Gv 1,14). Da quel mo-
mento la storia inizia un nuovo percorso guidato da Gesù che vive l’esperienza umana 
affinché l’uomo possa partecipare di quella divina.

Per conoscere il pensiero di Francesco d’Assisi bisogna accostarsi principalmente 
ai suoi scritti1, pur non tralasciando le altre testimonianze e le vite scritte in special 
modo da Tommaso da Celano († 1265)2 e da Bonaventura di Bagnoregio († 1274)3. Ma 
l’ispirazione per questo articolo ci è venuta in primo luogo da alcuni riferimenti di papa 
Francesco alla scelta del santo di Assisi di seguire Gesù nella via della povertà4. Quando 

1	 Per gli scritti utilizzeremo l’edizione critica: Francesco d’Assisi, Scritti, a cura di C. Paolazzi, Grottafer-
rata 2009. Per gli scritti di Chiara e le altre fonti: cfr. Fonti francescane, Padova 2011; Fontes franciscani, a 
cura di E. Menestò e S. Brufani, S. Maria degli Angeli-Assisi 1995.

2	 Tommaso da Celano, Vita prima, in Fonti francescane, nn. 315-571; Vita seconda, in Fonti francescane, nn. 
578-820

3	 Bonaventura di Bagnoregio, Leggenda maggiore, in Fonti francescane, nn. 1020-1255.
4	 Papa Francesco, Strumenti di pace e non di distruzione. Alla messa in piazza San Francesco l’appello del 

Papa per il rispetto del creato e di ogni essere umano (4 ottobre 2013), in L’Osservatore Romano (5 ottobre 



Sequire S{} ara affa SCHOTA el FFancCcesCO A ’ASSIS/

perÖ 61 parla di questa seqguela C’hristz 10  — 61 deve dimenticare che 1n RNa V1 una di
imenslone inarlana che corrisponde alla particolare devotio Mariae de] SANTO 2SS1IS1ANO?.
Egli, DUL 10  — avendo ondato ordine CO  - una esplicita caratteri1zzazlone marlana, C1ODTLUN7 ha lasclato una chiave di ettura della y{l vocazlone quando ScCI1sse le “{ 1C ultime volonta

Chiara. Quası imitando l’ultimo ALLO di (GreS sulla OCC, ı] SANTO ASSIS1ANO rivela alla
{{l fedele SCHUACE ı] s {  ( di vita, (G)183{° STESSE emettendo una professione nelle
in anı della “{l STESSAa discepola:

19, frate Francesco piccolino, voglio segulre la 1lta la poverta dell’altissimo Signore OSITO (Jes
(Oorsto della S1144 santlıssıma madre DEISCVCLALC 4541 fino alla iine®

1a fine della “{l es1istenza vuole test1imonlare 1a ferma volonta di segulre DEISCVC-
aınNnte l’esempi0 di vita che (Je8 ha Vissuto Insieme CO  - {{l madre. Figlio di DIio ha
AVUTLO al Proprio Hanco una donna che, Insieme lu1 divenuta ı] modello da segulre.
Sar: forse DCI QquUESTO IMOt1VvoO che ı] NOTO mariologo Ippolito Marraccı (+ 1675 ha voluto
ALNOVETLALC Francesco d’Assisi tra fondator] di ordini religlosi che 61 SO110 distinti DCI 1a
loro marlanıta/. Tale CONVINCIMeEeNtO für 1n segulto ribadito da editorlale della Cipalta
C attolica de]l 158575 «L’Ordine de Minor/1, avendo ereditato s { 1  ( fondatore affetto
devozione singolare 1a Madre di Dio, DUO, fra quant! altrı Ordin!i Horiscono nella
Chiesa, Vantare ı] magglor UMMNETO di scrlttor1 egreg], quali colle dottissime loro SDC
colazion|, accertando celehbrando le prerogatiıve della Vergine medesima, s()  - mMusclt1
TOMUOVEIEC mirabilmente ı] culto di le] nel popolo ecrist1ano>»$8.

I} ftondamento d C100 rtmane l’esperienza religiosa de]l SAaNtfO di Ass1s]1 che OTLa

cercheremo di delineare sottolineando (G)183{° esli ha voluto mMeftftfere 1n ALLO una sequela
radicale di (Lristo, Figlio di Dio che 61 fatto VOTO UOIMNO orazle alla Cooperazlione di
una umile vergine.

2013 Video-messaggi0 del Santo Padre FYANncesc0O IM OCCASIONE delPostensione SIYAOYdiNAYLA Aella Sindone
dr TOorino (30 2013 http://www.vatican.va/holy_ftather/francesco/messages/pont-messages/2013/
documents/papa-francesco_20130330_videomessagg10- sindone_it.html: DISCOFSO nella Veglia di breghiera
CO SLOVANL nel Lungomare dr Copacaband, Rı0O de fanetro (27 [uglio In cta Apostolicae Sedis 105
2013) 659
Gili studi A riterimento PEI l’esperienza marlana A Francesco S()1L10 AGO, «Salutatio Beatae
Martiae VIFGLNES» di San FY7Aancesc0O di ASsstst, KRoma 1998: SCHNEIDER, VIrgO ecclesta facta. di Martia
nel CFOCHLSSO dr San VAHANGO nell Officium Passtionis dr Sa FYANCESCH d’ASSISL, traduzione tedesco A
Zappella (Biblioteca Marlana Francescana, 1L) Marla degli Angeli- Assisi ZU05: LEHMANN, devoztione
Matrtd di Francesco ( Lara d’ASSESL, In «La Scuola FYAncescana» PImmmacolata (LONCEZIONE, ( .ltta de] Vatlcano
Z004, 1->5  \A
FRANCESCO D AÄSSISL Ulra DOLuNntAaS Sa]MeLIade C larae SCHLDLd, cfr. Regula Clarae 1L, 23 VUIIL, G: A,

MARRACCIL, Fundatores VAAYIANE SE de religtonum CON GFE GALLONUMGYUE fundatoribus, Martiae Det.
VIFOENE stingulariter addictis, dilectis, KRoma 1643,

Editortiale, In La Civiltä Cattolica 1873) X, /04-7/705

5()50

A
rt

ic
ol

i

Seguire Gesù e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

però si parla di questa sequela Christi non si deve dimenticare che in essa vi è una di-
mensione mariana che corrisponde alla particolare devotio Mariae del santo assisiano5. 
Egli, pur non avendo fondato un ordine con una esplicita caratterizzazione mariana, ci 
ha lasciato una chiave di lettura della sua vocazione quando scrisse le sue ultime volontà 
a Chiara. Quasi imitando l’ultimo atto di Gesù sulla croce, il santo assisiano rivela alla 
sua fedele seguace il suo progetto di vita, come se stesse emettendo una professione nelle 
mani della sua stessa discepola:

Io, frate Francesco piccolino, voglio seguire la vita e la povertà dell’altissimo Signore nostro Gesù 
Cristo e della sua santissima madre e perseverare in essa fino alla fine6.

Alla fine della sua esistenza vuole testimoniare la ferma volontà di seguire perseve-
rante l’esempio di vita che Gesù ha vissuto insieme con sua madre. Il Figlio di Dio ha 
avuto al proprio fianco una donna che, insieme a lui è divenuta il modello da seguire. 
Sarà forse per questo motivo che il noto mariologo Ippolito Marracci († 1675) ha voluto 
annoverare Francesco d’Assisi tra i fondatori di ordini religiosi che si sono distinti per la 
loro marianità7. Tale convincimento fu in seguito ribadito da un editoriale della Civiltà 
Cattolica del 1873: «L’Ordine de’ Minori, avendo ereditato dal suo fondatore affetto e 
devozione singolare verso la Madre di Dio, può, fra quanti altri Ordini fioriscono nella 
Chiesa, vantare il maggior numero di scrittori egregi, i quali colle dottissime loro spe-
colazioni, accertando e celebrando le prerogative della Vergine medesima, son riusciti a 
promuovere mirabilmente il culto di lei nel popolo cristiano»8.

Il fondamento di tutto ciò rimane l’esperienza religiosa del santo di Assisi che ora 
cercheremo di delineare sottolineando come egli ha voluto mettere in atto una sequela 
radicale di Cristo, il Figlio di Dio che si è fatto vero uomo grazie alla cooperazione di 
una umile vergine.

2013) 8; Video-messaggio del Santo Padre Francesco in occasione dell’ostensione straordinaria della Sindone 
di Torino (30 marzo 2013): http://www.vatican.va/holy_father/francesco/messages/pont-messages/2013/
documents/papa-francesco_20130330_videomessaggio- sindone_it.html; Discorso nella Veglia di preghiera 
con i giovani nel Lungomare di Copacabana, Rio de Janeiro (27 luglio 2013), in Acta Apostolicae Sedis 105 
(2013) 659.

5	 Gli studi di riferimento per l’esperienza mariana di san Francesco sono: L. M. Ago, La «Salutatio Beatae 
Mariae Virginis» di San Francesco di Assisi, Roma 1998; J. Schneider, Virgo ecclesia facta. La presenza di Maria 
nel crocifisso di San Damiano e nell’Officium Passionis di san Francesco d’Assisi, traduzione dal tedesco di M. 
Zappella (Biblioteca Mariana Francescana, 1), S. Maria degli Angeli-Assisi 2003; L. Lehmann, La devozione a 
Maria di Francesco e Chiara d’Assisi, in «La Scuola Francescana» e l’Immacolata Concezione, Città del Vaticano 
2004, 1-55.

6	 Francesco d’Assisi, Ultima voluntas sanctae Clarae scripta, 1; cfr. Regula s. Clarae II, 25; VIII, 6; XII, 13.
7	 I. Marracci, Fundatores mariani seu de sacrarum religionum congregationumque fundatoribus, Mariae Dei-

parae Virgini singulariter addictis, ac dilectis, Roma 1643,
8	 Editoriale, in La Civiltà Cattolica 24 (1873) X, 704-705.



Stetfano ( ecchın

credo di Francesco d’Assisi

Lo Sscr1tto d Francesco che ha COMPOFrTAatO una lunga maturazlone sembra GSSCTITC 1a Articol|
Regula VE  - ullata che, abbozzata all’inizio della “{l cCONverslone ı] 1210, o1unse
alla redazione Ainale nel capitolo generale de]l 1221 In (} trovlamo 110  - l’aspetto
siuridico che dovrebbe OSSCTEC Dropri0 di una legislazione di vita, quanto l’esperienza
STESSAa di Dio che ı] poverello vuole condividere CO  — quel fratelli che ı] Signore oli VV

donato®.
In questa prima Regola viene offerto piccolo compendio teologico, quası ı] O-

do di Francesco», che Sara fonte d ispirazıone DCI 1a riflessione teologica spirituale de]l
SUCCESSIVI autorl francescanı]. Qul ’autore 10  — utilizza linguaggio da dogma-
t1CO, SCENTE ı] bisogno di elevare LOMNEC dell’umanita Cant1ıco di ode Dio Padre

11 rendiamo orazle, perche COMNNE C1 hal CrTeatO PCLI del EUO Figlio, COS1 PCL VELACE
EUO AL OLC, LÖH ıf quale (1 hat (Gv 17,26), hal fatto 1LAaSCEIS lo STESSO CIO ID CIO OINO
dalla oloriosa SCINDIE Vergine beatissima Marla, PCLI la9 i}u la Adi Iui C1 hal
voluti redimere dalla schlavitul0.

Non ditficile 1n queste parole ı] tiverbero de] Cant1co che 61 'Ova nella let
tera di s \411l Paolo agli Etesin!ti: «Benedetto S12 Dio, Padre de] Signore OSITO (GreS (Lristo,
che C1 ha benedetti CO  — ogn1 benedizione spirituale nel cieli, 1n (rlsto. In lui C1 ha scelti
prima della creazlone de] mondo, DCL GSSCTEC Ssantı immacolati s { 1  ( nella
carıta, predestinandoci GSSCTITC S1101 figli adottivi DCI DE di (GreS (Lristo, secondo ı]
beneplacito della “{l volonta>» (Ef 1,3-6)

(1 61 deduce da altro de]l SAaNtfO di AssIis]:

la volonta del Padre S1I10O fa questa, che S {I1'  ® figlio benedetto olor10so, che egli C1 donato ed
NAto PCL nOlL, offrisse STESSO, mediante Droprio SAaNSUC, COMNNE sactificio vittima sull’altare della
9 11O  S PeCL se, poiche DEr dt I17 SOHO CVEeAaTEe le LONE (Gv 1,3), esplazlone
del nostr1 peccatl, Iasciando nOol1 ’ esempio perche segulamo le VE (1 P 2,21) vuole che tutt1
S1aAMO Salvi PCL Adi Iu1 che lo S1 tlceva COM DPULO col OSITO castoll.

chiaro che 1a etiz]la di Francesco C4uUuSsSatLa dall’aver che l’uomo 61 'Ova
CEeNTfTrTro delle attenz101n1 divinel2. Dio lo ha Cre4tO DCL de]l s {  ( Figlio che ha voluto
far L1ASCPETE da Marla un1camente DCI <i] VOTO SAaNtO [6)  E CO  - quale C1 ha AIn AatOo>»>

Cfr. FRANCESCO, Testamentum,
FRANCESCO, Regula HOH hullata,

11 FRANCESCO, Epistola ad fideles H, 11-15
12 Cfr. NGUYEN- V AN-KHANH, (JeS$M (4STO nel pensiero di san FYancesco, Milano 19%54, G5-9/

5l51

A
rticoli

Stefano M. Cecchin

2. Il credo di Francesco d’Assisi

Lo scritto di Francesco che ha comportato una lunga maturazione sembra essere la 
Regula non bullata che, abbozzata all’inizio della sua conversione verso il 1210, giunse 
alla redazione finale nel capitolo generale del 1221. In esso troviamo non tanto l’aspetto 
giuridico che dovrebbe essere proprio di una legislazione di vita, quanto l’esperienza 
stessa di Dio che il poverello vuole condividere con quei fratelli che il Signore gli aveva 
donato9.

In questa prima Regola viene offerto un piccolo compendio teologico, quasi il «cre-
do di Francesco», che sarà fonte di ispirazione per la riflessione teologica e spirituale dei 
successivi autori francescani. Qui l’autore non utilizza un linguaggio da trattato dogma-
tico, ma sente il bisogno di elevare a nome dell’umanità un cantico di lode a Dio Padre:

Ti rendiamo grazie, perché come tu ci hai creato per mezzo del tuo Figlio, così per il verace e santo 
tuo amore, con il quale ci hai amato (Gv 17,26), hai fatto nascere lo stesso vero Dio e vero uomo 
dalla gloriosa sempre Vergine beatissima santa Maria, e per la croce, il sangue e la morte di lui ci hai 
voluti redimere dalla schiavitù10.

Non è difficile scorgere in queste parole il riverbero del cantico che si trova nella let-
tera di san Paolo agli Efesini: «Benedetto sia Dio, Padre del Signore nostro Gesù Cristo, 
che ci ha benedetti con ogni benedizione spirituale nei cieli, in Cristo. In lui ci ha scelti 
prima della creazione del mondo, per essere santi e immacolati al suo cospetto nella 
carità, predestinandoci a essere suoi figli adottivi per opera di Gesù Cristo, secondo il 
beneplacito della sua volontà» (Ef 1,3-6).

Ciò si deduce da un altro testo del santo di Assisi:

la volontà del Padre suo fu questa, che il suo figlio benedetto e glorioso, che egli ci donato ed è 
nato per noi, offrisse se stesso, mediante il proprio sangue, come sacrificio e vittima sull’altare della 
croce, non per sé, poiché per mezzo di lui sono state create tutte le cose (Gv 1,3), ma in espiazione 
dei nostri peccati, lasciando a noi l’esempio perché ne seguiamo le orme (1 Pt 2,21). E vuole che tutti 
siamo salvi per mezzo di lui e che lo si riceva con cuore puro e col nostro corpo casto11.

È chiaro che la letizia di Francesco è causata dall’aver scoperto che l’uomo si trova al 
centro delle attenzioni divine12. Dio lo ha creato per mezzo del suo Figlio che ha voluto 
far nascere da Maria unicamente per «il vero e santo amore, con il quale ci ha amato». 

9	 Cfr. Francesco, Testamentum, 14.
10	 Francesco, Regula non bullata, XXIII, 3.
11	 Francesco, Epistola ad fideles II, 11-13.
12	 Cfr. N. Nguyen-Van-Khanh, Gesù Cristo nel pensiero di san Francesco, Milano 1984, 95-97.



Sequire S{} ara affa SCHOTA el FFancCcesCO A ’ASSIS/

QqUESTO de] Padre 61 manıifestato nel dono de] s {  ( Figlio che C1 «donato
ed NAatO DCI no1> 13 attegg1amento, ImOoviImentoa di che Padre,
61 tversa nel Figlio, DCL ragglungere OSNUNO di NnOo1 OS1 che l’umanita di (rIsto diven-ODTLUN7 LAata 1a OV. DIU significativa comun1icatıva dell’amore di DIio DCL l’umanita.

I} Padre l’origine d la della vita creata or1ıginata dall’amore increa-
C ı] «Sommo Bene»14, che vuole rendere partec1p1 le crea4ture de]l s {  ( che

<l frutto de] srembo», colu] che VIve «nel SC1I10Ö de] Padre>» (Gv 1,19) OS1 che nell’in-
carnazlone ı] Figlio di Dio diventa ı] MAsSsSIımMmoO &< dODO>> che 1a «Somma Bonta>» elargisce
alla creazl1onel> La 91012 de] poverello quella di accogliere TcoNOscCere QqUESTO dono
de] Padre, al quale vuole dimostrare 1a {{l sratitudine.

Anche 1n QqUESTO attegg1amento 61 DUO una Compartec1ipazlione di Francesco
alla 91012 che Marıa ha ProVvato alle parole dell’angelo: «rallegrati» perche <i] Signore
CO  — [e>» (Lc 1,28) Marıa cole] che sperimenta quella 91012 che Dproviene «credere>»
che veramente DIio VEeENUTO ad abitare 1n lei OS1 (G)183{° lei Invıtata o101re perche

OSSELLO di favore speclale di Dio16, Francesco esulta perche nell’incarnazione ı]
Figlio d DIio 61 offerto totalmente NnOo1 V’esultanza imessi1anıca che ragg1unge s { 1  (

apıce 1n quella 91012 pasquale che CCOIMMDASNA pervade 1a vita d Marla S1NO allo
splendore de]l gaudio della Msurrezionel/.

In (GreS DIio 61 rivelato (G)183{° <l bene, ogn1 bene, ı] bene»18 che vuole
rendere partecıpe ’umanita di questa “{l plenezza. Per QqUESTO IMOt1VvoO nella “{l medita-
zione de]l Padre MOSTIFYO Francesco SCIr1ve‘

Che CZ NEI rel; negli angeli nel santl, 1 illhumini alla COMNOSCCHNZA, perche Signore, Ssel1 luce: 1
inhamm1 all’amore, perche Signore, Ssel19 inabitando loro riempiendoli al beatitudine,
perche Signore, Ssel1 bene, eterno bene, dal quale proviene Ognı bene quale
1O  S esiste alcun benel9

In QqUESTO breve infatti, trov1amo volte 1a preposizlione «1N>» DCT indicare

15 (e qu1 un’allusione al Sirbholo di Fede niceno-costantinopolitano che In1z1a la bericope sullincarnazione
CC()  = no1 10M1N1 PEI la NOSIra salvezza».

14 Nelle Laudes Deit Altissimi, Francesco esprime l [ 10 A DIio «Iu se1 Irıno d uUuL1LO Iu se1 bene,
Ogn1 bene, SC(TEIILO bene, Slenore DIo 1VO C100 grande ammirabile Slgnore, DIo Oonnıpotente, mlse-
rticordioso salvatore>».

15 Cir. NGUYEN- VAN-KHANH, (JeS$M (LFISTO nel DENSLEFO disan FYancesco, C1t., 152

Cir. MORTL, Figlia di Sion CDA del SZ9NOre, Bologna 19”85, 121
17 Cir. PANIKKAR, La SIOLA basquale Ia di DO Martd, Milano ZU07,

FRANCESCO, Laudes Det altissimd,
FRANCESCO, ( )rattio Pater HOSTEN,

52

A
rt

ic
ol

i

Seguire Gesù e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

E questo amore del Padre si è manifestato nel dono del suo Figlio che ci è stato «donato 
ed è nato per noi»13. È un atteggiamento, un movimento di amore che parte dal Padre, 
si riversa nel Figlio, per raggiungere ognuno di noi. Così che l’umanità di Cristo è diven-
tata la prova più significativa e comunicativa dell’amore di Dio per l’umanità.

Il Padre è l’origine di tutto, è la sorgente della vita creata originata dall’amore increa-
to, è il «Sommo Bene»14, che vuole rendere partecipi tutte le creature del suo amore che 
è «il frutto del grembo», colui che vive «nel seno del Padre» (Gv 1,19). Così che nell’in-
carnazione il Figlio di Dio diventa il massimo «dono» che la «Somma Bontà» elargisce 
alla creazione15. La gioia del poverello è quella di accogliere e riconoscere questo dono 
del Padre, al quale vuole dimostrare tutta la sua gratitudine. 

Anche in questo atteggiamento si può scorgere una compartecipazione di Francesco 
alla gioia che Maria ha provato alle parole dell’angelo: «rallegrati» perché «il Signore è 
con te» (Lc 1,28). Maria è colei che sperimenta quella gioia che proviene dal «credere» 
che veramente Dio è venuto ad abitare in lei. Così come lei è invitata a gioire perché è 
stata oggetto di un favore speciale di Dio16, Francesco esulta perché nell’incarnazione il 
Figlio di Dio si è offerto totalmente a noi. È l’esultanza messianica che raggiunge il suo 
apice in quella gioia pasquale che accompagna e pervade tutta la vita di Maria sino allo 
splendore del gaudio della risurrezione17.

In Gesù Dio si è rivelato come «il bene, ogni bene, il sommo bene»18 che vuole 
rendere partecipe l’umanità di questa sua pienezza. Per questo motivo nella sua medita-
zione del Padre nostro Francesco scrive: 

Che sei nei cieli: negli angeli e nei santi, e li illumini alla conoscenza, perché tu, Signore, sei luce; li 
infiammi all’amore, perché tu, Signore, sei amore; inabitando in loro e riempiendoli di beatitudine, 
perché tu, Signore, sei il sommo bene, eterno bene, dal quale proviene ogni bene e senza il quale 
non esiste alcun bene19.

In questo breve testo, infatti, troviamo sette volte la preposizione «in» per indicare 

13	 C’è qui un’allusione al Simbolo di Fede niceno-costantinopolitano che inizia la pericope sull’incarnazione 
con: «per noi uomini e per la nostra salvezza».

14	 Nelle Laudes Dei Altissimi, Francesco esprime il suo concetto di Dio: «Tu sei Trino ed uno... Tu sei il bene, 
ogni bene, il sommo bene, Signore Dio vivo e vero... grande e ammirabile Signore, Dio onnipotente, mise-
ricordioso salvatore».

15	 Cfr. N. Nguyen-Van-Khanh, Gesù Cristo nel pensiero di san Francesco, cit., 132.
16	 Cfr. E. G. Mori, Figlia di Sion e Serva del Signore, Bologna 1988, 121.
17	 Cfr. R. Panikkar, La gioia pasquale la presenza di Dio e Maria, Milano 2007, 9.
18	 Francesco, Laudes Dei altissimi, 3.
19	 Francesco, Oratio super Pater noster, 2.



Stetfano ( ecchın

1a volonta divina di «in-abitare>» nell’uomo, di venlire dimorare nell’umanitä20. L’uomo
trovera 1a {{l completezza solo quando Dio potra «inabitare» 1n u21 Articol|

Marıa, Vırgo ecclesia facta, abitazione di Dio

Francesco ha chiara cosclenza che l’inabitazione di Dio nell’umanita 61 realizzata
quando

L/’altissimo Padre celeste, PCLI del s { 1  ® angelo Gabriele, aNNUNCLO queStLO Verbo del
Padre, COS1 degno, COS1 olorioso, nel srembo della oloriosa Vergine Marla, dal Cul
srembo tcevette la (m82! della OSIra umanıta fragilita22,

La sottolineatura de] «srembo>» vuole mMeftftfere 1n evidenza che «realmente», (G)1R{5

insegnava ]1gnazlio di Antiochia (+ 107) Dio 61 fatto UONMNNLO nascendo da Marla.
questa 1a garanzla de] realismo dell’incarnazione: l’umanita di (rIsto proviene da una

madre che lo ha OCSO partec1ıpe della OSIra s1tuazlione nel medesimo ha
OCSO l’umanita CAaDaCE d accogliere far abitare 1n SE ı] s { 1  ( STESSO (.reatore.

L/’evento viene enfatizzato da Chiara d’Assisi nella {{l celebre ettera acl AÄgne-
d Praga:

Stringiti alla S1144 dolecissima Madre, la quale genero Figlio tale che ı cieli HO CONTENEVE
(1 hRe 5,27 Cr 2,5), CDDULC ella lo raccoalse nel piccolo oqhiostro del s { 1  ® SCI1O lo porto nel
S1I10O srembo verginale. Chi 11O  — sdegnerebbe COI OLTOTE le insidie del nem1co dell’umano SCHECIC,
che, acendo brillare innanzı aglı occhi luccicore delle COSE transıtorlie delle olorie tallacı,
annlentare C100  e che DIU orande del Aelo? 51, perche Ormal chiaro che l’anima dell’uomo tedele,
che la DIU degna tra le u  9 LEes4a dalla orazla al DIio DIU orande del A1elo. Mentre, infattl,
eielt COI le tre COSE create HO DOSSORO CONTENEVE (.reatore (etr. hRe 5,27 Cr 2,5), l’ani-

fedele invece, ed 5541 sola, Suq dimora SOgg10rNO (efr. er 14,23), C100  e soltanto mot1Ivo della
carıta, Adi Cul oli emp1 SOM O DI1VvL. la STEeSSAa Verlta che lo atferma: C olut che 1 AFFEA, SArd dal
Padre IM10, 10 DUVE l’amerö; HOT DEVYVFECHI}O I17 DOFFEMO IM I4 Ia HNOSIFPAa dim ora (Gv 14,2 1} quel
modo, dunque, che la oloriosa Vergine delle vergin1 porto (Oorsto materlalmente nel S1I10O osrembo,
PULIGC, seguendoa le S11& vestig1a (efr Pr 22 1) specialmente dell’umiltä poverta Adi lui, DUOI SCINDLC,

alcun dubbio, portarlo spiritualmente nel EUO verginale. CONTEAa1 Colu1

Cfr. VAN DIJK, (L€ GUC Satnt FYancots A’ASssise CrOVALL de Ia Vierge Marte, In Cahiers Marials A 1982)
1L//

71 Cfr. SPIRITO, Terra Che diventa Aelo "inabitazione FYENILAarid IM LYZAZ FYancesco, Bologna 2009
A} FRANCESCO, Epistola ad fideles H,
23 DIu evidente nel latino: «(Ju1 ın caelis: ın angelis el ın SanctIls: iln |luminans aON ad cognitionem,

qula LUu, Domine, 1L1X CD, inf{lammans ad AIHNOTICIE, qul1a LUu, Domimine, ALLLOT CS, inhabitans el implens C0S

ad beatitudinem, qul1a LUu, Domine, bonum CS, aeTErNUumM, Q UO OTIHLIE bonum, SINe UUO nullum
bonum>.

5953

A
rticoli

Stefano M. Cecchin

la volontà divina di «in-abitare» nell’uomo, di venire a dimorare nell’umanità20. L’uomo 
troverà la sua completezza solo quando Dio potrà «inabitare» in lui21.

3. Maria, Virgo ecclesia facta, abitazione di Dio

Francesco ha chiara coscienza che l’inabitazione di Dio nell’umanità si è realizzata 
quando 

L’altissimo Padre celeste, per mezzo del santo suo angelo Gabriele, annunciò questo Verbo del 
Padre, così degno, così santo e glorioso, nel grembo della santa e gloriosa Vergine Maria, dal cui 
grembo ricevette la vera carne della nostra umanità e fragilità22.

La sottolineatura del «grembo» vuole mettere in evidenza che «realmente», come 
insegnava Ignazio di Antiochia († 107)23, Dio si è fatto uomo nascendo da Maria. È 
questa la garanzia del realismo dell’incarnazione: l’umanità di Cristo proviene da una 
madre che lo ha reso partecipe della nostra situazione umana e nel medesimo tempo ha 
reso l’umanità capace di accogliere e far abitare in sé il suo stesso Creatore.

L’evento viene enfatizzato da Chiara d’Assisi nella sua celebre terza lettera ad Agne-
se di Praga:

Stringiti alla sua dolcissima Madre, la quale generò un Figlio tale che i cieli non potevano contenere 
(1 Re 8,27; 2 Cr 2,5), eppure ella lo raccolse nel piccolo chiostro del suo santo seno e lo portò nel 
suo grembo verginale. Chi non sdegnerebbe con orrore le insidie del nemico dell’umano genere, 
che, facendo brillare innanzi agli occhi il luccicore delle cose transitorie e delle glorie fallaci, tenta 
annientare ciò che è più grande del cielo? Sì, perché è ormai chiaro che l’anima dell’uomo fedele, 
che è la più degna tra tutte le creature, è resa dalla grazia di Dio più grande del cielo. Mentre, infatti, 
i cieli con tutte le altre cose create non possono contenere il Creatore (cfr. 1 Re 8,27; 2 Cr 2,5), l’ani-
ma fedele invece, ed essa sola, è sua dimora e soggiorno (cfr. Gv 14,23), e ciò soltanto a motivo della 
carità, di cui gli empi sono privi. È la stessa Verità che lo afferma: Colui che mi ama, sarà amato dal 
Padre mio, e io pure l’amerò; e noi verremo a lui e porremo in lui la nostra dimora (Gv 14,21). A quel 
modo, dunque, che la gloriosa Vergine delle vergini portò Cristo materialmente nel suo grembo, tu 
pure, seguendo le sue vestigia (cfr. 1 Pt 2,21), specialmente dell’umiltà e povertà di lui, puoi sempre, 
senza alcun dubbio, portarlo spiritualmente nel tuo corpo casto e verginale. E conterrai in te Colui 

20	 Cfr. W. C. van Dijk, Ce que Saint François d’Assise croyait de la Vierge Marie, in Cahiers Marials 27 (1982) 
177.

21	 Cfr. G. Spirito, Terra che diventa cielo. L’inabitazione trinitaria in san Francesco, Bologna 2009.
22	 Francesco, Epistola ad fideles II, 4.
23	 È più evidente nel testo latino: «Qui es in caelis: in angelis et in sanctis; i[n]luminans eos ad cognitionem, 

quia tu, Domine, lux es; inflammans ad amorem, quia tu, Domine, amor es; inhabitans et implens eos 
ad beatitudinem, quia tu, Domine, summum bonum es, aeternum, a quo omne bonum, sine quo nullum 
bonum».



Sequire S{} ara affa SCHOTA el FFancCcesCO A ’ASSIS/

dal quale le SOHO CONTENMUTE (etr. Sap 1,/; Col 1,17), possederal C100  e che bene
DIU duraturo definitivo anche Adi tutt1 oli altrı DOSSESSI transeunt! al queStO monda24.

ODTLUN7 Chiara, 1n sinton1a CO  — ı] pensiero di alcun] Padri della Chiesa2>, approfondisce 1a
meraviglia d Francesco di fronte alla scelta divina di fare dell’umanita luogo della
{{l dimora. In tale 10  — 61 DUO meftftfere da ı] ruolo di Mar1a26- le] che ha
aperto 1a affınche DIio DOTESSE entfrare nel mondoa fare 1n modo che NO1 Salissımo
1n cliel027.

Possiamo qul OTtTAre riverbero della tradizione rabbinica che vede nella donna ı]
ruolo di OSSCTC la «O Al dell’uomo». Un ruolo che Francesco sottolinea nel s { 1  ( Saluto
alla Vergine:

AÄve Signora . Domina], Santka kegina, genitrice al DIio Dei genitr1x], Marla, che SEe1 vergine
fatta Chiesa [ virgo ecclesia facta ]28 ed eletta dal Santlssımo Padre celeste, che {1 ha eONSaCcrata insle-

col santlssımo S1I10O Figlio diletto CO  — lo Spirıto Santo Paraclito, Cul fa ed Ognı plenezza
al orazla ed Ognı bene Äve S1I10O palazzo, Äve S1I10O tabernacolo, AÄve S1144 CASa |domus e1us|]. Äve S1I10O

vestimento, AÄve S1144 ancella, Äve S1144 madre.

qul evidente che Francesco, (G)1R{5 ha riletto ALr AVersSO una {{l meditazione la DIC
ohiera de]l Padre HNOSLVO, OS1 vuole ampliare CO  — OCCO originale 1a preghiera dell’ Ave
Maryza29:

Awuwe Ave, Domina, kKegina,
Marıa Del genitr1xX Marıa UJUC VIrgo Ecclesia facta
Orattd hlena ua fuit est OMNIS plenitudo oratıae 1E bonum.

24 ( HIARA D AÄSSISL lettera ad Agnese di Pragd, Fontt Francescane,
25 esemp10; (JREGORIO DJI NISSA, Ormelie ul (L AnLICO dei (LAntict, 44, 765) «Non c €  O nlente A cOos1

grande Lra oli essef!1 che ESSCIC Paragonato alla LUA orandezza, DIo DUO misurare l Aielo col 5[ 10

balmo. La IHNaic S()L110 chiusi nel balmo della s{ 14 1ELAaLLO tuttavla, Iui che cos1 orande contlene
CTEATLO nel balmo della S{I1A IHallQ, Lu sel CaPaCeE A contenerlo, egli dimora L1°  - aNQUSTLO

MUuOVvers1 LUO CSSCIE, Iui che ha detto: Abiterö cammINer;» In loro (2 COr 6,16)>»
Bonaventura ricordare che Francesco: «Circondava A indicibile la Madre de] Signore (Jesu,
PEI l fatto che ha 1ESO NOSITO tratello l Slenore della Maesta C1 ha Ia IMS eYHCOYdIA (1 Pt 2,10)>»
(Leggenda Magoiore, In Fontt Francescane, 1165

27 La tradizione vuole che Francesco abbia fatto SCILvere s1ulla A Marla degli Angeli la scritta «Haec
esL vitae eternae> cfr. SENSI, H berdono di Assist, Marla degli Angeli-Assisi ZU02,

alcuni codiei 1 la varlante: «V1IIZO erpeLiua>», cfr. LEHMANN, devozione Marta IM FYANnCcescO
( AIAra d’ASSISL, C1t., 20-21

s [ 10 esemp10 Sara segulto Aa Corrado A Sassonla (F 1279 C ()I11 lo Speculum SE SAlutatio Beatae Martiae
VIFOLNES IHMAVLAHL, (Girottaferrata 197/): d italiana: (L OmmMmento al’Ayne Martd, Casale Monferrato
1995

54

A
rt

ic
ol

i

Seguire Gesù e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

dal quale tu e tutte le creature sono contenute (cfr. Sap 1,7; Col 1,17), e possederai ciò che è bene 
più duraturo e definitivo anche a paragone di tutti gli altri possessi transeunti di questo mondo24. 

Chiara, in sintonia con il pensiero di alcuni Padri della Chiesa25, approfondisce la 
meraviglia di Francesco di fronte alla scelta divina di fare dell’umanità il luogo della 
sua dimora. In tale progetto non si può mettere da parte il ruolo di Maria26: è lei che ha 
aperto la porta affinché Dio potesse entrare nel mondo e fare in modo che noi salissimo 
in cielo27.

Possiamo qui notare un riverbero della tradizione rabbinica che vede nella donna il 
ruolo di essere la «casa dell’uomo». Un ruolo che Francesco sottolinea nel suo Saluto 
alla Vergine: 

Ave Signora [Domina], santa Regina, santa genitrice di Dio [Dei genitrix], Maria, che sei vergine 
fatta Chiesa [virgo ecclesia facta]28 ed eletta dal santissimo Padre celeste, che ti ha consacrata insie-
me col santissimo suo Figlio diletto e con lo Spirito Santo Paraclito, tu in cui fu ed è ogni pienezza 
di grazia ed ogni bene. Ave suo palazzo, Ave suo tabernacolo, Ave sua casa [domus eius]. Ave suo 
vestimento, Ave sua ancella, Ave sua madre.

È qui evidente che Francesco, come ha riletto attraverso una sua meditazione la pre-
ghiera del Padre nostro, così vuole ampliare con un tocco originale la preghiera dell’Ave 
Maria29:

Ave			   Ave, Domina, sancta Regina,
Maria			  sancta Dei genitrix Maria que es virgo Ecclesia facta...
gratia plena		  in qua fuit et est omnis plenitudo gratiae et omne bonum.

24	 Chiara d’Assisi, 3 lettera ad Agnese di Praga, in Fonti Francescane, nn. 2890-2893.
25	 Ad esempio: Gregorio di Nissa, Omelie sul Cantico dei Cantici, 2 (PG 44, 765): «Non c’è niente di così 

grande tra gli esseri che possa essere paragonato alla tua grandezza. Dio può misurare tutto il cielo col suo 
palmo. La terra e il mare sono chiusi nel palmo della sua mano. E tuttavia, lui che è così grande e contiene 
tutto il creato nel palmo della sua mano, tu sei capace di contenerlo, egli dimora in te e non trova angusto 
muoversi entro il tuo essere, lui che ha detto: Abiterò e camminerò in mezzo a loro (2 Cor 6,16)».

26	 Bonaventura amava ricordare che Francesco: «Circondava di indicibile amore la Madre del Signore Gesù, 
per il fatto che ha reso nostro fratello il Signore della Maestà e ci ha ottenuto la misericordia (1 Pt 2,10)» 
(Leggenda Maggiore, in Fonti Francescane, n. 1165).

27	 La tradizione vuole che Francesco abbia fatto scrivere sulla porta di S. Maria degli Angeli la scritta «Haec 
est porta vitae eternae»: cfr. M. Sensi, Il perdono di Assisi, S. Maria degli Angeli-Assisi 2002, 3. 

28	 In alcuni codici si trova la variante: «virgo perpetua», cfr. L. Lehmann, La devozione a Maria in Francesco 
e Chiara d’Assisi, cit., 20-21. 

29	 Il suo esempio sarà seguito da Corrado di Sassonia († 1279) con lo Speculum seu salutatio Beatae Mariae 
Virginis ac sermones mariani, Grottaferrata 1975; ed. italiana: Commento all’Ave Maria, Casale Monferrato 
1998.



Stetfano ( ecchın

Marla 1a vivente «I)imora di Dio tra NnO1> (Ap 21,3) DEerCL1Ö Francesco 1a saluta CO  —

ı] titolo d Dominda-«ignora>», quası ricordare che (G)1R{5 DOmMInNuS deriva da domus
significa K«CAdsSa»», OS1 Marıa la domus N 10€e la «O ASsSa di Dio>» DCT eccellenza, ı] s {  ( Articol|«Dalazzo>» ı] s { 1  ( «tabernacolo»>», 1n Ssintes]1: 1a SAMCLA Der TENLENK.

51 potrebbe DENSAIC che esli IvVvive l’esperienza di Mos d fronte al FOVeEeTO ardente
(Es 3.2-3), di Davide di fronte all’arca dell’alleanza (2 Sam 6,5.14), anche quella d
Elisabetta, che, trovandos] di fronte cole] che Dortava dentro di SE ı] Figlio diletto de]
Padre, DrOVO una 91012 immensa la riconobbe «madre de] s {  ( Signore» (Lc
51 DUO ı] riflesso di questa esperlenza nell’antifona dell’ Ufficzo della DASSLONE,
preghiera utilizzata quotidianamente?0, CO  - la quale 1n sinton1a CO  — ı] srido d Eli
sabetta: «benedetta fra le donne>» (Lc 1,42) anche Francesco esclama: (JIh SAanta
Marla Vergine, 10  — V1 alcuna simile nata nel mondoa fra le donne»32. Nessuna,
infatti, (G)183{° le] ha AVUTO una relazione OS1 intiıma CO  — 1a Irınıita da GSSCT1L1C divenuta
«figlia, ancella, madre SDOSaX., Lel ı] VOTO Tempio0 di DIio 1a OV: ICa dell’alleanza,

1a «Vergine fatta Chiesa»33 che custocdisce nel s { 1  ( srembo Figlio efernO de]l Padre
Qui1 DOsSs1amo ipotizzare che Francesco abbia contemplato 1a madre oravida di (r

STO, (G)1R{5 l’immagine terrestire de]l Padre celeste che nel s { 1  ( srembo ı] Verbo
etfernO (Gv 1,18) Pur timanendo «figlia» de]l Padre che l’ha eletta (G)1R{5 madre de]l s {  (

Figlio, 1a Vergine ha ı] privilegio d condividere CO  — ı] Padre ’unico Figlio. QÜuesto
lo 61 DUO dedurre fatto che Francesco chliama (Je8 ı] «sSant1ssımo diletto Figlio>»
S12 de]l Padre (nella Salutatio), (G)1R{5 DULC della madre (nell’Axtifona), quası mettendo

Francesco la PTEeSaVa almeno volte al O107N0: cftr. LEHMANN, devozione Marta IM FYANncescOo
( AIAra d’ASsist, C1t.,

51 La meraviglia che 1 nello A fronte alla Madre A DIo la STESSA che ha DrOvato l’arcangelo
Gabriele nell’annunciazione, COINEC l’antifona della Chiesa <Alla magnificenza della LUa VO1-

oinıta alla LUAa estremaAamente splendente PDUTCZZdA Gabriele tmase Sstupito {1 oridö Madre A DIio0!
Quale ode offrire che S14 degna della LUa bellezza? Con quale OC EeVO cohlamartı? M1 S()I110O

Ssmarrıto 10 {1 saluto COLILNC M1 C114 omandato: Rallegrati, blena A orazla>» (Tnv OPALOTNTEO EG
APOEVLIAG GOD, K{iX£L UVNEPÄCLUAPOV EG OYVELAG GOD, L aßpınA KOUTUNAÄCYELG, ED0C GOUL  ‚ SOTOKE: 19107
(50)L EYKOLLLOV, AMPDOGAYÜYO MAGCLOV; LL ÖE OVOLAG® Ol  n UNOPO K{iX£L ECIOTAUAL. A10 UG MDOGETÜYTIV 300 (50L

YOLLPE KEyapıto uEevn).
52 L’antifona A Francesco MOSITra somiglianze C ()I11 l’antifona ET l Magnitficat dell’ Offictung hedatae Martiae Ver-

GINLS, nella liturgia monastıica A Fonte Avellana nel bressi A Fabriano torse Aa Pier
amlanı (F 1072 cr. SCHMUCKT, De seraphict Patyis FY7Aanciset habitudine CYSA HEAaLiSSTMam VIrSINEM
Martamnt, In KELNA In mmaculata Studia $SCHDLA OCCASIONE DVLMML CEeHNTENAaYLL broclamatione dogmatica mm acH-
latae COonceDtionts V., KRoma 1952), 15-4 7

55 (‚ome O14 fatto HIETRO LLOMBARDO (Pseudo-Hildebertus Cenomanensis), Sermones de SANCLIS, 23,
AÄnnunttiabtonis Beatae Martade, 1L/L1, 609AÄ «1n hocuIHNASLILULIE el mirabile SaACramenTLUum, C ()11-

Junct10on1s seilicet Christi el Ecclesige, SC I] Verbi el aNn1m2e. Virgo enım Marla facta Ee$L Ecclesta, ve] qualibet
anıma fidelis, U incorruptione voluntatis el Ssincerlitate VIrZO >

54 Vedrei qul, DIU che ULla «QUası Incarnaz1lione dello Spirıto Santo> COINEC affermavano s ALl Massimiliano
Kolbe Leonardo Boft, ULla «V Icona visibile de] Padre invisibile>.

55

A
rticoli

Stefano M. Cecchin

Maria è la vivente «Dimora di Dio tra noi» (Ap 21,3): perciò Francesco la saluta con 
il titolo di Domina-«Signora», quasi a ricordare che come Dominus deriva da domus e 
significa «casa», così Maria è la domus eius cioè la «casa di Dio» per eccellenza, il suo 
«palazzo» e il suo «tabernacolo», in sintesi: la sancta Dei genitrix. 

Si potrebbe pensare che egli rivive l’esperienza di Mosè di fronte al roveto ardente 
(Es 3,2-3), o di Davide di fronte all’arca dell’alleanza (2 Sam 6,5.14), ma anche quella di 
Elisabetta, che, trovandosi di fronte a colei che portava dentro di sé il Figlio diletto del 
Padre, provò una gioia immensa e la riconobbe «madre del suo Signore» (Lc 1,41.44). 
Si può scorgere il riflesso di questa esperienza nell’antifona dell’Ufficio della passione, 
preghiera utilizzata quotidianamente30, e con la quale – in sintonia con il grido di Eli-
sabetta: «benedetta tu fra le donne» (Lc 1,42)31 – anche Francesco esclama: «Oh santa 
Maria Vergine, non vi è alcuna simile a te nata nel mondo fra le donne»32. Nessuna, 
infatti, come lei ha avuto una relazione così intima con la Trinità da esserne divenuta 
«figlia, ancella, madre e sposa». Lei è il vero Tempio di Dio e la nuova arca dell’alleanza, 
è la «Vergine fatta Chiesa»33 che custodisce nel suo grembo il Figlio eterno del Padre.

Qui possiamo ipotizzare che Francesco abbia contemplato la madre gravida di Cri-
sto, come l’immagine terrestre del Padre celeste che porta nel suo grembo il Verbo 
eterno (Gv 1,18)34. Pur rimanendo «figlia» del Padre che l’ha eletta come madre del suo 
Figlio, la Vergine ha il privilegio di poter condividere con il Padre l’unico Figlio. Questo 
lo si può dedurre dal fatto che Francesco chiama Gesù il «santissimo diletto Figlio» 
sia del Padre (nella Salutatio), come pure della madre (nell’Antifona), quasi mettendo 

30	 Francesco la pregava almeno 14 volte al giorno: cfr. L. Lehmann, La devozione a Maria in Francesco e 
Chiara d’Assisi, cit., 5-6.

31	 La meraviglia che si prova nello stare di fronte alla Madre di Dio è la stessa che ha provato l’arcangelo 
Gabriele nell’annunciazione, come canta l’antifona della Chiesa greca: «Alla magnificenza della tua ver-
ginità e alla tua estremamente splendente purezza Gabriele rimase stupito e ti gridò: O Madre di Dio! 
Quale lode posso offrire che sia degna della tua bellezza? Con quale nome devo chiamarti? Mi sono perso 
e smarrito ma io ti saluto come mi era stato comandato: Rallegrati, o piena di grazia» (Την ωραιότητα της 
Παρθενίας σου, και το υπέρλαμπρον το της αγνείας σου, ο Γαβριήλ καταπλαγείς, εβόα σοι, Θεοτόκε· Ποιόν 
σοι εγκώμιον, προσαγάγω επάξιον; τι δε ονομάσω σε; απορώ και εξίσταμαι. Διό ως προσετάγην βοώ σοι· 
χαίρε η Κεχαριτωμένη).

32	 L’antifona di Francesco mostra somiglianze con l’antifona per il Magnificat dell’Officium beatae Mariae Vir-
ginis, usato nella liturgia monastica di Fonte Avellana nei pressi di Fabriano e forse composto da san Pier 
Damiani († 1072): cfr. O. Schmucki, De seraphici Patris Francisci habitudine erga beatissimam Virginem 
Mariam, in Regina Immaculata. Studia scripta occasione primi centenarii a proclamatione dogmatica Immacu-
latae Conceptionis B.M.V., Roma 1955, 15-47.

33	 Come già aveva fatto Pietro Lombardo (Pseudo-Hildebertus Cenomanensis), Sermones de sanctis, 55, in 
Annuntiationis Beatae Mariae, PL 171, 609A: «in hoc conceptu magnum et mirabile sacramentum, con-
junctionis scilicet Christi et Ecclesiæ, seu Verbi et animæ. Virgo enim Maria facta est Ecclesia, vel quælibet 
anima fidelis, quæ incorruptione voluntatis casta et sinceritate virgo est».

34	 Vedrei qui, più che una «quasi incarnazione dello Spirito Santo» come affermavano san Massimiliano M. 
Kolbe e Leonardo Boff, una «vera icona visibile del Padre invisibile». 



Sequire S{} ara affa SCHOTA el FFancCcesCO A ’ASSIS/

Padre madre u12  ® STESSO D1ano, C& 110  - di uguaglianza, solo di similitudine, 1n
modo simbolico: celeste ı] PIr1moO, terrena 1a seconda.

Per Francesco, dunque, Marla diventa ı] luogo della divina E  d, che ı] (Lristo,ODTLUN7 ı] quale, uscIto SC1I10Ö de] Padre, venuta dimorare nel srembo della madre. La Ver
oine diventa OS1 lcona terrestire de]l Padre celeste. Con lui condivide ’unico Figlio Dar
tecıpa alla {{l gestazlone etferna CO  — 1a “{l oravidanza 11  y DCL donare Verbo
divino da lei accolto nel s {  ( srembo «Ja VOTAd della OSITA umanıta fragilita»>>5.

Ome ı] Padre <i] bene, ı] bene, Ogn1 bene», OTLa Marla viene abitata da Dio
viene «riemplta>» di «Ogn1 plenezza di orazla d Ogn1 bene»36, raggiungendo 1a plena

realizzazione della y{l DEISONA secondo divino: Dio vuole che ’uo-
diventi 1a {{l dimora. DCL QUESTO INOt1VO che Francesco, esorta frat] CO  - quesie

parole:
SCIHIHNDIC costrulamo in nOol1 una abitazione \ habitaculum) una dimora |IMANSIONEM } lul, che

Signore ID Oonnıpotente, Padre Figlio Spirıto Santo37/.

Consapevole che tale dimora viene edificata DCI <q1M{ AA dello Spirito> (Ef 2,22),
raccomanda al frat] cheSequire Gesü e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi  Padre e madre su uno stesso piano, certo non di uguaglianza, ma solo di similitudine, in  modo simbolico: celeste il primo, terrena la seconda.  Per Francesco, dunque, Maria diventa il luogo della divina presenza, che & il Cristo,  Articoli  il quale, uscito dal seno del Padre, & venuta a dimorare nel grembo della madre. La Ver-  gine diventa cosi icona terrestre del Padre celeste, Con lui condivide l’unico Figlio e par-  tecipa alla sua gestazione eterna con la sua gravidanza umana, per poter donare al Verbo  divino da lei accolto nel suo grembo «la vera carne della nostra umanitä e fragilitäa»3>,  Come il Padre & «il bene, il sommo bene, ogni bene», ora Maria viene abitata da Dio  e viene «riempita» di «ogni pienezza di grazia e di ogni bene»36, raggiungendo la piena  realizzazione della sua persona umana secondo il progetto divino: Dio vuole che ’uo-  mo diventi la sua dimora. E per questo motivo che Francesco, esorta i frati con queste  parole:  E sempre costrulamo in noi una abitazione [habitaculum] e una dimora [mansionem] a Iui, che e il  Signore Dio onnipotente, Padre e Figlio e Spirito Santo?7.  Consapevole che tale dimora viene edificata per «mezzo dello Spirito» (Ef 2,22),  raccomanda ai frati che:  ... facciano attenzione sopra di ogni cosa devono desiderare di avere lo Spirito del Signore e la sua  santa operazione [sanctam eius operationem]?8.  Francesco fa riferimento all’azione dello Spirito che, operando in Maria sin dal suo  concepimento («tu in cui fu ed €& ogni pienezza di grazia ed ogni bene»), realizza in lei  la nuova creazione, in quanto, grazie al consenso di Maria, il Verbo di Dio si fa uomo in  lei. Questa «santa operazione» (sanctam operationem), iniziata con Maria, prosegue con  la Chiesa nei fedeli, che, come Maria, sono chiamati ad agire in sintonia con lo Spirito  per divenire dimora del Verbo.  Nella Lettera ai fedeli Francesco esprime la convinzione che l’uomo puö entrare a far  parte della famiglia divina quando, avendo in odio se stesso, rivolge tutto il suo amore a  Dio e al prossimo, quando riceve l’eucarestia e impegna la propria vita nelle opere della  penitenza. Lo «Spirito del Signore», allora, verrä ad «abitare e dimorare» in lui affınche  possa essere «figlio del Padre» e «sposo, fratello, e madre di Cristo».  35  FRANCESCO, Epzstola ad fideles (Recensio postertor), 4.  36  FRANCESCO, Salutatio beate Marte Virginis, 3.  37  FRANCESCO, Regula non bullata, XXIL,27.  38  FRANCESCO, Regula bullata, X, 8.  56facclano attenzlone al Ognl COS4 devono desiderare al lo SpIirito del Signore la S1144

Santfa operazlıone SANCLAM VDE operationem ]?8.

Francesco fa tferimento all’azione dello Spirito che, operando 1n Marla S1N dal s {  (

concepimento («tu 1n Cul für d ogn1 plenezza di orazla d ogn1 bene»), realizza 1n lei
1a UOWV: creazlone, 1n quanto, orazle di Marla, ı] Verbo di DIio 61 fa VUOINO 1n
lei Questa «SantLa operazlone>» (sanctam operationem), in1zlata CO  - Marla, CO  —

1a Chiesa nel fedeli, che, (G)1R{5 Marla, SOL10 chiamat!ı ad agıre 1n s1ntonla CO  — lo Spirito
DCT divenire dimora de] Verbo

Nella Letterad at fedelı Francesco esprime 1a CONVINZIONE che l’uomo DUO entfrare far
della famiglia divina quando, avendo 1n odio SE STESSO, rivolge s { 1  (

DIio Dross1ımo, quando rTCceve V’eucarestia impegna 1a propria vita nelle D della
penitenza. Lo «SPDIrto de] 5ignore>», allora, verra ad «abitare dimorare>» 1n lui afiınche
Ö GSSCTEC «figlio de]l Padre>» «5DO5SÖ, fratello, madre di (TlsStOo>.

5 FRANCESCO, Epistola ad fıdeles (Recensto DOStEVLOT),
FRANCESCO, Salutatio heate Marte VIrGENES,

57 FRANCESCO, Regula HOH hullata, AAIL, Af

FRANCESCO, Regula hullata, X,

5656

A
rt

ic
ol

i

Seguire Gesù e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

Padre e madre su uno stesso piano, certo non di uguaglianza, ma solo di similitudine, in 
modo simbolico: celeste il primo, terrena la seconda. 

Per Francesco, dunque, Maria diventa il luogo della divina presenza, che è il Cristo, 
il quale, uscito dal seno del Padre, è venuta a dimorare nel grembo della madre. La Ver-
gine diventa così icona terrestre del Padre celeste. Con lui condivide l’unico Figlio e par-
tecipa alla sua gestazione eterna con la sua gravidanza umana, per poter donare al Verbo 
divino da lei accolto nel suo grembo «la vera carne della nostra umanità e fragilità»35.

Come il Padre è «il bene, il sommo bene, ogni bene», ora Maria viene abitata da Dio 
e viene «riempita» di «ogni pienezza di grazia e di ogni bene»36, raggiungendo la piena 
realizzazione della sua persona umana secondo il progetto divino: Dio vuole che l’uo-
mo diventi la sua dimora. È per questo motivo che Francesco, esorta i frati con queste 
parole:

E sempre costruiamo in noi una abitazione [habitaculum] e una dimora [mansionem] a lui, che è il 
Signore Dio onnipotente, Padre e Figlio e Spirito Santo37.

Consapevole che tale dimora viene edificata per «mezzo dello Spirito» (Ef 2,22), 
raccomanda ai frati che:

... facciano attenzione sopra di ogni cosa devono desiderare di avere lo Spirito del Signore e la sua 
santa operazione [sanctam eius operationem]38.

Francesco fa riferimento all’azione dello Spirito che, operando in Maria sin dal suo 
concepimento («tu in cui fu ed è ogni pienezza di grazia ed ogni bene»), realizza in lei 
la nuova creazione, in quanto, grazie al consenso di Maria, il Verbo di Dio si fa uomo in 
lei. Questa «santa operazione» (sanctam operationem), iniziata con Maria, prosegue con 
la Chiesa nei fedeli, che, come Maria, sono chiamati ad agire in sintonia con lo Spirito 
per divenire dimora del Verbo.

Nella Lettera ai fedeli Francesco esprime la convinzione che l’uomo può entrare a far 
parte della famiglia divina quando, avendo in odio sé stesso, rivolge tutto il suo amore a 
Dio e al prossimo, quando riceve l’eucarestia e impegna la propria vita nelle opere della 
penitenza. Lo «Spirito del Signore», allora, verrà ad «abitare e dimorare» in lui affinché 
possa essere «figlio del Padre» e «sposo, fratello, e madre di Cristo». 

35	 Francesco, Epistola ad fideles (Recensio posterior), 4.
36	 Francesco, Salutatio beate Marie Virginis, 3.
37	 Francesco, Regula non bullata, XXII, 27.
38	 Francesco, Regula bullata, X, 8.



Stetfano ( ecchın

1amo Sposl, quando nella SpIirito Santo Ll’anima fedele S1 unisce al Signore OSITO (Jes  u (risto: S14-
SUO1 rTatelli quando faccl1amo Ia »olonta del Padre che NEI cteli; S1AMO madrI, quando lo portla-
nel OSITO nel OSITO PCL del divino ALLLOTES della PULa sincera cosclenza,

lo gener1amo ALtEraverso UODCIALC _per SAaANCLAM operationem], che devono risplendere Articol|esemp10 PCL oli altrı?9.

Lo Spirito Santo colu] che unlisce l’anima (GreS C1 contorma lu1 DCT
OSSCTEC S1101 fratelli C, dunque, (G)1R{5 lui GSSCTEC 1n srado di complere 1a volonta de]l Padre
celeste. Ma, DIU, ı] Padre ha voluto che NnO1 tutt1 potessimo GSSCTEC partec1p1 della
“{l feconditäa, dandoc] la possibilitä di OSSCTC «madrı>40 de] s { 1  ( Figlio, Capacı di CO -

olierlo 1n NnOo1 DCL poterlo ALr AaVeTrsSO una vita eristificata.
La fecondita dell’essere 11O legata alla conformita Padre, che CHCIA eterna-

entfe ı] Figlio nel - { 14  ( SC1I1Ö lo dona quant! lo accolgono C, accogliendolo, diventano
1a dimora di Dio 1n oli UuOM1n1. Ma affınche Dio 07 dimorare negli uom1iını141
NneCcessarlo che ess]1 S1aNO0

interilormente purificatl, interilormente illuminati ACcces1 dal fuoco dello Spirito Santo42

QÜuesto quanto ı] Padre, eleggendo Marla, VV fatto 1n lei, creandola DUra sa1l-

Ca, iluminata dalle virtu divenuta DO dello Spirito Santo Tale <«illuminazione>» CTa

chiesta da Francesco SIN dall’inizio della “{l VOCazlone, OM test1mon1a ı] s {  ( PI1Imo
scritto, 1a Preghiera davanltı al crocifisso®Bß, 1n Cul chiede che ı] s {  (u S12 iluminato
Signore DCI aderire plenamente alla “{l volonta:

illumina le tenehre de lo COTLTE M10 che 10 faccla lo EUO SAantfo VELACE ecomandamentao44.

Tale espressione 10  — DUO 10  — tnvliarcı all’esperienza sapienziale di Marıa nell’ora
dell’annunclazione: di fronte all’apparizione angelica alla che le viene fatta,
l’umile donna d Nazaret chiede prima una iluminazione DO1 esprime ı] DPropri0 CO11-

11S5O alla volonta di DIio fiat mihr secundum n»erbum IUMMIM (Lc 1,38) C‚on le] in1z1a 1a
VOTAd inabitazione di Dio nell’umanita.

FRANCESCO, Epistola ad fideles L, 1, s-10

«Chiunque fa la volontä de] Padre MI10 che nel cieli, quest1 ET fratello, sorella nadrye>» 12,50
41 FRANCESCO, Epistola ad fideles L, 1,
A FRANCESCO, Epistola foL1 Ordini IMISSA,
45 Papa Francesco ha fatto S{I1A Qquesta breghiera nel video messagg10 Invlato ZU15, In OCccCcaslone

dell’esposizione della Sindone lorino: Video-messaggio del Santo Padre FYANncescOo IM OCCASIONE delPosten-
SIONE SEYAOYdINAYLd Aella Sindone dr Torino, CIt

44 FRANCESCO D ASSISL Preghiera davanti al CFOCYÄSSO,

5 /57

A
rticoli

Stefano M. Cecchin

Siamo sposi, quando nello Spirito Santo l’anima fedele si unisce al Signore nostro Gesù Cristo; sia-
mo suoi fratelli quando facciamo la volontà del Padre che è nei cieli; siamo madri, quando lo portia-
mo nel nostro cuore e nel nostro corpo per mezzo del divino amore e della pura e sincera coscienza, 
e lo generiamo attraverso il santo operare [per sanctam operationem], che devono risplendere in 
esempio per gli altri39.

Lo Spirito Santo è colui che unisce l’anima a Gesù e ci conforma a lui per poter 
essere suoi fratelli e, dunque, come lui essere in grado di compiere la volontà del Padre 
celeste. Ma, ancor più, il Padre ha voluto che noi tutti potessimo essere partecipi della 
sua fecondità, dandoci la possibilità di essere «madri»40 del suo Figlio, capaci di acco-
glierlo in noi per poterlo generare attraverso una vita cristificata. 

La fecondità dell’essere umano è legata alla conformità al Padre, che genera eterna-
mente il Figlio nel suo seno e lo dona a quanti lo accolgono e, accogliendolo, diventano 
la dimora di Dio in mezzo gli uomini. Ma affinché Dio possa dimorare negli uomini41 è 
necessario che essi siano 

interiormente purificati, interiormente illuminati e accesi dal fuoco dello Spirito Santo42.

Questo è quanto il Padre, eleggendo Maria, aveva fatto in lei, creandola pura e san-
ta, illuminata dalle virtù e divenuta sposa dello Spirito Santo. Tale «illuminazione» era 
chiesta da Francesco sin dall’inizio della sua vocazione, come testimonia il suo primo 
scritto, la Preghiera davanti al crocifisso43, in cui chiede che il suo cuore sia illuminato dal 
Signore per poter aderire pienamente alla sua volontà: 

illumina le tenebre de lo core mio [...] che io faccia lo tuo santo e verace comandamento44. 

Tale espressione non può non rinviarci all’esperienza sapienziale di Maria nell’ora 
dell’annunciazione: di fronte all’apparizione angelica e alla proposta che le viene fatta, 
l’umile donna di Nazaret chiede prima una illuminazione e poi esprime il proprio con-
senso alla volontà di Dio: fiat mihi secundum verbum tuum (Lc 1,38). Con lei inizia la 
vera inabitazione di Dio nell’umanità.

39	 Francesco, Epistola ad fideles I, I, 8-10.
40	 «Chiunque fa la volontà del Padre mio che è nei cieli, questi è per me fratello, sorella e madre» (Mt 12,50).
41	 Francesco, Epistola ad fideles I, I, 6.
42	 Francesco, Epistola toti Ordini missa, 51.
43	 Papa Francesco ha fatto sua questa preghiera nel video messaggio inviato il 30 marzo 2013, in occasione 

dell’esposizione della Sindone a Torino: Video-messaggio del Santo Padre Francesco in occasione dell’osten-
sione straordinaria della Sindone di Torino, cit.

44	 Francesco d’Assisi, Preghiera davanti al crocifisso, 5. 



Sequire S{} ara affa SCHOTA el FFancCcesCO A ’ASSIS/

Ritorna NUOVAMENLTLE l’immagine della Vergine oravida di DIio, della «Chiesa fatta di
CALLEC> che custocdisce nel nel OLDO 1a divina. Per QqUESTO Francesco 1a
saluta dicendo:ODTLUN7

Iu 1n Cul für d Ogn1 plenezza di orazla d Ogn1 ene IM GUG fuit pf DA OPAMNIS plenı
H4do gratıie pf OFFE bonum |4.

Egli Iconosce che questa donna SCINDIEC rempilta dalla orazla divina cont1-
1Ua ALICOTA acl esserlo (fuit pf est) Lel la VLIrTO ecclestia facta Proprio perche 1n lei doveva
dimorare 1a plenezza di colu] che 1a abita: «Lt plenitudo e1us 110S$ ACceplImus, et

oratiam DIO oratla qula lex DCI Mosen data Est oratla eTt verlitas DCL lesum Christum facta
Est> (Gv

Marla 1a «signora SAaNtA> che DCI dell’amore divino d una cosclenza DUrI1S-
S1ma ha DoOortato nelu nel OTIDO ı] Figlio di DIio diventando 1a Dez JENUFVIX. Prima
tra tutt1 (G)1R{5 modello DCL tutt1 lo ha risplendendo (G)1R{5 esempI10. Nella CO11-

cezlone de] Figlio diletto de] Padre Marla ha Mcevuto ı] <«SOIL111O bene», 10€e ı] In ASSIMO
d quanto Dio DUO vuole donare all’umanıta.

La poverta: V1a segulta da (Gresu d  _ Marıa

Nella “{l visita pastorale acl AÄssisi, Dapba Francesco ricorda che

L’incontro COM (Jes  u porto Francesco| spogliarsi al una 1lta aglata spenslerata, PCLI SPOSaLC
«Madaonna Poverta>» vivere da CIO figlio del Padre che nel Aeli. (Questa scelta, da al Sarl

Francesco, rappresentava modoa radicale al imlitare (risto, al tlvestirsi Adi Colu1 che, da F1CCO che
CIA, S1 fatto DOVCLIO PCLI arricchire no1 PCLI della S1144 pDoverta (etr. Cor 8,9) In la 1lta
al Francesco l’amore PCLI pDoverI1 l’imitazione al (Ooristo DOVCIO SOM O due elementi unit1 modoa
inscindibile, le due facce al una STEeSSAa medaglia46,

I} DabDa precisa qul che Francesco 10  — pover]1 DCI filantropia DCT INOt1VO
soclale, alla 1ASEC di V1 «Incontro> che ha determinato cambio di
vVislione della vita della socleta 1n Cul Viveva.

«Madonna Poverta»>47 diventa DCT Francesco ı] simbolo di una «scelta di Vvita>», quella

45 FRANCESCO, Salutatio heate Marte VIrGENES,
HPAPA FRANCESCO, Strumentt dr DACE HOH di distruzione. Ha IM DIAZZA San FYANncescOo P’appello del
PapDa DE j} rispetto del CYEATO di Ogn ESSEFE (4 ottohre 2013), CIt.,

4A / Neeslı SsctHhHLtE A Francesco tFOvVLamMo analogia LTa la «DOoverta>» «Marla>» entrambe S()L110O chlamate C ()I11

I558

A
rt

ic
ol

i

Seguire Gesù e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

Ritorna nuovamente l’immagine della Vergine gravida di Dio, della «Chiesa fatta di 
carne» che custodisce nel cuore e nel corpo la presenza divina. Per questo Francesco la 
saluta dicendo:

Tu in cui fu ed è ogni pienezza di grazia ed ogni bene [in qua fuit et est omnis pleni-
tudo gratie et omne bonum]45.

Egli riconosce che questa donna è sempre stata riempita dalla grazia divina e conti-
nua ancora ad esserlo (fuit et est). Lei è la virgo ecclesia facta proprio perché in lei doveva 
dimorare la pienezza di colui che la abita: «Et plenitudo eius nos omnes accepimus, et 
gratiam pro gratia quia lex per Mosen data est gratia et veritas per Iesum Christum facta 
est» (Gv 1,16-17).

Maria è la «signora santa» che per mezzo dell’amore divino e di una coscienza puris-
sima ha portato nel cuore e nel corpo il Figlio di Dio diventando la Dei genitrix. Prima 
tra tutti e come modello per tutti lo ha generato risplendendo come esempio. Nella con-
cezione del Figlio diletto del Padre Maria ha ricevuto il «sommo bene», cioè il massimo 
di quanto Dio può e vuole donare all’umanità.

4. La povertà: via seguita da Gesù e Maria

Nella sua visita pastorale ad Assisi, papa Francesco ricorda che 

L’incontro con Gesù portò [Francesco] a spogliarsi di una vita agiata e spensierata, per sposare 
«Madonna Povertà» e vivere da vero figlio del Padre che è nei cieli. Questa scelta, da parte di san 
Francesco, rappresentava un modo radicale di imitare Cristo, di rivestirsi di Colui che, da ricco che 
era, si è fatto povero per arricchire noi per mezzo della sua povertà (cfr. 2 Cor 8,9). In tutta la vita 
di Francesco l’amore per i poveri e l’imitazione di Cristo povero sono due elementi uniti in modo 
inscindibile, le due facce di una stessa medaglia46. 

Il papa precisa qui che Francesco non amava i poveri per filantropia o per un motivo 
sociale, ma alla base di tutto vi è stato un «incontro» che ha determinato un cambio di 
visione della vita e della società in cui viveva. 

«Madonna Povertà»47 diventa per Francesco il simbolo di una «scelta di vita», quella 

45	 Francesco, Salutatio beate Marie Virginis, 3.
46	 Papa Francesco, Strumenti di pace e non di distruzione. Alla messa in piazza San Francesco l’appello del 

Papa per il rispetto del creato e di ogni essere umano (4 ottobre 2013), cit., 8.
47	 Negli scritti di Francesco troviamo una analogia tra la «povertà» e «Maria» entrambe sono chiamate con il 



Stetfano ( ecchın

che ı] Figlio di Dio ha fatto DCI intraprendere la {{l Avventura 1n NnO1 QqUESTO
che lo affascina intimamente: Articol|Lut, che CYG VICCO (2 Cor 8,9) Ognl tra COSa, olle scegliere in quest o mondo, insieme alla

beatissima Vergine, S1144 madre, la pDovertats,

Not1amo subito che Francesco 2ASSOC1Aa la madre alla scelta fatta da (Je8
I} INOt1VO di QqUESTO legame CONTENUTO nella frase antecedente:

L/’altissimo Padre aNNUNCLO queStO Verbo del Padre nel srembo della oloriosa Vergine
Marla, dal srembo Adi lei tlcevette la (m82! della OSIra umanıta fragilitä*?.

I} Figlio di Dio ha in1z1ato 1a “{l esperlenza nel mondoa quando 61 fece VUOINO nel
srembo di una donna. Da Marla egli ha Mcevuto 1a OSIra umanıta, fatta d fra
oilita. L’uomao debole fragile, SANTO ricorda:

Considera, UOMMNO, quale sublime eondizione {1 ha Signore D10, poiche {1 ha CrTeatO for-
MAato IMMAGINE del S1I10O Figlio diletto secondo m ilitudine al Iu1 secondo lo spir1ıto>0,

Francesco 61 rtferisce ACCONTLO della (Jenes]1: «|IIO disse: facciamo l’uomo OSITA

immagıne, OSIra somiglianza...» (Gn 1,26)
Ne AÄgostino d’Ippona VV SOSTENUTO che plurale «facci1amo» tferire all’azione

della SAanta T rinitadl, AÄmbrogio di Milano agglunge che modello ispiratore ı] (Lristo,
10  — (G)1R{5 Persona divina, nella previsione de] s { 1  ( OSSCTEC Verbo incarnato>2. 51 DUO
OS1 affermare che ’umanita progettata sull’immagine de] «Figlio diletto>» de]l Pa
dre 1n quanto «protot1po>» dell’umanıita. Ma, (G)1R{5 insegnNanO alcuni Padri, l’immagi-

tmane invarılata, 1a somiglianza dono «incompleto>» che l’uomo DUO ragglungere
progredendo nelle viIrtu?3.

Francesco CONVINtTO che CO  - l’incarnazione (GreS ADIC all’uomo 1a stracdla DCL
progredire 1n quelle virtu, dono dello Spirito, che, (G)1R{5 hanno OCSO Marla Virgo pcclestia

titolo A domind: Salutatio heate Marte VIrGENES, Salutatio DU, Testamentum SCHENSIS,
FRANCESCO, Epistola ad fideles H,
Ihid.,
FRANCESCO, Adımonitiones V,

öl Cfr. AÄGOSTINO, De Irinitate, In 42, 1001
ö52 Cfr. AÄMBROGIO, Hexaemeron, In 16, 2A57
ö5 Cfr. -REGORIO NISSENO, In n”erba «FacCLamus...», (J)ratio L, 44, 2{4:; (ÜRIGENE, De DVINCLDUS, In

5959

A
rticoli

Stefano M. Cecchin

che il Figlio di Dio ha fatto per intraprendere la sua avventura in mezzo a noi. È questo 
che lo affascina intimamente:

Lui, che era ricco (2 Cor 8,9) sopra ogni altra cosa, volle scegliere in questo mondo, insieme alla 
beatissima Vergine, sua madre, la povertà48. 

Notiamo subito che Francesco associa la madre alla scelta fatta da Gesù.
Il motivo di questo legame è contenuto nella frase antecedente:

L’altissimo Padre... annunciò questo Verbo del Padre... nel grembo della santa e gloriosa Vergine 
Maria, e dal grembo di lei ricevette la vera carne della nostra umanità e fragilità49.

Il Figlio di Dio ha iniziato la sua esperienza nel mondo quando si fece uomo nel 
grembo di una donna. Da Maria egli ha ricevuto la nostra umanità, fatta di carne e fra-
gilità. L’uomo è debole e fragile, ma il santo ricorda:

Considera, o uomo, in quale sublime condizione ti ha posto il Signore Dio, poiché ti ha creato e for-
mato a immagine del suo Figlio diletto secondo il corpo e a similitudine di lui secondo lo spirito50.

Francesco si riferisce al racconto della Genesi: «Dio disse: facciamo l’uomo a nostra 
immagine, a nostra somiglianza...» (Gn 1,26).

Se Agostino d’Ippona aveva sostenuto che il plurale «facciamo» va riferire all’azione 
della santa Trinità51, Ambrogio di Milano aggiunge che il modello ispiratore è il Cristo, 
non come Persona divina, ma nella previsione del suo essere Verbo incarnato52. Si può 
così affermare che l’umanità è stata progettata sull’immagine del «Figlio diletto» del Pa-
dre in quanto «prototipo» dell’umanità. Ma, come insegnano alcuni Padri, se l’immagi-
ne rimane invariata, la somiglianza è un dono «incompleto» che l’uomo può raggiungere 
progredendo nelle virtù53.

Francesco è convinto che con l’incarnazione Gesù apre all’uomo la strada per poter 
progredire in quelle virtù, dono dello Spirito, che, come hanno reso Maria Virgo ecclesia 

titolo di domina: Salutatio beate Marie Virginis, 1; Salutatio virtutum, 2; Testamentum senensis, 4.
48	 Francesco, Epistola ad fideles II, 5.
49	 Ibid., 4.
50	 Francesco, Admonitiones V, 1.
51	 Cfr. Agostino, De Trinitate, in PL 42, 1001.
52	 Cfr. Ambrogio, Hexaemeron, in PL 16, 257.
53	 Cfr. Gregorio Nisseno, In verba «Faciamus...», Oratio 1, in PG 44, 274; Origene, De principiis, in PG 

11, 333.



Sequire S{} ara affa SCHOTA el FFancCcesCO A ’ASSIS/

factd, OS1 fanno diventare oli infedeli «fedelji Dio>:

VO1 SAaNtfe virtu, che DCL orazla iluminazione dello Spirito Santo venıteODTLUN7 infuse nel CUOT1 de]l fedeli, perche da infedeli fedeli DIio IM rendiate \ de infidelibus
fAideles Dea factatis ]>4.

Da QquUESTO 61 DUO capıre che 1a fede di Marla quella che ha dato 1N17Z10 alla
Chiesa, che ha 984 allo Spirito Santo di intonders] nell’umanitä, afiınche quest’ul-
t1ma LO progredire nelle virtu 'OSs1 raggl1ungere 1a conformita CO  - (rsSto 1n una

somiglianza SCINDIC magg10re.
Dobbiamo considerare pOo1 che ı] brano della (Jenes1 C1tato OD 61 completa CO  - ı]

SUCCESSIVO: «|IIO TeO l’uomo {{l immagıne: immagıne di DIio lo CreQ:
schio emmina I CreO>» (Gn 1,27)

La AaLura 10  — solo caratteri1zzata dall’essere immagıne di Dio SSa DOS
siede anche 1a caratteristica della distinzione ira maschile femminile. Lo 61 evince dal
verbo «COCTCALC> che viene USAatoOo prima al singolare: <«Jo Creo>», DCI indicare l’unita che 61
'Ova nell’immagine), pOo1 plurale: «maschio emmina I creo>», DCI sottolinearne 1a
distinzione. L’uomao <«11110>> nell’immagine, <<due>> nella sessualita>

Questo dato evidenzlato anche dal verbo «CTeO> che viene Mferito una volta al
due sess], due volte all’«immagine», quası significare che l’uomo, DCL GSSCTITC <«VETA

immagıne d Dio>», deve GSSCTEC «maschio femmina>». 10€e ’ınione dell’uomo della
donna, 1a loro relazionalitä, che fa dell’essere 11O 1a VOTAd immagıne di DIio>6

QqUESTO che VV 11} anche Francesco d’Assisi quando ouarda (GreS
Marla (G)1R{5 modello da segulre”?

C& che ı] Poverello relazione (Je8 CO  - Marıa anche quando I deve denominare:
nell’Antıfona all’ufficıo della DASSLONE chiama ı] Figlio Dominus, nella Salutatio chiama

Marla domind. Qul V1 d somiglianza, dove (GreS contfessato OM ı] 1
NO OnNNIpOtente DCL natura, mentfre Marla 1a s1gnora DCL orazla. Tale similitudine
frutto d quell’unione in1zlata quando Ges  U, ı] «Verbo de] Padre», <«SANTO olor10so>»,
ha scelto di lasciare 1a “{l «sede regale» Sap 18,15) <i] SC1I10Ö de]l Padre>» qui DA 1 VLE
Patvis, (3V 1,18), DCT venlire acl abitare nel srembo di Marla, azlone che continua nella
Chiesa:

Ecco, Ognı S10rN0 egli S1 umilia, COMNNE quando sede vegale discese nel grembo della Vergine;
Ognl S10rNO egli STESSO}O viene nOol1 AD DaLCcHNZza umile: Ognı S10rNO discende dal sCeNo del Padre

54 FRANCESCO, Salutatio heate Marte VIrGENES,
ö59 Cir. KOSINI, LO SDIMTO del HMESSAGTLO di FYancesco, KRoma 1%”82, 57

Cir. (LAPPELLETTO, (Jenesi (Capttoli 7-7 1} Padova ZU005,

60

A
rt

ic
ol

i

Seguire Gesù e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

facta, così fanno diventare gli infedeli «fedeli a Dio»:

... voi tutte, sante virtù, che per grazia e illuminazione dello Spirito Santo venite 
infuse nei cuori dei fedeli, perché da infedeli fedeli a Dio li rendiate [de infidelibus 
fideles Deo faciatis]54.

Da questo paragone si può capire che la fede di Maria è quella che ha dato inizio alla 
Chiesa, che ha permesso allo Spirito Santo di infondersi nell’umanità, affinché quest’ul-
tima possa progredire nelle virtù e così raggiungere la conformità con Cristo in una 
somiglianza sempre maggiore.

Dobbiamo considerare poi che il brano della Genesi citato sopra si completa con il 
versetto successivo: «Dio creò l’uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò; ma-
schio e femmina li creò» (Gn 1,27).

La natura umana non è solo caratterizzata dall’essere a immagine di Dio. Essa pos-
siede anche la caratteristica della distinzione tra maschile e femminile. Lo si evince dal 
verbo «creare» che viene usato prima al singolare: «lo creò», per indicare l’unità (che si 
trova nell’immagine), poi al plurale: «maschio e femmina li creò», per sottolinearne la 
distinzione. L’uomo è «uno» nell’immagine, ma «due» nella sessualità55.

Questo dato è evidenziato anche dal verbo «creò» che viene riferito una volta ai 
due sessi, e due volte all’«immagine», quasi a significare che l’uomo, per essere «vera 
immagine di Dio», deve essere «maschio e femmina». Cioè è l’unione dell’uomo e della 
donna, la loro relazionalità, che fa dell’essere umano la vera immagine di Dio56.

È questo che aveva compreso anche Francesco d’Assisi quando guarda a Gesù e 
Maria come modello da seguire?

È certo che il Poverello relazione Gesù con Maria anche quando li deve denominare: 
se nell’Antifona all’ufficio della passione chiama il Figlio Dominus, nella Salutatio chiama 
Maria domina. Qui vi è un rapporto di somiglianza, dove Gesù è confessato come il Si-
gnore onnipotente per natura, mentre Maria è la signora per grazia. Tale similitudine è 
frutto di quell’unione iniziata quando Gesù, il «Verbo del Padre», il «santo e glorioso», 
ha scelto di lasciare la sua «sede regale» (Sap 18,15) e «il seno del Padre» (qui est in sinu 
Patris, Gv 1,18), per venire ad abitare nel grembo di Maria, azione che continua nella 
Chiesa:

Ecco, ogni giorno egli si umilia, come quando dalla sede regale discese nel grembo della Vergine; 
ogni giorno egli stesso viene a noi in apparenza umile; ogni giorno discende dal seno del Padre 

54	 Francesco, Salutatio beate Marie Virginis, 6.
55	 Cfr. R. Rosini, Lo Spirito del messaggio di S. Francesco, Roma 1982, 37.
56	 Cfr. G. Cappelletto, Genesi (Capitoli 1-11), Padova 2005, 53.



Stetfano ( ecchın

sull’altare nelle manı del sacerdote?7.

(G)1R{5 abbiamo 914 visto, ’ınione de] Figlio CO  — la madre avvalorata DCT France- Articol|C_ () anche da una scelta COINUNEC di vita incentrata sulla poverta:
(Oiristo... fa DOVCIO ospıte, VISSEe al elemosina, Iu1 la beata Vergine SUOL discepolP8,

Perc10 vuole Imitare 1a loro scelta di vita. Non 61 tratta di un decisione che vale solo
DCI lui SUO1 frati, 1a DIODONEC anche Chiara alle { 1E sorelle:Stefano M. Cecchin  sull’altare nelle mani del sacerdote?7,  E come abbiamo giä visto, l’unione del Figlio con la madre & avvalorata per France-  HOD  sco anche da una scelta comune di vita incentrata sulla povertä:  Cristo... fu povero e ospite, e visse di elemosina, Iui e la beata Vergine e i suoi discepoli?8,  Perciö vuole imitare la loro scelta di vita. Non si tratta di una decisione che vale solo  per lui e i suoi frati, ma la propone anche a Chiara e alle sue sorelle:  ... affinche non ci allontanassimo mai dalla santissima povertä che abbracciammo, e neppure quelle  che sarebbero venute dopo di noi, poco prima della sua morte di nuovo scrisse per noi la sua ultima  volontä con queste parole: «Io, frate Francesco piccolino, voglio seguire la vita e la povertä dell’al-  tissimo Signore nostro Gesü Cristo e della sua santissima Madre, e perseverare in essa sino alla fine  (cfr. Mt 10,22). E prego voi, mie signore e vi consiglio che viviate sempre in questa santissima vita  e povertä. E guardatevi molto bene dall’allontanarvi mai da essa in nessuna maniera per l’insegna-  mento o il consiglio di alcuno»??.  La «vita» e la «povertä» di Gesü e Maria hanno ispirato la vocazione di Francesco e  Chiara. Una ispirazione confermata da Francesco anche prima di morire, giunto ormai  al culmine della sua esperienza e della sua maturitä spirituale.  Anche i suoi frati hanno compreso l’importanza della povertä e il suo legame con  Maria. E interessante notare come nell’opera dedicata a «Madonna Povertä», il Sacrum  commercium, si trova una identificazione tra le due «Madonne» proprio in una preghie-  ra rivolta alla Povertä:  ... O signora [povertä], abbi compassione di noi e imprimi su noi il sigillo della tua benevolenza.  Chi puö essere tanto stolto e insensato da non amare con tutto il cuore te, che in modo cosi degno  sei stata scelta e preparata dall’Altissimo fin dalla eternitä? Chi puö rifiutarti riverenza e onore, se  Colui che & adorato da tutte le Virtü dei cieli, ti ha rivestita di tanto onore? Chi puö non adorare  con gioia le orme dei tuoi piedi, se il Signore della maestä tanto umilmente si & inchinato a te, con  tanta amicizia ti si & unito, con tanto amore ti ha fatta sua? Perciö ti scongiuriamo, o signora, per lui  e per amore di lui: /x questa necessitd non disprezzare le nostre preghiere, ma liberaci sempre dai pericoli,  tu gloriosa e benedetta in eterno®,  Oltre che ai temi tipicamente mariani dell’elezione e dell’onore speciale che spettano  a Maria, alla fine di questo testo troviamo che la nota antifona mariana Sub tuum praesi-  57  FRANCESCO, Admonitiones, I, 16-18.  58  FRANCESCO, Regula non bullata, IX, 5.  \n  9  Regola di S. Chiara, in Fonti francescane, n. 2790.  60  Sacrum commercium sancti Francisci cum domina Paupertate, VIL, 22, in Fonti francescane, n, 1980.  61atfınche 11O  S C1 allontanassimo mal dalla santlssıma pDoverta che abbracciammo, NCDDULC quelle

che sarebbero venute dopo al nOlL, POCO prima della S1144 Adi SCI1SSe PCLI nOol1 la S1144 ultima
volonta COI queste parole: «10, frate Francesco piccolino, voglio segulre la ıta la pDoverta dell’al-
t1SsSımo Signore OSITO (Jes (Oorsto della S1144 santlssıma Madre, DEVFSEVEVAFE in 5541 HO alla fine
(etr. Mt 10,22 vol, mle signore V1 consiglio che vlivlate SCINDIE questa Ssantıssıma 1lta

poverta. ouardatevi molto bene all’allontanarı1 mal da 4541 NESSUN&a manlera PeCL l’insegna-
consiglio al alcuno>»>9.

La «VIta> 1a «Doverta» di (GreS Marla hanno ispilrato 1a vVvOocazlone d Francesco
Chiara. Una ispirazlone confermata da Francesco anche prima di morIire, o1unto Ormal
al culmine della {{l esperlenza della {{l maturıta spirituale.

Anche SUO1 frati hanno 11} l’importanza della poverta ı] s {  ( legame CO  —

Marla. Interessante OTAre OM nell’opera dedicata «Madonna Poverta», ı] SACHUM
COWWETCZÜW‚ 61 'Ova un identificazione tra le due «Madonne»>» Dropri0 1n una preghie-

rivolta alla Poverta:Stefano M. Cecchin  sull’altare nelle mani del sacerdote?7,  E come abbiamo giä visto, l’unione del Figlio con la madre & avvalorata per France-  HOD  sco anche da una scelta comune di vita incentrata sulla povertä:  Cristo... fu povero e ospite, e visse di elemosina, Iui e la beata Vergine e i suoi discepoli?8,  Perciö vuole imitare la loro scelta di vita. Non si tratta di una decisione che vale solo  per lui e i suoi frati, ma la propone anche a Chiara e alle sue sorelle:  ... affinche non ci allontanassimo mai dalla santissima povertä che abbracciammo, e neppure quelle  che sarebbero venute dopo di noi, poco prima della sua morte di nuovo scrisse per noi la sua ultima  volontä con queste parole: «Io, frate Francesco piccolino, voglio seguire la vita e la povertä dell’al-  tissimo Signore nostro Gesü Cristo e della sua santissima Madre, e perseverare in essa sino alla fine  (cfr. Mt 10,22). E prego voi, mie signore e vi consiglio che viviate sempre in questa santissima vita  e povertä. E guardatevi molto bene dall’allontanarvi mai da essa in nessuna maniera per l’insegna-  mento o il consiglio di alcuno»??.  La «vita» e la «povertä» di Gesü e Maria hanno ispirato la vocazione di Francesco e  Chiara. Una ispirazione confermata da Francesco anche prima di morire, giunto ormai  al culmine della sua esperienza e della sua maturitä spirituale.  Anche i suoi frati hanno compreso l’importanza della povertä e il suo legame con  Maria. E interessante notare come nell’opera dedicata a «Madonna Povertä», il Sacrum  commercium, si trova una identificazione tra le due «Madonne» proprio in una preghie-  ra rivolta alla Povertä:  ... O signora [povertä], abbi compassione di noi e imprimi su noi il sigillo della tua benevolenza.  Chi puö essere tanto stolto e insensato da non amare con tutto il cuore te, che in modo cosi degno  sei stata scelta e preparata dall’Altissimo fin dalla eternitä? Chi puö rifiutarti riverenza e onore, se  Colui che & adorato da tutte le Virtü dei cieli, ti ha rivestita di tanto onore? Chi puö non adorare  con gioia le orme dei tuoi piedi, se il Signore della maestä tanto umilmente si & inchinato a te, con  tanta amicizia ti si & unito, con tanto amore ti ha fatta sua? Perciö ti scongiuriamo, o signora, per lui  e per amore di lui: /x questa necessitd non disprezzare le nostre preghiere, ma liberaci sempre dai pericoli,  tu gloriosa e benedetta in eterno®,  Oltre che ai temi tipicamente mariani dell’elezione e dell’onore speciale che spettano  a Maria, alla fine di questo testo troviamo che la nota antifona mariana Sub tuum praesi-  57  FRANCESCO, Admonitiones, I, 16-18.  58  FRANCESCO, Regula non bullata, IX, 5.  \n  9  Regola di S. Chiara, in Fonti francescane, n. 2790.  60  Sacrum commercium sancti Francisci cum domina Paupertate, VIL, 22, in Fonti francescane, n, 1980.  61s1gnora povertäl], abbi cCompasslone Adi no1 imprimı no1 sigillo della Eua benevolenza.
Chi DUO OGN TIE stolto insensato da 11O  S COM E, che in modoa COS1 degno
Ssel1 scelta preparata dall’ Altissimo n dalla eternita” Chi DUO rihutarti tlverenza 9
Colu1 che adorato da le Vırtu del ciell, {1 ha tlvestita al Oonorer Chi DUO 11O  S adorare
COM 9101a le LE del t1101 pledi, Signore della maesta umilmente S1 inchinato te, COM

amıle1z1a {1 S1 unito, COM ALLLOTES {1 ha fatta Ssuar Perc1o {1 Sconglurl1amo, s1gnora, PCLI Iu1
PCL ALLLOTES al Iut IM GUESTA NECESSILA VHEOH disprezzare le NOSIVE hreghiere, Iheract SCHLDVE datpericoli,
oloriosd henedetta IM eterno0.

(Iltre che al tem1 tip1camente imarlanı dell’elezione del’onore speciale che
Marla, alla ine d QUESTO trov1amo che 1a NOtAa antifona imarlana Surb IUMIM Drdest-

ö7 FRANCESCO, Admonittiones, 1, 16-18
FRANCESCO, Regula HOH hullata, 1Ä,
Regola dis Cbtard, In Fonti francescane, 2790

A0 SACHUM COMMIMEICLUM sancti FYanciset CLÄHE AOmina Paupertate, VIUL, 22, In Fonti francescane, 1930

G161

A
rticoli

Stefano M. Cecchin

sull’altare nelle mani del sacerdote57.

E come abbiamo già visto, l’unione del Figlio con la madre è avvalorata per France-
sco anche da una scelta comune di vita incentrata sulla povertà:

Cristo... fu povero e ospite, e visse di elemosina, lui e la beata Vergine e i suoi discepoli58.

Perciò vuole imitare la loro scelta di vita. Non si tratta di una decisione che vale solo 
per lui e i suoi frati, ma la propone anche a Chiara e alle sue sorelle:

... affinché non ci allontanassimo mai dalla santissima povertà che abbracciammo, e neppure quelle 
che sarebbero venute dopo di noi, poco prima della sua morte di nuovo scrisse per noi la sua ultima 
volontà con queste parole: «Io, frate Francesco piccolino, voglio seguire la vita e la povertà dell’al-
tissimo Signore nostro Gesù Cristo e della sua santissima Madre, e perseverare in essa sino alla fine 
(cfr. Mt 10,22). E prego voi, mie signore e vi consiglio che viviate sempre in questa santissima vita 
e povertà. E guardatevi molto bene dall’allontanarvi mai da essa in nessuna maniera per l’insegna-
mento o il consiglio di alcuno»59.

La «vita» e la «povertà» di Gesù e Maria hanno ispirato la vocazione di Francesco e 
Chiara. Una ispirazione confermata da Francesco anche prima di morire, giunto ormai 
al culmine della sua esperienza e della sua maturità spirituale.

Anche i suoi frati hanno compreso l’importanza della povertà e il suo legame con 
Maria. È interessante notare come nell’opera dedicata a «Madonna Povertà», il Sacrum 
commercium, si trova una identificazione tra le due «Madonne» proprio in una preghie-
ra rivolta alla Povertà: 

... o signora [povertà], abbi compassione di noi e imprimi su noi il sigillo della tua benevolenza. 
Chi può essere tanto stolto e insensato da non amare con tutto il cuore te, che in modo così degno 
sei stata scelta e preparata dall’Altissimo fin dalla eternità? Chi può rifiutarti riverenza e onore, se 
Colui che è adorato da tutte le Virtù dei cieli, ti ha rivestita di tanto onore? Chi può non adorare 
con gioia le orme dei tuoi piedi, se il Signore della maestà tanto umilmente si è inchinato a te, con 
tanta amicizia ti si è unito, con tanto amore ti ha fatta sua? Perciò ti scongiuriamo, o signora, per lui 
e per amore di lui: in questa necessità non disprezzare le nostre preghiere, ma liberaci sempre dai pericoli, 
tu gloriosa e benedetta in eterno60. 

Oltre che ai temi tipicamente mariani dell’elezione e dell’onore speciale che spettano 
a Maria, alla fine di questo testo troviamo che la nota antifona mariana Sub tuum praesi-

57	 Francesco, Admonitiones, I, 16-18.
58	 Francesco, Regula non bullata, IX, 5.
59	 Regola di S. Chiara, in Fonti francescane, n. 2790.
60	 Sacrum commercium sancti Francisci cum domina Paupertate, VII, 22, in Fonti francescane, n. 1980.



Sequire S{} ara affa SCHOTA el FFancCcesCO A ’ASSIS/

IU indirizzata OLa anche alla poverta
Saub IUMMA Draesidium SACHUPA COPIAIMEVPCLUNMAODTLUN7 Su EuuUum praesidium confugimus, (Obsecramus DEr IDSUM EF Dropbter IDSUM,

Sancta Del (senetr1x, domind,
NOSITAas deprecationes despiclas NOSITAas deprecationes despiclas

necessitatibus, necessitatibus,
sed periculis eunct1is sed periculis
libera 11085 SCIHHNDCL, libera 11085 SCIHHNDCL,
Vırgo oloriosa benedicta. oloriosa et eternum benedicta®l.

Risulta chiaro che nell’interpretazione francescana «Madonna Poverta>» ha TOVATLO 1n
Marla 1a y{l pIU autent1ica reale personificazione.

Francesco chiamato ad ESSCTE «restTauraftfore
della Chiesa» ome Marıa

Nel] discorso tenutfoOo durante 1a veglia di preghiera CO  — 910vanl Copacabana 1n Bra
sile, DabDa Francesco disse:

(suardando VOoL1 0991 quı present]l, 11 viene la storl1a al Sarl Francesco d’AÄssisi Davantı al
Crocifisso la (G18>= Adi (Jes che oli 1cCe «Francesco, va rlpara la mıl1a CAaSsa”a>x g10vane Fran:

risponde CO  — prontezza generosıta questa oqhilamata del Signore: riparare la S1144 CAaSsSa Ma
quale casar Pano pDlano, S1 rende che 11O  S S1 Adi fare rlparare edificio
fatto al pletre, Adi are S {I1'  ® contributo PCL la 1lta della Chiesa; S1 al metters1i SEefV1IZIO
della Chiesa, amandola lavorando perche 5541 S1 rflettesse SCINDIE DIU Vaolto al (Ooristo®2

Anche qu1 DabDa Francesco offre una Eesatta ettura dell’esperienza de]l SANTO di AssIis]
Cul 61 DUO agglungere una interpretaziıone imarlana alla luce di quanto abbiamo AFr SO -

mentfaAatoO in’ora.
La cCOoNverslone di Francesco legata al crocifisso di Damılano, dal quale udi 1a VOCC

che oli diceva: «Francesco, Va, rıpara 1a m14 AdAsd che, (G)1R{5 vedi, 1n rovina»>
Francesco obbedisce all’invito de]l crocifisso comincl1a subito riparare 1a chiesa di

G1 SACHUM COMTMINEYICLUM sanctt FYranciset CLÄHE dAOmina FPaupertate, CULIA A Brutfani, Marla degli Angeli-
Assıis1ı 1990, 145
HPAPA FRANCESCO, DISCOFSO nella Vegolta dr breghiera CO SIOVANL nel Lungomare dr Copacaband, R ıO de
fanetro (27 [uglio In cta Apostolicae Sedis 105 2013) 659

G5 (LELANO, 1tA Seconda, 10, Fonti francescane, 595

262

A
rt

ic
ol

i

Seguire Gesù e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

dium è indirizzata ora anche alla povertà.61

Sub tuum praesidium Sacrum commercium

Sub tuum praesidium confugimus,
Sancta Dei Genetrix,
nostras deprecationes ne despicias
in necessitatibus,
sed a periculis cunctis
libera nos semper,
Virgo gloriosa et benedicta.

Obsecramus per ipsum et propter ipsum, 
domina,
nostras deprecationes ne despicias 
in necessitatibus, 
sed a periculis 
libera nos semper, 
gloriosa et in eternum benedicta61.

Risulta chiaro che nell’interpretazione francescana «Madonna Povertà» ha trovato in 
Maria la sua più autentica e reale personificazione.

5. Francesco chiamato ad essere «restauratore
della Chiesa» come Maria

Nel discorso tenuto durante la veglia di preghiera con i giovani Copacabana in Bra-
sile, papa Francesco disse:

Guardando voi oggi qui presenti, mi viene in mente la storia di san Francesco d’Assisi. Davanti al 
Crocifisso sente la voce di Gesù che gli dice: «Francesco, va’ e ripara la mia casa». E il giovane Fran-
cesco risponde con prontezza e generosità a questa chiamata del Signore: riparare la sua casa. Ma 
quale casa? Piano piano, si rende conto che non si trattava di fare il muratore e riparare un edificio 
fatto di pietre, ma di dare il suo contributo per la vita della Chiesa; si trattava di mettersi a servizio 
della Chiesa, amandola e lavorando perché in essa si riflettesse sempre più il Volto di Cristo62.

Anche qui papa Francesco offre una esatta lettura dell’esperienza del santo di Assisi 
a cui si può aggiungere una interpretazione mariana alla luce di quanto abbiamo argo-
mentato fin’ora.

La conversione di Francesco è legata al crocifisso di S. Damiano, dal quale udì la voce 
che gli diceva: «Francesco, và, ripara la mia casa che, come vedi, è tutta in rovina»63. 

Francesco obbedisce all’invito del crocifisso e comincia subito a riparare la chiesa di 

61	 Sacrum commercium sancti Francisci cum domina Paupertate, a cura di S. Brufani, S. Maria degli Angeli-
Assisi 1990, 143.

62	 Papa Francesco, Discorso nella Veglia di preghiera con i giovani nel Lungomare di Copacabana, Rio de 
Janeiro (27 luglio 2013), in Acta Apostolicae Sedis 105 (2013) 659.

63	 Celano, Vita Seconda, 10, in Fonti francescane, n. 593.



Stetfano ( ecchın

San Damilano, pOo1 quella di San Pietro infine quella di Santa Marıa degli Angeli. (1
determina anche DIOSTCSSO nell’approfondimento della “{l vVOocazlone che matfura

orazle alla contemplazione SCINDIEC DIU intensa de]l nistero de] Dio attOs] OVCIO fragi- Articol|le Egli comprende SCINDIE DIU che 1a che bisogna restaurare 10  — quella fatta di
mattonl, l’umanita STESSA,; che, creata ad immagıne somiglianza di Dio, ı] luogo
scelto dalla Irmitäa dove dimorare.

I} DPI1MO biografo che da quel IMOMEeNTLO Francesco

S1 apparta POCO dal tumulto del monda dalla mercatura, al eustodire (Jes (Ooristo
nell’intimitäa del euores+.

Egli STAVAa comprendendo che la y{l DEISONA doveva OSSCTITC <«TESTAUTALA> DCL N -

sere\«inabitata» da DIio
1n QqUESTO MOMENTO, OI abbiamo 1a visto, che COIMNDONC - { 14  ( DI1mMoOo scritto, 1a

preghiera davantı crocifisso, ALLOTNO 1206, probabilmente nella chiesa di San Da
mi1ano0, nella quale chiede similmente Marla nel’annunciazione (Lc 1,34) di OSSCTITC

iluminato DCL aderire plenamente alla volonta divina.
Progredendo nella y{l esperlenza di Di0, comprende che tale iluminazione avviene

DCL D dello Spirıto Santo DEr IVALLAM pf lluminalionem SDINIUS Sanctı, ı] quale vlie-
appunNtTO infuso 1 corda Aidelium®. Francesco intulsce chiaramente che Marla

protagonista 1n modoa de] speclale di questa infusione illuminazione, (G)13{8 risulta
dalla y{l preghiera imarl1ana: nell’ora del’annunciazione infatti 1a Vergine ACCOoNsent] al
sorprendente EVEeNTO dell’incarnazione divenne ı] modello perfetto della realizzazlione
dell’essere luog0 della dimora di Dio, VOCAazZlonNne che rtvolta tutt1 fedeli.

Se (rlisto VENUTO DCL «redimere>» ’uomo decaduto de] PDECCATO, questa
denzione In1z1ata quando ı] Padre ha «Ffatto 1NASCOETC lo STESSO VOETO Dio VOETO VUOINNO

dalla oloriosa SCINDIEC Vergine beatissima SAanta Mar1a»©6, quando 10€e Figlio diletto de]
Padre, uguale lu1 nella SOSTAaNZAa, haO la OSITA Aatura srembo di Mar1a67.
La restaurazlione della Aatura in1zla, dunque, quando Colui che VIve ne] <«SCIOÖ de]
Padre>» 1111 ad abitare «nel srembo di arla>».

(Lome, dunque, Marla ochlamata restaurare l’umanita accogliendo CO  - la fede
Dio che venlva ad abitare 1n lel, 'OSs1 anche Francesco ohiamato fare di SE un dimora

de] Dio vivente. OsS1 che ı] «TEesSTAaUTrAare la @ NYD) di Dio 1n decadenza significa restaurare 1a
propria vita s11] modello della prima dimora di Dio sulla Marla.

(LELANO, C Primad, G, In Fonti francescane, 525

FRANCESCO, Salutatio heate Marte VIrGINES,
GG FRANCESCO, Regula HOH hullata,

FRANCESCO, Epistola ad fideles (Recensto DOSLENO),

G363

A
rticoli

Stefano M. Cecchin

San Damiano, poi quella di San Pietro e infine quella di Santa Maria degli Angeli. Ciò 
determina anche un progresso nell’approfondimento della sua vocazione che matura 
grazie alla contemplazione sempre più intensa del mistero del Dio fattosi povero e fragi-
le. Egli comprende sempre più che la «casa» che bisogna restaurare non è quella fatta di 
mattoni, ma è l’umanità stessa, che, creata ad immagine e somiglianza di Dio, è il luogo 
scelto dalla Trinità dove dimorare. 

Il primo biografo narra che da quel momento Francesco

si apparta un poco dal tumulto del mondo e dalla mercatura, e cerca di custodire Gesù Cristo 
nell’intimità del cuore64.

Egli stava comprendendo che la sua persona doveva essere «restaurata» per poter es-
sere «inabitata» da Dio. 

È in questo momento, come abbiamo già visto, che compone il suo primo scritto, la 
preghiera davanti al crocifisso, attorno al 1206, probabilmente nella chiesa di San Da-
miano, nella quale chiede – similmente a Maria nell’annunciazione (Lc 1,34) – di essere 
illuminato per poter aderire pienamente alla volontà divina. 

Progredendo nella sua esperienza di Dio, comprende che tale illuminazione avviene 
per opera dello Spirito Santo: per gratiam et illuminationem Spiritus Sancti, il quale vie-
ne appunto infuso in corda fidelium65. Francesco intuisce chiaramente che Maria è stata 
protagonista in modo del tutto speciale di questa infusione e illuminazione, come risulta 
dalla sua preghiera mariana: nell’ora dell’annunciazione infatti la Vergine acconsentì al 
sorprendente evento dell’incarnazione e divenne il modello perfetto della realizzazione 
dell’essere luogo della dimora di Dio, vocazione che è rivolta a tutti i fedeli.

Se Cristo è venuto per «redimere» l’uomo decaduto a causa del peccato, questa re-
denzione è iniziata quando il Padre ha «fatto nascere lo stesso vero Dio e vero uomo 
dalla gloriosa sempre Vergine beatissima santa Maria»66, quando cioè il Figlio diletto del 
Padre, uguale a lui nella sostanza, ha preso la nostra natura umana dal grembo di Maria67. 
La restaurazione della natura umana inizia, dunque, quando Colui che vive nel «seno del 
Padre» venne ad abitare «nel grembo di Maria».

Come, dunque, Maria è stata chiamata a restaurare l’umanità accogliendo con la fede 
il Dio che veniva ad abitare in lei, così anche Francesco è chiamato a fare di sé una dimora 
del Dio vivente. Così che il «restaurare la casa» di Dio in decadenza significa restaurare la 
propria vita sul modello della prima dimora di Dio sulla terra: Maria.

64	 Celano, Vita Prima, 6, in Fonti francescane, n. 328.
65	 Francesco, Salutatio beate Marie Virginis, 6.
66	 Francesco, Regula non bullata, XXIII, 3.
67	 Francesco, Epistola ad fideles (Recensio posterior), 4.



Sequire S{} ara affa SCHOTA el FFancCcesCO A ’ASSIS/

Per QqUESTO Francesco esSsorta fedeli diventare OI Marla ne] custodire mnmiste-
Il (rsto ne] partecıpare alla y{l «divina mmaternıita>: dobbiamo diventare «madır i di
(rsto>»>6S (1 possibile 1n modo privilegiato, DCL lui, quando fedele 61 cOomun1ıcaODTLUN7 OLDO SAalısuıc de] Signore, quando 10€e Ilvive l’esperienza di Marla che lo accolse nella
“{l ognı 910FNO, OI discese ne] srembo della Vergine, ‘OsS1 scende OD V’altare
nelle inanı de] Ssacerdote69 dalle imnanı de] sacerdote al edeli, DECL entfrare
dimorare stabilmente nella loro K«CAaSa», nella loro DEISONA,

Conclusione

Nella storl1a della Chiesa, Francesco d AssIis] ı] SANTO che, NONOSTANTLE AVOCSSC affer
IMn AatoO di OSSCTEC illetterato, CO  - 1a {{l intulzione inistica ha dato ı] vıa acl una particolare
COrrenfe di penslero, che nel de]l secoli 61 distinta OM una VOTAd «scuola>»,
da VT condotto 1a Chiesa la proclamazione de]l due ultim]ı dosmi marlanı: 1’Im
macolata (‚oncezlone ’assunzione 1n cielo di Marla.

Ne SAaNtfO d AssIis]1 CONOSCIUTLO nella Chiesa DCT VT esaltato «madonna OVeET-
ta>», lo 61 deve IlcOoNOsSCere parıment1 DCI VT magnificato 1a madre di (Je8 CO  — SC1I1-

1ment1 di Ailiale d sratitudine, perche DCI s {  ( Dio «S]1 fatto
OSITO fratello>»70 Rivisanto S1101 scr1itt1 C1 61 rende CONTO che 10  — ha alcuna LECINOTLA

nell’utilizzare nel riguardi di Marla, linguaggio F1CCO di espress10n1 laudative: «S1-
NO Santa, Kegina santıssıma, Madre d Dio, eletta Sant1issımo Padre celeste da
lu1 CONSACTALA CO  — ı] s { 1  ( diletto Figlio lo Spirito Santo>. L’umile Marla cole] che Dio
ha esaltato facendola 1a {{l dimora ira oli UuOM1N1: ( dsd, s {  ( palazzo, “{l VEeSTC>

Francesco ({l 1a donna di Nazaret CO  — quell’originale espressione: «Vergine fatta
Chiesa», CO  — 1a quale Iconosce 1n le] 7inizio STESSO della OSITA Salve77a. Quando infatt]
le] accolse nel s {  ( srembo ı] Figlio diletto de] Padre, 1n quel IMOMmMeEenNTO divenne 1a «C hie-
S A, ı] luogo dove 61 realizzoö l’adozione dell’uomo acl OSSCTEC figlio d Dio

(31 CO  — la y{l scelta di lasclare ı] SC1I1Ö de]l Padre DCL venıre dimorare 1n quello di
una donna, ı] Figlio di Dio rivela 1a {{l opzlone DCL 1a poverta. Questa scelta manıifesta
l’amore Immenso di Dio ’umanita fragile peccatrice.

C‚on Marla (Je8 in1z1a ı] s {  ( CAMMUINO nella storla, seguendo 1a v1a della poverta,
ASSUNTA nel srembo STESSO della madre.

La {{l poverta, s { 1  ( abbassarsi, corrisponde OSITO arricchirei: perche esli (

G5 FRANCESCO, Epzstola ad fıdeles, 55
09 Ct. FRANCESCO, Admonittiones, 1,

(LELANO, 1tA Seconda, 198, In Fonti francescane, 786

64

A
rt

ic
ol

i

Seguire Gesù e Maria alla scuola di Francesco d’Assisi

Per questo Francesco esorta i fedeli a diventare come Maria nel custodire i miste-
ri i Cristo e nel partecipare alla sua «divina maternità»: dobbiamo diventare «madri di 
Cristo»68. Ciò è possibile in modo privilegiato, per lui, quando il fedele si comunica al 
corpo e sangue del Signore, quando cioè rivive l’esperienza di Maria che lo accolse nella 
sua carne: ogni giorno, come discese nel grembo della Vergine, così scende sopra l’altare 
nelle mani del sacerdote69. E dalle mani del sacerdote passa ai fedeli, per poter entrare e 
dimorare stabilmente nella loro «casa», nella loro persona. 

6. Conclusione

Nella storia della Chiesa, Francesco di Assisi è il santo che, nonostante avesse affer-
mato di essere illetterato, con la sua intuizione mistica ha dato il via ad una particolare 
corrente di pensiero, che nel corso dei secoli si è distinta come una vera «scuola», tanto 
da aver condotto la Chiesa verso la proclamazione dei due ultimi dogmi mariani: l’Im-
macolata Concezione e l’assunzione in cielo di Maria. 

Se il santo di Assisi è conosciuto nella Chiesa per aver esaltato «madonna pover-
tà», lo si deve riconoscere parimenti per aver magnificato la madre di Gesù con sen-
timenti di amore filiale e di somma gratitudine, perché per suo mezzo Dio «si è fatto 
nostro fratello»70. Rivisanto i suoi scritti ci si rende conto che non ha alcuna remora 
nell’utilizzare nei riguardi di Maria, un linguaggio ricco di espressioni laudative: «Si-
gnora santa, Regina santissima, Madre di Dio, eletta dal Santissimo Padre celeste e da 
lui consacrata con il suo diletto Figlio e lo Spirito Santo». L’umile Maria è colei che Dio 
ha esaltato facendola la sua dimora tra gli uomini: «sua casa, suo palazzo, sua veste». 

Francesco venera la donna di Nazaret con quell’originale espressione: «Vergine fatta 
Chiesa», con la quale riconosce in lei l’inizio stesso della nostra salvezza. Quando infatti 
lei accolse nel suo grembo il Figlio diletto del Padre, in quel momento divenne la «Chie-
sa», il luogo dove si realizzò l’adozione dell’uomo ad essere figlio di Dio.

Già con la sua scelta di lasciare il seno del Padre per venire a dimorare in quello di 
una donna, il Figlio di Dio rivela la sua opzione per la povertà. Questa scelta manifesta 
l’amore immenso di Dio verso l’umanità fragile e peccatrice.

Con Maria Gesù inizia il suo cammino nella storia, seguendo la via della povertà, 
assunta nel grembo stesso della madre.

La sua povertà, il suo abbassarsi, corrisponde al nostro arricchirci: perché egli esce 

68	 Francesco, Epistola ad fideles, 53.
69	 Cf. Francesco, Admonitiones, I, 18.
70	 Celano, Vita Seconda, 198, in Fonti francescane, n. 786.



Stetfano ( ecchın

dal Padre DCI portare dentro d NnO1 1a y{l plenezza. CCO allora che nell’incarnazione
Marla diventa DIU srande de] cieli, C, 1n sintonla CO  - ı] Padre, DCL DE dello Spirito,
diventa ı] srembo di DIio sulla

La plenezza della donna di Nazaret 61 'Ova DPropri0 1n QqUESTO s { 1  ( OSSCTC 1a AdAsd d Articol|
Dio, perche CO  — L’avvento di Ges  U, 110  - V1 DIU 1a necessita d tempDp10 fatto di pletre:
l’uomo UOVO, uUunN1C0 VOTO tempDp10 d DIio 1n (Lrsto (Je8 DCI 1a DPOteNZaAa dello Spirito
Santo Un temp10 che ALO rispettato, considerato al di OD di ogn1 altra realta
terrena nell’umanitä, infatti, che rıDOosera IO SDirtto del SZONOrEe (Is 11,2), d Egolı ne fard
Ia WZAS) dimord, saranno fıglı del Padre celestell: potra Vivere CO  — Dio l’esperienza dello
DOSO, de]l fratello della madre de] S5ignore OSITO (Je8 (Lrlsto.

Sembra dunque chiaro DCI Francesco che Marla DCI tutt1 ı] modello dell’inabitazio-
di DIio nell’uomo nella storla. Uegni VUOINO donna SO110 chiama\ti partecıpare della

«divina imatern1ıta> diventando luogo dove Dio viene ad abitare. DCL QqUESTO IMOt1VO
che alla fine della {{l vita, nelle ultime volonta Chiara, egli dichilara conferma la “{l

volonta di segulre vVivere 1a vita 1a poverta di (GreS Marla, perche SO110 loro due
Insieme ı] modello della VT umanıta.

71 Cfr. FRANCESCO, Epistola ad fıdeles H, 45-55

G565

A
rticoli

Stefano M. Cecchin

dal Padre per portare dentro di noi la sua pienezza. Ecco allora che nell’incarnazione 
Maria diventa più grande dei cieli, e, in sintonia con il Padre, per opera dello Spirito, 
diventa il grembo di Dio sulla terra.

La pienezza della donna di Nazaret si trova proprio in questo suo essere la casa di 
Dio, perché con l’avvento di Gesù, non vi è più la necessità di un tempio fatto di pietre: 
l’uomo è il nuovo, unico e vero tempio di Dio in Cristo Gesù per la potenza dello Spirito 
Santo. Un tempio che va amato e rispettato, considerato al di sopra di ogni altra realtà 
terrena. È nell’umanità, infatti, che riposerà lo Spirito del Signore (Is 11,2), ed Egli ne farà 
la sua dimora, e saranno figli del Padre celeste71; e potrà vivere con Dio l’esperienza dello 
sposo, del fratello e della madre del Signore nostro Gesù Cristo. 

Sembra dunque chiaro per Francesco che Maria è per tutti il modello dell’inabitazio-
ne di Dio nell’uomo e nella storia. Ogni uomo e donna sono chiamati a partecipare della 
«divina maternità» diventando luogo dove Dio viene ad abitare. È per questo motivo 
che alla fine della sua vita, nelle ultime volontà a Chiara, egli dichiara e conferma la sua 
volontà di seguire e vivere la vita e la povertà di Gesù e Maria, perché sono loro due 
insieme il modello della vera umanità.

71	 Cfr. Francesco, Epistola ad fideles II, 48-53.


