Articoli RTLu XX (1/2015) 9-24

Elementi di riflessione teologica e pastorale
sul matrimonio in prospettiva filiale

Francesco Maceri*

Papa Francesco ha invitato tutti noi a pensare e agire in chiave missionaria.
Nell’Esortazione apostolica Evangelii gaudium ha illustrato in modo articolato, am-
pio e puntuale che cosa cid significhi. Ha detto chiaramente e ripetutamente che il
perno e il cuore della molteplice attivita missionaria della Chiesa ¢ e deve essere il
primato di Dio, della sua grazia, del suo immenso amore in Cristo morto e risortol.

11 riconoscimento completo, effettivo e impegnativo del primato di Dio, della sua
iniziativa di grazia e di amore nella vita personale e nelle relazioni sociali non & scon-
tato. Se si & sinceri, si deve ammettere che almeno un po’ esso fa paura. Cuore e ra-
gione umani temono che Dio li possa coinvolgere in processi di vita che sfuggano alle
loro valutazioni e al loro governo. Non & raro che I'uomo preferisca la tristezza alla
consolazione divina, pur di essere il protagonista della sua vita2! In particolare, non
si deve dimenticare che il primato dell’iniziativa e dell’amore di Dio non si concilia
affatto con la concezione dell’autonomia dell’'uomo e delle realta temporali (tra cui ci
sono il matrimonio e la famiglia) dominante, per la quale «le cose create non dipen-
dono da Dio e (...) ['uomo puo adoperarle senza riferirle al Creatore»3. Cosi scienza
e tecnica ci hanno abituato alle novita in qualche modo programmate, che derivano
dall’indirizzo delle loro ricerche, e a non mostrare interesse né profondere impegno
per scoprire nel linguaggio delle creature la voce e la manifestazione di Dio.

Lautore & Professore di Teologia Morale alla Pontificia Facolta Teologica della Sardegna. Indirizzo e-
mail: maceri1961@virgilio.it.

1 Cfr. papa FRANCESCO, Esort. apost. Evangelii gaudium, 11-13.

2 «E curioso, ma tante volte abbiamo paura della consolazione, di essere consolati. Anzi ci sentiamo
pit sicuri nella tristezza e nella desolazione. Sapete perché? Perché nella tristezza ci sentiamo quasi
protagonisti. Invece nella consolazione ¢ lo Spirito Santo il protagonista! E Lui che ci consola, & Lui
che ci da il coraggio di uscire da noi stessi. E Lui che ci porta alla fonte di ogni vera consolazione, cio¢
il Padre. E questa ¢ la conversione», papa FRANCESCO, Angelus, 7 dicembre 2014.

> Gaudium et spes, 36.



=
O
e
e
<

Elementi di riflessione teologica e pastorale sul matrimonio in prospettiva filiale

In un contesto culturale secolarista, la giusta enfasi e insistenza sull’annuncio del
Figlio morto e risorto per noi pitt che sul rispetto dei precetti, sul Vangelo piti che
sulla legge puo condurre a un fraintendimento grave: la priorita e la perfezione del
Vangelo rispetto alla legge consisterebbero nel procurare all'uomo condizioni di am-
missione al Regno piti facili, anziché la capacita di obbedire alla volonta del Padre pit
strettamente, giacché Cristo ha meritato per noi il dono personale dello Spirito e ci
ha completamente riconciliati con il Padre e tra noi. Alla luce di queste premesse, in
riferimento alla riflessione ecclesiale dopo e prima del Sinodo, si pone la necessita di
intendere bene la scelta teologicamente esatta e pastoralmente appropriata di parlare
di Vangelo della famiglia e non di Legge della famiglia, per sottolinearne la bellezza e
la dignita.

Poiché la riflessione sulla missione e vocazione della famiglia non ¢ separata né
separabile dalla questione antropologica, c’¢ I'esigenza di interrogarci sul significato
e sulle conseguenze per 'uomo, per la sua liberta e la sua ragione dell’accettazio-
ne del primato di Dio. Tale primato porta con sé una sottomissione e diminuzione
dell'uomo? Oppure ¢ la condizione ineludibile perché I'uomo sappia conoscere se
stesso, il suo valore e la sua identita; apprenda a cogliere nelle sue manifestazioni e re-
alizzazioni visibili la sua interiorita trascendente, e impari ad accettare e interpretare
adeguatamente la divisione che soffre in sé stesso?

A queste domande da una risposta I'antropologia filiale. Essa guarda all’uomo e
lo vede dentro, lo vede di pini nel mistero del Figlio, Primogenito della creazione, dei
morti e di molti fratelli. Partendo dalla pienezza escatologica del mistero pasquale,
I’antropologia filiale riconosce nel Figlio innalzato/glorificato sulla croce Colui #e/,
per mezzo € in vista del quale 'uomo & creato? e che, fatto in tutto simile a noi e so-
lidale con la nostra condizione di peccatori, colma il desiderio di amore e di infinita
insito nell’'uomo rendendolo partecipe della sua relazione di Figlio Amato con il Pa-
dre: figlio nel Figlio.

Dato I'interesse appassionato e diffuso per le situazioni di vita che non rispecchia-
no la realta del matrimonio nella sua pienezza, gli elementi di antropologia filiale che
costituiranno la prospettiva della riflessione che segue potranno sembrare teorici, che
allontanino dai problemi reali. Per quanto sia comprensibile, I'impressione ¢ infonda-
ta. Interessarsi delle radici e del terreno in cui esse affondano non vuol dire trascurare
o dimenticare i frutti! Ricordiamo a proposito un brano della Evangelii gaudium:

«Alcune questioni che fanno parte dell'insegnamento morale della Chiesa rimangono fuori del
contesto che da loro senso. Il problema maggiore si verifica quando il messaggio che annunciamo
sembra allora identificato con tali aspetti secondari che, pur essendo rilevanti, per sé soli non
manifestano il cuore del messaggio di Gesu Cristo. Dunque, conviene essere realisti e non dare

4 Cfr. A.-M. JERUMANIS, In Cristo, con Cristo, per Cristo. Manuale di teologia morale fondamentale. Ap-
proccio storico-sistematico, Torino 2013, 22-25.

10



Francesco Maceri

per scontato che i nostri interlocutori conoscano lo sfondo completo di cio che diciamo o che
possano collegare il nostro discorso con il nucleo essenziale del Vangelo che gli conferisce senso,
bellezza e attrattiva»>.

Le riflessioni cristologiche e antropologico-filiali che seguono, dunque, non sono
disgiunte dal matrimonio e dalla famiglia, ma sono di grande aiuto sia per compren-
derne le verita irrinunciabili affermate dal Magistero, sia per accogliere, vivere e testi-
moniare una vita coniugale e famigliare che sia progettata e vissuta quale accoglienza
dello Spirito Santo®.

1. Le nozze del Figlio

«Il Salvatore degli uomini e sposo della Chiesa viene incontro ai coniugi cristiani attraverso il
sacramento del matrimonio. Inoltre rimane con loro perché, come Egli stesso ha amato la Chiesa
e si & dato per lei, cosi anche i coniugi possano amarsi I'un Ialtro fedelmente, per sempre, con
mutua dedizione»’

Con il sacramento del matrimonio Cristo in persona diventa contemporaneo degli
sposi, ¢ presente in maniera dinamica e duratura nelle circostanze, nelle situazioni e
nei rapporti che danno forma alla comunita di vita e di amore coniugale. Si tratta di
una presenza specifica, ma in continuita con 'unione che Cristo realizza con i cristiani
mediante il Battesimo e con ogni uomo mediante I'Incarnazione8. Questa presenza
nella logica dell'Tncarnazione e della Redenzione assume il carattere di evento che
interpella la liberta degli sposi e li chiama ad amarsi reciprocamente «come» Lui ha
amato.

Rispondendo a tale chiamata gli sposi accettano che il loro amore reciproco, emi-
nentemente umano e diretto da persona a persona con un sentimento che nasce dalla
volonta, sia assunto? nell’amore fedele e indefettibile tra Cristo e la Chiesa, cosi che

5 Papa FRANCESCO, Esort. apost. Evangelii gaudium, 34.

6 Cfr. SEGRETERIA GENERALE della IIT Assemblea generale straordinaria del Sinodo dei Vescovi: «Le
sfide pastorali sulla famiglia nel contesto dell’evangelizzazione» (5-19 ottobre 2014), Domzande per la
recezione e ['approfondimento della Relatio Synodi, n. 24.

7 Gaudium et spes, 48.
8 Cfr. Gaudium et spes, 22.

9 1l concetto di assunzione rinvia all’unione del dzvinum e dell’ humanum nella persona del Figlio e, per-
cio, stabilisce la relazione tra 'ordine della creazione del matrimonio e I'ordine della redenzione del
matrimonio; esso si riferisce esplicitamente all'unione di Cristo con la Chiesa per mezzo della Incarna-
zione che non pud essere spezzata dal peccato mortale, e di cui il matrimonio rato e consumato & segno
partecipativo.

11

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Elementi di riflessione teologica e pastorale sul matrimonio in prospettiva filiale

non ne possano disporre a piacere, come se fosse loro bene esclusivo. Cid connota in
profondita la qualita e le finalita della loro esistenza di coppia: la loro intima comunita
di vita e d’amore coniugale prende parte all’'amore sponsale di Cristo, contribuisce in
sé stessa e nella comunita all’edificazione della Chiesa e rende testimonianza al mon-
do dell’amore irrevocabile e fedele di Dio in Cristo per 'umanita. Gli sposi cristiani,
come singoli e come coppia, pongono, subordinano e vivono ormai ogni desiderio,
bisogno e progetto umano di per sé buono e legittimo in questa comprensione e rea-
lizzazione del matrimonio come vocazione.

Nelle loro relazioni e attivita, negli avvenimenti lieti e tristi della vita risuonera e
si riaffermera sempre la chiamata di Cristo a seguirlo di forza in forza, di conoscen-
za in conoscenza, di gloria in gloria, fino «allo stato di uomo perfetto, nella misura
che conviene alla piena maturita di Cristo» (Ef 4,13). Questo ¢ il significato sia del
primato del Vangelo sulla legge nella vita coniugale e familiare, sia del carattere di
«risposta» della vita di fede e morale degli sposil0. Percid I'iniziativa di Cristo che si
manifesta nella forma di una chiamata continua e progressiva per realizzare il «come»
del suo amore non puo rimanere al livello di una verita astratta, alla quale basti dare
'ossequio dell’intelletto: se cio avvenisse, si incorrerebbe nel rischio di ridurre il Van-
gelo a mera dottrina religiosa e morale, e di pensare 'amore di Dio come un’azione
universale ma indistinta verso le creature. Se, invece, tale verita & accolta quale realtd
che occupa un posto e assume una posizione nei pensieri e negli affetti degli sposi e
ne origina e orienta 'operare, allora al cuore della vita coniugale e familiare ¢ rico-
nosciuta e accolta la presenza di Cristo, il suo amore e la sua cura. Tale realta, pero,
non si mostra agli occhi di coloro che si lasciano ingannare dal procedere abituale del
mondo, e dall’assenza apparente di Dio nei costumi della societa, nelle colonne dei
quotidiani, nel comportamento della moltitudine e degli uomini influenti. Si rivela,
invece, a coloro che credono che la presenza del Figlio di Dio & ora pitl potente e glo-
riosa di quando era visibilmente sulla terra (cfr. Ap 2-3), e che egli, sebbene sia puro
da ogni peccato, conosce fino in fondo cid che esso ¢ e le sue conseguenze, avendo as-
sunto e sostenuto tutte le debolezze dei peccatori (cfr. 2 Cor 5,21; Eb 2,17-18; 4,15).
Costoro, inoltre, sono convinti che le prove e le sofferenze della vita possano attuare
e manifestare adeguatamente e vivamente la comunione con lui.

Questa presenza viva di Cristo sposo della Chiesa non distrugge le caratteristiche
proprie dell’amore coniugale!l, ma le arricchisce dei caratteri sponsali della reden-

10 1] dialogo ‘di risposta’ che si instaura tra i coniugi e Dio prende parte al dialogo di salvezza, e ne assume
le caratteristiche valorizzandole e sviluppandole anzitutto nel rapporto di coppia. Per il dialogo di
salvezza, cfr. PAOLO VI, Lett. enc. Ecclesiam suam, 72-79.

1 <5E prima di tutto amore pienamente uzano, vale a dire nello stesso tempo sensibile e spirituale (...).
E poi amore zotale, vale a dire una forma tutta speciale di amicizia personale in cui gli sposi genero-
samente condividono ogni cosa, senza indebite riserve o calcoli egoistici (...). E ancora amore fedele
ed esclusivo fino alla morte (...). E infine amore fecondo, che non si esaurisce nella comunione tra i
coniugi, ma ¢ destinato a continuarsi, suscitando nuove vite», PAOLO VI, Lett. enc. Humanae vitae, 9.

12



Francesco Maceri

zione manifestati nell’AT e attuati pienamente da lui: la liberazione dalla schiavitt
del peccato (cfr. Ger 2,2; Is 49,18; Ez 16; Ef 5,26s.), la fedelta che perdona e rinnova
I’amato (cfr. Os 2,16-25;11,7-9; 2 Cor 5,17), I'unione a sé nella fedelta e nella giustizia
(cfr. Is 62,1-5; Rm 3,21s.) e la fecondita (cfr. Is 49,19-23; Gv 15,1-8). L’amore coniu-
gale attinge ora il proprio principio dinamico e normativo, la sua origine, la sua regola
e il suo fine da Cristo, Crocifisso e Risorto. Si puo percio affermare che ai valori umani
che gli sono propri, si aggiungono valori divini. Tra questi sono compresi I’espiazione
e la redenzione!2.

Queste considerazioni possono arricchirsi considerando che lo Sposo che va in-
contro e rimane con gli sposi e li chiama per conformarli sempre pit a sé ¢ il Figlio. Il
rapporto tra filiazione e sponsalita in Cristo aiutera a capire meglio la vocazione degli
sposi cristiani e il loro inserimento nel disegno di Dio che ci ha predestinati ad essere
suoi figli adottivi (Ef 1,5).

1.1. Sposo perché Figlio

L’intera vita umana di Cristo, dall’incarnazione alla morte in Croce, ¢ stata spon-
sale, contraddistinta essenzialmente dal legame di amore indissolubile tra I’assunzio-
ne e l'offerta del proprio corpo e la volonta di salvare gli uomini. Questo legame &
filiale, cioé rinvia alla relazione del Figlio con il Padre.

Esaminiamo il testo di Eb 10,5-7.10:

«Entrando nel mondo Cristo dice: “Non hai voluto sacrificio, né oblazione, ma tu mi hai prepa-
rato un corpo. [...] Allora io dissi: ecco vengo, nel rotolo del libro & stato scritto di me, o Dio, per
fare la tua volonta”. [...] Nella quale volonta siamo stati santificati mediante I'offerta del corpo
di Gesti Cristo una volta per sempre».

In questo brano il legame tra incarnazione, offerta del proprio corpo e volon-
ta salvifica (la sponsalita di Cristo) & evidente, ed ¢ altresi chiaro che il suo princi-
pio ¢ latteggiamento di Cristo: «Ecco, vengo... o Dio per fare la tua volonta». Ora,
quest’atteggiamento & proprio di Cristo in quanto Figlio. Questa affermazione non

12 Cfr. Gaudium et spes,49. Lespiazione € un segno particolare del compimento della giustizia nella carita.
Essa discende dal dono del Figlio al mondo da parte del Padre (cfr. Gv 3,16) e dal dono di sé di Cristo
il «giusto» per gli ingiusti e gli empi, per ricondurli al Padre (cfr. 1 Pt 3,18). Essa testimonia lo specifico
dell’amore di Dio verso di noi, come dice Paolo: «Mentre noi eravamo ancora peccatori, Cristo mori
per gli empi nel tempo stabilito. Ora, a stento si trova chi sia disposto a morire per un giusto; forse ci
puo essere chi ha il coraggio di morire per una persona dabbene. Ma Dio dimostra il suo amore verso
di noi perché, mentre eravamo ancora peccatori, Cristo & morto per noi» (Rm 5,6-8). Il carattere dell’e-
spiazione della Nuova Alleanza di Dio con I'uomo in Cristo & partecipata all’alleanza tra un uomo e una
donna sancita nel sacramento del matrimonio, e ne costituisce una peculiarita essenziale. Beneficiati e
partecipi del carattere nuziale divino dell’espiazione gli sposi possono promettersi la fedelta per sem-
pre, nella buona e nella cattiva sorte, nella salute e nella malattia.

13

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Elementi di riflessione teologica e pastorale sul matrimonio in prospettiva filiale

€ una opinione, ma ¢ fondata nella Scrittura. Se ¢ vero che al v. 5 si dice che ¢ Cristo
ad entrare nel mondo, ¢ altrettanto vero che il nostro autore all’inizio della lettera ci
ha messo in grado di identificarlo con il Figlio (1,1-14) e che, pit avanti, ha attribuito
proprio al Figlio 'apprendimento dell’obbedienza mediante i patimenti (5,9). Del
resto, che questo atteggiamento sia radicalmente filiale ¢ ampiamente testimoniato
dalla tradizione evangelica, soprattutto quella giovannea (cfr. Gv 4,34; 5,30; 6,38)13.

Tl nesso tra la sponsalita di Cristo e la sua filiazione divina puo essere colto anche
nel brano di Gv 2,1-12.

L’episodio delle nozze di Cana ¢ anzitutto la manifestazione di Gesti-Messia. La
sovrabbondanza del vino nuovo dato da Gesti ¢ segno inequivocabile dell’inaugura-
zione del tempo messianico (cfr. Am 9,13; Gl 2,23ss; 4,18; Os 2,23s). 1l significato
cristologico del brano ¢, pero, ancora pitl ricco. Con Gesl si compiono le nozze
ideali di Dio con il suo popolo promesse per mezzo dei profeti (cfr. Os 2,18-19; Is
54,1-10; 62,1-5; Ez 16). A lui ¢ attribuito il titolo di sposo che nell’AT & riservato a
Jahvé. Questa attribuzione & solo insinuata al v. 914, ed & dichiarata pit chiaramente
dai termini nuziali sparsi nel brano — «nozze», «donna», «vino» — e nei primi capi-
toli del vangelo giovanneo (1,27-30; 3,28-30)1. 1l vertice cristologico & espresso nel
commento dell’evangelista: «Gesti diede inizio ai segni in Cana di Galilea e rivelo la
sua gloria e i suoi discepoli credettero in lui» (v.11). Quale gloria? La risposta ¢ data
con chiarezza e ricchezza di dettagli nel corso del vangelo, ma I’evangelista non ha
mancato di indicarla sin dall’inizio: «gloria come di Unigenito che riceve dal Padre,
pieno di grazia e verita» (1,14). E la gloria «che il Logos possiede in quanto Figlio,
in quanto vicino e rivolto al Padre; diciamo una gloria accolta, una gloria dono...
presente nel Figlio perché obbediente e docile al Padre, in tutto e per tutto aperto
alla presenza del Padre»16.

L’attribuzione a Gesti del titolo di sposo rimanda, dunque, alla sua trascendenza,
pitl precisamente alla sua filiazione divina. Il suo amore di sposo ¢ totalmente amore
di Figlio amato dal Padre e amante il Padre.

Questo dato cristologico si riflette nella presenza e nell’iniziativa di Cristo con
gli sposi. Egli rimane con loro non solo perché gli sposi possano azarsi 'un I'altro
come egli stesso ha amato la Chiesa, ma per presentare ad essi, come coppia, due in

13 Cfr. C. REYNIER — M. TRIMAILLE — A. VANHOYE, Lettere di Paolo, Cinisello Balsamo 2000, 479.

14 «Qui, infatti, Gesti implicitamente ¢ descritto come lo sposo, con I'accorgimento dell’equivocita studia-
ta, perché & Gesti I'autore del vino buono conservato per la fine», S. A. PANIMOLLE, Lettura Pastorale
del Vangelo di Giovanni, Bologna 19842, 1, 219.

15 Cfr. R. INFANTE, Lo sposo e la sposa. Percorsi di analisi simbolica tra Sacra Scrittura e cristianesimo delle
origini, Cinisello Balsamo 2004, 131. I’A. interpreta in senso sponsale la metafora di Gv 1,27-30, cfr.
119-122.

16 B, MAGGIONI, «I/ vangelo di Giovanni», in G. BARBAGLIO — R. FABRIS — B. MAGGIONTI, I vangeli, Assisi
1985, 1359.

14



Francesco Maceri

una carne sola, in forme sempre nuove e concrete, il dono di amarli come il Padre
ama lui: «come il Padre ha amato me, cosi io ho amato voi; rimanete nel mio amore»
(Gv 15,9). Riconoscendo e accogliendo I'iniziativa del Figlio sposo la coppia cristiana
rimane nell’amore che egli riceve dal Padre e cosi sono condotti per mezzo di lui e in
lui al Padre. In lui, uniti a lui mediante quel vincolo vivo e vivificante che ¢ lo Spirito
Santo, lo Spirito del Padre e del Figlio.

Si applicano cosi ai due in una sola carne — la coppia — le parole di Paolo: «Tutti
quelli che sono guidati dallo Spirito di Dio, costoro sono figli di Dio» (Rm 8,14).

Gli sposi che accolgono il Figlio che rimane con loro e si amano in lui diventano
sempre pit figli e, quindi, fratello e sorella in lui.

La vocazione alla vita e all’'amore coniugale degli sposi cristiani ¢ una realizzazione
specifica della vocazione eterna alla figliolanza adottiva (cfr. Ef 1,5); essa si radica nel-
la condizione filiale, la precisa e la sviluppa, ma non la oltrepassa. Anzi, «’essere dono
di una felice filialita ¢ la migliore premessa [e promessa] per il farsi dono di una buona
nuzialita e la maggior garanzia per il dono della vita nella maternita e paternita»17.

Riferita alla corporeita e alla sessualita, che svolgono un compito fondamentale
nella vita coniugale, questa affermazione implica che gli sposi compiono in maniera
autentica e appropriata «gli atti propri del matrimonio» solo se riconoscono e accol-
gono senza riserva la verita del corpo manifestata e attuata dal Figlio.

2. La verita del corpo rivelata dal Figlio

La chiamata a essere figlio/figlia di Dio e fratello/sorella & inscritta nella stessa
creaturalita dell’'uomo come vocazione all’amorel8. Non un amore indefinito, vago,
alla mercé dell’arbitrio individuale, ma I’amore manifestato a noi dal Figlio fatto car-
ne e glorificato, nel quale e per il quale 'uvomo ¢ stato creato (cfr. Col 1,15-20). Di
conseguenza, a dischiuderci la pienezza di verita dell’amore non & 'una caro dei nostri
progenitori — 'unione dalla e nella differenza sessuale dell'uomo e della donna aperta
alla procreazione —, ma il corpo!? del Figlio. Certo, 'amore che il Figlio manifesta e

17 R. CARELLL, L'uomo e la donna nella teologia di H. U. von Balthasar, (Collana Balthasariana 2) Lugano
2007, 170.

18 «Se l'uomo esiste, infatti, ¢ perché Dio lo ha creato per amore e, per amore, non cessa di dargli I'esisten-
za; e |'uomo non vive pienamente secondo verita se non riconosce liberamente quell'amore e se non si
abbandona al suo Creatore», Gaudium et spes, 19.

19 Nel NT I'unico termine ebraico basar si sdoppia in due termini, sorza e sarx, corpo e carne. Carne indi-
ca, come nell’AT, tutto 'uomo in quanto creatura segnata dalla debolezza e dall'incapacita di conoscere
Dio nella sua profondita In tale contesto la contrapposizione tra carne e spirito non si riferisce ad una
differenza interna all'uomo, tra il corpo e ’'anima, ma tra la creatura e il Creatore. Carne, dunque, non

15

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Elementi di riflessione teologica e pastorale sul matrimonio in prospettiva filiale

realizza nella sua carne porta in sé i segni del sesso, precisamente della mascolinita
(cfr. Lc 2,23), ma esso ¢ superiore sostanzialmente a quello manifestato e realizzato
dagli sposi sulla base della femminilita e mascolinita. L’analogatum princeps20 dell’a-
more va cercato nel corpo assunto, donato e glorificato del Figlio. Vediamolo in bre-
ve, riflettendo su come Gesii ha vissuto la figliolanza divina nel suo corpo.

I Verbo che era presso Dio ed era Dio ¢ diventato carne (Gv 1,14). Il Logos ha
fatto sua la natura umana fragile, caduca e incapace di comprendere da sé le cose di
Dio; tuttavia proprio assumendo tale condizione, egli ¢ diventato visibile, tangibile,
accessibile a tutti (cfr. 1 Gv 1,1s.). La carne che in lui manifestava e velava la sua
identita divina diventa segno e appello rivolto agli uomini per aprirsi alla fede. Dove
questo appello & accolto, si passa dalla condizione di caducita e fragilita (cfr. Gv 3,6;
6,63; 1Cor 2,14) a quella filiale (cfr. Gv 1,12); dalla vista della fragilita umana alla
contemplazione della gloria del Figlio (cfr. Gv 1,14b) e, quindi, del Padre (cfr. Gv
14,9). Inoltre, per mezzo del corpo assunto il Figlio vive la solidarieta, che non ¢ un
sentimento di vaga compassione o di superficiale intenerimento per i mali e le soffe-
renze degli uomini, ma la partecipazione al cammino ineluttabile di debolezza, dolore
e morte degli uomini allo scopo di liberarli e condurli alla gloria (cfr. Eb 2, 10-18).
Questa solidarieta & fonte di riconciliazione tra gli uomini gia durante la sua vita terre-
na, ma lo sara definitivamente e universalmente dopo la sua morte (cfr. Ef 2,14-18)21,

Guardando a Cristo si comprende che il significato rivelativo e solidale appartie-
ne alla carne solo come capacitas (o potentia); perché si attui ¢ necessario che nella
dimensione corporale si inserisca 'obbedienza a Dio. Obbedienza e incarnazione in
Cristo sono inscindibili (cfr. Gv 6,38; Eb 10,5-7.10). E per 'obbedienza, quella che
giungera sino alla morte di croce (cfr. Fil 2,8), che il corpo di Cristo diventa effettiva

¢ di per sé sinonimo di peccato, ma di creaturalita aperta al Creatore e alle creature. La concezione
di carne descritta si riflette sulla nozione di corpo. Esso indica 'uvomo situato nel mondo, in rapporto
vitale e fecondo con le cose e gli altri. In sé stesso & buono, ma allorché soggiace al dominio del male
diventa corpo carnale (Col 2,11) e corpo di peccato (Rm 6,6), cfr. R. CAVEDO, Corporeita, in P. ROSSA-
NO — G. Ravast — A. GHIRLANDA (a cura di), Nuovo Dizionario di Teologia Biblica, Cinisello Balsamo
1988, 308-321.

20 «Una conoscenza si dice analoga quando cid che deve essere conosciuto, ¢ conosciuto non in sé stesso
(nella sua essenza), ma “soltanto” nella sua relazione a un’altra cosa che conosciamo. Un concetto si
chiama analogo quando esprime qualcosa non definendolo nella sua essenza, ma in una diversa rela-
zione o in un diverso rapporto con qualcosa che noi conosciamo», H. VORGRIMLER, Analogza, in ID.,
Nuovo Dizionario Teologico, Bologna 2004, 42.

21 «Cristo esercita la sua azione salvifica dall’interno della sua poverta umana alla quale lo rinviano le pro-
prie debolezze corporali: il suo corpo debole ¢ ora il luogo nel quale Dio stesso ascolta interiormente
il grido dell'umanita [...] La scena di Gesti in casa di Simone il Fariseo (Lc 7,36-50) ¢ altamente signi-
ficativa della dimensione del corpo di Cristo come spazio di riconciliazione sociale concreta, che dopo
e attraverso la sua morte e resurrezione sara principio salvifico universale. [...] In questo caso si tratta
di integrazione nel gruppo di una peccatrice pubblica permettendole il contatto personale con lui, che
era unito agli altri corporalmente mediante la cena comune», F. G. MARTINEZ, E[ cuerpo como espacio
ministerial, in Salmanticensis 51 (2004) 53s.

16



Francesco Maceri

manifestazione, appello e offerta di salvezza da parte di Dio, e luogo di solidarieta
effettiva di Dio con gli uomini e degli uomini fra loro. L'obbedienza di cui si parla
non ¢ riducibile all’ordine morale, ma appartiene propriamente a quello teologico: &
’eterno si del Figlio rivolto verso il Padre pronunciato in una carne simile alla no-
stra; ¢ I'amore colmo di gratitudine del Figlio Amato per il Padre, come puo essere
manifestato e attuato nella carne. E obbedienza nello Spirito Santo. Cosi, mediante
I’'obbedienza filiale la carne/corpo diventa portatrice dell’amore personale. Diventa
bella. La bellezza, infatti, ¢ ’Amore incarnato?2.

Quando I'amore filiale (obbedienza) di Cristo per il Padre giunse sino al dono di
sé totale nella morte di croce; quando il servizio per i fratelli lo condusse a deporre
la propria vita per loro (cfr. Gv 13,4) e la solidarieta richiese che portasse i peccati
degli uomini nel suo corpo (1Pt 2,24); quando, in breve, il suo amore giunse «fino
alla fine» (Gv 13,1), allora egli fu risuscitato dal Padre «nel suo vero corpo», e la sua
carne divenne al massimo grado luogo dell’accoglienza e del dono dell’Amore, dello
Spirito. La carne, assunta da Cristo in tutta la sua debolezza e inserita nel dinamismo
dell’obbedienza filiale fino a farsi carico del peccato del mondo per amore al Padre,
ora ¢ innalzata alla destra di Dio. Essa accoglie e comunica senza misura lo Spirito
Santo. In tal modo consegue il suo massimo grado di accoglienza, di affidamento, di
rivelazione e di riconciliazione solidale. Il corpo del Risorto ¢& il nuovo Tempio, in cui
¢ possibile adorare il Padre (e non solo Dio) in Spirito e Verita (cfr. Gv 4,24). Esso
raggiunge I'apice della fecondita: ¢ il corpo glorificato che attira tutti a sé e che genera
figli di Dio, la famiglia di Dio, la Chiesa (cfr. Ef 2,19).

1l significato profondo e ampio della carne/corpo, quale si rivela nel mistero di
Cristo, ora ¢ chiaro. Nel corpo umano & inscritta e si attua sempre pill per mezzo
dell’obbedienza la capacita di ricevere e comunicare lo Spirito del Figlio, di parteci-
pare all’alleanza eterna delle Persone divine. La carne/corpo ¢ il luogo predestinato
in cui Dio si rivela (manifesta e comunica) all'uomo, in modo da presentargli 'urgen-
za di aprirsi a lui con la fede-fiducia e cosi diventare figlio ed essere salvato (cfr. Gv
1,12). Essa ¢ lo spazio storico in cui si realizza la riconciliazione tra gli uomini, I'uma-
nita nuova, la Chiesa (cfr. Ef 2,14-18; 3,6), che risulta dall’unione per trasformazione,
e non per aggiunte e sovrapposizioni, di individui e popoli gia esistenti.

La verita dell’amore di Dio che tutto orienta alla filiazione23 si rivolge ai corpi
degli sposi, e mediante i loro corpi questa verita pud essere accolta e comunicata.
Come?

22 Cfr. S. S. AVERINCEV — M. RUPNIK, Adamo e il suo costato. Spiritualita dell amore coniugale, Roma 1996,
22.

23« diversi modi secondo cui nella storia Dio ha cura del mondo e dell'uomo, non solo non si escludono
tra loro, ma al contrario si sostengono e si compenetrano a vicenda. Tutti scaturiscono e concludono
all'eterno disegno sapiente e amoroso con il quale Dio predestina gli uomini “ad essere conformi all'im-
magine del Figlio suo” (Rm 8,29)», GIOVANNI PAOLO 11, Lett. enc. Veritatis splendor, 45.

17

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Elementi di riflessione teologica e pastorale sul matrimonio in prospettiva filiale

2.1. Accoglienza della differenza sessuale

«La corporeita e la sessualita non si identificano completamente. Sebbene il corpo umano,
nella sua normale costituzione, porti in sé i segni del sesso e sia, per sua natura, maschile o
femminile, tuttavia il fatto che egli sia ‘corpo’ appartiene alla struttura del soggetto personale pitt
profondamente del fatto che egli sia nella sua costituzione somatica anche maschio e femmina»24.

Questa affermazione, in sintonia con la figliolanza del Verbo vissuta nel corpo ver-
ginale, implica che la verita della differenza sessuale si radichi nella verita/significato
del corpo e si dischiuda al suo interno?’. Rispetto al corpo, mascolinita e femminilita
sono seconde senza essere secondarie26. La differenza sessuale e 'una caro nuziale,
che ne ¢ la realizzazione paradigmatica?’, sono pertanto finalizzate alla realizzazione
del significato del corpo che abbiamo visto nel Figlio. L’##a caro (matrimonio) che la
differenza sessuale profetizza e compie ¢ fondamentalmente ordinata all’accoglienza
nel corpo del mistero e dell’amore di Dio, all’accoglienza dello Spirito che ci fa figli
e realizza la fraternita ecclesiale. La verita o bonta naturale del matrimonio assun-
ta nell’azione salvifica di Cristo e della Chiesa28 offre agli sposi, mediante il dono
e 'accoglienza reciproca di sé, una via per realizzare il significato umano-cristiano
del corpo di accogliere e comunicare lo Spirito. Il senso pieno degli «atti propri del
matrimonio» e I'«ordine» cui essi sono chiamati a conformarsi sono prettamente
«spirituali»2?, dunque filiali e fraterni (cfr. Rm 8,16; Gal 4,6; At 2,1-13). Cardine di
tutto questo & 'obbedienza degli sposi a Dio. Come quella del Figlio al Padre, essa

24 GIOVANNI PAoOLO II, Uonzo e donna lo creo. Catechesi sull' amore umano, Roma 19872, 54. Cfr. anche
ibid., 274.

25 Si puo dire che il corpo significa la natura relazionale dell’'uomo, che egli ¢ ontologicamente relazione;
la differenza sessuale determina quale sia la relazione autentica e ne consente il perseguimento e la rea-
lizzazione. Se si misconosce la differenza sessuale la relazione rimane una forma vuota, il cui contenuto
difficilmente potra essere sottratto all’arbitrarieta. Sul piano antropologico la persona, sebbene ne sia
inscindibile, ha il primato sulla sessualita. Questa ¢ relativa a quella, e serve la sua realizzazione. L'uomo
non si risolve nella dimensione sessuale, ma si definisce sulla base di un elemento comune ad entrambi

<«

i sessi, vale a dire «la persona umana nella sua “totalita unificata”, cio¢ “anima che si esprime nel corpo
e corpo informato da uno spirito immortale”», GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Veritatis splendor, 50.

26 Si presti attenzione che secundum est quod sequitur; pertanto non c’¢ separazione, ma solo distinzione.

27 Essere I'uno con e per I'altro cosi da offrirsi insieme ad un terzo non si attua soltanto nell’amore co-
niugale. Ad immagine di Dio & 'Uomo portatore di una differenza (maschio e femmina) che esprime
e attua la sua vocazione ad amare dandosi e accogliendosi, per stabilire la comunione; cfr. Catechismo
della Chiesa Cattolica, nn. 369-373.

28 Cfr. Gaudium et spes, 48; Sacrosanctum Concilium, 7.

29 «Bisogna scavare a poco a poco in tutta la bellezza profonda dell’unione dei due. Questa bellezza ¢ di
natura spirituale, non soltanto di natura sensuale. Ed ¢ nello stesso tempo la bellezza dell’unita coniu-
gale “I'unita del corpo”. Eppure, quel che ¢ corporale nell’'uomo attinge in definitiva dallo Spirito la
sua bellezza, la sua luce e la sua verita», GIOVANNI PAOLO 11, Vocazione dei coniugi all'interiore verita
dell’amore, in Insegnamenti di Giovanni Paolo 11, IV/1 (1981), Citta del Vaticano 1982, 1100.

18



Francesco Maceri

non ¢ servile e passiva, ma filiale e collaborativa, e dispone gli sposi a servire Dio con
tutto il loro essere e in tutta la loro vita. Quanto pitl ¢ completa e costante, tanto pitt
I’obbedienza allontana gli sposi dal cieco arbitrio, e li predispone ad ascoltare e acco-
gliere nel linguaggio dei loro corpi, creati e ricreati mediante il battesimo, la voce e la
manifestazione di Dio Amore, Creatore e Padre.

Che la differenza sessuale abbia una funzione associata alla vocazione eterna filiale
e fraterna pud essere colto anche partendo dal suo significato pitt profondo. Essa
esprime sul piano antropologico la contingenza creaturale; dice che né il maschio né
la donna ¢ per sé tutto 'uomo. Questo limite ¢ anche una possibilita, che li apre I'uno
all’altra in modo che possano comprendersi solo in relazione tra di loro30. Tuttavia
anche qualora questa complementarieta e reciprocita siano realizzate, il limite resta:
I'unione non permette loro di conquistare la propria «origine»; tutt’al piti, I'una caro
li rende adatti ad essere I'«inizio» di una nuova vita3!, Il limite assicurato e custodito
dalla differenza sessuale rivela una distanza invalicabile32, e dice la verita sia della
natura della persona — il suo essere con e per (essere dono di sé) in quanto anzitutto
essere da (essere donato a sé stesso) —, sia dell’amore: dono di sé senza dissipazione,
accoglienza dell’altro senza plagio, comunione senza coincidenza. Ora, questa verita
¢ una traccia della predestinazione ad essere conformi al Figlio?3, il quale ¢ tale per-
ché ¢ dal Padre, ed ¢ totalmente rivolto verso di lui (cfr. Gv 1,1) mediante una comu-
nione di amore che afferma e preserva la distinzione delle loro persone.

Se mascolinita e femminilita non permettono agli sposi di impossessarsi della pro-
pria Origine, consentono loro, pero, di tendervi. Infatti, la sessualita — intesa come
reciprocita e complementarieta del maschile e femminile — ¢ il luogo in cui 'uomo
sperimenta che la pienezza cui anela profondamente non puo venirgli da un suo simi-
le: «Nella stessa profondita dell’'unione sessuale si cela una tristezza mortale (...) La
gioia dell’incontro sessuale ¢ sempre una gioia avvelenata. L’atto sessuale comporta
sempre la tristezza propria delle speranze svanite della personalita, il passaggio dall’e-
terno al temporaneo»?4. «Cosi nel momento profetico dell’'unione sessuale, I'uomo
e la donna fanno la dolorosa esperienza dei limiti della carne e della loro solitudine.
Non ¢ che una porta aperta, per un istante, sull’infinito e la pienezza. Per questo

30 Cfr. A. SCOLA, 1] mistero nuziale. 1. Uomo-Donna, Roma 1998, 36.

31 R. CARELLL, L'uomo e la donna nella teologia di H. U. von Balthasar, cit., 663. Origine & Uinitium al di la
del quale non si puo risalire; al contrario della Origine, I'inizio ha una fine.

32 Cfr. H. U. VON BALTHASAR, Le persone del dramma: l'uomo in Dio, Milano 1982, 345. Questa distanza
non & separazione, ma lo “spazio” in cui I'altro possa sviluppare le condizioni del mio incontro con lui.
Senza questa distanza I'altro ¢ trasformato o identificato nella rappresentazione che me ne faccio io.

33 Su predestinazione filiale e persona, cfr. R. TREMBLAY, «Prendete il mio giogo». Scritti di teologia morale
fondamentale, Citta del Vaticano 2011, 37-49.

34 N. BERDIAEV, Le sens de la création, Bruges 1955, 251.

19

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Elementi di riflessione teologica e pastorale sul matrimonio in prospettiva filiale

I’amante vorrebbe senza posa rinnovare il messaggio e I'intensita di questo istante»33,
«La congiunzione corporale concede e rappresenta un approdo della spinta che
muove gli sponsi all'incontro, ma #on é definitivo né esaustivo. Il momento fisico del-
la congiunzione con/ferma ma non ferma I'incontro degli sponsi. I’evento ¢ sempre
e solo un attimo, un momento. Realizza un segmento che indica una totalita, ancora
da raggiungere. Si presenta come un assaggio che vuole e suscita altro passaggio»3©.

Per questi autori c’¢ nell’unione sessuale profonda e autentica un’aspirazione che
ne costituisce 1'anima, la quale proviene dalla stessa interiorita personale e rimane
pitt grande della soddisfazione e dell’unita conseguite. Essi, si badi bene, fanno coin-
cidere I'esperienza paradossale con la profondita dell’'unione, con I'apice della co-
municazione ed espressione simbolica, e non con un rapporto fallito. Come nota
Mazzanti, «questo non sorge necessariamente connesso col zaufragio, col fallimento e
nell’affondamento; anzi esso si accende nell’ambito e nel mentre del molto buonox»37.
Quanto essi suggeriscono non ¢ una riflessione moralistica, dal momento che la realta
descritta non & conseguente al peccato deliberato o al cattivo uso della liberta; & I'ap-
parizione della finitezza dell'amore, apparizione tanto pitl nitida quanto pit si & saliti
verso la sua originalita e origine. Si puo e si deve percio affermare che I'intimita rag-
giunta nel rapporto sessuale, comportando zszemze appagamento e finitudine, unione
e distanza, indica e consente di perseguire un di piti che lo oltrepassa, ma ¢ ad esso
intimo e interiore. In altre parole, nell’una caro (si usa il termine biblico per sottoli-
neare la bonta dell’'unione sessuale) si manifesta la trascendenza dell’uomo, cio¢ «la
capacita che hanno gli esseri di uscire da sé oltrepassando i propri stessi limiti... come
se I’essere di ogni cosa terminasse in un’altra; trascendenza che si acuisce e giunge
all’estremo nella vita umana “nella irrefrenabile inclinazione della persona”»38, Alla
luce della Rivelazione e dell’antropologia filiale questa apertura a Dio non ¢ altro che
la traccia incisa in noi dal Figlio nel quale e ad immagine del quale siamo stati creati.
Cosi nel cuore dell’'unione sessuale risuona 'appello alla filiazione, il desiderio di
unione con I’Amore infinito e eterno.

Ora Cristo risorto con il suo corpo glorioso traboccante dell’immenso amore del

35 R. GRIMM, Awzore e sessualita, Torino 1968, 107. Cfr. X. LACROIX, Suffit-il d’aimer?, in Revue d’éthique
et de théologie morale. Le supplement 215 (décembre 2000) 20-23. «La sessualita appare essere uno dei
luoghi in cui piti chiaramente si manifesta quel «profondo squilibrio che & radicato nel cuore dell'uomo
[...]. Da una parte infatti, come creatura, esperimenta in mille modi i suoi limiti, d’altra parte si accorge
di essere senza confini nelle sue aspirazioni e chiamato ad una vita superiore», Gaudium et spes, 10.
In essa si manifesta anche la compenetrazione nel corporeo di crescita/decadimento, vivere/morire e
essere/non essere. Proprio nel corpo I'uomo fa esperienza di cio che contraddistingue ogni cosa bella:
«Tutte muoiono. Nel momento stesso in cui nascono e tendono all’esistenza, quanto piti rapidamente
crescono verso I’essere, tanto pitl corrono verso il non essere», AGOSTINO, Confessioni TV, X.

36 G. MAZZANTI, Persone nuziali. Communio nuptialis. Saggio teologico di antropologia, Bologna 2005, 65.
37 Ibid.
38 Cit. di M. ZAMBRANO in G. MAZZANTI, Persone nuziali, cit., nota 11, 72.

20



Francesco Maceri

Padre, mediante il sacramento del matrimonio, viene e rimane con gli sposi per ap-
pagare questo desiderio degli sposi e condurli effettivamente all’Origine. Il suo corpo
glorioso, infatti, non ¢ una finestra aperta sull’infinito per un istante, ma la «via nuova
e vivente che egli ha inaugurato per noi» per accedere al mondo di Dio; di pid, ¢ il
Tempio della presenza del Padre (cfr. Gv 2,21).

2.2. Lo Spirito e gli sposi

Il dinamismo trascendente insito nella differenza sessuale pud degenerare in coa-
zione a ripetere, fissazione parossistica, narcisismo, e favorire una relazione sessuale
con riserva, sganciata dal reciproco dono personale totale e tesa prevalentemente
all’'appagamento sensuale e emotivo. L’unione dei corpi pud essere anche luogo di
travisamenti e ambiguita e prestarsi all’accensione e al dominio delle passioni del
possesso, del potere e del dominio sugli altri. Le buone intenzioni degli sposi non
bastano a garantire la verita e 'autenticita della loro unione; tuttavia — direbbe loro
Paolo — «se Cristo ¢ in voi, il vostro corpo ¢ morto a causa del peccato, ma lo spirito
¢ vita a causa della giustificazione». Lo Spirito di Dio o di Cristo3° fonda negli sposi
una nuova capacita di rapportarsi con Dio, tra di loro e con gli altri, e diventa il crite-
rio fondamentale in base al quale la loro esistenza si sviluppa e si configura. Ora essi
possono camminare e vivere secondo la legge dello Spirito (cfr. Rm 8,4)40. Si tratta
di un’esistenza completamente pasquale, nella quale lo Spirito di Cristo dona la vita
nuova attraverso la morte (cfr. 8,12-13.17s.). Tale esistenza ha una dimensione etica
imprescindibile: fare morire le opere del corpo. Si tratta delle opere di coloro che non
possono piacere a Dio, perché sono chiusi in una sorta di «autarchia umanistica» e
di «sensualismo»41.

Queste opere ricevono il loro significato e la loro qualifica morale non tanto se-

39 Secondo R. Penna qui lo “spirito” «& quello proprio del cristiano (infatti lo esige il parallelismo con
“corpo”), perd non ¢ il semplice spirito naturale, né vitalistico né psicologico, bensi si tratta dello
Spirito “di Dio” o “di Cristo” in quanto partecipato al battezzato, cit. in D. SANGIORGIO, Lo spirito di
adozione. Studio sulla pneumatologia di Rm 8, in Lads 10 (2003) 24.

40 «Spiritus sanctus, mentem inhabitans, non solum docet quid oporteat fieri, intellectum illuminando de
agendis, sed etiam affectum inclinat ad recte agendum. To. XIV, 26: Paracletus autem spiritus sanctus,
quem mittet pater in nomine meo, ille vos docebit omnia, quantum ad primum, et suggeret vobis omnia,
quantum ad secundum, guaecumque dixero vobis. Alio modo lex spiritus potest dici proprius effectus
spiritus sancti, scilicet fides per dilectionem operans. Quae quidem et docet interius de agendis, secun-
dum illud infra: unctio docebit vos de omnibus, et inclinat affectum ad agendum, secundum illud 1T Cor.
V, 14: charitas Christi urget nos. Et haec quidem lex spiritus dicitur lex nova, quae vel est ipse spiritus
sanctus, vel eam in cordibus nostris spiritus sanctus facit», TOMMASO D’ AQUINO, Super Ronz., cap. 8, 1. 1.

41 Si tratta di coloro che vivono secondo la carne, la quale «nel linguaggio di Paolo (...) denota cio che
viene definito da vari termini dell’etica e dell’antropologia contemporanee, come ad es. “autarchia

umanistica”, “secolarismo”, o anche, con significato generale, “sensualismo”. L'uomo che vive “secon-
RN

do la carne” & 'vomo disposto soltanto a cid che viene “dal mondo”, & I'uomo dei “sensi”, I'uomo della
triplice concupiscenza», GIOVANNI PAOLO 11, Uonzo e donna lo creo, cit., 209.

21

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Elementi di riflessione teologica e pastorale sul matrimonio in prospettiva filiale

condo la misura di una legge — permissiva o restrittiva, conservatrice o progressista
— quanto in rapporto all’appartenenza a Cristo di coloro che le compiono, con la
quale sono incompatibili. Esse devono essere fatte morire perché 'uomo possa vive-
re. Cio ¢ possibile non in base ad una legge, ma lasciandosi condurre dallo Spirito.
Questa affermazione non deve essere sottovalutata. Se la vittoria sulle opere della
carne dipende dalla docilita e obbedienza alla guida dello Spirito di Dio e di Cristo
che abita in noi, vuol dire che procede di pari passo con I'esperienza e la partecipazio-
ne della filiazione di Cristo che Dio ha risuscitato dai morti: «Tutti quelli infatti che
sono guidati dallo Spirito di Dio, costoro sono figli di Dio» (v. 14). La verita umana e
cristiana della sessualita degli sposi si accerta e si afferma nel quadro dell’agire morale
da figli di Dio, e percid non pud essere oggetto di interpretazioni personali e cambia-
menti arbitrari. Nello Spirito essa ha un legame e un riferimento normativo al Figlio
di Dio fatto uomo, morto e risorto. Se tutto questo si dimentica —

«e ¢’¢ oggi la tendenza a dimenticarlo, poiché oggi volentieri il cristiano vuole essere come tutti
gli altri uomini e com’¢ tutto il mondo — non si puo pitl parlare di esistenza cristiana, ma di una
esistenza etica colorata, per cosi dire, cristianamente, che conserva qualche vago ricordo del
dato cristiano; o anche di un’esistenza umana, nel migliore dei casi di un’esistenza convissuta
con gli altri uomini»42.

>

Primato di Dio, predestinazione filiale e pastorale
«straordinaria»

La pastorale rispettosa del primato della grazia e della predestinazione dell'uomo
alla filiazione adottiva o della sua vocazione alla piena maturita di Cristo non pud non
proporre percorsi di vita insoliti, irriducibili al «cosi» e al «come» comune a tutti. Se
vuole essere cristiana, e non solo un insieme di processi psicologici e di norme morali
aggiornate, la pastorale della Chiesa dovra essere straordinaria. Straordinaria, com’e
straordinario il Vangelo che essa vuole mediare nella storia e nella vita degli uomini.
Questo non ¢ un libro che raccoglie principi di morale e di elevata saggezza, ma ¢
Gest stesso, la Parola vivente in mezzo a noi, attraverso la quale Dio ci chiama alla
salvezza. Per 'uomo che si abbandona al Vangelo, «potenza di Dio per la salvezza di
chiunque crede» (Rm 1,16), san Paolo parla dell’inevitabile gioia e sofferenza.

La gioia consiste nell'esperienza della misericordia di Dio, della gratuita della
salvezza che lo libera sia dall’idolatria di se stesso che, osservando con scrupolo i
comandi divini, strumentalizza la legge di Dio per autoaffermarsi in campo religioso

42 E. SCHLIER, Linee fondamentali di una teologia paolina, (BTC 84) Brescia 1985, 159.

22



Francesco Maceri

ed etico, sia dalla schiavitti della legge, dalla pretesa di fare delle proprie forze e dei
propri limiti il fondamento e la misura del bene, rimanendo invischiato in una con-
traddizione profonda (cfr. Rm 3,27; 7,14-25).

La sofferenza, invece, & provocata dall'intervento di Dio, dal suo messaggio che
pone radicalmente in questione il mondo e il singolo uomo che lo abita. Questi facil-
mente e quasi spontaneamente prende se stesso e il mondo come ['ultima e decisiva
realta. Quando si tratta della vita, ognuno di noi propende a fare i conti con le proprie
possibilita, cosi che ¢ reale solo cid che riusciamo a portare a termine con le nostre
forze. La grazia di Dio non ¢ esclusa, ma sembra essere identificata con il sostegno, il
rafforzamento, la moltiplicazione delle nostre forze; in breve, ¢ ridotta ad aiuto per
I'uomo. Ora lo scandalo del Vangelo & proprio I'invito a rinnegare se stessi, a uscire
dalle proprie possibilita e impossibilita, a non fidarsi dei propri successi e a non di-
sperare per le proprie debolezze e i propri fallimenti, ma a lasciarsi salvare (cfr. Fil
3,4-11). Il Vangelo ci invita a lasciarci donare la vita da Dio (cfr. 2 Tm 1,9-10), e non
ad accettare il suo aiuto per costruirci una vita nostra! Il Vangelo della misericordia
e della grazia vuole tirarci fuori dai limiti delle nostre possibilita e trasferirci nella
«grandezza della sua potenza verso di noi credenti secondo 1'efficacia della sua forza
che egli manifesto in Cristo quando lo risuscito dai morti» (Ef 1,19s.). Grazie a Dio
non esiste solo cio che possiamo fare o influenzare noi; il futuro non ¢& affidato solo
alle nostre forze, ma & anzitutto dono di una vita nuova. Nuova: perché donata e
ricevuta 1a dove le nostre capacita non giungono, e non tanto perché altra da quella
precedente. Cosi si porta nella propria carne la passione e morte di Cristo per la po-
tenza della sua resurrezione. E la dinamica che scaturisce dal battesimo nello Spirito,
che sgorga incessantemente dal mistero pasquale del Figlio!

Se quanto qui riassunto corrisponde al Vangelo e se la pastorale deve essere evan-
gelica, ci si puod chiedere se sia giustificato 'atteggiamento di chi a prior: rifiuta la pro-
posta della Chiesa ai divorziati risposati di vivere come fratelli e sorelle perché chime-
rica e non fondata sulla realta, oppure la ritiene valida solo per quelle coppie che si
sentono chiamate all’eroismo. Similmente, ¢ legittimo chiedersi quanto sia evangelica
I'indifferenza e la commiserazione con cui anche alcuni cristiani guardano alla scel-
ta della fedelta per sempre, «sino alla fine», nella buona e cattiva sorte; come pure
quanto sia fondato il giudizio di chi ritiene che la Chiesa esiga la fedelta del coniuge
ingiustamente abbandonato unicamente per amore della legge e perché disprezzi il
bisogno di autenticita, di felicita e di realizzazione anche umana dei suoi figli.

Il prossimo ottobre ci sara il Sinodo ordinario sulla vocazione e missione della
famiglia nella Chiesa e nel mondo contemporaneo: saranno ammessi a camminare
insieme al Papa e ai Vescovi anche i numerosi martiri e perseguitati a causa del Van-
gelo dei nostri giorni? Il loro amore a Cristo non ha nulla a che fare con le necessita
pastorali con cui si confrontera il Sinodo? Tanto sangue e dolore non vuole forse ri-

23

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Elementi di riflessione teologica e pastorale sul matrimonio in prospettiva filiale

cordare a tutta la Chiesa, e soprattutto a quella in occidente, che la vita del discepolo
¢ essenzialmente mzartyria, partecipazione per grazia alla glorificazione del Padre da
parte del Figlio durante la sua vita nel «mondo», e che si compi nell’offerta pro nobis
sulla croce?

Sia ben chiaro: la 7zartyria non & I'eroismo! Essa non ¢ il risultato dello sforzo
della volonta, ma un’esigenza del cuore e il frutto inconfondibile della presenza dello
Spirito.

La pastorale «straordinaria» non mira a trasformare in eroi gli sposi figli di Dio;
intende proporre processi e itinerari che li aiutino a non coprire, ma ad ascoltare lo
Spirito, 'acqua viva e parlante che dice internamente: «Vieni al Padre» (sant’Ignazio

d’Antiochia).

Riassunto

L’articolo intende mostrare alcune implicazioni teologiche e pastorali del primato
del Vangelo sulla legge in riferimento alla sessualita, al matrimonio e alla famiglia: il
principio della creazione ¢& letto e compreso nella luce dell’unico disegno sapiente e
amoroso del Padre di conformare gli uomini all'immagine del suo Figlio crocifisso
e risorto; la pastorale & intesa molto di piti che un insieme di processi psicologici
e di norme morali, come proposta di processi e itinerari che aiutino i fedeli a non
coprire, ma ad ascoltare interiormente lo Spirito e, da Lui guidati, a testimoniare
come il Figlio I'amore del Padre.

Abstract

The article aims at presenting some theological and pastoral implications originat-
ing from the primacy of the Gospel over the law in respect of sexuality, marriage
and family: the beginning of creation is read and understood in the light of the
unique, wise and loving counsel whereby God predestined men and women to be
conformed to the image of his glorified Son; the pastoral practice is intended much
more than a combination of psychological processes and of moral norms, as pro-
posal of processes and trails which enable the faithful to recognize and obey the
inner voice of the Holy Spirit and, moved by Him, to give glory to the Father just
as the Son did.

24



