Articoli RTLu XX (1/2015) 25-42

Les blessures de la famille

Thierry Collaud*

Aujourd’hui, en tout cas dans le monde occidental, c’est un lieu commun de faire
observer que la famille est en difficultés, voire en crise profonde. Comment lire alors
cet état critique et tenter d’y remédier? En effet la crise, dans sa signification clinique,
est un moment particulier qu’il s’agit de diagnostiquer avec acuité parce qu’elle signale
un risque vital et qu’elle impose des solutions spécifiques. Il s’agit en tout premier de
savoir si 'on est en crise ou non, car il y a des fausses crises qu’il serait dangereux de
traiter dans I'urgence!, comme, a I'inverse, il y a des crises ignorées ou banalisées qui
mettent en danger un organisme alors que tout le monde regarde ailleurs. Il y a aussi
la maniére d’interpréter la crise. La menace est percue, elle est réelle, mais comment
rendre compte de ce qui se passe, de ce qui a amené I'institution dans une situation
critique et surtout de ce qui pourrait étre fait pour prévenir une issue fatale?

Dans le cas de la famille si nous devons reconnaitre la présence d’une crise réelle,
la premiere question nous améne a nous demander si nous la recherchons au bon
endroit. Par exemple, on aurait parfois tendance a penser que les revendications ho-
mosexuelles d’un droit au mariage ou les procréations médicalement assistées sont le
lieu de la crise de la famille. Si ces éléments peuvent faire office de révélateurs parce
que plus visibles et marquant opinion, la crise doit beaucoup plus étre cherchée sur
le terrain de la vie des familles. C’est la que nous remarquons un nombre important
de difficultés et de blessures et que nous serons majoritairement appelés a agir.

La deuxiéme question qui est la plus importante nous questionne sur notre ma-
niere de lire cette crise et sur les actions que 'on peut imaginer a partir de cette
lecture pour revenir a un état d’équilibre. Dans ce sens, sil’on se place dans le champ

L'autore insegna presso la Faculté de Théologie della Université de Fribourg (Svizzera). E-mail: thierry.
collaud@unifr.ch.

1 Th. COLLAUD, La théologie en crise: un paradigme bien choisi? Réflexions a partir de la notion de crise en
clinique, dans Revue d'éthique et de théologie morale 276 (2013) 27-42.

25



=
O
e
e
<

Les blessures de la famille

de la morale, une premicre lecture pourrait étre celle qui surgit spontanément dans le
discours public et qui se place dans le cadre de la «morale familiale». La famille serait
en crise en raison des nombreuses transgressions des normes morales devant régir
son fonctionnement. La résolution de la crise passerait alors par le fait de réaffirmer
plus fortement le cadre normatif et de tenter d’y réintégrer le maximum de familles.
On peut citer comme exemple les réactions aux récentes modifications législatives
concernant les procréations médicalement assistées (PMA) ou ce que les Francais ont
appelé le «mariage pour tous» et 'importance mise a ces occasions sur le maintien
ou ’établissement d’un cadre légal normatif qui est censé, préserver la famille et le
mariage.

Mais suffit-il de rappeler la norme et d’y ramener les récalcitrants? Une partie
de la crise actuelle vient peut-étre de cette unique alternative et de son échec dans
un monde qui a perdu le sens d’'une norme qui renvoie a 'ordre de la nature dans
toute sa richesse et qui ne voit plus en elle qu’une exigence arbitraire, ou pire, si elle
vient d’une institution comme I'Eglise, 'expression d’une finalité institutionnelle in-
dépendante de la vie réelle des personnes qui sont alors contraintes et privées de leur
liberté, pour le «bien» de I'institution.

Face a la crise de la famille, il y a une autre lecture possible et possiblement plus
riche en termes d’agir humain et d’agir croyant. Plutdt qu’un schéma norme-transgres-
sion-retour d la norme, elle fera intervenir la notion de blessure et sa résolution dans
la guérison. Le schéma devient alors blessure-pansement, accompagnement-guérison.

Ce qu’il importe donc de lire en premier quand nous considérons la famille en dif-
ficulté ce sont les blessures qui I’affectent. La transgression de la norme morale vient
dans un deuxiéme temps comme explication de la blessure, ou alors elle indique le
lieu ot1 la rechercher. La notion de blessure est plus riche et plus dynamique que celle
de norme parce qu’elle a trait a la vie elle-méme dans toute sa complexité. La blessure
peut résulter des circonstances malheureuses de la vie, mais aussi de la faute morale,
de la transgression de la norme, c’est-a-dire du péché. La blessure dans sa dynamique
influence I’agir, elle mobilise les acteurs et, parce qu’elle est source de souffrance, elle
les pousse a chercher des chemins de soulagement. Elle peut conduire a la faute parce
qu’on recherche un soulagement au mauvais endroit, de la mauvaise maniére, mais
elle peut aussi étre le lieu de guérison, c’est-a-dire de ces surgissements imprévus que
les psychologues vont appeler résilience? ou croissance post-traumatique>, ce qui se
dit, en termes théologiques, conversion sous I'effet de la grace recue et acceptée. Ceci
pour dire que la réflexion ne s’arréte pas a I'arrivée de la blessure, mais que celle-ci,
possédant une dynamique temporelle, demande un accompagnement qui pourra lui

2 S. TISSERON, La résilience, (Que sais-je? 3785) Paris 20114,

5 L. G. CALHOUN - R. G. TEDESCHI, Handbook of posttraumatic growth: Research and practice, New York
2014.

26



Thierry Collaud

aussi étre soumis au jugement moral suivant qu’il favorise ou empéche la guérison de
la blessure et la vie a coté d’elle.

1. La blessure

Les personnes humaines, mais aussi les communautés qu’elles forment sont vul-
nérables, c’est-a-dire qu’elles sont susceptibles d’étre blessées, ceci d’autant plus
qu’elles s’ouvrent et qu’elles s’impliquent dans la relation a I'autre. En effet, la rela-
tion qui, pour se tisser, a besoin de confiance, d’accueil et d’hospitalité expose aussi
a la trahison, au rejet ou a la manipulation qui sont ses blessures. Or la famille est le
lieu privilégié de la relation et par conséquent le lieu privilégié de la blessure aussi.

Il n’est pas anodin de s’arréter sur les définitions. Dans le cas de la blessure, on
dira que celle-ci est une lésion faite @ un organisme vivant qui entraine sa mort ou un
processus de cicatrisation. La blessure est une effraction, une déchirure, une désor-
ganisation qui nous arrivent de 'extérieur. La blessure est subie, c’est le monde qui
me déchire la peau parce que je me suis trop frotté a lui, mais la blessure c’est aussi
le monde qui «me vient contre» sans provocation de ma part, «venue contre» d’une
agression gratuite, d'une maladie imprévisible, injuste, d’un tremblement de terre ou
d’un raz-de-marée.

On parlera alors aussi des blessures de la famille qui est un systéme vivant. Elles
sont des lésions ou des déchirures qui vont jusqu’a mettre en danger la famille elle-
méme, car la blessure peut étre mortelle. Quelque chose arrive, un accident, un agir
venant de quelqu’un et qui blesse la famille. La encore la description est importante,
car dire cela signifie aiguiser I'attention pour repérer, chercher l'origine, prévenir et
empécher ces actes blessants.

1l faut se demander alors pourquoi la famille est vulnérable. Qu’est-ce qui I'affecte
et la menace? On va voir que la menace vient souvent de ses propres composantes,
que cet extérieur potentiellement blessant peut aussi prendre la forme d’un membre
de la communauté familiale, la blessure devient alors une automutilation provoquée
par I'individualisme, le désir, le «droit a», etc.

La blessure déploie sa dynamique dans le tenps. 1l y a un avant la blessure, mais
il y a aussi un apres. Tous, si nous observons notre corps, nous y découvrons des
cicatrices. Cela signifie qu’il y a eu des blessures, mais aussi, et c’est important, que
celles-ci se sont fermées en laissant des traces imprimées dans 'histoire du sujet. Il
en va de méme des familles. Dire la blessure inévitable c’est aussi, comme pour le
corps humain, en dire I'avant et I'apres. Il y a des actes qui blessent et qui déchirent,
mais il y en a aussi qui soignent et qui guérissent. Parler de la blessure c’est parler
de Pespérance de la guérison qui fait intervenir pour une grande part ce médicament

27

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Les blessures de la famille

tres efficace que représente la grace du pardon. Aborder une famille blessée, ou d’une
maniére plus générale toute histoire humaine, doit tenir compte de cette dynamique
et tenter d’en révéler les capacités de guérison cachées.

Parler de la blessure en lien avec la relation, améne aussi a évoquer le paradoxe de
la blessure comme chance. Si nous étions invulnérables, inoxydables et intouchables,
nous n'aurions pas besoin des autres. Or c’est parce que nous sommes 2 la fois des
étres de besoin et des étres capables d’étre interpellés par les besoins d’autrui que
I'interaction humaine peut étre décrite comme prendre soin. C’est en effet dans le
prendre soin les uns des autres, dans la mutuelle sollicitude dont parle saint Paul (1
Co 12,25), que se déploie le mieux notre humanité. La blessure relie parce qu'elle
provoque l'autre a la compassion et elle nous pousse a la confiance, a nous laisser
soigner, a laisser 'autre verser de I'huile et du vin# et faire les gestes qui soulagent et
qui apaisent. La blessure qui appelle a I'aide nous dit une vérité fondamentale sur la
famille, déja relevée depuis Aristote et plus tard par saint Thomas3: celle-ci est une
communauté imparfaite qui a nécessairement besoin des autres pour vivre. Ouver-
ture nécessaire du groupe familial pour qu’il ne reste pas seul avec ses blessures et
qu'il ne s’enferme pas dans un isolement mortifére.

Si la blessure est ce qui relie elle peut aussi étre ce qui exclut, c’est alors /a bles-
sure stigmate. Le sociologue Erwing Goffman® définit le stigmate, chez une personne,
comme une «différence indésirable» par rapport a la population dite normale. Cette
différence va focaliser I'attention de tous. Nous ne voyons plus qu'elle et tout le reste
disparait. La personne est identifiée avec cette singularité (handicapé, prostituée, ré-
fugié, chomeur, etc.) et toutes ses autres richesses humaines sont oubliées. Cela fonc-
tionne aussi avec les familles blessées. Pensez uniquement a tout ce qu’on a pu dire
depuis ouverture du processus synodal sur «les divorcés». Le seul qualificatif qui
nous intéresse est de savoir s’ils sont remariés ou non. Que sait-on de leur humanité,
de leur capacité musicale, de leur humour, de leur bienveillance, de leur compassion,
de leur courage, etc.?

En évoquant la nécessité anthropologique de la blessure et son role dans la créa-
tion de liens, nous risquons peut-étre d’oublier I’élément incontournable de la souf-
france: la blessure fait mal. C'est une vérité que I'on néglige un peu trop facilement
quand on considére la blessure de I'extérieur. Que de fois entend-on un soignant
dire a un malade: «Mais non, cela ne fait pas mal!»? Cela ne fait pas mal a celui qui
observe, mais celui dont la chair est déchirée, celui-la seul peut dire la souffrance.
La famille déchirée ou brisée nous interpelle et nous questionne au niveau moral et
pastoral, mais c’est d’abord quelque chose qui fait mal a ceux qui en font partie et qui

4 Cf. la parabole du samaritain en Lc 15.
5 Somme Théologique, Ia-1la¢, q. 90, art. 3, ad 3.
6 E. GOFFMAN, Stzgmate. Les usages sociaux des handicaps, Paris 1975.

28



Thierry Collaud

devrait aussi faire mal a ceux qui observent; non pas la petite douleur de I'inconfort
moral de ceux qui s’offusquent que les régles ne soient pas respectées, mais la vraie
douleur de la compassion qui est souffrance a cause de la souffrance d’autrui.

Finalement, pour faire droit a la dynamique que nous avons évoquée, il faut sou-
ligner que toute blessure est toujours en tension vers sa guérison. La blessure d’un
organisme vivant n’est pas équivalente a la fissure d’un vase de faience. La fissure
est inerte. C’est arrivé, on ne peut que constater et espérer que cela ne s’aggravera
pas. On ne peut pas espérer que le vase ébréché entame de lui-méme un processus
de réparation. Par contre la blessure du vivant, elle, est capable de se refermer. Non
seulement elle est capable, mais elle tend spontanément a se fermer. Quand il disait
cette phrase fameuse: «Je le pensai, Dieu le guérit», le grand chirurgien Ambroise
Paré reconnaissait cela. Il reconnaissait avec une grande humilité qu’il n’était pas la
cause de la guérison, mais qu’il ne pouvait que s’inscrire dans cette tension vers elle,
la favoriser et 'accompagner pour finalement la laisser a 'ceuvre de Dieu.

On peut dire la méme chose des familles blessées. Elles ne sont pas condamnées
a porter indéfiniment leurs blessures, elles sont en désir de cicatrisation. S’il y a une
tache consistant a reconnaitre et a révéler les blessures que parfois on désirerait tenir
cachées, cette mise au jour de ce qui ne devrait pas étre, qui peut prendre I'aspect
d’un jugement moral, doit toujours espérer son dépassement, tout mettre en ceuvre
pour que le rétablissement survienne et faire cela dans une posture d’humilité, sa-
chant que la grace de la guérison ne se recoit que de Dieu.

2. Les 3 dimensions de la famille

La famille dont je vais repérer les blessures est un groupement de personnes com-
plexe qui est composé de maniére inextricable de trois axes qui sont:

1. La conjugalité: La famille est fondée sur une relation, unique entre toutes, dans
laquelle un homme et une femme ne font plus qu’une seule chair7.

2. La filiation: Si le récit de Genese 2 insiste d’abord sur 'unité conjugale, celui de
Genese 1 oriente sur la fécondité du couple: «soyez féconds, multipliez-vous, em-
plissez la terre»8.

3. La parenté: axe souvent oublié et qui renvoie a la famille comme communauté. 11
s’agit de la communauté vivant au méme endroit, mais aussi de la communauté
plus large unie par des liens spécifiques. Si on insiste souvent pour dire qu’'une
famille c’est un papa, une maman et des enfants, il faut se garder de ne pas oublier

7 Gn2,24.
8 Gn1.28.

29

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Les blessures de la famille

les grands-parents, les arriere-grands-parents, les oncles, les tantes, les cousins et

tous les autres.

Ces trois axes inséparables disent la famille dans sa dynamique interne, mais aussi
dans son ouverture a ’extérieur, c’est-a-dire son role comme élément de la commu-
nauté politique au sens large. Ils jouent des roles différents dans la structure familiale
et il est bon de les considérer chacun pour soi, comme quand on contemple un objet
sous trois angles différents. Je vais donc évoquer les blessures successives de ces trois
€éléments.

2.1. Les blessures de la conjugalité

L’humain dans toutes ses dimensions est un étre en développement et en crois-
sance. La conjugalité comme une des dimensions de ’humain cherche elle aussi son
déploiement. La blessure est ce qui vient empécher celui-ci, le contrarier, orienter la
conjugalité dans une mauvaise direction jusqu’a la briser.

En prenant une image topologique, on dira qu’il y a dans la conjugalité des lieux
qui favorisent le déploiement et des lieux qui le contrarient et ot est grand le risque
de la blessure. On pourrait aussi parler de richesses de la conjugalité opposées a ses
pauvretés. Quelques-unes de ces paires ont été explicitées dans le tableau ci-dessous
sans que celui-ci prétende a exhaustivité.

Richesses, lieux de déploiement | Pauvretés, lieux de blessure

amour vrai | indifférence, amour romantique, haine
alliance | contrat

relation riche Je-Tu, personnification | relation pauvre Je-Cela, chosification

30

fidélité

le Christ comme tiers
confiance

réciprocité aimante
projet commun
constance

patience

tendresse
relation dans et par le corps
don réciproque

pardon

inconstance, trahison

solitude a deux

méfiance

fidélité exclusive a soi
pseudo-croissance personnelle
rupture

impatience, zapping, possibilité imaginée
de recommencer sa vie

violence

utilisation du corps de 'autre
accaparement, envie, concupiscence

«

refus de “s’humilier”, persistance dans son
bon droit




Thierry Collaud

L’humain est tiraillé entre ces deux lieux. Le lieu du déploiement est le lieu de ce
qu’il désire au fond de lui, mais le lieu de la blessure est bien souvent ce qu’il est ame-
né a réaliser? parce qu'il est pris dans les filets d’un désir de sécurité et de contrdle,
soumis a I'amour de soi ou a ses passions non raisonnées, voir absolutisées.

Pour les partenaires de la relation conjugale, le travail sur les blessures va alors
étre un travail de réorientation. 1l s’agit d’un double mouvement: premiérement re-
connaitre et s’éloigner du lieu qui blesse, quitter le lieu des épines et des chardons
évoqués au livre de la Genese lors de I'expulsion du jardin (Gn 3,18) pour des lieux
plus apaisants, évoquant le jardin originel avec I'immédiateté d’une relation dans sa
puretél0 ou encore le merveilleux espace du Cantique des cantiques ot 'amour conju-
gal se déploie dans toute sa beauté. Et une fois ce déplacement effectué, ou plus
précisément constamment ré-effectué, il s’agit de chercher a s’enraciner dans le lieu
du déploiement pour faire grandir et solidifier la conjugalité de maniére a ce qu’elle
résiste toujours mieux a la tension centrifuge qui ne cessera de la menacer. Si nous
lisons cette dynamique comme I’action de la grace dans la famille, on y verra a I’ceuvre
les deux termes de la distinction classique: une grace qui guérit (gratia sanans) et qui
fait revenir dans le lieu du déploiement et une grace qui éléve (gratia elevans) c’est-a-
dire qui fait advenir ce déploiement.

Nous sommes toujours dans une tension, dans un aller et retour entre ces deux
lieux. Il y a des circonstances, des événements, des personnes, des expériences spi-
rituelles qui nous poussent d’un c6té ou d’un autre. Malheureusement il y a au fond
intérieur de chacun, mais aussi dans le monde qui entoure les familles, ce qu'on
pourrait appeler des outils pour blesser. Je ne ferai qu’en citer quelques-uns observés
dans la pratique et qu’il faudrait beaucoup plus détailler: I'abus d’alcool, le souci de
la carriére professionnelle, la banalisation sociale de I'infidélité, I'individualisme, le
culte du so7 et de son «autonomie», I’hypersexualisation de I'espace social ou encore
la quasi-institutionnalisation du divorce. On voit I'importance prise par ’'ambiance
sociale qui, de maniére irresponsable, fournit des outils pour défaire le couple qu’elle
continue cependant de valoriser. L’exemple du divorce est typique de ce qu’on pour-
rait appeler une blessure programmée. Dans sa banalisation sociale, la séparation des
conjoints tend a ne plus étre pensée comme un échec de la relation conjugale, mais
comme une de ses étapes probables. Ainsi la possibilité d’un divorce est de plus en-
visagée au moment méme de I'union, les études sociologiques montrant alors que les
couples qui envisagent la possibilité de ce scénario au moment de leur mariage ont
plus de risque de se séparer par la suitell,

9 Voir 'opposition soulignée dramatiquement par saint Paul en Rm 7-8.

10 Voir les belles pages de Jean-Paul II sur la nudité originelle dans ses catéchéses sur le corps: JEAN-PAUL
11, Homme et femme 1l les créa: une spiritualité du corps, Paris 2012, 82-87.

11 F. DE SINGLY, Séparée: vivre ['expérience de la rupture, (Individu et société) Paris 2011, 38-39.

31

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Les blessures de la famille

Face a ces composantes sociales acérées et dangereuses, le travail le plus impor-
tant en théologie morale et dans 'accompagnement pastoral va étre de fournir des
remédes, des baumes pour les plaies et des stratégies de protection.

Je développerai plus particulicrement trois éléments clés du déploiement de la
conjugalité que sont I'alliance d’amour, le dialogue et la corporéité.

2.1.1. Alliance ou contrat, qu’est-ce qui supporte la conjugalité?

2.1.1.1. Lalliance comme lieu de déploiement

L’alliance est I'élément fort du couple, a preuve en francais elle est aussi le nom
de 'anneau que les conjoints portent au doigt comme signe de leur conjugalité. Mais
alliance (berit en hébreu) est d’abord un théme central en théologie dés I’Ancien
Testament. «La relation humaine scellée par la berit était avant tout un lien de fidélité
et de paix, ressenti comme une attache parentale. On était dit “frere”, “pere”, “fils”
de celui avec lequel on faisait alliance, on lui devait “fidélité” et “amour”. C’est pout-
quoi le mariage pouvait aussi étre considéré comme une sorte de berit. Cette relation
n’entrainait qu’en second lieu un certain nombre de prestations particulieres que les
parties s'imposaient et se garantissaient mutuellement»12,

L’alliance est un lien qui engage a une relation, qui nous fait responsables les uns
des autres et qui engage 2 la fidélité, c'est-a-dire a la durée indéterminée. Elle fait
entrer dans une histoire commune. Celle-ci a une influence sur les partenaires qui
acceptent de s’y engager vraiment. Elle implique que I'identité de chacun accepte de
se laisser modifier par I'identité de I'autre et par ce que produit I’histoire commune. Il
s’agit, dit Miroslav Volf, de «faire de 'espace en nous-mémes pour I'autre qui change
et étre disposé a renégocier notre propre identité en interaction avec 'identité fluide
de l'autre»13.

Le glissement vers le lieu dangereux de la blessure, c’est quand on abandonne la
logique de Palliance et sa richesse pour fonder la conjugalité soit sur la pauvreté du
contrat, soit sur la richesse clinquante, mais factice de ’'amour romantique.

2.1.1.2. Le contrat comme lieu de blessure

On définira le contrat d’une maniére large comme un lien établi par convention
entre deux parties créant une obligation mutuelle librement consentiel4. Le contrat
est une forme souvent appauvrie et insuffisante du vivre ensemble, c’est une relation
de bas niveau, une relation chosifiée gui conserve et protége ['autonomie de chacune

12 N. LOHFINK, Alliance, dans J.-Y. LACOSTE, Dictionnaire critique de théologie, Paris 1998.
13 M. VOLF, De ['exclusion a ['étreinte, dans Concilium 280 (1999) 121-130.

14 G. ROUHETTE, Contrat, in http://www.universalis.fr/encyclopedie/contrat/.

32



Thierry Collaud

des parties contractantes. Cest cette autonomie individuelle affirmée et jalousement
préservée qui va permettre la conclusion du contrat, mais aussi sa dissolution quand
les avantages qu’il est censé amener disparaissent. Le contrat se pose comme un tiers
neutre entre les partenaires et leur évite le risque de I'alliance, de la rencontre qui
peut déboucher sur un vrai et riche dialogue, mais aussi sur la blessure du refus ou de
la trahison!, I’accent est mis sur le négatif de I'autre, sur I'inconvénient qui résulte-
rait s’il ne remplissait pas ses engagements.

Dans la pensée moderne, a partir des Lumiéres, le mariage va de plus en plus étre
pensé comme un contrat. Il protége la personne qui aliéne certaines de ses propriétés.
Kant, par exemple, assimile le mariage a un tel contrat avec toute la froideur que cela
comporte. Pour lui en effet, le mariage peut étre défini comme «la liaison de deux
personnes de sexe différent en vue de la possession réciproque, pour toute la durée
de la vie, de leurs qualités sexuelles propres»16, il n’est considéré que comme la mise
a disposition de certaines parties du corps des contractants pour l'autre partie. On
voit quel appauvrissement cette vision améne par rapport a la richesse de I’alliance et
quelles possibilités de blessures elle ouvre.

2.1.1.3. Le piége de 'amour romantique

On va donc opposer 'amour au contrat, mais trop souvent sans comprendre en
profondeur la richesse de ce terme. Ce que I’on appelle alors “amour” consiste en un
sentiment affectif non-maitrisable dans son apparition comme dans sa disparition.
On a un coup de foudre, on tombe amoureux, on vit des moments extrémement forts
et tout a coup on a 'impression que 1‘on n’aime plus I'autre et c’est alors une raison
suffisante pour rompre le lien. La relation conjugale est réduite a ce lien affectif et
devient dépendante de sa fragilité et de son imprévisibilité. Pour Martine Segalen, so-
ciologue du mariage: «[cet amour] est absolu et comme voué a I’éphémere»17. Quand
il disparait il fait place a I'indifférence, puis, quand la présence de I’autre devient trop
encombrante, a la haine qui est elle aussi un sentiment affectif surgissant, non maitri-
sé et que 'on se refuse a juger et a réguler.

Dans ce lieu d’un “amour” fragile, la conjugalité ne va étre considérée qu’en tant
qu’elle permet aux deux partenaires de trouver la satisfaction de leurs désirs affectifs
individuels. La blessure qui est déchirure peut arriver parce qu’on n’aura qu’un tissu
conjugal lache et fragile, n’ayant pas pris soin de travailler, de cultiver et de faire mi-
rir cet amour vers une réciprocité aimante ot le bien de I’autre va importer plus que
mon propre sentiment affectif.

5 Cf. Panalyse pertinente de L. BRUNI, La blessure de la rencontre I'économie au risque de la relation,
Bruyeres-le-Chatel 2014 (original: La ferita dell’altro. Economiia e relazioni umane, Trento 2007).

16 E. KANT, Métaphysique des mceurs 11, Doctrine du droit, Doctrine de la vertu, Paris 1994, 77-81, § 24-28.
17 M. SEGALEN — A. MARTIAL, Sociologie de la famille, (Collection U) Paris 20138, 89s.

33

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Les blessures de la famille

2.1.2. Le dialogue, mais quel dialogue?

La conjugalité, comme les autres relations familiales, est fondée sur le dialogue.
Or, nous dit le philosophe Emmanuel Levinas!8, il y a deux maniéres de considé-
rer le dialogue (en référence a la distinction Je-Tu/Je-Cela de Martin Buber). Il y a
un dialogue qu’il appelle de 'immanence, un dialogue de bas niveau qui ne serait
qu’un échange d’informations basé sur la «connaissance d'autrui comme d'un objet».
Le faux dialogue, lieux de toutes les blessures ol je m’engage avec mes préjugés sur
Pautre, avec «/’idée de I'autre en moi» dit encore le philosophe, et ot autrui n’est
jamais recu comme un don mystérieux et précieux. La famille est peut-étre justement
le lieu dangereux ot je pourrais croire que j’ai percé le mystére de I'autre, que je le
connais complétement. Or, prétendre connaitre complétement quelqu'un, c’est ne
pas le considérer comme une personne, c'est-a-dire comme le lieu de I'inattendu et de
la surprise. Jean-Paul II dit que nous devrions toujours pouvoir dire a 'autre «Dzeu
t'a donné a moi»19, ou plus précisément Dieu te donne continuellement 2 moi, c'est-
a-dire que je te recois comme un don gratuit toujours nouveau, toujours a découvrir.
Le paradigme du don relativise toute connaissance préalable et fait de I'autre un véri-
table Tu. Le vrai dialogue consiste a «invoquer ou interpeller 1'autre homme comme
Tu et lui parler», dit encore Levinas, et il «ne dépend pas d'une préalable expérience
d'autrui, il ne tire pas, en tout cas, de cette expérience la signification du “tu”».

Combien de blessures familiales sont dues a des difficultés de dialogue. On se
laisse piéger dans le dialogue de bas niveau, on échange des informations, mais on ne
rencontre jamais I’autre. Renouer le dialogue est un véritable chemin de conversion
qui va plus loin que lutilisation de stratégies communicationnelles, mais implique
la conviction que I'autre m’est donné par Dieu et que par conséquent zous avons
quelgue chose a faire ensemble sous son regard et avec lui. La foi améne alors le Christ
comme tiers salutaire dans le dialogue, faisant sortir de '’enfermement souvent mor-
tifere d’une solitude a deux.

2.1.3. La corporéité, lieu de rencontre et de blessure

On se rencontre, on se connait par le corps et on se blesse aussi par le corps. Il faut
prendre au sérieux cette idée fondamentale que I’on trouve fortement exprimée chez
des Gabriel Marcel puis chez Maurice Merlau-Ponty que nous somzmzes des corps20.
Le corps fait partie de nous et il n’est pas possible de dissocier la corporéité de la

18 E. LEVINAS, Le dialogue, conscience de soi et proximité du prochain, dans ID. (éd.), De Dieu qui vient a
l'idée, Paris 1992, 211-230.

19 JEAN-PAUL 11, Le don désintéressé. Méditation, dans Nouvelle Revue Théologique 134/2 (2012) 188-
200.

20 A, ZIELINSKI, Lecture de Merleau-Ponty et Levinas. Le corps, le monde, ['autre, Paris 2002.

34



Thierry Collaud

personne. La blessure vient de ce rapport a 'autre faussé ot je ne vois plus I'intégra-
lité de sa personne, mais seulement un corps qui pourrait m’étre utile. La conjugalité
n’est plus une communion de personnes. Jean-Paul IT a précisément mis le doigt sur
la pauvreté et le handicap d’une corporéité réduite au sexuel: «Les rapports person-
nels de I'homme et de la femme se trouvent unilatéralement réduits au simple lien du
corps et du sexe, en ce sens que ces relations deviennent quasi incapables d'accueil-
lir le don réciprogue de la personne»?1. Ceci est valable pour les deux partenaires:
quand j'instrumentalise I'autre, je me mets en danger moi aussi. C’est I’avertissement
que donnait déja saint Paul aux Corinthiens qui croyaient que des rapports avec des
prostituées ne les engageaient pas tout entier (1Co 6,12-20)22. Tout n’est pas permis,
dit-il, parce que votre corps n’est pas neutre, il engage votre relation avec I'autre et
avec le Christ. On est loin ici d’un puritanisme et d’une méfiance vis-a-vis du corps
qu’on reproche a 'Eglise, le lieu de la porneia étant alors, en réaction et de maniére
illusoire, considérée par beaucoup de nos contemporains comme le lieu de la vraie
liberté et 'occasion de faire des expériences nécessaires a la réussite supposée de la
vie. Revenir au lieu du déploiement n’implique pas de nier le corps et en particulier la
sexualité, mais cela conduit a lui donner au contraire sa vraie dimension de «temple
du Saint-Esprit».

La blessure du corps se trouve aussi trés concrétement dans la violence conjugale
si fréquente. Ses causes sont multiples, mais elle surgit souvent quand, submergés
par I'affectivité, les conjoints ne savent pas comment communiquer autrement. D’ail-
leurs le travail avec les auteurs de violence montre bien comment ceux-ci sont pour
une grande part des handicapés de la communication: «La plupart manifestent une
attente de s’exprimer et saisissent une occasion souvent jamais trouvée jusqu’alors de
parler, de parler de soi, d’entendre les autres, de chercher a comprendre ce qui les
a amenés a de tels comportements»23. La aussi, s’il faut condamner la violence, cela
n’est qu’une petite partie de 'accompagnement que nous devons offrir. La justice,
si elle est punitive, pour étre compléte, doit aussi étre restaurative?4, c’est-a-dire se
donner les moyens pour tenter de restaurer la communauté brisée. C’est la que la
grace évoquée plus haut prend toute son importance, en particulier comme ce qui
sous-tend le pardon qui est la clef de vofite de tout processus de restauration.

21 JEAN-PAUL 11, Homme et femme Il les créa: une spiritualité du corps, 180.

22 J-N. ALETTI, L'éthicisation de I'Esprit-Saint. Foi et ethos dans les épitres pauliniennes, dans J. DORE
(éd.), Ethique, religion et foi, Paris 1985, 123-142.

2 G. AUTRET ET AL., Auteurs de violences conjugales: comprendre et agir, dans Empan 1 (2009) 98-102.

24 H. ZEHR ET AL., La justice restaurative: pour sortir des impasses de la logique punitive, (Le champ
éthique) Geneve 2012,

35

>
=
=
o




Les blessures de la famille

2.2. Les blessures de la filiation

Nous pouvons appliquer le méme schéma de tension dynamique entre déploie-
ment et blessure pour les deux autres axes de la famille. Pour la filiation, le lieu
fondamental de déploiement est celui d’une fécondité non pas limitée a une capacité
physique de procréer, mais considérée d’une maniére beaucoup plus vaste comme
une réceptivité a la vie et comme la capacité de I’engendrer chez autrui. Le risque
de blessure vient d’'une fécondité pensée de maniére restrictive comme production
d’un enfant. Ce dernier, objet du désir, est a acquérir a tout prix pour correspondre
a I'image sociale du couple.?

=
O
e
e
<

Richesses, lieux de déploiement | Pauvretés, lieux de blessure

fécondité, créativité, service de la vie stérilité, égoisme
adoption comme accueil adoption comme reméde 2 la stérilité,
acquisition d’un enfant
Généalogie, inscription dans une dissociation filiation - parenté
lignée
naissance dissociation filiation - naissance
engendrement techniques de procréation
accueil du don droit a I'enfant
Inattendu, surprise, mystére de I'autre volonté de maitrise sur le processus et

sur le résultat

«prendre soin de toute la vie et de la eugénisme, vie importune
vie de tous»2>

hospitalité projet parental
mystere de la naissance fragmentation de la procréation
maternité meres porteuses

2.2.1. La gestation pour autrui, lieu extréme de la déconstruction de la pro-
création

L’arrivée des techniques de procréation médicalement assistée (PMA) a chan-
gé radicalement la vision de nos contemporains sur le processus procréatif. Ce qui
auparavant était un processus unique et indissociable, produit de I'interaction de

25 JEAN-PAUL II, Evangelium vitae. Encyclique sur la valeur et I'inviolabilité de la vie humaine, Paris 1995,
§ 87.

36



Thierry Collaud

I’homme et de la femme et se tissant dans le mystere de leur étre, se trouve maintenant
fragmenté, décomposé avec des éléments de provenance diverse. On peut se procu-
rer séparément des ovules et des spermatozoides et implanter ’embryon obtenu en
laboratoire chez une femme qui n’aura produit elle-méme aucun de ces gamétes. Ces
évolutions technologiques ont fait naitre le fantasme d’un enfant que I'on pouvait
fabriquer pour s’affranchir de I'imprévisible, de I'inattendu et du mystére de I'autre
recu comme un don. La philosophe Sylviane Agacinski décrit bien ce phénomene
dans son ouvrage au titre évocateur, Corps en miettes: «La prégnance d’un imaginaire
biotechnologique joue ainsi un réle important dans les représentations de la procréa-
tion. Il nourrit I'idée d’un enfant de confection, qu’il n’est plus nécessaire d’espérer ni
d’attendre, mais qu'’il suffit de “fabriquer” avec les moyens du bord, des parcelles de
soi et des miettes biologiques prélevées ailleurs»26,

Cette mise en miette de la procréation, induisant I'idée que I'on peut décomposer
le processus, en isoler les divers éléments et recomposer le tout a sa guise, est une des
plus dangereuses blessures infligées a la procréation des étres humains. Mais I'ultime
étape en est la gestation pour autrui (GPA), ou pratique des méres porteuses, qui est
en train de se frayer un chemin quasi inéluctable d’acceptation sociale. On arrive la a
la derniere dissociation qui n’avait pas encore été franchie. On avait cassé le lien entre
procréation et sexualité, puis le lien entre biologie et parenté et maintenant on casse
(ou plutdt on se donne I'illusion de casser) le lien entre grossesse, naissance et ma-
ternité. Celle qui porte un enfant durant neuf mois et le met au monde ne serait plus
sa meére, en témoigne une émission de télévision récente ott deux hommes parlent de
«leurs» filles: «Chez nous les roles sont tres clairs. Il y a deux papas. Moi je suis papa
et mon conjoint est papa. Et la famille, les parents, c’est nous. Nos enfants savent
que les garcons n’ont pas de poche pour les enfants dans le ventre, et donc qu’il faut
se faire aider, qu’il n’y a pas une femme dans la famille et donc qu’une dame nous a
aidés et les a gardés dans le ventre C’est évident qu’elle n’est pas la maman de nos
enfants»?7, Le drame issu de I'inconscience de ces deux hommes qui, aveuglés, inves-
tissent le lieu opposé a celui de leur déploiement, c’est la multiplicité des blessures
qui s’ensuit: la blessure premiére, dont on tient souvent peu compte, c’est la blessure
de la mére, c'est-a-dire de celle qui a porté 'enfant et qui lui a donné naissance, celle
qui ne fait pas que préter son ventre, mais qui tisse un lien unique avec I’enfant qu’elle
porte, qui souffre les douleurs de I'enfantement et se retrouve a la fin avec un grand
vide, dédommagée avec une somme dérisoire et renvoyée dans I'anonymat. Il y a
ensuite la blessure des petites filles a qui on instille I'ildée que la féminité et la mater-
nité se résument 2 avoir une «poche» dans le ventre. Comment vont-elles construire
avec cette fable leur identité de femme? Blessure aussi pour elles d’étre délibérément

26 S, AGACINSKI, Corps en miettes, (Café Voltaire) Paris 2009, 32.

27 Extrait de I'émission Faut pas croire du 8 mars 2014 «Bientot des méres porteuses en Suisse?».

37

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Les blessures de la famille

privée de maman, ou encore de devoir, pour le restant de leur vie, justifier ce modele
familial bancal vis-a-vis de I'extérieur. Il y a enfin la blessure de ces deux hommes
qui, méme s’ils affichent une satisfaction de facade, vont maintenant devoir assumer
cette folie qu’ils ont provoquée, en partie parce qu’on a stimulé et non freiné leurs
fantasmes et qu’on leur a fourni les instruments pratiques et symboliques pour cela.

2.2.2. La blessure de la fécondité

Tout cela parce qu’on ne sait pas parler de la fécondité d’une famille. On ne sait
pas penser la fécondité hors de la présence physique d'un enfant. Donc quand 'en-
fant ne vient pas, la blessure est insupportable et il faut tout faire pour qu’elle dispa-
raisse. On oublie une vérité fondamentale: une blessure ne disparait pas, elle cicatrise,
elle se dépasse, elle se transcende, elle devient autre chose. On déploie son humanité
d’une autre manicre, on grandit en la dépassant. Or les techniques de procréation
veulent gommer, faire disparaitre cette blessure: «Vous ne pouvez pas avoir d’enfant,
on va vous en fournir un». Tout finalement semble se résoudre a un probléme de
logistique. Avoir un enfant devient un droit, mais aussi un devoir. Il devient I"objet
a acquérir pour effacer la blessure ou pour croire qu’on I'a effacée. Or, n’est-ce pas
précisément ce passage de 'accueil a I'acquisition qui devient le lieu de toutes les
blessures? Blessure de 'enfant qui de personne a accueillir devient objet a acquérir
(presque comme un animal domestique) avec tout le contrdle que cela suppose, je
pense ici a I'eugénisme du diagnostic préimplantatoire (DPI) ot aux dérives de la
GPA dont la presse se fait de plus en plus I’écho et ot on se permet de refuser 'enfant
qui ne correspond pas a ce que 'on attendait; blessure surtout de cette fécondité in-
comprise qui, au lieu de revendiquer a tout prix un enfant, devrait savoir s’élargir en
créativité en «service multiforme de la vie», dit Jean-Paul II dans Fanziliaris consortio,
service qui s’ouvre bien au-dela de la procréation: «Une “créativité” incessante doit
caractériser la fécondité des familles: c'est 1a le fruit merveilleux de 1'Esprit de Dieu
qui fait ouvrir tout grands les yeux du coeur»28,

2.3. Les blessures de la communauté familiale

La premiére tiche que Jean-Paul II assigne a la famille dans Fawzzliaris Consortio,
c’est de former «une communauté de personnes». Cette communauté ne se limite pas
a la famille nucléaire, mais inclut la multiplicité des autres relations de parenté, méme
si ceux qui y participent ne vivent pas sous le méme toit. Ici aussi, les blessures sont
innombrables, majorées par I'individualisme ambiant et le souci de soi, déja évoqué

28 JeAN-PAUL 11, Exhortation apostolique Familiaris Consortio (1981), § 41.

38



Thierry Collaud

dans le couple, qui affirment qu’une personne jalouse de sa liberté n’a pas de comptes
a rendre a ses parents, 2 ses fréres et sceurs, ou a ses oncles et tantes.

Richesses, lieux de déploiement

Pauvretés, lieux de blessure

ouverture

intégration des générations

gestion des biens

pauvreté consentie

intégration des divers roles dans leur
spécificité

juste rémunération

insertion dans la communauté

repli

segmentation

otage du consumérisme
argent roi

absence du pére, travail des parents
décomposition/recomposition

précarité économique

marginalisation

Je donnerai comme exemple de ce repli dans le lieu de la pauvreté et de la bles-
sure, le suicide assisté qui nous occupe aussi abondamment a la Commission de bioé-
thique de la CES. La rhétorique d’EXIT répéte constamment aux candidats a ces
sinistres départs qu’ils sont les seuls a décider de la maniére et du moment ot ils
vont mourir et que leur famille n’a rien a voir la-dedans. La blessure est alors celle
des solidarités familiales qui ne savent plus se dire et qui ne savent plus ou ne veulent
plus trouver une place pour chacun dans la constellation familiale, mais aussi sociale.
La personne agée croit qu’elle doit décider seule, et ses enfants croient qu’ils doivent
respecter son autonomie. Chacun se comporte comme des étrangers I'un pour I'autre
et non comme des membres d’une famille ou circule ’amour, la fidélité et la ten-
dresse. Revenir au lieu du déploiement, c’est retrouver une place pour chacun et en
particulier pour la personne agée que I’on croyait, ou qui se croyait, inutile. La tiche
contemporaine est de résister 2 un mouvement de marginalisation et surtout de redé-
couvir ou de réinventer un role spécifique de la personne agée dans la famille, dans
la communauté politique et dans 1'Eglise. Ceci en tenant compte de I’allongement de
la durée de vie en bonne santé et des changements socioculturels (moyens de com-
munication). Jean-Paul II, toujours dans Fam:liaris Consortio, le notait en ces termes:
«Loin d'étre bannie de la famille ou supportée comme un poids inutile, la personne
agée reste insérée dans la vie familiale, continue a y prendre une part active et res-
ponsable — tout en devant respecter 1'autonomie de la nouvelle famille — et surtout
elle exerce la précieuse mission d'étre témoin du passé et source de sagesse pour les
jeunes et pour |'avenir»29,

29 1bid., § 27.

39

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Les blessures de la famille

3. Conclusion

Face a la crise de la famille et aux menaces qui pésent sur elle, j’ai voulu indiquer
une maniére de faire de la théologie morale qui consiste a stimuler une réorientation
du chemin de vie. Il s’agit de s’éloigner des lieux pauvres et sources de blessures qui
sont malbeureusement souvent proposés et validés par la société occidentale contempo-
raine. Il s’agit de se diriger et d’accompagner ceux qui nous sont confiés vers les leux
riches du déploiement de I'bumanité en Christ, vers la possibilité de reconstruire une
humanité filiale. Jean-Paul II '’exprime de la maniére suivante: «LLa famille humaine,
désagrégée par le péché, est reconstituée dans son unité par la puissance rédemptrice
de la mort et de la résurrection du Christ»30,

Ce chemin du lieu de la blessure a un lieu possible pour la guérison et le déploie-
ment de ce que la famille est appelée a étre peut difficilement se faire seul. Il néces-
site un accompagnement de Celui qui, en premier, accompagne et guérit, mais aussi
des autres membres de la communauté qui prennent soin, qui tendent la main, qui
aident les acteurs, membres des familles ou familles prises comme systémes, a avancer
au travers des difficultés en mobilisant leurs propres ressources internes. L.’analogie
avec la blessure physique joue aussi ici. L’intervention extérieure ne guérit pas, elle
ne fait que nettoyer la plaie et la garder dans les meilleures conditions au moyen de
pansements pour que le processus interne de guérison puisse avoir lieu et ne pas
étre empéché. De la méme maniére, I'accompagnement de la communauté vis-a-vis
des familles en difficultés doit consister en un nettoyage des blessures, c’est-a-dire
la mise a I’écart de tous les facteurs qui les provoquent et les entretiennent, et en un
pansement, c’est-a-dire ’entourage et la mise en condition pour que les ressources
internes puissent étre mobilisées. Et parmi celles-ci il faut mentionner la plus impor-
tante qui est celle du pardon, un acte que I'on ne peut pas provoquer, mais seulement
stimuler et espérer. Quand il vient, et c’est toujours un miracle, il mobilise une force
de réparation et de remise en route inimaginable: «Si nous n'étions pardonnés [dit
Hannah Arendt], délivrés des conséquences de ce que nous avons fait, notre capacité
d'agir serait comme enfermée dans un acte unique dont nous ne pourrions jamais
nous relever; nous resterions a jamais victimes de ses conséquences...»31. Pardon
comme le plus puissant remede a la blessure, a recevoir d’En Haut avant qu'’il puisse
étre donné, mais qui alors ouvre des possibles insoupgonnés, répare ce qui était dé-
chiré, et permet de revenir, méme si c’est au terme d’un long processus, dans le lieu
de la gratuité du don, de la confiance, de la fidélité et de 'amour vrai. Sinon, pour
paraphraser H. Arendt, ce qui a été brisé le resterait a tout jamais et on n’aurait plus
qu’a décréter la mort de la famille.

30 Ibid., § 15.
31 H. ARENDT, Condition de I'homme moderne, (Agora les classiques) Paris 2002, 303.

40



Thierry Collaud

Bibliographie

S. AGACINSKI, Corps en miettes, (Café Voltaire) Paris 2009.

J.-N. ALETTL, L'éthicisation de ['Esprit-Saint. Foi et ethos dans les épitres pauliniennes,
dans J. DORE (éd.), Ethique, religion et for, Paris 1985, 123-142,

H. ARENDT, Condition de ['homme moderne, (Agora les classiques) Paris 2002.

G. AUTRET, M.-]. BIDAN ET AL., Auteurs de violences conjugales: comprendre et agir,
dans Empan 1 (2009) 98-102.

L. BRUNL, La ferita del altro. Economia e relazioni umane, Trento 2007.

L. G. CALHOUN — R. G. TEDESCHI, Handbook of posttraumatic growth: Research and
practice, New York 2014.

T. COLLAUD, La théologie en crise: un paradigme bien choisi? Réflexions @ partir de
la notion de crise en clinigue, dans Revue d'éthique et de théologie morale 276
(2013) 27-42.

E. GOFFMAN, Stigmate. Les usages sociaux des handicaps, Paris 1975.

JEAN-PAUL II, Evangelium vitae. Encyclique sur la valeur et I'inviolabilité de la vie
humaine, Paris 1995.

—, Familiaris Consortio, 1981.
—, Homme et femme 1l les créa: une spiritualité du corps, Paris 2012.

—, Le don désintéressé. Méditation, dans Nouvelle Revue Théologique 134/2 (2012)
188-200.

E. LEVINAS, Le dialogue, conscience de soi et proximité du prochain, dans ID. (éd.), De
Dieu qui vient a ['idée, Paris 1992, 211-30.

M. SEGALEN — A. MARTIAL, Soczologie de la famille, (Collection U) Paris 20138

F. D. SINGLY, Séparée: vivre ['expérience de la rupture, (Individu et société) Paris
2011.

S. TISSERON, La résilience, (Que sais-je? 3785) Paris 20114,
M. VOLF, De ['exclusion a ['étreinte, dans Concilium 280 (1999) 121-130.

H. ZEHR, P. RENAUD-GROSBRAS ET AL., La justice restaurative: pour sortir des impasses
de la logique punitive, (Le champ éthique) Genéve 2012.

41

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Les blessures de la famille

Résumé

La famille en crise doit étre avant tout regardée comme une famille blessée en souf-
france. Cet abord par la notion de blessure permet de penser ’action morale et sur-
tout pastorale comme un accompagnement qui fait passer d’un lieu déstructurant a
un lieu ot peu se guérir la famille. 1l s’agit, comme dans tout processus de résilience
de favoriser les ressources internes avec le soutien de ressources externes et de lutter
contre les facteurs négatif. Ceux-ci et leurs contreparties positives seront identifiés
dans les trois dimensions fondamentales de la famille que sont la conjugalité, la filia-
tion et la parenté. Quelques lieux ot la famille et particulierement menacée seront
plus spécifiquement développés: 'opposition alliance-contrat, le piege de I'amour
romantique, la corporéité, la gestation pour autrui ou le suicide assisté.

Abstract

The modern family in crisis has to be considered as a wounded and suffering family.
By this way of considering it, the moral and pastoral action can be thought as an
accompanying process, bringing it from a place of destructuration toward a healing
place. As in every resilience process, it is important to stimulate internal resources
with external ones trying to avoid negative influences. These negative points and
their positive counterparts will be identified in the three major dimensions of the
family, i.e. conjugality, filiation, and community. Some places where the family is
particularly endangered will be developed: opposition between alliance and con-
tract, the pitfalls of romantic love, corporeity, surrogate motherhood and assisted
suicide.

42



