Articoli RTLu XX (1/2015) 43-65

Nuova evangelizzazione e teologia
alla luce del discorso di Paolo all’areopago

di Atene

Franco Manzi*

1. La frammentazione della post-modernita

In questa riflessione sulla nuova evangelizzazione e sul senso dello studio teolo-
gico oggi, potremmo prendere le mosse da un rapido sguardo sulla Chiesa e sulla
societa, lasciandoci guidare dal cardinale Carlo Maria Martini. Nel 2001, parlando ai
docenti della Pontificia Universita Gregoriana, egli spiegava loro:

«Sono due le caratteristiche tipiche della nostra esperienza: frammentazione e fatica. Frammen-
tazione, nel senso che tutto appare disorganico, sconnesso, provvisorio; difficilissimo trovare
punti di riferimento, specialmente per i giovani: ogni esperienza ne mangia un’altra. Da qui la
ricerca continua di sensazioni totalizzanti che poi bruciano se stesse lasciando il posto a nuovo
smarrimento, a nuova ricerca. Il tema della frammentazione ¢ tipico della post-modernita. In
questa frammentazione emerge la fatica a fare sintesi. Il pensiero contemporaneo rifugge dalle
grandi sintesi e si rifugia nella debolezza, non solo nella societa, ma pure nella Chiesa, nella no-
stra esperienza, nell’esperienza dei preti e dei vescovi. Ciascuno di noi prova fatica nell’unificare
la sua vita — unita di vita nella prassi pastorale, unita di vita tra studio e quotidianita, unita di
vita tra criticita del giudizio e semplicita dell’abbandono di fede. E talora anche fatica ad avere
una visione unitaria e fiduciosa sul divenire della Chiesa, sul rapporto tra cristiani e cittadini di
questo mondo, tra vita cristiana e politica, tra Chiesa e modernita. Siamo un po’ tutti afflitti dalla
fatica e dalla frammentazione»!.

Alla luce di questa presentazione — sintetica, ma molto acuta — dell’attuale conte-
sto sociale ed ecclesiale, possiamo concentrarci sull’itinerario concettuale ed esisten-

Lautore insegna Sacra Scrittura ed ebraico presso la Facolta Teologica dell’'Ttalia Settentrionale (nella
sede centrale di Milano e nella sezione parallela di Venegono Inferiore) e I'Istituto Superiore di Scienze
Religiose di Milano (in cui & docente stabile straordinario). E-mail: francomanzi@seminario.milano.it.

1 C. M. MARTINI, Io v saro propizio. Dio consola il suo popolo, Presentazione di F. Imoda, Milano-Roma
2002, 35-36.

43



=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

ziale dell’apostolo Paolo, cosi come emerge da alcune pagine degli Atti degli Apostoli
e delle sue stesse lettere. L'intento del presente studio di taglio teologico-biblico ¢ di
evidenziare, proprio in rapporto a questo contesto cosi bisognoso di una nuova evange-
lizzazione, il valore dello studio della teologia cristiana, il valore cioé di apprendere la
capacita di fare un «discorso logico» (/6gos) sul «Dio» (Theéds) di Gesu Cristo. Un
discorso intellettuale si, ma che non puo che sgorgare da un’esperienza spirituale
vissuta all’interno dello stesso corpo di Cristo, che ¢ la Chiesa (cfr. 1 Cor 12,12-27).
Nella consapevolezza, di certo limitata alle comunita cristiane occidentali, che tanti
fedeli sono afflitti, oggi piti che mai — come rilevava il cardinal Martini — dalla «fatica»
e dalla «frammentazione».

A questo scopo, possiamo articolare I'indagine ricorrendo a tre espressioni intri-
ganti, che in latino appaiono ancora piti saporite rispetto alla loro traduzione in italia-
no: affectus fidei, communio Ecclesiae e concupiscentia vitae. Vale a dire: I'«affetto cre-
dente» per Cristo — su cui ci soffermeremo pit a lungo —, la «comunione ecclesiale»,
cioe il fare un tutt’uno con il corpo ecclesiale di Cristo e, infine, il «desiderio ardente
di vita» e di vita divina.

2. Laffetto credente per Cristo e I'inculturazione
del suo evangelo

2.1. «Il pensiero di Cristo»

Se ¢’¢ una cosa che risplende con chiarezza nella vita di Paolo ¢ il suo affectus fidei
per Cristo, percepito, dall'incontro sulla via di Damasco in poi, come il Vivente che
dona la vita. «Per me il vivere & Cristo» (Fil 1,21): dichiarava Paolo, senza temere
di scivolare nella retorica. «Non sono piti io che vivo, ma ¢ Cristo che vive in me.
E questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha
amato e ha consegnato se stesso per me» (Gal 2,20). In affermazioni come queste si
sente ardere tutto I'affetto credente di quest’'uomo per il «suo» Signore (Fil 3,8). Lo
amava a tal punto da voler diventare conforme a lui nella vita e, se necessario, persino
nella morte, cosi da poter essere del tutto unito a lui mediante la risurrezione (cfr. Fil
3,10-11.20-21). E appunto da questa sua amorevole «immedesimazione» con Cristo
che sgorgava in Paolo I'anelito ad avere anche lo stesso «pensiero di Cristo», com’egli
scrive nella Prima Lettera ai Corinzi (2,16): «Noi abbiamo il pensiero (7ods) di Cri-
sto», cioe il suo «modo di pensare» e di vedere la realta.

E chiaro che in una relazione cosi intensa e vitale con Cristo non ¢’& nulla d’intel-
lettualistico. Non si da «frammentazione» alcuna tra fede e ragione, o tra sentimento
e intelligenza. Tant’¢ vero che nella Lettera ai Filippesi, subito prima di contem-

44



Franco Manzi

plare nel cosiddetto «inno cristologico» (2,6-11) il mistero della vita, della morte e
dell’esaltazione gloriosa di Cristo, Paolo invita i suoi figli spirituali a coltivare «gli
stessi sentimenti (tozito phroneite) di Cristo Gest» (2,5), cioé¢ a prendere parte al
suo stesso modo di «sentire» la vita. Alla radice del permanente desiderio di Paolo
d’«immedesimarsi» con Cristo non c’¢ alcuna orgogliosa presunzione, ma soltanto
Iaffetto credente per il «suo» Signore. Ed & questo affectus fidei a spingere I'apostolo
a desiderare di conoscere in modo sempre piti profondo Cristo, ma anche di com-
prendere se stesso, il mondo e Dio con il «pensiero» di lui. Insomma, gia da questi
rilievi intuiamo che senza laffetto credente per Cristo, la teologia si trasformerebbe in
algebra! Ma l'algebra teologica non puo dare unitd alla vita!

In concreto, che cosa significa questo radicamento in Cristo dell'impegno teo-
logico del cristiano? In una lunga intervista al cardinal Martini, il giornalista Marco
Garzonio gli chiese: «[Lei] Si sente compreso sino in fondo?». Martini diede una
risposta in apparenza un po’ dimessa, ma che in realta traspirava tutto il suo anelito
quotidiano a comprendere sempre meglio il «pensiero di Cristo», per farlo proprio e
poi per trasmetterlo anche agli altri:

«Non credo di avere cosi grandi idee da potermi dire un incompreso. Io non ho un pensiero
mio. Cerco di stare alla parola di Dio. Mi domando piuttosto se la parola di Dio ¢ capita sino
in fondo. Faccio fatica anch’io a comprenderla. Ritengo che siamo tutti molto indietro nell’in-
tendere la mente di Dio. Quindi, piti che avvertire una pretesa incomprensione da parte di altri,
sento che io stesso faccio fatica a comprendere bene cio che Dio vuole da noi e me lo ridomando
ogni giorno»2.

Questa confessione ¢ la testimonianza di uno studioso di prim’ordine della sacra
Scrittura, chiamato dalla Chiesa a diventare, da un momento all’altro, pastore della
vasta e complessa diocesi ambrosiana. Eppure, senza lasciarsi sopraffare dalle gravi
occupazioni e preoccupazioni pastorali, Martini ha continuato ad amare Cristo e a
conformarsi al suo «pensiero», interpretando ogni giorno la Bibbia per sé e per la
gente che gli era stata affidata.

Ma ci si puo chiedere: come ha potuto Paolo scrivere una frase che in effetti
sembra un po’ supponente — «Noi abbiamo il pensiero di Cristo» —? Lo possiamo
comprendere analizzando lo «scacco pastorale» da lui subito ad Atene e il suo con-
seguente cambiamento di stile missionario nella prima evangelizzazione di Corinto.

2.2. La fatua curiosita degli intellettuali ateniesi

Negli Atti degli Apostoli (17,16-34) Luca racconta che Paolo, costretto a fuggire
prima da Tessalonica e poi da Berea, giunse ad Atene. Li

2 M. GARZONIO, «Intervista — “Primo piano”. A tu per tu, in ID., Carlo Maria Martini, Cinisello Balsamo
1993, 19-62: 19.

45

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

«fremeva dentro di sé al vedere la citta piena di idoli. Frattanto, nella sinagoga, discuteva con
i Giudei e con i pagani credenti in Dio e ogni giorno, sulla piazza principale, con quelli che in-
contrava. Anche certi filosofi epicurei e stoici discutevano con lui, e alcuni dicevano: “Che cosa
mai vorra dire questo ciarlatano?”. E altri: “Sembra essere uno che annuncia divinita straniere”,
poiché annunciava Gesu e la risurrezione» (17,16-18).

Paolo non era giunto ad Atene per caso; aveva scelto di andarvi. Certo, perché sa-
peva che li viveva una comunita ebraica, cui voleva annunciare Cristo. Ma soprattutto
perché Atene era una delle citta-simbolo della cultura greco-ellenistica. Vi si respirava
ancora la secolare tradizione culturale greca. Ma gli Atti degli Apostoli ci descrivono
anche Paolo come un giudeo monoteista, che provava sdegno per i maestosi templi
idolatrici della citta: «[I pagani] hanno scambiato la gloria del Dio incorruttibile con
un’immagine e una figura di uomo corruttibile, di uccelli, di quadrupedi e di rettili!»:
avrebbe scritto, non senza amaro sarcasmo, nella Lettera ai Romani (1,23).

Ma Luca ci mostra soprattutto lo zelo sincero di Paolo che, nonostante tutto, lo
spingeva a contattare diversi Ateniesi per cercare di donare anche a loro il suo unico
«tesoro», Cristo, pur sapendo di essere un fragile «vaso di creta» (cfr. 2 Cor 4,7). Lo
sapeva si, ma forse soltanto intellettualmente, non ancora con il «pensiero di Cristo».

D’altra parte, Atene esercitava su un ebreo colto, ma anche un po’ provinciale,
come lui tutto il fascino indiscreto del pensiero greco-ellenistico. Per questo Paolo
aveva deciso di soggiornare in quella citta. Per tentarvi un’impresa: seminare I’evan-
gelo di Cristo in uno dei centri culturali pit raffinati dell’epoca. A spingerlo era la
convinzione che il «pensiero di Cristo» avesse in sé la capacita di passare dal riga-
gnolo della tradizione giudaica, cosi rurale, chiusa, anzi spesso integralista, all’ampio
flume della visione ellenistica del mondo. A dire il vero, Atene era diventata ormai
soltanto una cittadina universitaria di circa cinquemila abitanti, ormai da tempo po-
liticamente sottomessa a Roma. Manteneva solo le gloriose memorie del suo periodo
aureo, il V secolo a.C.: con i suoi cinquecentomila abitanti; le epiche vittorie militari
di Pericle; la meravigliosa architettura di una pé/zs esemplare, sulle cui strade avevano
passeggiato Socrate, Eschilo, Sofocle e Euripide... Ai tempi di Paolo, invece, nella
piazza principale della citta, si poteva contattare al massimo qualche filosofo, stoico o
epicureo (At 17,18), di basso profilo: «Infatti — ricorda Luca con una punta d’ironia
—, tutti gli Ateniesi e gli stranieri 1a residenti non avevano passatempo pitt gradito che
parlare o ascoltare le ultime novita» (17,21).

Per certi versi, sembra di sentire la brezza del «pensiero debole» dei nostri giorni.
O il regime della «chiacchiera», da cui pure ci ha messo in guardia, a suo tempo,
il saggio e dimenticato Martin Heidegger3! Bisogna dire «addio alla verita»4, che &

3 Cfr. M. HEIDEGGER, Essere e tempo. L'essenza del fondamento (Classici della Filosofia), Torino 1969,
271, § 35, n. 169 (originale: Sein und Zeit [= Gesamtausgabe; 1. Abteilung: Verédffentlichte Schriften
1914-1970, Band 2], Frankfurt am Main 1977, 224).

4 Cfr. G. VATTIMO, Addio alla verita (Melusine 86), Roma 2009.

46



Franco Manzi

solo «frutto di interpretazione»: ci consiglia, gia da decenni, il pit ascoltato Gianni
Vattimo?, il cui «pensiero debole» finisce per essere banalizzato e condiviso — senza
nemmeno saperlo — da quanti dicono: «lo rispetto le idee altrui; ma anche gli altri
devono rispettare le mie. Nessuno ha il diritto di far violenza ad altri, propinando loro
le proprie convinzioni filosofiche o religiose!»©.

Nell’Atene dei tempi di Paolo, come ai nostri giorni, il rispetto delle «differenze»
religiose e culturali spingeva tanti verso una sostanziale «indifferenza». Si pensi al fa-
scino esercitato, allora come oggi, dalle religioni orientali: «Tutte le religioni — si sente
dire — sono sentieri verso il divino. E ci saranno tante vette paradisiache quanti sono i
sentieri». Il presupposto, non sempre esplicitato, di opinioni del genere ¢ la completa
indifferenza religiosa: per il fatto stesso che esistano tante religioni differenti, ci si
sente legittimati nella propria indifferenza nei loro confronti. Esse sono cosi diverse
che alla fine sembrano tutte uguali. Di fronte a queste tendenze non facilmente circo-
scrivibili, Uaffectus fidei per Cristo spinge anche noi, come Paolo, a rendere ragione,
«con dolcezza e rispetto», ai non credenti (1 Pt 3,15) del fatto che soltanto Gesu di
Nazareth sia il Salvatore nostro e dell’intera umanita (cfr. 1 Tm 2,3-6).

Sta di fatto che Paolo fu cosi intraprendente ad Atene che qualcuno gli propose
di esporre in pubblico la sua nuova filosofia: «Possiamo sapere qual & questa nuova
dottrina che tu annunci? Cose strane, infatti, tu ci metti negli orecchi...» (At 17,19-
20). In costoro ardeva davvero la sete della verita? O era soltanto curiosita? Comun-
que, I'apostolo accolse la sfida di presentare il «pensiero di Cristo» nell’areopago di
Atene, di solito utilizzato per le cause giudiziarie.

2.3. D'umanita accecata alla ricerca di Dio

Nel discorso di Paolo, cosi com’¢ riplasmato negli Atti degli Apostoli (17,22-31),
si nota il suo tentativo di sfoderare tutta la cultura greco-ellenistica che aveva respi-
rato prima a Tarso, poi nella scuola prestigiosa di Gerusalemme e, da qualche tem-
po ormai, sulle strade dell'Impero. A spingerlo era il suo «secondo amore»: 'agdpée
per gli altri, ai quali il Risorto I'aveva mandato a portare I'evangelo (cfr. 26,14-18).
Sospinto da questo duplice amore — per Cristo e per gli altri —, 'apostolo decise di

5 G. VATTIMO, «Dialettica, differenza, pensiero debole», in P. A. ROVATTI — G. VATTIMO (edd.), I/ pensie-
ro debole (Idee), Milano 1983, 12-28: 26.

6 Il presupposto espresso qui nei termini divulgativi del «sentire comune» si radica nel programma filo-
sofico degli esponenti pit in vista del «pensiero debole», secondo i quali «cid che conta adesso ¢ ripen-
sare il senso di quella avventura [= ’avventura metafisica del pensiero occidentale, #da] ed esplorare
le vie per andare oltre: appunto, attraverso la negazione — non anzitutto a livello di rapporti sociali,
ma a livello di contenuti e modi del pensare stesso — dei tratti metafisici del pensiero, primo fra tutti la
“forza” che esso ha sempre creduto di doversi attribuire in nome del suo accesso privilegiato all’essere
come fondamento» (P. A. ROVATTI — G. VATTIMO, «Premessa», in ID. [edd.], I/ pensiero debole, 7-11:
10).

47

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

tenere un discorso di taglio teologico. Si fece teologo perché missionario. Di per sé Pa-
olo era un evangelizzatore. Ma per testimoniare in modo efficace il Signore, nelle sue
lettere comunque di carattere pastorale giunse a elaborare a poco a poco una teologia
d’altissimo profilo: un «discorso logico» sul Dio di Gesu Cristo, che, pur dipendendo
dalle varie esigenze pastorali delle comunita cristiane cui le missive erano indirizzate,
fosse capace d’illuminare quell’arcipelago di popoli, culture e religioni, che costitui-
vano I'impero romano del I secolo d.C.

Gia da questo punto di vista si coglie che /a teologia come tale, proprio perché
fondata sull’affectus fidei per Cristo, il quale ci manda agli altri?, ha un’irrinunciabile
anima missionaria. Poi, di sicuro, si potra fare teologia in mille modi diversi: prepa-
rando un discorso per gli Ateniesi, come Paolo; scrivendo il Proslogion per i propri
monaci di Le Bec, come Anselmo d’Aosta; o elaborando una Suwmzma per gli studenti
dell’'universita di Parigi, come Tommaso d’Aquino. Ad ogni modo, ch: studia teologia
cristiana non puo accedere al «pensiero di Cristo» se non all'interno del suo corpo che
¢ la Chiesa, da lui voluta «per» la salvezza del mondo. Dato che Cristo & pro-esistente,
anche la Chiesa e la sua teologia devono esserlo. Di pitt: chi fa il teologo in modo
autentico, non svolge soltanto una «professione»8. Lo fa perché negli anni della sua
formazione intellettuale ha ricevuto dallo Spirito un dono (Gabe) per un compito
(Aufgabe); un carisma personale per un ministero ecclesiale?, che dunque ¢ un mini-
stero intrinsecamente missionario, evangelizzatore, altruistico. Anche se svolto in un
monastero o in un seminario.

Comungque sia, in quell’occasione, Paolo, animato com’era da intenso zelo missio-
nario, volle intessere un bel «discorso logico» sul Dio di Gest Cristo per convincere
i colti Ateniesi a convertirsi al cristianesimo. L’apostolo vi si era preparato a lungo.
Tant’¢ che inseri nel suo discorso varie allusioni colte. Aggiunse anche una citazione
ad effetto, presa quasi di certo dai Fenomensi del poeta e filosofo stoico Arato di
Soli10, che peraltro assomiglia a un verso dell’I##70 a Zeus del filosofo stoico Cleante!l.

7 Cfr. Lc9,1-6; 10,1-16.

8 Con buona pace di chi preferisce ricorrere a questa categoria ambigua, come: G. COLOMBO, Professione
“teologo” («Quodlibet» 5), Milano 1996; C. GEFFRE, Professione teologo. Quale pensiero cristiano per il
21. secolo? Claude Geffré a colloguio con Gwendoline Jarczyk (Le Ragioni della Speranza 45), Cinisello
Balsamo 2001 (originale: Profession Théologien. Quelle pensée chrétienne pour le XXIe siecle? Entretiens
avec Gwendoline Jarczyk [Spiritualités], Paris 1999).

9 Cfr. Rm 12,6-7; 1 Cor 12,4-11.

10 Sulla citazione di Arato di Soli (315-240 a.C. circa), cfr., ad es.: G. ROSSE, A##i degli Apostoli. Introduzio-
ne, traduzione e commento (Nuova Versione della Bibbia dai Testi Antichi 41), Cinisello Balsamo 2010,
208; G. SCHNEIDER, Apostelgeschichte. I1. Teil. Kommentar zu Kap. 9,1 — 28,31 (Herders theologischer
Kommentar zum Neuen Testament V.2), Freiburg im Breisgau 1982, 241-242.

11 Si consulti soprattutto V. GATTL, I/ discorso di Paolo ad Atene. Studio su Act. 17,22-31 (Studi Biblici 60),
Brescia 1982, 198-201. Ma sul verso di Cleante (330-232 a.C. circa), J. A. FITZMYER, The Acts of the
Apostles. A New Translation with Introduction and Commentary (The Anchor Bible), New York 1998,

48



Franco Manzi

Da abile predicatore qual era, prese spunto persino da un’edicola sacra dedicata a un
«Dio ignoto», che egli aveva notato in citta. Identifico subito quel «Dio ignoto» con
'unico vero Dio creatore, per il quale e nel quale vive ogni essere umano. Accenno
poi al «senso religioso» che da millenni aveva mantenuto I'umanita in cammino verso
Dio, come un cieco a tentoni verso la luce. L’uditorio ascoltava, ammaliato da quell’o-
ratore entusiasta, che, criticando gli innumerevoli idoli d’oro e d’argento (17,29),
veleggiava con decisione verso la proposta di fede in un unico Dio creatore.

Del resto, allora come oggi, una divinita creatrice non era difficile da accettare.
Alcune correnti filosofiche dell’epoca gia si muovevano in quella direzione!2. A voler
ben vedere, anche nel contesto odierno, finita 'epoca degli ateismi militanti, quasi
tutti — persino i «nuovi pagani»!> — concedono che da qualche parte dell’universo
debba esistere un essere superiore.

2.4, Il rifiuto del Dio che risuscita dai morti

Eppure, un attimo dopo una frase pronunciata da Paolo, 'audience dell'intero
areopago cald di colpo. La gente inizid ad andarsene. Qualcuno gridd con ironia a
quel predicatore dall’accento straniero: «Su questo ti sentiremo un’altra volta» (At
17,32). Certo, alcuni si convertirono al cristianesimo. Ma ben pochi (17,33)!

Cosi I'apostolo, intimamente deluso, lascid Atene per recarsi a Corinto (18,1). Fu
'unica volta in cui abbandono una citta di propria iniziativa dopo cosi pochi giorni
di evangelizzazione. Di solito partiva in fretta e furia da un luogo o perché costretto
(cfr. 16,39-40) o per evitare che si accentuassero le persecuzionil4. Da Atene, invece,
se ne ando perché si era reso conto di aver fallito!5.

Ma che cosa aveva provocato un esito cosi insoddisfacente? In fondo, Paolo non
aveva fatto altro che proclamare che il «suo» Dio aveva risuscitato dai morti Cristo
crocifisso: né pitt né meno la verita centrale del cristianesimo. Dunque, Paolo sbaglid
approccio teologico? Oppure ¢ lo stesso nucleo della fede cristiana, che, a prescinde-
re da come venga elaborato sotto il profilo teologico, contiene una «logica» che scan-

611 precisa che «for all its similarity it is not what Luke quotes. It adresses Zeus and does not speak of
him».

12 Sivedano le citazioni riportate da J. A. FITZMYER, The Acts, 608.

13 S. NATOLL, I nuovi pagani. Neopaganesimo: una nuova etica per forzare le inerzie del tempo (= La Cultu-
ra; Saggi), Milano 1995.

14 Cfr. At 17,10.14; 20,1.

15 «[...] 1l tentativo di Paolo di presentare il messaggio in forma adatta alla cultura greca (17,22-31)
praticamente fallisce [...]. Atene ¢ I'unica citta in cui Paolo non incontrera persecuzioni, e che potra
lasciare senza esservene costretto con la forza. Ma sara anche la citta nella quale raccogliera minor
frutto apostolico» (C. M. MARTINI, Azt degli Apostoli [Nuovissima Versione della Bibbia 371, Cinisello
Balsamo 19949 (1986), 244-245).

49

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

dalizza e provoca rifiutilé? Almeno in parte giocarono entrambi i fattori. Comunque
sia, essere consapevoli dello scandalo che puo suscitare la morte in croce del Figlio di Dio
incarnato'l, ma anche del fatto che la sua risurrezione sia un evento capitato una volta
sola in tutta la storia non deve spingerci a smettere di cercare il modo pii adeguato per
rendere ragione agli altri di questa nostra speranza. E questo, per l'affetto credente che
proviamo per il Risorto, il quale continua a inviarci dai fratelli a testimoniare il suo e
nostro Dio-Abbals.

2.5. 1l discernimento teologico-pastorale di Paolo

E molto probabile che, gia nel viaggio da Atene a Corinto, Paolo abbia fatto di-
scernimento dello scacco pastorale appena subito!®. Questa capacita di discernimento
anche sugli insuccessi pastorali & molto feconda in vista dell’acquisizione di uno stile di
evangelizzazione coerente con I’evangelo stesso. Come ci saremmo comportati noi al
posto di Paolo? Forse i pitl inclini al pessimismo si sarebbero lasciati cadere le brac-
cia. Avrebbero dato la colpa al Signore o avrebbero colpevolizzato gli interlocutori
saccenti (cfr. Lc 10,21). Altri, piti portati all’ottimismo, avrebbero forse dimenticato
subito la brutta figura, pronti a iniziare da capo a Corinto allo stesso modo. Paolo,
invece, molto probabilmente si & interrogato sul modo in cui aveva annunciato I’evan-
gelo agli Ateniesi. Luca tace su quanto avvenne in quel frangente nel cuore di Paolo.
Sta di fatto che a Corinto I'apostolo avrebbe testimoniato I’evangelo in modo diverso.
Ma se tentiamo di fare un discernimento sulla sua attivita missionaria ad Atene, pos-
siamo riconoscere che, consapevole com’era di parlare all’zntellighenzia del mondo
greco, 'apostolo non sbaglio nell’intento di farsi intellettuale con gli intellettuali per
guadagnare a Cristo anche loro. Peraltro, fu del tutto coerente con un principio pa-
storale che avrebbe enunciato nella Prima Lettera ai Corinzi (9,22): «Mi sono fatto
tutto per tutti, per salvare a ogni costo qualcuno». A questo scopo, nell’areopago egli
cerco di dosare la fede con la ragione. Tuttavia, in questo suo ammirevole tentativo &
verosimile che egli abbia scommesso oltremodo su due fattori «umani, troppo uma-
ni»: la razionalita del cristianesimo e le proprie capacita teologico-pastorals.

16 Vi accenna, ad es., R. FABRIS, At/ degli Apostoli. Traduzione e commento (Commenti Biblici), Roma
19842 (1977), 535.

17 Cfr. 1 Cor 1,23; Gal 5,11 e anche 3,13.
18 Gv 20,17; cfr. Mc 14,36; Rm 8,15; Gal 4,6.

19 Concordiamo con l'intuizione interpretativa di J. LEAL ET ALII (edd.), Hechos de los Apéstoles y Cartas
de S. Pablo. Traduccién y comentario por Juan Leal [...] (Biblioteca de Autores Cristianos; La Sagrada
Escritura; Texto y comentario por profesores de la Compaiiia de Jests. Nuevo Testamento IT) Madrid
19652 (1962), 122, secondo cui «el discurso de Pablo fue en general mal recibido y estéril. Tal vez le
sirva de experiencia y le haga sentir lo indtil de la elocuencia humana. En Corinto hablara claramente
contra la sabiduria humana, y la retérica humana, cargando las tintas sobre la sabiduria de Dios y el
poder de Dios».

50



Franco Manzi

2.6. La fede e la ragione

Da un lato, forse, Paolo ha ceduto a un certo intellettualismo, se non altro perché
non ha fatto sgorgare I'annuncio di Cristo agli Ateniesi da un’esperienza significativa
di vita almeno con alcuni di loro. Questo punto essenziale della comzmunio Eccle-
szae esige un approfondimento successivo. Ma fin d’ora possiamo riconoscere che,
in quella precisa occasione, I'evangelizzazione di Paolo — per lo meno da quanto ci
racconta Luca — fu non solo piuttosto rapida, ma anche un po’ intellettualistica.

Ora, la teologia c’insegna che il cristianesimo é si ragionevole, ma non si fonda sulla
pura ragione. Senza dubbio, la fede cristiana, essendo primariamente un rapporto con
il Crocifisso risorto, che mediante il suo Spirito ci attrae al Padre e ci salva (cfr. Gv
12,32), ha una sua ragionevolezza. Ma ¢ la ragionevolezza dell’amore, che va ben al di
la delle ragioni della ragione. Del resto, abbiamo visto come anche la vita e il ministe-
ro di Paolo si fondassero sull’affetto credente per Cristo20: un affetto che — in modo
analogo a quanto capita nell’amore di coppia — lo spingeva a voler conoscere sempre
meglio il Dio di Gesu Cristo, secondo I'effato agostiniano: credo ut intelligam et in-
telligo ut credans?l; ossia: «credo per conoscere il mio Signore, e cerco di conoscerlo
sempre meglio per affidarmi a lui con tutto me stesso». Questa dimensione intellettua-
le della fede, sia pure con accentuazioni e gradi differenti, & costitutiva dell esistenza di
tutti i cristiant, anche dei pitt semplici. Chiunque decida d’incamminarsi sulla «via» di
Dio — com’era designato il cristianesimo all’interno della Chiesa delle origini22 —, non
puo che seguire Cristo con le proprie gambe. Deve cio¢ amare Dio con tutto se stesso
— secondo quanto esige il primo comandamento23 —, cio¢ con la propria volonta, con
i propri sensi, ma anche con le proprie facolta intellettuali.

Precisato cio, resta il fatto che la fede non sia riducibile a un percorso filosofico
0 — peggio — a un sistema ideologico: «Un’idea dopo I’altra, giungo a fondare “la reli-
gione nei limiti della semplice ragione”». Lo scacco pastorale subito da Paolo ad Ate-
ne conferma quanto insegna la stessa teologia: fede e ragione sono come due ali per
volare verso la contemplazione di Dio?4. E tra le due esiste un rapporto inscindibile,
tale per cui se una delle due venisse sacrificata, si verificherebbero errori dottrinali,
sbandamenti morali e fallimenti pastorali.

In secondo luogo, ¢ probabile che il tentativo di Paolo nell’areopago sia franato
perché in esso ¢ stato troppo rapido e poco argomentato il passaggio dall’annuncio
di un Dio che crea e mantiene in essere I'umanita, alla proclamazione di un Dio che

20 Cfr. 1 Cor 3,10-11; Ef 2,19-20.

21 AGOSTINO D’IPPONA, Discorsi, 43,7, 9, in PL 38, 258; cfr. ID., Lettera 120, 1, 3, in PL 33, 453.
22 Cfr. At 9,2;19,6.23;22,4;24,14.22.

2 Dt 6,5, citato da Lc 10,27.

24 Cfr. GIovanNNI PaoLo 11, Enciclica Fides et ratio, n. 1.

51

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

salva gli uomini mediante la risurrezione di suo Figlio crocifisso. A questo riguardo,
non sembra che Paolo abbia tenuto conto anzitutto del fatto che per la filosofia greca
'idea del «divino» fosse legata in maniera indissolubile alle nozioni di «perfezione»,
di «eternita», ma anche di «onnipotenza»: idee che esigono di essere riplasmate con
attenzione alla luce della rivelazione cristiana dell’incarnazione del Figlio di Dio e
della sua morte in croce. Ma come avrebbe potuto un semplice discorso convincere
gli Ateniesi a credere in un Figlio di Dio trucidato da piccoli uomini con la pena ca-
pitale degli schiavi ribelli? Quanto erano diversi i racconti mitologici greci su divinita
che, pur avendo gli stessi pregi e difetti degli uomini, erano ben piti potenti di loro!

Inoltre, 'annuncio poco argomentato della risurrezione corporea di Cristo era
difficilmente accettabile in una cultura dualista, in cui il corpo era in buona sostanza
disprezzato come carcere dell’anima immortale?5, Come avrebbe potuto I’annuncio
paolino della risurrezione corporea dai morti sembrare agli Ateniesi una «bella no-
tizia» (euaggélion)? Alle parole di Paolo, essi non avranno immaginato inorriditi un
loro eterno imprigionamento nel fragile involucro del corpo?

Stando a cio che ci riporta Luca negli Atti (17,22-31), non pare che in quel discor-
so Paolo abbia tenuto conto a sufficienza di questi aspetti tipici del pensiero greco-
ellenistico? I’apostolo si limito a proclamare: «Dio “ha stabilito un giorno nel quale
dovra giudicare il mondo con giustizia, per mezzo di un uomo che egli ha designato,
dandone a tutti prova sicura col risuscitarlo dai morti» (17,31). La conseguenza di
questa rapidita nella presentazione teologica del mistero «cruciale» del cristianesimo
fu che non appena gli ascoltatori «sentirono parlare di risurrezione dei morti, alcuni
lo deridevano, altri dicevano: “Su questo ti sentiremo un’altra volta”» (17,32)26.

2.7. Linculturazione dell’evangelo come partecipazione all’incarnazione
del Figlio

In realta, imparare a fare teologia per «inculturare» ’evangelo di Cristo in un
contesto socio-religioso diverso da quello originario ¢ un processo estremamente
complesso e delicato. Una teologia con questo intento non s’improvvisa limitandosi a
preparare un discorso ben decorato di citazioni letterarie. Occorrono «traghettatori»

25 Cosi G. ROsSE, Atz degli Apostoli. Commento esegetico e teologico, Roma 1998, 650.

26 Sul sostanziale rifiuto opposto dagli Ateniesi all’annuncio paolino della risurrezione corporea di Cristo,
G. ROSSE, Atti degli Apostoli. Introduzione, traduzione e commento, 209 precisa che «Luca presenta due
tipi di reazione, tutte e due negative: gli uni deridono; gli altri rinviano il dialogo a un’altra occasione.
Ma in quale senso? Per approfondire il tema? O nel senso: “Non farti piti vedere!”? Quest’ultima
possibilita va preferita (cfr. v. 18)». Nella stessa direzione interpretativa vanno anche: C. GHIDELLI,
Atti degli Apostoli (La Sacra Bibbia; Testo Greco e Versione Italiana con Commento, Apparato Critico
e Passi Paralleli; Nuovo Testamento; Nuova Serie) Torino 1978, 143; C. UEPLATTENIER, Le Livre des
Actes. Commentaire pastoral (Commentaires), Paris 19943 (1987), 189; G. SCHNEIDER, Apostelgeschich-
te. I1. Tedl, 244.

52



Franco Manzi

capact a livello intellettuale di facilitare negli interlocutori il passaggio, non cosi spon-
taneo, a una visione della vita — il «pensiero di Cristo» — che ha una forte carica di
paradossalita. Sono necessari servi di Cristo animati a tal punto dall’affetto credente
per lui — il «primo amore» di Paolo — da portare ad altri il szo evangelo non come cosa
propria, ma come grazia ricevuta per rivelazione divina?’. Occorrono ministri della
Chiesa cosi solidali con la gente cui sono inviati — il «<secondo amore» di Paolo — da
riuscire a incarnarsi in una cultura diversa da quella giudaica in cui nacque I’evangelo,
ma anche da quella in cui essi stessi sono cresciuti. In questo senso, I'inculturazione
dell’evangelo ¢ in radice partecipazione all’incarnazione del Figlio di Dio: & un’assun-
zione radicale della storia di un popolo con una discrezione amorevole simile a quella
con cui il Figlio di Dio ha assunto la condizione umana senza violarla (cfr. Fil 2,6-7).
Nei secoli successivi, la Chiesa avrebbe dovuto impararlo progressivamente a sue
spese, perché tanti martiri, da san Giustino (T 165 circa d.C.) in poi, in questo dialogo
interculturale avrebbero perso la vita. La comunita cristiana avrebbe dovuto appren-
derlo a spese degli evangelizzati, che spesso con I’evangelo si sarebbero visti imporre
usi e anche abusi culturali, che con esso non c’entravano nulla. La Chiesa avrebbe
dovuto comprenderlo a spese dello stesso evangelo, che ¢ stato rifiutato da tanti sol-
tanto perché sovraccaricato da incrostazioni socio-culturali che poco avevano a che
fare con lo stile amorevole di Gesu.

2.8. La nuova evangelizzazione dei «nuovi pagani»

Tutto sommato, il racconto del fallimento pastorale di Paolo ad Atene & parola
di Dio ispirata che ha ancora molto da rivelare anche a noi. In particolare, pud inse-
gnarci a elaborare una teologia capace di tentare oggi una nuova evangelizzazione dei
«nuovi pagani». E parola di Dio che pud rinvigorire in noi quell’amore per il prossi-
mo, che ci porta a interrogarci su come comunicare il nostro «tesoro» a gente che ha
dimenticato la «lingua madre» della Chiesa, ossia quell’orizzonte culturale e religioso
radicato nell’evangelo, che ha segnato la soczetas christiana dei secoli addietro, fino a
una settantina di anni fa, per lo meno in Italia.

Dalla parola di Dio sullo scacco pastorale di Paolo ad Atene possiamo apprendere
che, fare una nuova evangelizzazione in Italia non significa avere soltanto un entusia-
smo o una generosita maggiori. Peraltro, ad Atene, Paolo era animato da entusiasmo
e generosita esemplari. In modo simile anche oggi, in varie comunita cristiane, tanti
preti, religiosi e laici impegnati mostrano una generosita encomiabile. Sembra pero
che, nell’attuale contesto di analfabetismo cristiano di ritorno che affligge la Chiesa
soprattutto in Occidente e negli Stati Uniti, manchino i «traghettatori» cui accen-
navamo prima. La Chiesa necessita cio¢ di credenti intelligenti in grado di testimo-

27 Cfr. Gal 1,15-16; Ef 3 3.

53

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

niare con la vita, ma anche con qualche fondato argomento biblico e teologico, la
speranza cristiana nella risurrezione universale con Cristo. Che peraltro ¢ la verita
fondamentale della vita dei credenti in 1ui28. A questo riguardo, invece, si registra
una confusione tremenda, paragonabile per molti versi alle attese multiformi di vita
ultraterrena diffuse tra i circa sessanta milioni di persone dell'impero romano del I
secolo d.C.

Insomma, la «fatica del concetto» nella comprensione teologica delle verita cen-
trali della rivelazione cristiana avrebbe tutto da guadagnare ai nostri giorni, nella
misura in cui fosse pili sostenuta da un reale affectus fide: per il Risorto, il quale con-
tinua a invitarci a «traghettare» il suo «pensiero» nell’odierno areopago dei «nuovi
pagani».

2.9. Il «pensiero di Cristo» sulla debolezza del credente

Qui s’innesta qualche altro rilievo interessante sul secondo fattore su cui Paolo ha
forse puntato troppo ad Atene, finendo per fallire nel suo tentativo di evangelizzazio-
ne. E probabile che, facendo poi discernimento su quella sua esperienza fallimentare,
I’apostolo si sia reso conto di aver scommesso troppo sulle proprie capacita, soprattutto
intellettuali. Tant’e che nella successiva evangelizzazione di Corinto mutd notevol-
mente il suo stile pastorale su questo punto.

Per certi aspetti ¢ anche comprensibile che Paolo facesse leva sulle proprie capa-
cita: dopo essersi sentito impugnare dal Risorto sulla via di Damasco (Fil 3,12), egli
aveva iniziato a riportare vari successi pastorali. In definitiva, pur tra persecuzioni
e difficolta di ogni tipo, le comunita cristiane da lui fondate continuavano a fiorire.
Percio ¢ verosimile che si fosse insinuata nell’apostolo una certa autostima2. L’antico
fariseo, formatosi alla scuola prestigiosa di Gerusalemme come discepolo del celebre
Gamaliele T (cfr. At 22,3), pensava di avere doti intellettuali piti che sufficienti per
conquistare a Cristo i colti e raffinati Ateniesi. Cio nonostante, la sua impresa era
crollata all'improvviso come un castello di carte.

Ripensando al modo in cui aveva iniziato ad annunciare ’evangelo a Corinto, Pao-

28 Cfr. 1 Cor 15,14.17.19.32.

29 Concordiamo con la fine analisi psicologica di vari passi paolini reperibile in A. VANHOYE, Pietro e Pa-
olo. Esercizi spirituali biblici, Casale Monferrato 1996, 170, per il quale «Paolo aveva una stima enorme
della propria vocazione: vi ricordate come scriveva ai Tessalonicesi: “Dio ci ha resi degni di ricevere la
missione di evangelizzare (1 Tessalonicesi 2,4)” [...]. E altrove, dice: “Noi fungiamo da ambasciatori
per Cristo, in quanto Dio sta esortando per mezzo nostro” (2 Corinzi 5, 20). Non ¢ una funzione da
poco, essere ambasciatori per Cristo, e strumenti di Dio, che esorta per mezzo dell’apostolo. “Ognuno
ci consideri come ministri di Cristo e amministratori dei misteri di Dio” (1 Corinzi 4, 1)». Per un ap-
profondimento ulteriore del carattere dell’apostolo, si possono leggere le pp. 93-106, nonché il saggio
di P. MADROS, Susceptibilité et Humilité de Saint Paul dans sa seconde lettre aux Corinthiens, Jerusalem
1981.

54



Franco Manzi

lo stesso ci ha testimoniato, nella sua Prima Lettera ai Corinzi (2,1-2), con che animo
vi fosse giunto dopo quell’insuccesso pastorale:

«Anch’io, fratelli, quando venni tra voi, non mi presentai ad annunciarvi il mistero di Dio con
Peccellenza della parola o della sapienza. Io ritenni infatti di non sapere altro in mezzo a voi se
non Gesu Cristo, e Cristo crocifisso».

Premesso che per Paolo «Cristo crocifisso» & sempre il Risorto (cfr. 1 Cor 15,3-
5), sta di fatto che a Corinto egli non abbia voluto presentarsi come un predicatore
intellettualmente affascinante del mistero della morte e della risurrezione di Cristo.
Ha usato di sicuro gli espedienti retorici, che pure aveva appreso da giovane. Ma non
ha fatto leva su di essi come ad Atene:

«Mi presentai a voi — ricorda sempre nella Prima Lettera ai Corinzi (2,3-5) — nella debolezza e
con molto timore e trepidazione. La mia parola e la mia predicazione non si basarono su discorsi
persuasivi di sapienza, ma sulla manifestazione dello Spirito e della sua potenza, perché la vostra
fede non fosse fondata sulla sapienza umana, ma sulla potenza di Dio».

S’intuisce come Paolo sia arrivato a Corinto ormai maturato nel «pensiero di Cri-
stox», per cui ha fondato la sua prima evangelizzazione della metropoli dell’Acaia non
sulla sapienza umana, ma sull’azione potente dal punto di vista salvifico dello Spirito
del Risorto. D’altronde, 'apostolo era convinto che la morte in croce di Cristo, da cui
era sgorgata la sua risurrezione, apparisse come stolta a coloro che vivevano all’inse-
gna della «sapienza di questo mondo»39,

Cio non significa che Paolo ci inciti a buttare al macero la teologia o U'intelligenza in
quanto tale! Da superare & piuttosto la saccenza dei frivoli Ateniesi, che «non aveva-
no passatempo pit gradito che parlare o ascoltare le ultime novita» (At 17,21)! Ma
Paolo non ha mai rinunciato a pensare la fede. Tant’¢ vero che, sempre rievocando
I’evangelizzazione iniziale di Corinto nella sua prima missiva a quella Chiesa, ’apo-
stolo si sofferma ad approfondire con cura la netta antitesi tra la sapienza di questo
mondo, che ¢ del tutto vana in vista della salvezza, e la sapienza di Dio, trasmessa
nella predicazione del Crocifisso, la quale ¢ invece «potenza» salvifica «di Dio» stesso
(1 Cor 1,18).

30 1 Cor 3,19; cfr. 1,20-21; 2,6.

55

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

3. La comunione ecclesiale e 'unita interiore
dell’evangelizzatore

3.1. La condivisione di esperienze ecclesiali

Dal nostro punto di vista, & poi decisivo che a Corinto Paolo non si sia limitato
a predicare, come ad Atene; ma abbia iniziato, fin dal primo momento, a fare u’e-
sperienza di vita comune con altri credenti. E paradigmatico, allora, che nella Prima
Lettera ai Corinzi egli abbia scritto: «Noi abbiamo il pensiero di Cristo». Paolo non
ha tenuto a dichiarare: «lo, in quanto apostolo, ho il pensiero di Cristo». Ha preferito
affermare: «Noi — cristiani — abbiamo il modo di pensare di Cristo.

In effetti, appena giunto a Corinto, Paolo chiese ospitalita a due giudeo-cristiani
come lui: Aquila e sua moglie Priscilla. E si mise a lavorare con loro, costruendo ten-
de militari (At 18,2-3). Ma non lo fece soltanto per mantenersi a livello economico e
rendere, gia cosi, pitu credibile la sua evangelizzazione. Non lo fece nemmeno perché
si sentiva solo in una delle pit grandi metropoli del tempo. E vero: Corinto era cento
volte pit popolata di Atene. E in una metropoli come quella, che — fatte le dovute
proporzioni — sarebbe paragonabile all’odierna Rio de Janeiro, c’era davvero da pet-
dersi e sentirsi soli. Corinto era una citta di mare con due porti: Cencre sul mar Egeo
e Lecheo sull’Adriatico. Navi che arrivavano e partivano ogni giorno. E con le navi si
muovevano capitali, circolavano idee, si mescolavano usi religiosi e costumi culturali
differenti... Senza dimenticare che, in particolare attorno ai porti, pullulavano immo-
ralita e malavita, che facevano di Corinto una citta emblema del vizio, una Bangkok
dell’antichita! Eppure Paolo non era tipo da lasciarsi intimorire da tutto questo. Al
contrario, aveva scelto Corinto perché in un humus socio-religioso cosi ricco anche
il seme dell’evangelo forse sarebbe attecchito. Cosi difatti avvenne. Ma allora per-
ché Paolo si fece ospitare da Aquila e Priscilla? Perché intendeva fare un’esperienza
di «chiesa domestica». Lo conferma il fatto che dopo aver vissuto con loro, si fece
ospitare anche «nella casa di un tale, di nome Tizio Giusto, che venerava Dio e la cui
abitazione era accanto alla sinagoga. [Difatti] Crispo, capo della sinagoga, giunse alla
fede nel Signore insieme a tutta la sua famiglia; e molti dei Corinzi, ascoltando Paolo,
credevano e si facevano battezzare» (At 18,7-8).

Fin da subito, Paolo ha intessuto tante relazioni pastorali3!, attraverso cui diffon-
deva il «pensiero di Cristo» e faceva germogliare la Chiesa. La sua teologia & maturata
cosi all'interno della vita reale del corpo ecclesiale di Cristo, con i suoi rapporti spesso
tesi e i suoi concreti problemi pastorali e anche dottrinali. I’apostolo ha cominciato a

31 Trale numerose conferme di questo stile pastorale di Paolo, si potrebbe limitarsi a ricordare i «prescrit-
ti» e 1 «postscritti» delle sue lettere, dai quali affiorano vari dettagli sulla sua cura personalizzata di tanti
fedeli cui era legato e la dipendenza dei suoi interventi e, quindi, anche del suo pensiero da tali rapporti.

56



Franco Manzi

condensare la sua visione teologica fin dal suo primo scritto, la Prima Lettera ai Tessa-
lonicesi, dettata molto probabilmente proprio da Corinto, negli anni 51-52. E avrebbe
poi sviluppato il suo pensiero teologico soprattutto nelle successive lettere ai Corinzi.
Quindi, la seconda categoria sintetica in grado di spiegare la stessa nascita di un’auten-
tica teologia cristiana — oltre che il modo per apprenderla — & la comzmunio Ecclesiae.

Non ¢ un caso che, scrivendo ai Corinzi, Paolo abbia approfondito una delle idee
portanti della sua ecclesiologia: la Chiesa ¢ il corpo di Cristo, in cui le innumerevoli
membra, cio¢ i cristiani32, sono chiamati a collaborare in armonia, mettendo a servi-
zio degli altri i carismi suscitati in loro dall’'unico Spirito di comunione33. Si tratta di
un esempio lampante di come I’elaborazione di un concetto teologico nasca «nella»
Chiesa e «per» la Chiesa. Da un lato, quindi, una teologia autentica & concepita senz-
pre nel grembo di un’esperienza ecclesiale, fatta di ascolto obbediente della parola di
Dio, di vita sacramentale e di buone relazioni innervate dalla carita. Dall’altro, la
teologia matura per gradi per edificare la Chiesa.

Soprattutto nel caso del ministero apostolico di Paolo nella comunita di Corinto,
si vede con chiarezza come il missionario-teologo non abbia mai ragionato sulla Chie-
sa in astratto. Egli ha scritto le lettere ai Corinzi soprattutto per cercare di risolvere
i problemi dottrinali e morali di quella determinata Chiesa locale, che amava in con-
creto. E vero: Paolo aveva in cuore anche «la preoccupazione per tutte le Chiese» (2
Cor 12,8). Ma ¢ altrettanto vero che non amava ['idea ecclesiologica del corpo di Cristo;
amava piuttosto quelle membra del corpo di Cristo: Aquila, Priscilla, Tizio Giusto, Cri-
spo, Sostene e tante altre persone in carne ed ossa; ¢, 772 loro, amava Cristo.

La riflessione teologica di Paolo ¢ stata riconosciuta dalla Chiesa come ispirata
da Dio e come mediatrice della sua stessa parola®* perché si ¢ alimentata, in maniera
quanto mai diretta, all’'incandescente esperienza fondativa che dello Spirito santo si
faceva nella Chiesa apostolica®>. La teologia paolina & germinata e si ¢ sviluppata non
«a tavolino», ma a stretto contatto con l’esistenza quotidiana di comunita cristiane
come quella di Corinto, la quale, pur tra gravissimi problemi dottrinali e morali, vive-
va dello Spirito del Risorto, celebrando 'Eucaristia domenicale, ascoltando la parola
di Dio predicata da apostoli, profeti e teologi, raccogliendo denaro per soccorrere i
poveri della Chiesa madre di Gerusalemme...

Forse la riflessione teologica di Paolo ad Atene si ¢ rivelata piuttosto sterile in vista
della conversione cristiana della maggior parte dei suoi interlocutori anche perché
egli si era limitato a dialettizzare con intellettuali curiosi, ma «affettivamente» indiffe-
renti.

32 Cfr. specialmente 1 Cor 6,15; 12,12-30.
33 Cfr. 1 Cor 12,4-11; 14,3.12.26.

34 Cfr. 1 Ts 2,13; 2 Pt 3,15-16.

35 Cfr. Rm 8,14-17; Gal 3,5.

57

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

3.2. L'unita interiore tra riflessione teologica e attivita pastorale

Invece, in un’esperienza di Chiesa cosi intensa anche a livello affettivo come
quella di Paolo a Corinto, sembra che egli non solo sia riuscito a superare il rischio
dell’intellettualismo corso ad Atene, ma abbia anche armonizzato le tensioni inte-
riori tra contemplazione di Cristo ed esercizio del ministero, tra riflessione teologica
e attiitd pastorale, tra vita personale e funzioni ministeriali. Si pud rintracciare qui
un’intuizione utile per non cedere nel contesto socio-culturale attuale alla faticosa
«frammentazione» messa allo scoperto dal testo del cardinal Martini citato all’inizio.

Ma va ribadito: come confermano tante altre pagine degli Atti degli Apostoli e
delle stesse lettere paoline, la profonda unita spirituale di Paolo tra I’acuta riflessione
teologica e I'infaticabile attivita pastorale si alimentava nella relazione personale ed
ecclesiale con Cristo. Che a Corinto la teologia di Paolo nascesse dall’affectus fidei
per Cristo e dal servizio al suo corpo ecclesiale emerge in particolare dal racconto di
un’esperienza mistica che egli fece nell’anno e mezzo in cui fondo la Chiesa in quella
metropoli:

«Una notte, in visione — testimonia Luca negli Atti (18,8-9) —, il Signore disse a Paolo: “Non aver
paura; continua a parlare e non tacere, perché io sono con te e nessuno cerchera di farti del male:
in questa citta io ho un popolo numeroso”».

Questa salda consapevolezza credente di Paolo che il Risorto fosse sempre «con
lui», confermatagli nella visione notturna, era il motivo fondamentale per cui egli non
faceva né il teologo «di professione» né il missionario «a ore». Era la ragione per cui
egli non soffriva di «schizofrenia» tra quello che era e quello che faceva, tra la vita
privata e quella pubblica. Tant’¢ vero che metteva a servizio della carita pastorale non
solo le sue notevoli doti intellettuali, ma anche ogni sfaccettatura della sua poliedrica
affettivita: paterna’6, materna’7, fraterna’8 e sponsale?. E paradigmatico, ad esempio,
che, scrivendo sempre da Corinto ai cristiani di Tessalonica, egli abbia ricordato loro:

«[Silvano, Timoteo ed io] siamo stati amorevoli in mezzo a voi, come una nutrice che ha cura
dei propri figli. Cosi, affezionati a voi, avremmo desiderato trasmettervi non solo I'evangelo di
Dio, ma la nostra stessa vita, perché ci siete diventati cari. Voi ricordate infatti, fratelli, il nostro
duro lavoro e la nostra fatica: lavorando notte e giorno per non essere di peso ad alcuno di voi,
vi abbiamo annunciato 'evangelo di Dio. Sapete pure che, come fa un padre verso i propri figli,
abbiamo esortato ciascuno di voi — affiora qui la suddetta cura pastorale personalizzata e concre-

36 Cfr. 1 Cor 4,15. A questo riguardo, rinviamo all’analisi approfondita di P. GUTIERREZ, La paternité
spirituelle selon Saint Paul (Etudes Bibliques), Paris 1968.

37 Cfr. Gal 4,19.
38 Cfr. Gal 1,2.
39 Cfr.2 Cor 11,2-4.

58



Franco Manzi

ta per i fedeli di Tessalonica —, vi abbiamo incoraggiato e scongiurato di comportarvi in maniera
degna di Dio, che vi chiama al suo regno e alla sua gloria» (1 Ts 2,7-12).

4. La concupiscentia vitae e la debolezza credente
dell’evangelizzatore

4.1. «Non sono piti io che penso, ma & Cristo che pensa in me»

L’unita interiore di questo impareggiabile missionario e teologo avrebbe dovuto
fare un salto di qualita ulteriore qualche anno dopo, anche se gia la si vede affiorare
nelle esperienze ateniese e corinzia narrate in queste pagine degli Atti. Non & da
escludere che fosse per aiutare Paolo ad affrontare le fatiche e le persecuzioni (cfr.
At 18,10.12-17) dovute alla sua attivita evangelizzatrice a Corinto, per di pitt minata
dal deprimente ricordo dell’insuccesso ateniese, che il Signore gli avesse donato la
consolante intuizione notturna sulla sua costante e provvidente vicinanza (cfr. 17,9-
10). Cosi, incoraggiato da quella promessa del Risorto, Paolo si era completamente
dedicato, per ben diciotto mesi, all’intensa attivita missionaria a Corinto (17,11). A
dire il vero, da quel momento in poi difficolta e problemi non erano diminuiti nel
suo ministero. Al contrario, erano aumentati scontri e tensioni all’interno della Chie-
sa, persecuzioni esterne e probabilmente anche qualche malanno, causato dalla vita
molto dura che egli conduceva. Anche questo pesante carico di difficolta e sofferenze
entrd cosi a far parte della sua riflessione teologica. Soprattutto influenzo il suo modo
d’intendere I’evangelizzazione e, piti in profondita, 'azione dello Spirito nella vita
della Chiesa complessivamente intesa. E cosi che il «pensiero di Cristo» maturd in
Paolo, in ultima analisi perché /o stesso Spirito di Cristo pensava in lui. In effetti, pa-
rafrasando la professione di fede che egli fa nella Lettera ai Galati (2,20), potremmo
mettergli sulle labbra queste parole: «Non sono piti io che penso, ma ¢ Cristo che
pensa in me».

Anzi, potremmo individuare uno dei vertici di questo «pensare di Cristo» 7z Paolo
in una sua commovente confessione all’interno della Seconda Lettera ai Corinzi (12,7-
10). Si tratta di un altro segno di rivelazione che gli fu donato dal cielo e che rinvigori
I'incoraggiamento da lui gia ricevuto a Corinto subito dopo il fallimento pastorale di
Atene (cfr. At 17,9-10). Paolo ricorda quel secondo segno divino in questi termini:
«Affinché io non monti in superbia — come forse gli era capitato ad Atene —, & stata
data una spina alla mia carne, un inviato di Satana per continuare a schiaffeggiarmi».
Non sappiamo cosa fosse quella «spina»; forse una patologia agli occhi4® o qualche

40 Cfr. Gal 4,5; 6,11. Tuttavia, numerosi esegeti osservano che questi due passi non sono prove necessi-

59

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

altra malattia4l, Comunque sia, Paolo ripete: «perché io non monti in superbia». Men-
ziona di nuovo il rischio d’inorgoglirsi, probabilmente perché vi riconosce un suo
punto debole. «A causa di questo per tre volte ho pregato il Signore che I'allontanasse
da me»: si vede con chiarezza come I’apostolo si sia immedesimato con Cristo, che
nell’angoscia del Getsemani aveva pregato per tre volte il Padre#2. «Ed egli mi ha det-
to: “Ti basta la mia grazia; la [mia] potenza infatti si manifesta pienamente nella [tua]
debolezza». Sottinteso: «se ti affidi a me». Subito Paolo aggiunge con entusiasmo: «Mi
vantero quindi ben volentieri delle mie debolezze, perché dimori in me la potenza di
Cristo. Percid mi compiaccio nelle mie debolezze, negli oltraggi, nelle difficolta, nelle
persecuzioni, nelle angosce sofferte per Cristo: infatti quando sono debole, ¢ allora
che sono forte». A voler ben vedere, il Risorto non gli aveva detto tutto cid. Qui af-
fiora il carattere eccessivo di Paolo, che ha aggiunto del suo all’'intuizione suggeritagli
da Cristo. Ma al di la di cio, in quel frangente, il Risorto ha rivelato all’apostolo una
chiave di lettura fondamentale per cogliere il motivo ultimo dell’efficacia salvifica di
un ministero ecclesiale come il suo, vale a dire la fede del ministro stesso, con la quale,
nonostante le proprie debolezze, egli si mette a completa disposizione del Signore.
Di pit: Cristo ha manifestato a Paolo un criterio di discernimento piti generale, per
intravedere I’azione provvidente di Dio nella storia della salvezza: Dio dispiega la sua
potenza salvifica non nonostante la debolezza, ma attraverso la debolezza di chiunque
gli si abbandoni con fede. Secondo la Bibbia, Dio si & sempre comportato cosi lungo
I'intera storia della salvezza e, in specie, nella morte e nella risurrezione del suo Fi-
glio Gesti. Percio se la Chiesa intende essere davvero il corpo di Cristo nella storia,
deve prendere parte a questa paradossale «logica» salvifica di Dio, che Paolo giunse
a capire per ispirazione divina. Anzi, a un livello ancora piti personale, I’Apostolo
comprese che quanto pit nel vaso di creta della sua umanita (cfr. 2 Cor 4,7) si fosse
affidato appieno a Cristo, tanto pil i frutti pastorali che avrebbe portato avrebbero
lasciato trasparire che a vivere non fosse pit lui, quanto piuttosto il Crocifisso risorto,
che stava agendo per mezzo di lui. Difatti, quanto pit, nelle «spine» delle malattie o
del ministero, Paolo si fosse lasciato conformare a Cristo dallo Spirito santo*3, tanto
pitt chiunque I'avesse visto bastonato, ma mai disperato (4,8-9), sarebbe riuscito a
percepire in dissolvenza lo stesso Crocifisso risorto (cfr. 13,4). Quanto piti 'apostolo

tanti a favore di questa ipotesi. Si leggano, ad es., H. LIETZMANN, A# die Korinther 11, in ID., An die
Korinther I-1I (Handbuch zum Neuen Testament 9), Tiibingen 19695 (1910), 97-164.196-214, in parti-
colare 157; A. PITTA, Lettera ai Galati (Scritti delle Origini Cristiane 9), Bologna 1996, 268-269.397; A.
VANHOYE, Lettera ai Galat: (I Libri Biblici; Nuovo Testamento 8), Milano 2000, 116.

41 Rinviamo agli excursus di: E.-B. ALLO, Seconde Epitre aux Corinthiens (Etudes bibliques), Paris 1937,
313-323; PE. HUGHES, Paul’s Second Epistle to the Corinthians (The New International Commentary
on the New Testament), Grand Rapids 1962, 442-448.

42 Cfr. Mt 26,39.42.44.
4 Cfr. Rm 8,29; Fil 3,10.

60



Franco Manzi

si fosse arreso con affectus fidei a Cristo, cercando di trattare gli altri con lo stesso stile
amorevole di lui, tanto pit le proprie “spine” sarebbero diventate mezzo di diffusione
della stessa potenza salvifica del Signore.

Questo atteggiamento spirituale vale anche per chiunque studi teologia, sempre
che la sua ricerca teologica sia animata dal duplice amore per Cristo e per il prossimo.
In quest’ottica, la teologia puo diventare una vera «passione», nel duplice senso del
termine: ¢z appassiona, perché nella ricerca del «pensiero di Cristo», conosciamo sem-
pre meglio /uz, che ci ha amati e ha dato se stesso per noi%4. Ma ¢ anche vero che chi
pensa Dio, patisce: patisce non solo la «fatica del concetto», ma soprattutto I’azione
dello Spirito «in» lui. Nel nostro pensare a Dio, ¢ lo stesso Spirito di Dio che ci lavora
nel cuore®. Difatti, il Verbo di Dio si lascia concepire da noi; per cosi dire, diventa
nostro conceptus. Ma poi si sviluppa per gradi in noi (cfr. Gal 4,19) e, in qualche
modo, toglie spazio al nostro «io» (cfr. 2,20); a cio che di pitt profondo abbiamo: il
nostro pensiero46. Quest’ultimo viene conformato al «pensiero di Cristo» (cfr. Rm
12,2), per cui non & pit solo nostro.

Pur non avendo ancora provato questa «passione» teologica, se analizziamo I’e-
sperienza teologico-pastorale di Paolo, possiamo renderci conto di come lo Spirito
santo sia capace, se lo si lascia fare, di attrarci nella sequela Christi, fino a portarci a
«crocifiggere» il nostro «io»#7; e non solo le nostre passioni peccaminose (cfr. Gal
5,24), ma anche il nostro modo di pensare. Insomma, lo Spirito sospinge anche noi —
come Paolo — verso quell'immedesimazione con Cristo, che talvolta ha il sapore del
suo «svuotamento» sulla croce (cfr. Fil 2,7).

4.2. 1l teologo patiens divina

Ce lo insegnano soprattutto i teologi ortodossi, che, approfondendo I'idea di «di-
vinizzazione ontologica» del teologo?8, per certi aspetti sviluppano in modo originale

44 Gal 2,20; cfr. 1,4.
45 Cfr. Rm 8,14-17; 1 Cor 12,3.

46 Un’intuizione simile ¢ illustrata, sia pure con accentuazioni diverse, da P. EVDOKIMOV, La conoscenza
di Dio secondo la tradizione orientale. Linsegnamento patristico, liturgico e iconografico (Punti Scottanti
di Teologia 30), Roma 1969, 20, il quale, illustrando la teologia patristica orientale, spiega: «In questa
teologia si tratta [...] non di conoscere qualcosa su Dio, ma di “avere Dio in sé”. Qui la categoria essen-
ziale & il pieno e il vuoto, essere vuoto di ogni sostanza spirituale ed essere pieno della presenza divina».

47 Cfr. Gal 2,20; 6,14.

48 Distinguendo lo stile teologico cattolico da quello ortodosso, A. Cozzl, Manuale di dottrina trinita-
ria (Nuovo Corso di Teologia Sistematica 4), Brescia 20132 (2009), 592, spiega: «Per I'Occidente &
sufficiente pensare a una grazia creata che modifica il modo di conoscere della creatura, rendendola
partecipe della conoscenza che Dio ha di sé (soprannaturale). Invece per 'Oriente si deve trattare di
una divinizzazione ontologica, poiché non basta che I'uomo partecipi nella sua attivita conoscitiva della

61

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

una convinzione di san Tommaso d’Aquino, il quale definiva il teologo come patiens
divina: per dono dello Spirito santo, il credente che studia teologia riceve in sé I'im-
pronta delle realta divine, patendole*®. In quest’ottica, si pud immaginare lo studio
teologico come uno scalpello, capace di togliere i detriti dei nostri peccati e gli spigoli
delle nostre fragilita. Cosi, la teologia diventa un £airds, un’occasione favorevole, per
lo Spirito santo per conformare la nostra umanita a quella di Cristo, «immagine del
Dio invisibile» (Col 1,15).

Lo studio della teologia puo essere innervato cosi da una passione simile a quella
che il geniale Michelangelo provava quando, dopo aver osservato un blocco di mar-
mo, iniziava, a colpi di scalpello, a togliere detriti per farne emergere le forme sublimi
suggeritegli dallo Spirito.

Lo stesso Paolo, rivolgendosi sempre ai Corinzi, cerco di esprimere il suo modo di
«patire la teologia» e poi di vivere quelle medesime verita «patite», scrivendo:

«Noi tutti [...], riflettendo come in uno specchio la gloria del Signore, veniamo trasformati in
quella medesima immagine, di gloria in gloria, secondo I’azione dello Spirito del Signore» (2
Cor 3,18).

Ora, se si riscoprisse la teologia come «frutto dello Spirito» in noi (Gal 5,22), si
smetterebbe di colpo di demandarla agli specialisti. Se la teologia fosse vissuta come
passione, in cui «si patisce» la fatica del «pensiero di Cristo», ma soprattutto «ci si
appassiona» per I'insegnamento del Maestro divino in noi, non sarebbe pitl sentita
come alternativa alla preghiera. Al contrario, da un lato, la teologia darebbe senpre
nuova linfa alla preghiera e, dall’altro, la preghiera, cosi rivitalizzata, sosterrebbe la
«fatica del concettos.

conoscenza divina, ma ci vuole una partecipazione quanto all’essere. C’¢ una forza divina che raggiunge
Pessere della creatura e lo trasforma. La comunicazione dell’Assoluto al finito & sostanziale. Solo tale
dottrina renderebbe conto della reale comunione di Dio con la creatura, senza cadere in una confusio-
ne panteista».

49 Cfr. TOMMASO D’AQUINO, III Sententiarum 35, 2, 1, 1, sol. 1. Per un approfondimento di questa con-
cezione della teologia, si puod leggere con frutto: 1. BIFrI, Alla scuola di Tommaso d’Aquino «Lumen
Ecclesiae». Intelligenza e amore del mistero cristiano (= Di fronte e attraverso 768; Inos Biffi Opera
Omnia; La Costruzione della Teologia Medievale), Milano 2007, 95-96, il quale precisa che per san
Tommaso «la teologia-sapienza ossia il giudizio “de rebus divinis” [...] ¢ dono dello Spirito Santo ed &
proprio — secondo la dottrina di Paolo — dell’“uomo spirituale”; ossia, si tratta della dottrina teologica
che — e qui ¢ citato espressamente lo Pseudo-Dionigi — viene non da un semplice “imparare”, ma da uno
“sperimentare”, non da un puro “discere”, ma da un “pati divina” — “doctus non solum discens, sed et
patiens divina” [...]. La capacita del giudizio teologico sapienziale “in alcuni ¢’¢ con lo studio e I'inseg-
namento, aggiunto all’acutezza dell'intelligenza” — e allora si tratta di una virtdi intellettiva — “in alcuni,
per, tale capacita si verifica grazie a una certa affinita alle realta divine (“affinitas ad divina”) [...],
che impara le realta divine patendole — essendo toccato da esse — e di loro I’Apostolo dice: “L'uomo
spirituale giudica tutto” [...]» (p. 95). Lo stesso concetto ¢ ripreso in ID., «Prolusione: Teologia in san
Bernardo e in san Tommaso», in 1. BIFFI ET ALIL, Sapere e contemplare il mistero. Bernardo e Tommaso
(Biblioteca di Cultura Medievale 848), Milano 2008, 21-40 e, in particolare, 27-29.

62



Franco Manzi

Non solo: ma la teologia, interiorizzata nella preghiera, finirebbe a mano a mano

per fondersi con la vita, perché in fondo — come spiegava Agostino d’Ippona — /’e-
sistenza cristiana non € altro che un esercizio del desiderio di Dio: per tutta la vita, il
cristiano allena il suo desiderio d’amore ad ampliarsi con esercizi di vario tipo, uno
dei quali & appunto la teologia. In questo modo, alla fine del cammino terreno, Dio
potra colmare il credente dell’amore che egli & (1 Gv 4,8.16).

«La vita di un buon cristiano — argomentava il Doctor Gratiae — & tutta un santo desiderio. Ma
se una cosa & oggetto di desiderio, ancora non la si vede, e tuttavia tu, attraverso il desiderio, ti
dilati, cosicché potrai essere riempito quando giungerai alla visione.

Ammettiamo che tu debba riempire un grosso sacco e sai che ¢ molto voluminoso quello che
ti sara dato; ti preoccupi di allargare il sacco o l'otre o qualsiasi altro tipo di recipiente, piu che
puoi; sai quanto hai da metterci dentro e vedi che ¢ piccolo; allargandolo lo rendi pitt capace.
Allo stesso modo Dio con I'attesa allarga il nostro desiderio, col desiderio allarga I’animo e dila-
tandolo lo rende pitl capace. Viviamo dunque, o fratelli, di desiderio, poiché dobbiamo essere
riempiti»30.

Esperto conoscitore delle lettere di san Paolo, Agostino lo presenta come modello

di credente spiritualmente teso verso il compimento divino del proprio desiderio
d’amore:

«Ammirate I'apostolo Paolo che dilata le capacita della sua anima, per poter accogliere cio che
avverra. Egli dice infatti: Non che io abbia gia raggiunto il fine o che io sia perfetto; non penso di
avere gid raggiunto la perfezione, o fratelli (Fil 3,12-13). Ma allora che cosa fai, o Paolo, in questa
vita, se non hai raggiunto la soddisfazione del tuo desiderio? Una sola cosa, inseguire con tutta
Panima la palma della vocazione celeste, dimentico di cio che mi sta dietro, proteso invece a cio che
mi sta davanti (Fil 3,13-14). Ha dunque affermato di essere proteso in avanti e di tendere al fine
con tutto se stesso. Comprendeva bene di essere ancora incapace di accogliere cid che occhio
umano non vide, né orecchio intese, né fantasia immagino»>1.

La conclusione cui perviene il grande teologo e padre della Chiesa ¢ un invi-

to a perseverare per tutta la vita nell’esercitare il nostro desiderio, anche a costo di
«svuotare noi stessi» sull’esempio di Cristo (cfr. Fil 2,7), liberandoci soprattutto dai
peccati. Impareremo cosi — ecco il contributo che puo offrirci la teologia — a dire in
maniera sempre meno inadeguata la «realta inesprimibile» di Dio:

50

51

AGOSTINO D'IPPONA, Commento alla Prima Lettera di Giovanni, 4, 6, in Sant’Agostino, Commento
al vangelo di San Giovanni, Testo latino dall’edizione maurina ripresa sostanzialmente dal Corpus
Christianorum. Introduzione e indici a cura di Agostino Vita. Traduzione e note di Emilio Gandolfo.
Revisione di Vincenzo Trulli — Commento all’Epistola ai Parti di San Giovanni. Testo latino dall’edi-
zione maurina. Introduzione e traduzione di Giulio Madurini. Revisione a cura di Kaura Muscolino
(Nuova Biblioteca Agostiniana; Opere di Sant’Agostino; Parte IIT: Discorsi; Volume 24), Roma 1968,
1717.1719.

Ibid., 1719.

63

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Nuova evangelizzazione e teologia alla luce del discorso di Paolo all’areopago di Atene

«In questo consiste la nostra vita: esercitarci col desiderio. Saremo tanto pit vivificati da questo
desiderio santo, quanto pitt allontaneremo i nostri desideri dall’amore del mondo. Gia I’abbia-
mo detto pitl volte: il recipiente da riempire deve essere svuotato. Tu devi essere riempito di
bene: liberati dunque dal male. Supponi che Dio ti voglia riempire di miele: se sei pieno di aceto,
dove metterai il miele? Bisogna gettar via il contenuto del vaso, anzi bisogna addirittura pulire
il vaso, pulirlo faticosamente con i detersivi, perché si presenti atto ad accogliere questa realta
misteriosa. La chiameremo impropriamente oro, la chiameremo vino. Qualunque cosa diciamo
intorno a questa realta inesprimibile, qualunque cosa ci sforziamo di dire, ¢ racchiuso in questo
nome: Dio. Ma quando lo abbiamo pronunciato, che cosa abbiamo pronunciato, che cosa ab-
biamo detto? Sono forse queste due sillabe tutto quel che aspettiamo? Qualunque cosa dunque
siamo capaci di dire, ¢ al di sotto della realta: dilatiamoci col desiderio di lui, cosicché ci possa
riempire, quando verra. Saremo infatti simili a lui, perché lo vedremo cosi com’é»32.

4.3. La teologia come esercizio del desiderio

Ecco, dunque, la terza parola-chiave di una teologia autentica: il desiderio della
vita. Animato dall’affectus fidei per Cristo, all’interno della communio Ecclesiae, lo
studio della teologia ¢ un modo appassionante per esercitare il proprio desiderio
intenso di vita. E per «vita» intendiamo, da cristiani, quella relazione vitale con il
Dio-amore comunicatoci da Cristo, la quale inizia fin d’ora e che diventera piena e
definitiva nell’esistenza risorta.

E molto suggestiva espressione latina concupiscentia vitae — alla lettera: «concu-
piscenza della vita» —, perché la parola «concupiscenza» ricorre di solito nei discorsi
sulle forme disordinate dell’amore. Invece, nella sua Regola monastica san Benedetto
I’ha usata in riferimento alla vita eterna con Dio, osando esortare i suoi monaci a
«desiderare la vita eterna con Dio con ogni concupiscenza spirituale»3, cio¢ con
tutto il desiderio di cui erano capaci, sempre grazie all’aiuto dello Spirito santo (cfr.
2 Cor 3,18).

Certo & che, a mano a mano che si matura nello spirito mediante questo partico-
lare esercizio del desiderio di vita che ¢ lo studio della teologia, capita di trovarsi —
magari seduti alla propria scrivania — al cospetto di Dio in preghiera. In questi istanti
di grazia, il «traghettatore» di verita rivelate si abbandona all’affectus fide:i per Cristo
e percepisce che egli gli sussurra: «Ti basta la mia grazia! Ancora una volta, la mia po-
tenza salvifica ti si sta rivelando nella debolezza del tuo pensiero che a me si affida».

52 bid.

53 SAN BENEDETTO DA NORCIA, Regola 4,46, in A. DE VOGUE — J. NEUFVILLE (edd.), La régle de saint Be-
noit (Prologue - Ch. 7). Introduction, traduction et notes [ ...] (Sources Chrétiennes 181; Série des Textes
Monastiques d’Occident XXXIV), Paris 1972, 460.

64



Franco Manzi

Riassunto

Alla luce dell’itinerario concettuale ed esistenziale dell’apostolo Paolo, cosi come
emerge da alcune pagine degli Atti degli Apostoli e delle sue lettere, il presente
articolo, di taglio teologico-biblico, evidenzia, in rapporto all’attuale contesto socio-
culturale cosi bisognoso di una nuova evangelizzazione, il valore dello studio della
teologia, animato da tre dimensioni spirituali: I'affetto credente (affectus fidei) per
Cristo, la comunione ecclesiale (comzmunio Ecclesiae) e il «desiderio ardente di vita»
(concupiscentia vitae) e di vita divina.

Abstract

In the light of the conceptual and existential itinerary of the Apostle Paul, as it
emerges from certain pages of the Acts of the Apostles and of his letters, the pre-
sent article, of theological-biblical character, brings out, in relation to the current
socio-cultural context so in need of a new evangelization, the value of the study
of theology, marked by three spiritual dimensions: affective belief (affectus fider)
towards Christ, ecclesial communion (comzmunio Ecclesiae) and «burning desire for
life» (concupiscentia vitae) and especially for divine life.

65

>
=
=
o




