Miscellanea RTLu XX (1/2015) 95-108

La famiglia soggetto dell’evangelizzazione

Angelo Scola*

1. Una precisazione introduttiva

Per comprendere cosa sia effettivamente accaduto nella ITI Assemblea Generale
Straordinaria del Sinodo dei Vescovi, che ha avuto come titolo Le sfide pastorali sul-
la famiglia nel contesto dell’evangelizzazione, occorre tenere presente innanzitutto la
globalita del processo in atto e che rimane a tutt’oggi aperto in vista dell’ Assemblea
Generale Ordinaria che si celebrera nell’ottobre del prossimo anno.

Innanzitutto occorre notare che Papa Francesco ha indetto questa prima assem-
blea (2014) di carattere straordinario, centrata sulle sfide scottanti che vengono po-
ste al matrimonio e alla famiglia oggi. Pertanto era ovvio che I’accento fosse posto
fondamentalmente su tali sfide, come ad esempio le coppie di fatto, la situazione dei
divorziati risposati e 'accesso alla comunione eucaristica.

1l complesso lavoro di preparazione e sviluppo dell’Assemblea Straordinaria ha
prodotto un testo finale, la cosiddetta la Relatio Synodi, che come ha affermato il San-
to Padre costituisce i Lineamenta per I’Assemblea Ordinaria del Sinodo dei Vescovi
dell’ottobre 2015: ad essa ¢ stato aggiunto un insieme di Domande per la recezione e
lapprofondimento della Relatio Synodi. 1l titolo dell’ Assemblea Ordinaria del prossi-
mo mese di ottobre non ¢ incentrato sulle sfide ma sulla realta della famiglia in senso
pit vasto: Vocazione e missione della famiglia nella Chiesa e nel mondo contempora-
neo. Ci si & concentrati prima sulle sfide particolari per poter adesso collocare il tutto
dentro il quadro piu ampio della vocazione e della missione della famiglia oggi.

Nell'intervento finale dell’Assemblea Straordinaria il Papa ha affermato: «Ora
abbiamo ancora un anno per maturare, con vero discernimento spirituale, le idee
proposte e trovare soluzioni concrete a tante difficolta e innumerevoli sfide che le

Lautore & I'attuale Cardinale Arcivescovo di Milano.

95



@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La famiglia soggetto dell’evangelizzazione

famiglie devono affrontare; a dare risposte ai tanti scoraggiamenti che circondano e
soffocano le famiglie»!.

Anticipo, per comodita, che il presente intervento si articola in due parti. La pri-
ma, di carattere pit speculativo, affrontera due questioni fondamentali; la seconda
sara invece di natura pratica.

Prima parte

2. Due questioni essenziali

A nessuno sfugge la complessita delle sfide che matrimonio e famiglia si trovano
ad affrontare nell’odierno panorama socio-culturale. Occorre, tuttavia, osservare — i
lavori dell’Assemblea Straordinaria ’hanno fatto vedere molto bene — che tali sfide
sono molto diversificate nei diversi contesti geografici ed ecclesiali: cio che puod sem-
brare “il” problema in Occidente, ad esempio, pud avere scarsa rilevanza nelle Chiese
del sud del pianeta.

Ad ogni modo, mi sembra che sia possibile identificare due questioni essenziali
che attraversano tutte le sfide, se ci avviciniamo alla realta del matrimonio e della
famiglia a partire da un una proposta integrale di vita che prenda le mosse dalla
esperienza comune ad ogni persona, fatta essenzialmente di affetti, di lavoro e di
riposo — dimensioni di un’antropologia adeguata2 — e, nello stesso tempo, se riflettia-
mo sul matrimonio come sacramento all'interno dell’intera dimensione sacramentale
della vita della Chiesa3. In particolare, il profondo legame tra matrimonio-famiglia
e sacramento dell’Eucaristia si rivela come decisivo per comprendere la verita del
matrimonio stesso4.

U Discorso del Santo Padre Francesco per la conclusione della 111 Assemblea Generale Straordinaria del
Sinodo dei Vescovi, 18 ottobre 2014.

2 Da questo punto di vista si deve riconoscere il grande contributo dato da san Giovanni Paolo II ad
una antropologia adeguata, in particolare, per il tema qui considerato, con le sue celeberrime catechesi
sull’amore umano, richiamate esplicitamente nell’ Instrumentrum Laboris come contributo decisivo che
merita di essere ulteriormente sviluppato: cfr. IL 5 e 18.

5 Cfr. A. SCOLA, Chi ¢ la Chiesa? Una chiave antropologica e sacramentale per I'ecclesiologia, (BTC 130)
Brescia 2005, ristampa 2011.

4 Cfr. Ip., Il mistero nuziale. Uomo donna. Matrimonio-Famiglia, terza edizione in volume unico, Venezia
2014, 275-286. Riprendo in seguito quanto sviluppato in ID., L'antropologia e ['eucaristia, in 1l Regno.
Attualita 59 (2014) n. 1173, 540-545.

96



Angelo Scola

a) Antropologia adeguata

Nel quadro di una antropologia adeguata ¢ decisivo considerare attentamente
I’esperienza comune, integrale ed elementare5, che ogni uomo ¢& chiamato a vivere
per il fatto stesso di esistere in un corpo sessuato. Si tratta anzitutto di comprendere
tutto il peso della singolarita della differenza sessuale6. Una delle radici della crisi del
matrimonio nasce proprio dal misconoscimento di questa dimensione fondamentale
dell’esperienza umana: ogni uomo ¢ situato come singolo entro la differenza sessuale.
Ed ¢ necessario riconoscere che questa non pud mai essere superata.

“Differenza” (portare altrove) a proposito della sessualita esprime il dato che I’ap-
parire di un individuo dell’altro sesso “»zi sposta”. Ogni singolo si trova iscritto in
questa differenza ed ha sempre di fronte a sé I'altro modo, a lui inaccessibile, di essere
persona. La dimensione sessuale ¢ interna alla singola persona, ne indica la costitutiva
apertura all’altro sesso. Il riconoscimento della differenza ¢ fattore decisivo per per-
venire ad una adeguata coscienza di sé. Si puo capire perché la differenza sessuale,
il cui carattere insuperabile ¢ originario e non derivato, non possa essere, come tale,
foriera di alcuna discriminazione?.

A questo punto & opportuna una precisazione decisiva. La differenza sessuale va
intesa dinamicamente. Come afferma una equilibrata psicologia del profondo, nella
biografia di ogni singolo ¢ implicato un processo di sessuaziones. Significa che la com-
ponente biologica del sesso che, fin dalla nascita, pone ogni individuo di fronte alla
differenza sessuale — basti pensare ai due celebri complessi freudiani — mette in moto
un lavoro della sua liberta nei confronti del “proprio reale sessuale” che non cessera
di interrogarlo lungo tutta la sua esistenza.

Infatti la sempre necessaria determinazione dell'umana liberta non pud non inve-
stire anche la dimensione sessuale. Anzi ¢ proprio in questo “lavoro” che il singolo
in forza della differenza sessuale puo aprirsi all’altro, decidere per lui ed imboccare
cosi la strada dell’amore, che non puo non implicare una scelta. Nel matrimonio tra
I'uomo e la donna cid avviene obiettivamente. In esso io scelgo di essere scelto da un
altro sessualmente differente da me, volendo il dovere di vivere esclusivamente con lui
per sempre in comunione di vita e di amore fecondo.

5 Cfr. Ip., Lesperienza elementare. La vena profonda di Giovanni Paolo 11, Genova-Milano 2003; Ip.,
Quale fondamento? Note introduttive, in Rivista Internazionale di Teologia e Cultura. Communio 180
(2001) 6, 14-28.

6 Cfr. Ip., Il mistero nuziale, 209-230; L. MELINA, 1/ corpo nuziale e la sua vocazione all’amore, in G. AN-
GELINI ET ALIL, Maschio e femmina li creo, Milano 2008, 89-116.

7 Cfr. G. SALMERI, Determinazioni dell affetto, (Dialegesthai 15) Roma 2013, 113-137; H. U. VON BAL-
THASAR, Teodrammatica 2, Milano 1982, 327ss. Riferimenti classici al tema sono: ARISTOTELE, Metafisica
X, 3; HEGEL, Scienza della logica 11, 1.

8 1l termine ¢ inusuale, ma decisivo. Cfr. M. BINASCO, La differenza umana. Linteresse teologico della
psicoanalisi, Siena 2013, 26-31.

97

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La famiglia soggetto dell’evangelizzazione

E questo il contesto in cui affrontare in modo antropologicamente adeguato la
questione delle unioni di persone dello stesso sesso.

La teoria del gender, oggi assai diffusa, tende, invece, a sostituire sostanzialmente
la differenza sessuale con i diversi, appunto, orientamenti di genere®. Nata dalla po-
sitiva esigenza di liberare il maschile e il femminile dall’angusto perimetro dei ruoli
socialmente determinati, essa si ¢ posta in stretta relazione con alcune istanze del fem-
minismo. Come ricordato anche da alcuni interventi della Chiesal®, talune correnti
dominanti del femminismo, per emancipare la donna da una subordinazione all’uo-
mo spesso degenerata in discriminazione, hanno propugnato, verso la meta del secolo
scorso, I'uguaglianza/antagonismo tra i sessi, per poi giungere a sostenere ’abolizione
della differenza stessa come condizione dell’'uguaglianzall. La differenza sessuale, in
tal modo, tende ad essere ridotta a puro prodotto culturale determinabile dal sogget-
to, in vari modi e anche pit volte, lungo il corso della propria esistenza.

Una simile evoluzione & oggi certamente favorita anche dallo straordinario con-
nubio tra scienze e tecnologia che da all'uomo I'inedita percezione di potere (e per-
sino di dovere) manipolare in modo radicale ogni realta, compreso il proprio iol2.
Eterosessualita, omosessualita e transessualita — ed le sempre piti numerose variabili
di genere — sarebbero possibilita a totale disposizione dell’autodeterminazione del
soggetto.

L’esperienza umana elementare, quindi, attesta /'autoevidenza dell’eros come ori-
ginaria apertura all’altro e alla fecondita della relazione, iscritta nell’ autoevidenza del
corpo sessuato. La “carne”, come corpo “senziente” manifesta che il nostro “esserci”,
in quanto situato entro la differenza sessuale, si da sempre dentro relazioni (con Dio,
con gli altri e con se stessi) segnate dalla differenzal3. Emerge qui I'intreccio indisso-
lubile tra differenza, relazione all’altro e fecondita (wzistero nuziale).

La dimensione nuziale propria di ogni forma d’amore, & il punto di partenza per
affrontare le sfide pastorali che riguardano il matrimonio e la famiglia.

9 Cfr. M. A. PEETERS, Le gender, une norme mondiale? Pour un discernement, Paris 2013; T. BAcH, Gen-
der Is a Natural Kind with a Historical Essence, in Ethics 122 (2012) 231-272; L. PALAZZINI, Sex/gender:
gli equivoci dell’ uguaglianza, Torino 2011; P. GOMARASCA, L'idea di natura nei “Gender studies”, in F.
BOTTURI — R. MORDACCI, Natura in etica, Milano 2009, 175-190; G. ANGELINI, Passaggio al postmoder-
no: il Gender in questione, in ANGELINI ET ALIL, 263-296.

10 Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera ai vescovi della chiesa cattolica sulla colla-
borazione dell'uomo e della donna nella chiesa e nel mondo (31 maggio 2004), n. 2.

11 Cfr. la sintesi su questo percorso proposta in A. FUMAGALLI, Genere e generazione. Rivendicazioni e
implicazioni dell odierna cultura sessuale, in La Rivista del Clero italiano 95 (2014) 133-147, in partico-
lare 135-140. Non manca una preziosa letteratura femminista impegnata ad approfondire il tema della
differenza: A. STEVENS, Donne, potere, politica, Bologna 2009; A. CAVARERO, Nonostante Platone. Figure
Sfemminili nella filosofia antica, Verona 2009; M. TERRAGNI, La scomparsa delle donne, Milano 2007; L.
IRIGARAY, In tutto il mondo siamo sempre in due, Milano 2006; L. MURARO, I/ Dio delle donne, Milano
2003.

12 Cfr. SCOLA, I/ mistero nuziale, 210s.
135 Cfr. ID., [l mistero nuziale. Originarieta e fecondita, in Anthropotes 23 (2007) 57-70.

98



Angelo Scola

Da quanto affermato si pud trarre una osservazione densa di significato pastorale.
Il carattere originario della differenza sessuale segna indelebilmente ogni persona
nella sua singolarita. Riconoscere questa insuperabile struttura antropologica non
permette di far ricorso a generalizzazioni. Non esiste il “genere” dei divorziati ri-
sposati. Ogni caso ¢ a sé e come tale va affrontato. Sempre le problematiche inerenti
alla differenza sessuale, come quelle legate al matrimonio e alla famiglia, chiedono di
essere affrontate unicamente a partire dal singolo. Del resto quello della “sessuazio-
ne” & un processo per sua natura drammatico (dal verbo greco drao, essere in azione)
che, come abbiamo gia notato, impegna qualunque singolo, in qualunque condizione
sessuale si percepisca, per tutta I'esistenza.

b) Eucaristia e matrimonio-famiglia

Su questa base antropologica ¢ possibile ora proporre qualche considerazione
circa il rapporto tra il mistero nuziale e il matrimonio cristiano come sacramento.

Si tratta di cogliere nel sacramento /a forma che rende comprensibile e pratica-
bile I’amore nuziale cosi come ¢ stato voluto dal Creatore “i7 principio”. Il rapporto
tra 'uomo e la donna cosi concepito ¢ illuminato dal “grande mistero” di cui parla
la lettera agli Efesini (cfr. Ef 5), dove la relazione tra Cristo e la Chiesa &, appunto,
descritta in termini nuziali. Il sacramento del matrimonio si rivela in tal modo come
base per la realizzazione elementare della Chiesa (famiglia “Chiesa domestica”). Per-
cio, in quanto tale, non puo essere mai “insufficiente” per abbracciare le situazioni di
difficolta e le ferite vissute dai coniugi. Non perché si debba applicare astrattamente
I'ideale alla vita, sempre storicamente determinata, poco o tanto, da contraddizioni e
fragilita, ma perché nel sacramento viene offerto 'amore di Cristo Sposo per la Chie-
sa sposa, fondamento, risorsa, criterio e garanzia della praticabilita della promessa
iscritta nel cuore di ogni uomo, che chiede di essere amato e assicurato nell’amore
per semprel4, Ridimensionare, in nome di una nozione riduttiva di pastorale, i beni
propri del sacramento (indissolubilita, fedelta e fecondital®) per risolvere il travaglio
delle persone alla fine non risulterebbe conveniente proprio per loro. L’agire sacra-
mentale di Cristo non lascia mai mancare agli sposi, soprattutto nelle prove e ferite
dell’unione coniugale, i doni16 perché possano vivere il loro amore fino alla piena
comunione per il bene della Chiesa e del mondo!7.

14 Cfr. ].-L. MARION, Le phénomene érotique, Paris 2003, 37-48.
15 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica 1643-1654.

16 Cfr. A. MATTHEEUWS, Amzarsi per donarsi. Il sacramento del matrimonio, Venezia 2008; ID., Les ‘dons’ du
mariage. Recherche de théologie morale et sacramentelle, Bruxelles 1996. La proposta di questo autore
afferma che i beni del matrimonio costituiscono i suoi fizi proprio perché essi sono innanzitutto doni.

17 Cfr. G. RicH1 ALBERTI, Cowmzo Cristo amé a su Iglesia (Ef 5,25), in J. LARRU (ed.), La grandeza del amor
humano, Madrid 2013, 125-147.

929

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La famiglia soggetto dell’evangelizzazione

La radicalita del richiamo di Gest a riportare la condizione del matrimonio al
“principio” (cfr. Mt 19,4; Gn 1,27; 2,24), fatica oggi ad essere assunta come un bene
positivo per la persona, per la famiglia, per la Chiesa e per la societa, anche a causa
di un rapporto spesso vissuto in modo estrinseco tra celebrazione eucaristica e con-
senso in occasione del matrimonio. Non voglio dire che il valore dell’Eucaristia sia
obliterato, ma essa rischia di essere declassata al ruolo di occasione per esprimere una
generica benedizione da parte di Dio nei confronti degli sposi. Il sacrificio eucaristi-
co, invece, & la condizione definitiva in cui si iscrive il consenso matrimoniale. Con-
sente alla decisione degli sposi di accogliere I'appello di Cristo Sposo come origine
e fondamento della loro stessa decisione. Una pratica pastorale che, in occasione del
matrimonio, non documenti chiaramente il nesso costitutivo tra celebrazione eucari-
stica e consenso matrimoniale conduce di fatto a considerare fedelta e fecondita come
proprieta aggiuntive e, in fondo, non essenziali e determinanti il legame nuziale.

Quanto detto va tenuto ben presente quando si affrontano temi delicati e segna-
ti da particolare sofferenza, come quello dei divorziati risposati. Dopo il fallimento
della loro convivenza matrimoniale, hanno stabilito un nuovo vincolo che prescinde
dall’inscindibilita del legame tra Eucaristia e matrimonio!8. Alla luce di questo in-
trinseco rapporto si deve dire che cid che non consente I’accesso alla riconciliazione
sacramentale e all’Eucaristia non ¢ un singolo peccato, sempre perdonabile quando
la persona si pente e chiede a Dio perdono. Cid che rende impossibile I’accesso a
questi sacramenti ¢ invece lo stafo (condizione di vita) in cui coloro che hanno stabi-
lito un nuovo vincolo vengono a trovarsil?. Stato che ¢ in se stesso in contraddizione
con quanto significato dal legame tra Eucaristia e matrimonio20. Una condizione che
domanda di essere cambiata per poter corrispondere a quanto si attua nei due sacra-
menti. Senza negare il dolore e la ferita, la non accessibilita alla comunione eucaristica
invita ad un percorso verso una comunione piena che avverra nei tempi e nei modi
decisi alla luce della volonta di Dio.

In questa prospettiva vanno richiamati due elementi che ¢ necessario continuare
ad approfondire. Certamente nell’Eucaristia, a determinate condizioni, ¢ presente un
aspetto di perdono, tuttavia essa non & un sacramento di guarigione?l. La grazia del
mistero eucaristico attua 'unita della Chiesa come sposa e corpo di Cristo e questo
esige in chi riceve la comunione sacramentale I"oggettiva possibilita di lasciarsi zzcor-
porare perfettamente a Lui.

18 Cfr. IL 93-95.
19 Cfr. GIOVANNI PAOLO 11, Familiaris Consortio 84; BENEDETTO X VI, Sacramentum caritatis 29.

20 Come si afferma in Sacramentum caritatis, «il legame fedele, indissolubile ed esclusivo che unisce Cristo
e la Chiesa, e che trova espressione sacramentale nell'Eucaristia, si incontra con il dato antropologico
originario per cui I'uomo deve essere unito in modo definitivo ad una sola donna e viceversa (cfr. Gn
2,24; Mt 19,5)» (SCa 28).

21 ] Catechismo della Chiesa Cattolica indica come «sacramenti di guarigione» il sacramento della ricon-
ciliazione (CCC 1422-1498) e I'unzione degli infermi (CCC 1499-1532).

100



Angelo Scola

Nello stesso tempo ¢ importante evidenziare molto meglio come il non accesso
ai sacramenti della riconciliazione e dell’Eucaristia di coloro che hanno stabilito un
nuovo vincolo non sia da ritenersi una “punizione” rispetto alla propria condizione,
ma I'indicazione di un cammino possibile, con I'aiuto della grazia di Dio e della im-
manenza nella comunita ecclesiale. Per questa ragione, ogni comunita ecclesiale &
chiamata a porre in essere tutte le forme adeguate per la loro effettiva partecipazione
alla vita della Chiesa, nel rispetto della loro concreta situazione e per il bene di tutti
i fedeli.

La vita di questi fedeli non cessa di essere una vita chiamata alla santita22,

Sono preziosi in proposito alcuni gesti che la tradizione spirituale ha raccomanda-
to come sostegno per coloro che si trovano nella particolare condizione di non poter
accedere ai sacramenti.

Penso, innanzitutto, al valore del desiderio della comunione. Si sbaglia quando si
ritiene che questo desiderio sia estraneo all’economia sacramentale della Chiesa. In
realta la cosiddetta “comunione spirituale”, in quanto desiderio della comunione,
non avrebbe senso al di fuori di tale economia sacramentale. E una modalita di parte-
cipazione all’Eucaristia offerta a tutti i fedeli ed adeguata al cammino di chi si trova in
un certo stato o in determinata condizione. Se cosi concepita, una tale pratica rafforza
il senso della vita sacramentale.

Si potrebbe proporre in modo piti sistematico una prassi analoga per il sacramento
della penitenza. Quando non sia possibile ricevere I’assoluzione sacramentale, sara
utile favorire quelle pratiche che vengono considerate, anche dalla Sacra Scrittura,
particolarmente adatte ad esprimere il pentimento, la richiesta di perdono e ad ali-
mentare la virtt della penitenza (cfr. 1 Pt 4,7-9). Penso in particolare alle opere di
carita, alla lettura della Parola di Dio e ai pellegrinaggi. Cio potrebbe essere opportu-
namente accompagnato dal regolare confronto con un sacerdote sul proprio cammi-
no di fede. Questi gesti possono esprimere bene il desiderio di cambiare e di chiedere
perdono a Dio in attesa che la situazione personale possa evolvere fino a permettere
di accostarsi ai sacramenti della riconciliazione e dell’Eucaristia23.

Infine, facendo ricorso alla mia esperienza di pastore, vorrei ricordare che non ¢
impossibile proporre a questi fedeli, a certe condizioni e con un adeguato accompa-
gnamento, come affermo san Giovanni Paolo II, «l'impegno di vivere in piena conti-

22 Cfr. A. MATTHEEUWS, L'amour de Dieu ne meurt jamais. La sainteté des divorcés remariés dans I'Eglise,
in Nouvelle Revue Théologique 136 (2014) 423-444.

25 Alcune di queste indicazioni erano gia state raccomandate nell’esortazione apostolica Sacramentum
caritatis, la quale, tra altro, afferma con forza che i divorziati risposati, nonostante la loro situazione,
continuano ad appartenere alla Chiesa. Essi coltivano «uno stile cristiano di vita», mediante «la parte-
cipazione alla santa Messa, pur senza ricevere la Comunione, I'ascolto della Parola di Dio, ' Adorazione
eucaristica, la preghiera, la partecipazione alla vita comunitaria, il dialogo confidente con un sacerdote
o un maestro di vita spirituale, la dedizione alla carita vissuta, le opere di penitenza, I'impegno educa-
tivo verso i figli» (SCa 29).

101

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La famiglia soggetto dell’evangelizzazione

nenza, cio¢ di astenersi dagli atti propri dei coniugi»?4. Posso dire, dopo tanti anni di
ministero episcopale, che questo & un cammino — di sacrificio e insieme di letizia — che
la grazia di Dio rende effettivamente praticabile. Mi ¢ capitato di poter riammettere
alla comunione sacramentale divorziati risposati che hanno maturato una tale scelta.

L’esperienza pastorale insegna anche che queste forme di partecipazione all’eco-
nomia sacramentale non sono palliativi ma, nell’effettiva prospettiva di conversione
propria della vita cristiana, rappresentano una fonte stabile di pacificazione.

Per concludere queste riflessioni sulle sfide attuali, occorre prendere in conside-
razione la condizione di quanti ritengono in coscienza che il loro matrimonio non
sia stato valido. Quanto detto circa la differenza sessuale e la intrinseca relazione tra
matrimonio ed Eucaristia, impone una riflessione attenta sulle problematiche legate
alla dichiarazione di nullita del matrimonio. Quando se ne presenti il bisogno e venga
richiesto dai coniugi, diventa essenziale verificare rigorosamente se il matrimonio sia
stato valido e pertanto sia indissolubile.

Tra le questioni da approfondire va menzionata la relazione tra fede e sacramento
del matrimonio, sulla quale Benedetto XVI ¢ tornato piu volte, anche sul finire del
suo pontificato?. Se & vero che non ¢ possibile giudicare ultimamente la fede di una
persona, non si pud perd negare la necessita di un minimum fidei senza il quale il
sacramento del matrimonio non & valido.

In secondo luogo, ¢ auspicabile che a proposito dei processi di nullita si tenti
qualche via che non solo ne snellisca i tempi — nel pieno rispetto di tutti i passaggi
necessari — ma renda pill evidente I'intima natura pastorale di tali processio.

Seconda parte

3. La famiglia soggetto di evangelizzazione

Ritornando ora al processo sinodale, la famiglia come soggetto di evangelizza-
zione ¢&, secondo me, I'idea fondamentale proposta nell’Assemblea straordinaria del
2014. Per ben comprenderla mi sembra importante richiamare innanzitutto il rap-
porto intrinseco tra la dottrina del matrimonio e della famiglia e I’azione pastorale. Si
tratta di un tema emerso molte volte nella discussione sinodale. Mi sembra necessario
superare la sterile giustapposizione o contrapposizione tra dottrina da una parte e

24 GIOVANNI PAOLO I, Omzelia per la chiusura del VI Sinodo dei Vescovi, 7 (25 ottobre 1980), in Acta
Apostolicae Sedis 72 (1980) 1082.

25 Cfr. BENEDETTO XVI, Discorso in occasione dell'inaugurazione dell’ Anno giudiziario del Tribunale della
Rota Romana, 26 gennaio 2013.

26 Cfr. IL 98-102.

102



Angelo Scola

pastorale dall’altra. Soprattutto credo che la parola “pastorale” vada compresa nel
suo significato forte. In proposito ¢ utile riferirsi proprio al pensiero di san Giovanni
XXIII. Infatti fin dagli appunti e dagli scritti del suo periodo veneziano come Pa-
triarca, ¢ chiaro che “pastorale” per lui volesse dire non qualche cosa di separabile
dal dato dottrinale ma significasse la dimensione “storico-salvifica” e “missionaria”.
Disciplina, dottrina e azione pastorale formano in tal modo un unico ed inseparabile
intreccio.

Con questa consapevolezza possiamo enucleare quella che secondo me ¢ I'idea
fondamentale emersa dai lavori dell’assemblea sinodale dell’ottobre scorso, che ritro-
viamo espressa in pitt punti nella Relatio Synods.

Si tratta di un importante cambiamento di prospettiva se colto in tutte le sue
implicazioni: occorre passare dalla famiglia come “oggetto” della cura pastorale alla
famiglia come “soggetto” della pastorale e della evangelizzazione. Non sottovalutiamo
con cio le molte iniziative positive sviluppatesi nei decenni passati mediante la cura
pastorale della famiglia; come, per esempio, quanto & accaduto con la promozione di
associazioni e gruppi familiari. Tuttavia ora ci & chiesto un salto di qualita. E giunto il
tempo in cui la famiglia deve diventare un soggetto privilegiato della azione pastorale
della Chiesa. All'interno di questo cambiamento di prospettiva troveranno il loro giu-
sto posto anche le questioni piti complesse affrontate nel Sinodo, come il problema
dei divorziati risposati e le unioni omosessuali.

Per approfondire questa prospettiva basta riferirsi a taluni passaggi chiave del
testo approvato.

Innanzitutto troviamo un esplicito riferimento a questo tema al n. 2 della Relatio
Synodi, quando si afferma che: «La famiglia assume per la Chiesa un’importanza del
tutto particolare e nel momento in cui tutti i credenti sono invitati a uscire da se stessi
¢ necessario che la famiglia si riscopra comze soggetto imprescindibile per [ evangelizza-
zione [corsivo nostro]. Il pensiero va alla testimonianza missionaria di tante famiglie».
Abbiamo qui in sintesi I’affermazione fondamentale della famiglia come soggetto re-
lazionata al suo compito testimoniale.

Altri passaggi della Relatio esemplificano alcuni ambiti particolari di questa testi-
monianza posta in essere dalla famiglia in quanto famiglia. E il caso ad esempio del
numero 58 dove si individua I"ambito dell’adozione in cui la famiglia come soggetto
si esprime nell’accoglienza gratuita dell’altro: «L.’adozione di bambini, orfani e ab-
bandonati, accolti come propri figli, ¢ una forma specifica di apostolato familiare (cfr.
Apostolicam actuositatem, 111, 11), pit volte richiamata e incoraggiata dal magistero
(cfr. Familiaris consortio, 11, I1; Evangelium vitae, IV, 93). La scelta dell’adozione e
dell’affido esprime una particolare fecondita dell’esperienza coniugale, non solo quan-
do questa ¢ segnata dalla sterilita. Tale scelta & segno eloquente dell’amore familiare,
occasione per testimoniare la propria fede e restituire dignita filiale a chi ne ¢ stato
privato». Come si puo notare, 'adozione e I'affido vengono intesi come gesti di testi-
monianza della famiglia in riferimento alla fede e al senso profondo dell’essere figli.

103

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La famiglia soggetto dell’evangelizzazione

Di estrema importanza appare anche il passaggio della Relatio Synodi sul compito
educativo: «Una delle sfide fondamentali di fronte a cui si trovano le famiglie oggi &
sicuramente quella educativa, resa piti impegnativa e complessa dalla realta culturale
attuale e della grande influenza dei media. Vanno tenute in debito conto le esigenze e
le attese di famiglie capaci di essere nella vita quotidiana, luoghi di crescita, di concre-
ta ed essenziale trasmissione delle virtti che danno forma all’esistenza. Cio indica che i
genitori possano scegliere liberalmente il tipo dell’educazione da dare ai figli secondo
le loro convinzioni» (n. 60).

Questo quotidiano, cosciente lavoro educativo implica un rapporto costruttivo,
quando necessario anche critico, del soggetto famiglia con la scuola come agente
educativo di decisiva ed insostituibile importanza. La scuola, infatti, deve sempre
rispettare il diritto primario dei genitori in ordine all’educazione dei figli (minoren-
ni). E in questo quadro che si deve collocare anche I'affronto del delicato problema
dell’educazione sessuale. Se la famiglia & soggetto, allora essa non pud non essere
pienamente coinvolta in tutte le espressioni del processo educativo.

Vale la pena richiamare altri due passaggi della Relatio Synod: in cui il tema della
famiglia come soggetto della pastorale ¢ esplicitamente considerato. Mi riferisco in-
nanzitutto al n. 30: «Evangelizzare & responsabilita di tutto il popolo di Dio, ognuno
secondo il proprio ministero e carisma. Senza la testimonianza gioiosa dei coniugi e
delle famiglie, chiese domestiche, ’'annunzio, anche se corretto, rischia di essere in-
compreso o di affogare nel mare di parole che caratterizza la nostra societa (cfr. Novo
millennio ineunte, 50). 1 Padri sinodali hanno pit volte sottolineato che le famiglie
cattoliche in forza della grazia del sacramento nuziale sono chiamate ad essere esse
stesse soggetti attivi della pastorale familiare».

Questo passaggio appare particolarmente prezioso innanzitutto perché lega la fa-
miglia come soggetto dell’azione pastorale alla grazia del sacramento del matrimonio;
inoltre perché mostra come il valore dell’annuncio cristiano si esprima nella testi-
monianza che la famiglia & chiamata a dare al Vangelo. E significativo che in questo
contesto venga ripreso il valore della famiglia come Chiesa domestica, evocata dal
Concilio Vaticano II. Essa infatti viene illuminata dalla famiglia come soggetto.

Infine desidero richiamare il numero 37 della Relatio che mostra il nesso tra la
scoperta della famiglia come soggetto pastorale e la necessita di rileggere tutta la pras-
si pastorale della Chiesa a cominciare dal compito svolto dai ministeri ordinati: «<E
stata ripetutamente richiamata la necessita di un radicale rinnovamento della prassi
pastorale alla luce del Vangelo della famiglia, superando le ottiche individualistiche
che ancora la caratterizzano. Per questo si & pill volte insistito sul rinnovamento della
formazione dei presbiteri, dei diaconi, dei catechisti e degli altri operatori pastorali,
mediante un maggiore coinvolgimento delle stesse famiglie».

E sufficiente riferirci a questi testi della Relatio Synodi per riassumere I'idea fon-
damentale: famiglia come soggetto non significa coinvolgere i suoi membri singolar-
mente come attori di iniziative di parrocchie ed aggregazioni laicali, ma vuol dire

104



Angelo Scola

mobilitare “la famiglia in quanto famiglia” alla testimonianza evangelica attraverso gli
aspetti costitutivi della sua vita quotidiana. In questo senso la famiglia diviene in se
stessa “soggetto” di pastorale, in forza del battesimo e del matrimonio e non solo in
quanto i suoi membri assumono dei ruoli particolari nella Chiesa. Da questo punto di
vista la scoperta della famiglia come soggetto della pastorale permette di rileggere e di
riprendere anche la teologia del laicato, arenatasi fondamentalmente dopo il concilio
Vaticano II e la Christifideles laici.

Inoltre, sara sempre decisivo il rapporto tra la famiglia e le altre forme di vocazio-
ne all'interno della Chiesa; penso in special modo alla Chiesa missionaria che doman-
da la conversione e alla riforma del clero.

Possiamo inoltre fare riferimento al cosiddetto Vangelo della famiglia — una
espressione utilizzata nell’ Instrumentum laboris, ritornata spesso nei lavori del Sino-
do ed anche nella Relatio Synodi —. 1l Vangelo della Famiglia, parte integrante del
Vangelo come tale, ¢ da intendersi nel suo costante invito alla conversione e ad aprirsi
alla buona novella dell’incontro con Cristo.

La famiglia come soggetto della pastorale e dell’evangelizzazione, inoltre, si pone
in modo originale di fronte alla involuzione del cristianesimo prodottasi a partire
dalla modernita, con il suo graduale estraniamento dalla vita comune, anche per I'e-
stinguersi, col mutare dei tempi, della forza della riforma di san Carlo. Cio ¢ avvenuto
quando le nostre comunita hanno assunto vie pastorali troppo legate ai servizi (pur
necessari) e ad una serie di iniziative. Ci troviamo oggi, in un certo senso, al punto
finale di questo processo che ha di fatto divaricato il cristianesimo dalle comuni con-
dizioni del vivere. Eppure il popolo cristiano trova ancora la sua consistenza a partire
dalla intensa luce che brilla nell’Eucaristia domenicale. Luce che alimenta la fede e
I'identita ecclesiale.

Formulata cosi 'idea fondamentale, la famiglia si presenta a noi come risorsa pa-
storale perché ha in sé la capacita di “riportare la fede nella concretezza del quotidia-
no”. La fede ¢& infatti pienamente tale solo se si incarna nel tessuto quotidiano della
vita. La famiglia & soggetto della missione “in quanto” famiglia, ossia in quanto vive
le dimensioni che sono alla base delle relazioni che la costituiscono: affetti, lavoro,
riposo, dolore, sofferenza, morte, riconoscimento e perdono del male, generativita
(procreazione ed educazione), edificazione di vita buona per una societa plurale giu-
sta e pacifica.

Per questo & quanto mai prezioso mostrare come la genesi della famiglia in quan-
to soggetto diretto di evangelizzazione si trovi nel sacramento del matrimonio. Qui
ritorna il senso profondo e decisivo di quello che ho voluto chiamare il “mistero
nuziale”, come intreccio indissolubile di differenza, apertura all’altro e fecondita?7,
Questo mistero illumina la condizione drammatica dell'uomo e della donna nel mon-
do contemporaneo e aiuta a riconoscere la convenienza della visione cristiana del

27 Siveda in sintesi SCOLA, I/ mistero nuziale, 91-113.

105

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La famiglia soggetto dell’evangelizzazione

matrimonio e della famiglia che realizza pienamente il dato fondamentale dell’amore
che ¢ la dimensione nuziale.

4. Qualche implicazione

In questo ultimo punto della mia riflessione intendo mostrare, sebbene solo rap-
sodicamente, qualche implicazione di quanto finora affermato.

Un primo elemento riguarda il dato della famiglia, in quanto capace di valorizzare
I'importanza del soggetto personale e delle relazioni. Nella famiglia le persone sono
tali in quanto riconosciute dentro una trama di relazioni costitutive. L’i0-zn-relazione
¢ originariamente dato nella famiglia.

Inoltre, le dimensioni fondamentali che si vivono in famiglia, cui ho fatto cenno,
permettono di comprendere in termini adeguati e realistici 'urgenza di Papa Fran-
cesco circa la Chiesa 7 wuscita, ossia in missione. Tutte le vie dell'umano sono da
percorrere per annunciare il Vangelo. Affermare che la famiglia in quanto famiglia &
soggetto della pastorale permette di pensare I’evangelizzazione come comunicazione
della novita del Vangelo nella vita quotidiana comune a tutti gli uomini, superando i
dualismi che rendono la fede estranea alla vita e la vita alla fede.

Nella famiglia come soggetto vediamo infine la ripresa di un’indicazione concilia-
re fondamentale, per lo piti ancora da attuare: la missione evangelizzatrice ha come
soggetto proprio la Chiesa, ciog, il Popolo di Dio nella varieta di uffici, carismi, voca-
zioni e stati di vita. Questo implica una comprensione dell’azione pastorale in chiave
di testimonianza che superi definitivamente I'identificazione della “pastorale” con
“un insieme di attivita” e come una pura offerta di servizi e di iniziative, per quanto
in sé lodevoli.

A questo proposito ¢ essenziale alla considerazione della famiglia come sogget-
to dell’azione pastorale della Chiesa la “testimonianza” intesa non solo come buon
esempio ma come metodo adeguato di accesso e di conoscenza della realta e quindi di
comunicazione della verita. Per questo & necessario non ridurre il senso profondo di
questo metodo. Nella testimonianza il soggetto si espone, si mette in gioco con altro.

Alcuni testi del magistero pontificio appaiono molto significativi a questo proposi-
to. Per esempio, il beato Paolo VI afferma nella Evangelii nuntiands: «Per la Chiesa, la
testimonianza di una vita autenticamente cristiana, abbandonata in Dio in una comu-
nione che nulla deve interrompere, ma ugualmente donata al prossimo con uno zelo
senza limiti, ¢ il primo mezzo di evangelizzazione. “L’uomo contemporaneo ascolta
piti volentieri i testimoni che i maestri, o se ascolta i maestri lo fa perché sono dei testi-
moni”» (EN 41). E Benedetto XV1 in Sacramentum: caritatis approfondisce la struttu-
ra propria dell’atto di testimonianza, ricordando che «diveniamo testimoni quando,
attraverso le nostre azioni, parole e modo di essere, un Altro appare e si comunica. Si

106



Angelo Scola

puo dire che la testimonianza ¢ il mezzo con cui la verita dell'amore di Dio raggiun-
ge I'uomo nella storia, invitandolo ad accogliere liberamente questa novita radicale.
Nella testimonianza Dio si espone, per cosi dire, al rischio della liberta dell'uomo»
(8Ca 85). Qui la testimonianza ¢ riportata alle sue sorgenti trinitarie e cristologiche,
mostrandone sinteticamente anche le implicazioni antropologiche: la testimonianza &
tale perché attraverso il muoversi proprio del soggetto si mostra I’Altro, ossia la vita
del Dio Unitrino. In tal modo il contenuto della evangelizzazione, ossia la verita del
Vangelo per 'uomo, si intreccia indissolubilmente con I'umana liberta.

Concludiamo questa considerazione facendo emergere alcuni spunti pratici prov-
visori.

Parlare di famiglia come soggetto di evangelizzazione domanda infine di avviare
processi che assecondino la realta nella sua complessita attraverso la lettura dei segni
che lo Spirito semina nel nostro tempo. Non ci sono ricette o istruzioni per I'uso, né
percorsi standardizzati a questo proposito. Sara la docilita allo Spirito che consentira
alle famiglie cristiane di inventare forme adeguate di questa testimonianza.

Questi rilievi implicano anche la promozione di una visione della Chiesa, delle
parrocchie e delle comunita in genere pit simile alla famiglia che ad una organiz-
zazione aziendale. La famiglia puo aiutare tutta la realta della Chiesa ad una ormai
improcrastinabile semplificazione.

5. Coinvolgere le famiglie in quanto famiglie:
qualche suggerimento

Pensando al coinvolgimento delle famiglie in quanto famiglie in azioni pastorali
concrete, mi sembra importante sottolineare alcune possibilita. Nell’orizzonte di una
visione esplicita di fede si possono proporre: condivisione, convivialita consapevole
perché cresca la fraternita tra le persone e le famiglie che si conoscono; momenti di
incontro; preghiera semplice in famiglie; benedizione delle case; comunione ai malati;
condivisione della solitudine; vicinanza nelle situazioni di lutto familiare, di fatica, di
difficolta di varia natura e di prova; accompagnamento stabile dei nubendi da parte
di coniugi nei percorsi di preparazione al matrimonio, non limitandosi a qualche
sporadico incontro, ma favorendo una continuita di relazione; educazione dei figli
(a partire dal Battesimo), sostenendo il cammino della iniziazione cristiana nella sua
integralita e nella prospettiva di una effettiva comunita educante; inserimento nel
quartiere (immigrati); presenza nell’ambito della pastorale sanitaria, considerando la
nuova importanza che assume la parrocchia a partire dal mutato rapporto ospedale/
territorio (le degenze sempre piti brevi negli ospedali richiedono una solidarieta fatti-
va nell’accompagnamento dei malati all'interno della realta familiare).

107

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La famiglia soggetto dell’evangelizzazione

Penso, poi, a scelte piti impegnative e stabili come quelle dell’ospitalita nei con-
fronti di situazioni di bisogno, oppure alla scelta grande di carita nel caso di acco-
glienza, di affido e di adozione, a cui anche il Sinodo ha fatto esplicitamente rife-
rimento (accoglienza, affido, adozioni ineriscono alla vita della famiglia in quanto
famiglia); del coinvolgimento organico della famiglia di prima generazione, ossia il
riconoscimento pieno del compito dei nonni all’interno della realta familiare (do-
cumentazione ai nipoti del significato della vecchiaia, del dolore, della morte come
“medicina” necessaria per I’assunzione responsabile di senso: siamo creature finite
che riconoscono la salvezza nel Dio di Gesti Cristo; educazione alla temperanza e alla
castita come dominio di sé nell’ambito degli affetti; della famiglia e del lavoro, del
legame tra le generazioni; della giustizia (essere promotori di vita buona nella societa
civile); della prudenza come consapevolezza e ricerca vigile della propria singolarita
nella comunione; dell’amicizia civica per prevenire conflitti: immigrazione, casa, edu-
cazione, condivisione, solidarieta, impegno sociale e politico, facendo fronte ad una
grave situazione di emarginazione presente sul nostro territorio.

Molte di queste cose gia si fanno, il punto ¢ esplicitare perché si fanno.

Tutte queste possibili espressioni della famiglia come soggetto scaturiscono per
noi dal vivere una comunione fraterna basata sull’esperienza reale della sequela di
Cristo: Via, Verita e Vita. Bastino queste esemplificazioni per identificare e marca-
re 'importanza della svolta implicata dall’affermazione della famiglia come soggetto
della pastorale emersa chiaramente dalla ITI Assemblea Generale del Sinodo dei Ve-
scovi. Abbiamo davanti a noi un percorso affascinante, una conversione personale e
comunitaria che potra consentire una nuova scoperta della convenienza della fede
alla vita, generando in noi una convinzione pit carica di ragioni.

108



