
Miıscellanea S IT U 1/2015) 115-170

La chiesa, immagıne della Chiesa

Marko Ivan Rupnik*

Per oli antich] cristi1anı lo SpazZ10 1n Cul 61 celehbrava 1a SAantfa EucarIistia 110  - CTa

indifferente. Änzi, ben Presto cristi1anı hanno 1n evidenza un ura de]
particolare. Non tranquillamente ACCETILATE 11112  ® SpazZ10 che “ereditavano”
da]l paganı, Intervenıvano fortemente DCL dare acl (} un impronta OV: OS1
mmMmAatfurava velocemente tra crlstlanı una Vislone 2SS9] precisa di (G)1R{5

V’edificio DCL 1a liturgia. CENTTO della loro vVislone 61 'Ova questa considera-
z10ne‘ (8KY2] succede sull’altare? Le OSTITE offerte DCI DE dello Spirito Santo V1IVO-

un trasfigurazione radicale, VENSONO ASSUNTE 1n (rIsto diventando realmente
s { 1  ( OLDO Ma QUESTO racchiuso sull’altare? NO, perche 914 1a liturgla STESSAa
dell’Eucaristia costitulta dalla Chiesa, dalla comunıta che 61 esprime nella preghiera
sacerdotale de]l presbitero. Infatti, secondo registro dell’epzklesis fa scendere lo
Spirito Santo sulla comunita, rendendola ı] (orpo di (ristol. Chi 61 de] OTDO
Tceve 1n (rIsto lo Spirito Santo contempla STESSO (G)1R{5 di QqUESTO (Corpo di
(rsSto 1n Cul 61 continua scoprıire 1n comunlone CO  — oli altri, 1n Cul viene definitiva-
entfe 1a solitudine Ll’isolamento. 51 intessut] Insieme agli tr1 nel (Corpo
di (rlsto. Ma QqUESTO 61 DUO agglungere ALLCOTA un’ulteriore domanda. Tutto C100 Anı
C_ 1’ nel CIrCUMASTANTES? Anche qu1 1a risposta e  NO perche questa trasfigurazione
dell’umanitäa nella figliolanza de]l Figlio 61 estende nel mondo, 1n quella liturgla GQUO
ticiana nella quale 61 immerge la comunıta domenicale. Le paret1 della chiesa SOL10

autore lavora KRoma PTCESSO l Pontificio Istituto Orientale-Centro Aletti A CUu1 direttore. Insegna
alla Pontificia Unitversitäa (sregorlana Pontificio Istituto Liturg1co, 1995 direttore dell’Atelier
dell’arte spirituale de] Centro Aletti. qu1 PresenNLaLO costitulsce la Lectio MAGLSEVALES In OCccCcaslone
de] conterimento de] dottorato HONOYLS PTCESSO la Facoltä A Teologia A Lugano, tenutası l
dieembre 2014

Sull’epiclesi anatorica A LTE bartı (1 La richiesta della venuta dell’invio dello SpIrto;
Epiclesi CcONsacratoria Epiclesi A comunilone), cfr. LJ1AFT, La GuESLIONE dell’epiclest alla Iuce Aelle
radizioni OYtOdoOossa rattolica Adella lex orandı, In 1D., Darltire Aalla [iturgia, KRoma 2004,

115113

RTLu XX (1/2015) 113-120Miscellanea

La chiesa, immagine della Chiesa

Marko Ivan Rupnik*

Per gli antichi cristiani lo spazio in cui si celebrava la santa Eucaristia non era 
indifferente. Anzi, ben presto i cristiani hanno messo in evidenza una cura del tutto 
particolare. Non potevano tranquillamente accettare uno spazio che “ereditavano” 
dai pagani, ma intervenivano fortemente per dare ad esso un’impronta nuova. Così 
maturava velocemente tra i cristiani una visione assai precisa di come è strutturato 
l’edificio per la sacra liturgia. Al centro della loro visione si trova questa considera-
zione: cosa succede sull’altare? Le nostre offerte per opera dello Spirito Santo vivo-
no una trasfigurazione radicale, vengono assunte in Cristo diventando realmente il 
suo corpo. Ma questo è racchiuso tutto sull’altare? No, perché già la liturgia stessa 
dell’Eucaristia è costituita dalla Chiesa, dalla comunità che si esprime nella preghiera 
sacerdotale del presbitero. Infatti, un secondo registro dell’epiklesis fa scendere lo 
Spirito Santo sulla comunità, rendendola il Corpo di Cristo1. Chi si nutre del corpo 
riceve in Cristo lo Spirito Santo e contempla se stesso come parte di questo Corpo di 
Cristo in cui si continua a scoprire in comunione con gli altri, in cui viene definitiva-
mente superata la solitudine e l’isolamento. Si è intessuti insieme agli altri nel Corpo 
di Cristo. Ma a questo si può aggiungere ancora un’ulteriore domanda. Tutto ciò fini-
sce lì, nei circumstantes? Anche qui la risposta è “no”, perché questa trasfigurazione 
dell’umanità nella figliolanza del Figlio si estende nel mondo, in quella liturgia quo-
tidiana nella quale si immerge la comunità domenicale. Le pareti della chiesa sono 

*	 L’autore lavora a Roma presso il Pontificio Istituto Orientale-Centro Aletti di cui è direttore. Insegna 
alla Pontificia Università Gregoriana e al Pontificio Istituto Liturgico. Dal 1995 è direttore dell’Atelier 
dell’arte spirituale del Centro Aletti. Il testo qui presentato costituisce la Lectio magistralis in occasione 
del conferimento del dottorato honoris causa presso la Facoltà di Teologia di Lugano, tenutasi il 16 
dicembre 2014.

1	 Sull’epiclesi anaforica composta di tre parti (1. La richiesta della venuta o dell’invio dello Spirito; 2. 
Epiclesi consacratoria e 3. Epiclesi di comunione), cfr. R. Taft, La questione dell’epiclesi alla luce delle 
tradizioni ortodossa e cattolica della lex orandi, in Id., A partire dalla liturgia, Roma 2004, 312-345.



Fa chiesa, IMMAgINE =]1 ( hıesa

testimon1anza di QqUESTO SVECNTO, (G)1R{5 registrassero C100 che STA succedendo nella
liturgia, (G)183{° questa irradiazione trasfigurante costitulta nel - { 14  ( nucleo dal Danc

dal VINO sull’altare, rTamıte la comunita, 61 imprimesse sulle paretl, 1n modo tale da
trasudare persino all’esterno. xl questa SscC1a di ragionamento, facile comprendere
che 1a parete viene percepita (G)1R{5 «Ja tela Cul 1a Chiesa vivente dipinge s {  (

autoritratto>»2. Perc10 la chiesa, CO  — la minuscola, V’edificio ecclesiale, immagıne
della Chiesa CO  — 1a maluscola, la comunıta ecclesiale. In QqUESTO modo, V’edificio LAaC-

chiude nel s {  ( Spazlo 1a STrUttura teologico-ecclesiologica de] OTIDO di (rIsto sulle
superfici d QqUESTO Spazlo 61 estende una iconografia di C100 che succede nella liturgia
quale nucleo fondante della Chiesa, anche espressione 10  — solo di C100 che la Chie

celehra DULC di C10 che 1a Chiesa
Tralascio 1n QqUESTO luogo Ogn1 ACCECELLNO allo Sviluppo architettonico dello SpazlO IM

turg1Co, 1n quanto C100 che importante DCI quanto vogliamo dire solo che 1a IrUutffu-
STESSA esprime una cristologia, un’antropologia un ’ecclesiologia. Menz1i0ono solo

che ’abside ı] DPI1MO luogo che rende evidente C100 che succede sull’altare nella
comunıta eucarIist1ca, Oss1a raccoglie l’asse verticale della stor1a della salvezza, quindi
ı] tra ı] Padre umanıta: Incarnazlone di DIio ascensione dell’uomo. che
ı] cubo ı] che accoglie 1a cupola 10€e 61 AaDIE cerchio, al cielo 1n modoCO UE I9)SI/A che AVVECL1SA IFTAaVvaSO di vita. E, da ultimo, ı] nAartece CO  — 1a che sottolinea 1a
ricchez7za che 61 aspetta colu] che en nella chiesa/Chiesa fa vedere anche ı] modo
1n Cul 61 en nella Chiesa costitulta da QquUESTO (orpo, 10€e 10  — da soli, ALLFAaVeTrsSO
una rigenerazlione, ALEFAaVersSO pasquale.

Un/’arte DeCT la Chiesa

Guardando alle prime epoche ecristiane dell’arte, DOsSs1aMO cogliere abbastanza
facilmente (G)1R{5 61 delinea l’arte che 61 OV2 1n QqUESTO SpazZ10 liturgico, quali SOL10

le caratteristiche essenzlali, SOpPrattutto riguardo alla figurazione, 10€e quali debbano
OSSCTC le caratteristiche dell’immagine che LO GSSCTITC collocata questTe paretl.
Per addentrareci nell’argomento, importante prendere ALLO de] fatto che, benche
ecristi1anesimo 61 trovl 1n ambito mediterraneo, dove primegglava 1a ricchissima cultura
figurativa della Grecla, cristianı 110  - 11O attrattı da classico dell’im-
magıne. L’epoca moderna siudicava ı] IMOt1VvoO di QqUESTO COM POrtam«ENtLO affermandeo
che cristianı AVEOEVAULLO AVUTLO U della scultura DCT ı] loro conflitto morale CO  — ı]
paganes1imo. Ugo1 che l’epoca moderna finita, DOSSIaAMO approfondire questa C

(„ILES, L'adeguamento deglı $DAZt [iturgict, In A.VV., SDAZIO [iturgico Ortentamento. (LONVELNO
[iturgico internazionale, Magnano 2006, 157

114114

La chiesa, immagine della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

testimonianza di questo evento, è come se registrassero ciò che sta succedendo nella 
liturgia, come se questa irradiazione trasfigurante costituita nel suo nucleo dal pane 
e dal vino sull’altare, tramite la comunità, si imprimesse sulle pareti, in modo tale da 
trasudare persino all’esterno. Su questa scia di ragionamento, è facile comprendere 
che la parete viene percepita come «la tela su cui la Chiesa vivente dipinge un suo 
autoritratto»2. Perciò la chiesa, con la minuscola, l’edificio ecclesiale, è immagine 
della Chiesa con la maiuscola, la comunità ecclesiale. In questo modo, l’edificio rac-
chiude nel suo spazio la struttura teologico-ecclesiologica del corpo di Cristo e sulle 
superfici di questo spazio si estende una iconografia di ciò che succede nella liturgia 
quale nucleo fondante della Chiesa, ma anche espressione non solo di ciò che la Chie-
sa celebra ma pure di ciò che la Chiesa è. 

Tralascio in questo luogo ogni accenno allo sviluppo architettonico dello spazio li-
turgico, in quanto ciò che è importante per quanto vogliamo dire è solo che la struttu-
ra stessa esprime una cristologia, un’antropologia e un’ecclesiologia. Menziono solo 
che l’abside è il primo luogo che rende evidente ciò che succede sull’altare e nella 
comunità eucaristica, ossia raccoglie l’asse verticale della storia della salvezza, quindi 
il rapporto tra il Padre e umanità: incarnazione di Dio e ascensione dell’uomo. E che 
il cubo è il cosmo che accoglie la cupola – cioè si apre al cerchio, al cielo – in modo 
che avvenga un travaso di vita. E, da ultimo, il nartece con la porta, che sottolinea la 
ricchezza che si aspetta colui che entra nella chiesa/Chiesa e fa vedere anche il modo 
in cui si entra nella Chiesa costituita da questo Corpo, cioè non da soli, ma attraverso 
una rigenerazione, attraverso un processo pasquale. 

1. Un’arte per la Chiesa

Guardando alle prime epoche cristiane dell’arte, possiamo cogliere abbastanza 
facilmente come si delinea l’arte che si trova in questo spazio liturgico, quali ne sono 
le caratteristiche essenziali, soprattutto riguardo alla figurazione, cioè quali debbano 
essere le caratteristiche dell’immagine che possa essere collocata su queste pareti. 
Per addentrarci nell’argomento, è importante prendere atto del fatto che, benché il 
cristianesimo si trovi in ambito mediterraneo, dove primeggiava la ricchissima cultura 
figurativa della Grecia, i cristiani non erano attratti da un concetto classico dell’im-
magine. L’epoca moderna giudicava il motivo di questo comportamento affermando 
che i cristiani avevano avuto paura della scultura per il loro conflitto morale con il 
paganesimo. Oggi che l’epoca moderna è finita, possiamo approfondire questa presa 

2	 R. Giles, L'adeguamento degli spazi liturgici, in AA.VV., Spazio liturgico e orientamento. Convegno 
liturgico internazionale, Magnano 2006, 137.



arko van Rupnik

di pOosizione degli antich]| cristi1anı iIntulrv1 delle imot1vazlon1] DIU profonde. SS]1
D1Ivano che 1a loro visione di quanto doveva trovarsı sulle paret]l, sull’altare sull’am-
ONe della Chiesa 110  - DOTEVAa rifarsi ecriter] di elaborazione di perfezione ideali
che OSSEerO estern1 C100 che accade nella liturgia STESSA,; perche C100 che 61 'Ova
nella chiesa OV2 1a “{l ragione Vessere nell’orientare nOostr1 SeNs1 la OSITA

DEISONA (rsSto al inmistero della Salvez7a che V1 61 celehra V1 61 realizza?. Non
10€e fare raglonamento de]l ENECIEC: S1CCOME nel mondoa C1 SO110 srandi

DE d’arte C1 SOL10 coloro che le 11110 fare, invitiamaolji affınche VENSANO crearle
anche 1n QqUESTO OSITO Spazlo. No1 sapp1amo infatt] che ı] di inculturazlo-

de]l Padı orecC1 es  tTe l’opposto: CO  - quali espress10on1 della OSITA
cultura DOsSsiamMO esprimere 1a vita che abbiamo Mcevuto da Dio dopo OSSCTEC mort]
all’uomo vecchilo trovarcı risuscıitat! 1n (Lristo, Ormal de]l s {  ( OTIDO
r1sorto, una vita che di una qualitä de]l nuovad4? Ne l’Eucaristia ImOoviImentoa
ascendente, un ascesa nel Kegno de]l cieli, un esperlenza escatologica, V’arte che vuole
esprimere tale esperlenza 110  - 61 DUO rifare ecriter1 ad ideali estranel questa CS PEC-
rlenza, lo STESSO (Lorpo di (LrsSto che, nel s {  ( Dassagg10 dall’aldiquä all’aldila
costitulsce ecriter1 IM esplicita. Perche Proprio da questa esperlenza che 61 irradclia
ı] di trasfigurazione de] mondo dell’umanitä, 110  - Viceversa 10€e che ı] Miscellaneamondo l’umanita tali quali entr1no 1n chiesa V1 61 esprimano. Vladimir Solov’ev
lo esprime magistralmente quando afferma che l’arte rappresenta 1n forme sens1bili
oli Oggettl, le CUSC, oli event!, le DETISONC, nel loro definitivo, 10€e nella loro verıta
escatologica: «ODCIA d'arte ogn1 rappresentazione di qualsiasıi OSSETLLO fenomeno
dal di vista de]l s {  ( definitivo, Oss1a alla luce de]l mondoa futuro>»>. Ed
lo STESSO Solov’ev che C1 1n oguardia CONTTO ha tremenda tentazlone alla quale
1a Chiesa ha cCertfamente qualche volta ceduto, quella che Vl’escatologia 61 trastormi
1n un perfezione ideale. Ricorda Invece Solov’ev che V’escatologia ı] compimento
di qualsiasıi dimensione de] Cre4tO 1n (Lristo, ı] compimento della stor1a nella stor1a
della salvez7a. L’eschaton 10  — l’ideale de]l siardino dell’Eden, 1a Gerusalemme,

Cir. (JUSPENSKY, Fssat LY/ZAA Ia theologte de P’irÖne ANS P’Eglise orthodoxe, Parıs 1960, 105

possibile CONSTLALATE tantı Camp1 COINEC la eultura dei Padri orecl, latini, S15MaCl, armenı CC  ® S14 la cul
LUra A quest1 popoli battezzata, C10€ tMsorta. (QÜuesto 1 DUO vedere nel dogma, ad esempI10, Ove

Padri orecl abbandonano l’ontologia ET hrocedere la dialettica ereato-Increato ctr.
/AZIOULAS, «“Created” and “Uncreated”: The Existential Signiticance ot Chalcedonian Christology»,

1ID., (L OPIPIUNTION and Otherness, London-New 'ork 2006, 255) cOos1 affermare la ibertä A ID nel
contronti de] mondoa (1l bensiero L1°  - mal ’unlone ontologica LÜa dio l mondo) [ 10

C ()I11 e 5() A L1°  - A necessita. Ma 1 DUO anche vedere DIU amp1lamente, COINEC PTO
lo STESSO vocabolarıo relig10so0, che fa vedere COINEC eristianı L10: scegliessero mal la “Jingua sacra”

loro disposizione, mutuando Aalla eultura locale element! religiosi esistentl, mMettesserO In AaLLO (n
pbroprie CreAZ1011. 51 vedano, broposito de] latino, oli studli A MOHRMANN, Ftudes LY/ZA4 le latine

des chretiens, voll., KRoma
SOLOV EV, 11 sienificato universale dell’arte», In 1D., H szenificato delPamore altrı SCHLELL, It.,

Milano 19”859, 2351

115115

Marko Ivan Rupnik

M
iscellanea

di posizione degli antichi cristiani e intuirvi delle motivazioni più profonde. Essi ca-
pivano che la loro visione di quanto doveva trovarsi sulle pareti, sull’altare o sull’am-
bone della Chiesa non poteva rifarsi a criteri di elaborazione e di perfezione o a ideali 
che fossero esterni a ciò che accade nella liturgia stessa, perché tutto ciò che si trova 
nella chiesa trova la sua ragione d’essere nell’orientare i nostri sensi e tutta la nostra 
persona a Cristo e al mistero della salvezza che vi si celebra e vi si realizza3. Non 
potevano cioè fare un ragionamento del genere: siccome nel mondo ci sono grandi 
opere d’arte e ci sono coloro che le sanno fare, invitiamoli affinché vengano a crearle 
anche in questo nostro spazio. Noi sappiamo infatti che il processo di inculturazio-
ne dei Padri greci è stato esattamente l’opposto: con quali espressioni della nostra 
cultura possiamo esprimere la vita che abbiamo ricevuto da Dio dopo essere morti 
all’uomo vecchio e trovarci risuscitati in Cristo, ormai parte del suo corpo morto e 
risorto, una vita che è di una qualità del tutto nuova4? Se l’Eucaristia è un movimento 
ascendente, un’ascesa nel Regno dei cieli, un’esperienza escatologica, l’arte che vuole 
esprimere tale esperienza non si può rifare a criteri e ad ideali estranei a questa espe-
rienza, ma è lo stesso Corpo di Cristo che, nel suo passaggio dall’aldiquà all’aldilà 
costituisce i criteri e li esplicita. Perché è proprio da questa esperienza che si irradia 
il processo di trasfigurazione del mondo e dell’umanità, e non viceversa – cioè che il 
mondo e l’umanità tali e quali entrino in chiesa e vi si esprimano. Vladimir Solov’ëv 
lo esprime magistralmente quando afferma che l’arte rappresenta in forme sensibili 
gli oggetti, le cose, gli eventi, le persone, nel loro stato definitivo, cioè nella loro verità 
escatologica: «opera d'arte è ogni rappresentazione di qualsiasi oggetto o fenomeno 
dal punto di vista del suo stato definitivo, ossia alla luce del mondo futuro»5. Ed è 
lo stesso Solov’ëv che ci mette in guardia contro ha tremenda tentazione alla quale 
la Chiesa ha certamente qualche volta ceduto, quella che l’escatologia si trasformi 
in una perfezione ideale. Ricorda invece Solov’ëv che l’escatologia è il compimento 
di qualsiasi dimensione del creato in Cristo, è il compimento della storia nella storia 
della salvezza. L’eschaton non è l’ideale del giardino dell’Eden, ma è la Gerusalemme, 

3	 Cfr. L. Ouspensky, Essai sur la théologie de l’icône dans l’Eglise orthodoxe, Paris 1960, 105.
4	 È possibile constatare in tanti campi come la cultura dei Padri greci, latini, siriaci, armeni ecc. sia la cul-

tura di questi popoli battezzata, cioè morta e risorta. Questo si può vedere nel dogma, ad esempio, dove 
i Padri greci abbandonano l’ontologia greca per procedere verso la dialettica creato-increato (cfr. J. 
Zizioulas, «“Created” and “Uncreated”: The Existential Significance of Chalcedonian Christology», 
in Id., Communion and Otherness, London-New York 2006, 255) e così affermare la libertà di Dio nei 
confronti del mondo (il pensiero greco non rompe mai l’unione ontologica tra dio e il mondo) e il suo 
rapporto con esso di amore e non di necessità. Ma si può anche vedere più ampiamente, come ne è pro-
va lo stesso vocabolario religioso, che fa vedere come i cristiani non scegliessero mai la “lingua sacra” a 
loro disposizione, mutuando dalla cultura locale elementi religiosi esistenti, ma mettessero in atto vere 
e proprie creazioni. Si vedano, a proposito del latino, gli studi di Ch. Mohrmann, Études sur le latine 
des chrétiens, 4 voll., Roma 1958-1977.

5	 V. Solov’ëv, «Il significato universale dell’arte», in Id., Il significato dell’amore e altri scritti, tr. it., 
Milano 1983, 231. 



Fa chiesa, IMMAgINE =]1 ( hıesa

1a C1itta SAaNta Se all’inizio abbiamo siardino, alla ine C1 Sara una Citta, che DIU V1-
vibile de] siardino integra anche ı] lavoro dell’uomo. Allora OVVIO che le immagın!
che vogliono esprimere u11  ® definitivo 10  — DOSSONO GSSCTEC elaborate CO  - ecriter1
classic] DCT intenderc]l di abbellimento, d perfezione formale. QÜuesto , infatti, 1n
pIlenNO CONTTASTO CO  — C100 che accade nella liturgia, CO  — ı] (Lorpo di (rsSto (G)1R{5 (Lorpo
de] Signore, d 1n pienNO CONTITASTO CO  - C10 che accade CO  - ı] (Lorpo di (rsSto che 1a
Chiesa. La perfezione ideale dell’immagine S12 RNa della figura de]l dell’uo-

10  — 1n accordo CO  — 1a perfezione liturgica spirituale de] dell’uomo.
Non 61 DUO presentare ”deale dell’uomo (G)1R{5 bellezza ideale de]l OTIDO, anche
CO  — tale bellezz7za 61 volesse esprimere che QquUESTO ı] OTDO MsOorto, perche 1a liturgia
C1 fa vedere che ı] OTDO 10  — autOoNOMO, 1a rsurrezlone 10  — perfezionamento
de] Crea4tfo Invece ı] Dassagg10 ad una OV: qualitä della vita, determinata dalla
partecıpazlione alla vita divina. 1a vita divina 1a comunlone, 10€e V’esistenza di u12  ®

nell’altro, un esistenza partecipando alla figliolanza, nel Figlio®. Non 61 tratta dunque
de] perfezionamento di qualcosa dell’aldiquä, passagg10 da OTIDO carnale

OLDO spirituale, da una inaterl1a D  » resistente, un esistenza di luce nella
luce. L’ideale de] OTIDO nella liturgia 110  - OTIDO rischiarato da una straordinaria
luce esterna, un immagine iluminata da una luce che proviene dal di dentro,CO UE I9)SI/A
(G)1R{5 la chiesa STESSA 110  - ha fonti di luce, perche 1a luce organızzata 1n modo tale
da far 11 che 1a fonte della luce (rIsto l’Agnello che alla ine Sara l’unica
fonte che iluminera la C1itta di DIio

Per QqUESTO INOt1VO ı] OTDO 10  — DUO GSSCTEC qualcosa che attıra di SE l’attenz10-
I semplicemente ı] luogo dove 61 manıifesta realizza 1a DEISONA, 10€e 1a vita
comunionale?. Non ı] OLDO acl esprimere 1a DEISONA, 110  - la y{l bellezza,
1a DEISONA che 61 esprime nel OTIDO d lei renderlo bello Se Invece 61 sottolinea
l’importanza de]l OTIDO individuale, allora (G)183{° 61 DUO splegare OLDO malato, fra
oile, addirittura mortor L/’arte dell’ideale rtinascimentale 110  - SaDeVa affrontare GQUC
st1 argoment!]. Perc10 nell’immagine 110  - sottolineata 1a forma ideale di
OTIDO individuale, 112 all’opposto, C100 che unlisce quella DEISONA CO  — l’insieme, CO  —

l’universalita. Ura, questa vita comunionale 61 realizza (G)1R{5 Ssactf1ci0 d SE (rIsto ha

Dassagglo dall’“ipostası biologica” all”“ipostasi ecclesiale” garantıtocı dal battesimo C100 che C1 DET-
A vivere Qquesta esistenza. Cfr. [OANNIS /AZIOULAS, ESSsCHE ecclesiale, It., Magnano ZU0/,

238ss

luogo PEI eccellenza In CUu1 DUO trasparıre la Iuce dello Spirtto volto, svelato In quell’anticipazione
della s{1A trasfıgurazione escatologica che la santıta. Radicatı! ella PDEISONA A (Lristo, volt1 degli
MInı 1 AapTONO SIl (‚os]1 le immagını nell’atmosftera escatologica della liturgia, antıcıpano
la trasfigurazione definitiva dell’umanitä O14 realizzata In (rsto bartec1pata, nella misura possibile
QUESTO mondo, daji santı l Cul volto, bartecipando Qquesta Iuce interlore, diventa IDERE  - clancio
QUESTO volto interlore, aperto simultaneamente DIo al Drossımo. l volto STESSO diventa A  tut-

seuardo”, secondo ULla bella espressione dello Pseudo-Macario (Prima Omelia, 2) che suggerIscE
anch’essa la cOomuUnNlONEe.

116116

La chiesa, immagine della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

la città santa. Se all’inizio abbiamo un giardino, alla fine ci sarà una città, che è più vi-
vibile del giardino e integra anche il lavoro dell’uomo. Allora è ovvio che le immagini 
che vogliono esprimere uno stato definitivo non possono essere elaborate con i criteri 
classici – per intenderci – di abbellimento, di perfezione formale. Questo è, infatti, in 
pieno contrasto con ciò che accade nella liturgia, con il Corpo di Cristo come Corpo 
del Signore, ed è in pieno contrasto con ciò che accade con il Corpo di Cristo che è la 
Chiesa. La perfezione ideale dell’immagine – sia essa della figura del cosmo o dell’uo-
mo – non è in accordo con la perfezione liturgica e spirituale del cosmo e dell’uomo. 
Non si può presentare l’ideale dell’uomo come bellezza ideale del corpo, anche se 
con tale bellezza si volesse esprimere che questo è il corpo risorto, perché la liturgia 
ci fa vedere che il corpo non è autonomo, e la risurrezione non è un perfezionamento 
del creato. È invece il passaggio ad una nuova qualità della vita, determinata dalla 
partecipazione alla vita divina. E la vita divina è la comunione, cioè l’esistenza di uno 
nell’altro, un’esistenza partecipando alla figliolanza, nel Figlio6. Non si tratta dunque 
del perfezionamento di qualcosa dell’aldiquà, ma è il passaggio da un corpo carnale 
a un corpo spirituale, da una materia opaca, resistente, a un’esistenza di luce e nella 
luce. L’ideale del corpo nella liturgia non è un corpo rischiarato da una straordinaria 
luce esterna, ma è un’immagine illuminata da una luce che proviene dal di dentro, 
come la chiesa stessa: non ha fonti di luce, perché la luce è organizzata in modo tale 
da far emergere che la fonte della luce è Cristo – l’Agnello che alla fine sarà l’unica 
fonte che illuminerà la città di Dio.

Per questo motivo il corpo non può essere qualcosa che attira su di sé l’attenzio-
ne, ma è semplicemente il luogo dove si manifesta e realizza la persona, cioè la vita 
comunionale7. Non è il corpo ad esprimere la persona, non è la sua bellezza, ma è 
la persona che si esprime nel corpo ed è lei a renderlo bello. Se invece si sottolinea 
l’importanza del corpo individuale, allora come si può spiegare il corpo malato, fra-
gile, addirittura morto? L’arte dell’ideale rinascimentale non sapeva affrontare que-
sti argomenti. Perciò nell’immagine sacra non va sottolineata la forma ideale di un 
corpo individuale, ma, all’opposto, ciò che unisce quella persona con l’insieme, con 
l’universalità. Ora, questa vita comunionale si realizza come sacrificio di sé. Cristo ha 

6	 Il passaggio dall’“ipostasi biologica” all’“ipostasi ecclesiale” garantitoci dal battesimo è ciò che ci per-
mette di vivere questa nuova esistenza. Cfr. Ioannis Zizioulas, L’essere ecclesiale, tr. it., Magnano 2007, 
23ss.

7	 Il luogo per eccellenza in cui può trasparire la luce dello Spirito è il volto, svelato in quell’anticipazione 
della sua trasfigurazione escatologica che è la santità. Radicati nella persona di Cristo, i volti degli uo-
mini si aprono sul regno. Così le immagini sacre, nell’atmosfera escatologica della liturgia, anticipano 
la trasfigurazione definitiva dell’umanità già realizzata in Cristo e partecipata, nella misura possibile in 
questo mondo, dai santi il cui volto, partecipando a questa luce interiore, diventa uno slancio verso 
questo volto interiore, aperto simultaneamente a Dio e al prossimo. E il volto stesso diventa “tut-
to sguardo”, secondo una bella espressione dello Pseudo-Macario (Prima Omelia, 2), che suggerisce 
anch’essa la comunione.



arko van Rupnik

rivelato l’umanita vissuta da Dio (G)1R{5 Offerta di se, DEerCL1Ö le immagın! che 1 cristianı
CEICAVALLO di collocare nella Chiesa hanno nella loro STESSAa STETUFuUra qualcosa di litur-
91CO, d pasquale, che 10  — 61 differenzia da C10 che succede sull’altare nel fedeli. [
che (8NXY2] 61 trattar

Figura del cCompimento
Sull’altare 61 depongono 1a OSIra offerta, presentata nella y{l verıta ı] DAaNc ı]

VINO. Non C €  x nlente che LO cambiare questa Offerta rendendola migliore, 10  — 61
DUO agg1ungere nulla, perche ognl! (8KY2] che 61 potrebbe agg1ungere <arebbe 11112  ® Svlare
V’offerta dalla y{l ver1ta, che consIiste nella “{l semplicita. Questa verıta consliste nel
fatto che 110  - DOsSs1amMO DIU togliere nulla all’offerta, IMOMeEeNTO che 61 tratta di
C100 che 61 DUO offrire. Ne NO1 perfezioniamo ı] 110 chicchi delle { 1E spighe 11-

una forma geometrica DIU perfetta, 10  — DCT QUESTO INOt1VO V’offerta Sara migliore,
dal IMOMEeNTLO che ı] compimento de] 110 10  — STA nella “{l perfezione ormale. Ma
neanche riproduciamo ı] Danc eucarlst1co 1n un forma DIU perfetta, CO  - QqUESTO Miscellanea
110  - abbiamo agglunto nlente all’offerta, abbiamo semplicemente fatto ItOCcCO
ftormale. Non migliorando perfezionando ı] Danc secondo ecriter1 della bellezza
formale che agg1ung1amMO qualcosa all’offerta, perche ı] compimento de]l Danc 10  —

STA nella “{l forma, DCI quanto straordinaria s14, neanche nel nutrıre OTIDO degli
uOMmM1n1. compimento de] Danc che, mentfre ı] OSITO OTIDO, nell’Eucaristia
diventa (Lorpo di (rsSto C1 unlisce nella comunlone Aliale alla vita triniıtarıa nella
quale C1 troviamo, intessut] Insieme agli altri, 1n un ’ unica comunlone che affonda nel
nistero dell’amore de]l Padres®. Per QqUESTO INOt1VO le prime srandi epoche dell’arte
cristiana fanno vedere una figurazione dell’arte prolettata 10  — alla perfezione,
al cComp1imento, perche la parola “perfezione” faciılmente C1 racchiude nella forma,
menfre DCL cristlanı 1a forma (rsSto ı] (Lrsto intero, della passiıone della oloria,
CONtEMPOraNCAMENTE., Non 61 DUO mal presentare (rIsto parzlale. Ma, secondo
cristlanl, ı] compimento anche 1a “perfezione”, intesa 1n modo CONSI1-
STE nella sinergla ira 1a OSIra creaturalita ferita, 1a OSIra fragilita peccamınosıta, 1a
OSIra destinazione alla che 61 ADIC Invoca Dio, s {  ( Spirito che scende
ag1sce 1n nol, innestandoc] nel (Lorpo di (LrsSto spingendoci compimento. La DECL
ezione ı] compimento SO110 dunque la OSITA realta che accoglie ’a7ione di Dio C,
1n questa sinergla, compile 1a OSIra vocazlone che consliste nell’essere «chiamafti alla
comunlone de]l Figlio ( (‚or 1,9)

Cir. SCHMEMANN, Per Ia d del ONdo, KRoma ZU12, 46-49

117117

Marko Ivan Rupnik

M
iscellanea

rivelato l’umanità vissuta da Dio come offerta di sé, perciò le immagini che i cristiani 
cercavano di collocare nella Chiesa hanno nella loro stessa struttura qualcosa di litur-
gico, di pasquale, che non si differenzia da ciò che succede sull’altare e nei fedeli. Di 
che cosa si tratta?

2. Figura del compimento

Sull’altare si depongono la nostra offerta, presentata nella sua verità – il pane e il 
vino. Non c’è niente che possa cambiare questa offerta rendendola migliore, non si 
può aggiungere nulla, perché ogni cosa che si potrebbe aggiungere sarebbe uno sviare 
l’offerta dalla sua verità, che consiste nella sua semplicità. Questa verità consiste nel 
fatto che non possiamo più togliere nulla all’offerta, dal momento che si tratta di tutto 
ciò che si può offrire. Se noi perfezioniamo il grano e i chicchi delle sue spighe avran-
no una forma geometrica più perfetta, non per questo motivo l’offerta sarà migliore, 
dal momento che il compimento del grano non sta nella sua perfezione formale. Ma 
neanche se riproduciamo il pane eucaristico in una forma più perfetta, con questo 
non abbiamo aggiunto niente all’offerta, ma abbiamo semplicemente fatto un ritocco 
formale. Non è migliorando e perfezionando il pane secondo i criteri della bellezza 
formale che aggiungiamo qualcosa all’offerta, perché il compimento del pane non 
sta nella sua forma, per quanto straordinaria sia, e neanche nel nutrire il corpo degli 
uomini. Il compimento del pane è che, mentre nutre il nostro corpo, nell’Eucaristia 
diventa Corpo di Cristo e ci unisce nella comunione filiale alla vita trinitaria nella 
quale ci troviamo, intessuti insieme agli altri, in un’unica comunione che affonda nel 
mistero dell’amore del Padre8. Per questo motivo le prime grandi epoche dell’arte 
cristiana fanno vedere una figurazione dell’arte proiettata non alla perfezione, ma 
al compimento, perché la parola “perfezione” facilmente ci racchiude nella forma, 
mentre per i cristiani la forma è Cristo – il Cristo intero, della passione e della gloria, 
contemporaneamente. Non si può mai presentare un Cristo parziale. Ma, secondo i 
cristiani, il compimento – o anche la “perfezione”, intesa in modo corretto – consi-
ste nella sinergia tra la nostra creaturalità ferita, la nostra fragilità peccaminosità, la 
nostra destinazione alla morte che si apre e invoca Dio, e il suo Spirito che scende e 
agisce in noi, innestandoci nel Corpo di Cristo e spingendoci al compimento. La per-
fezione e il compimento sono dunque la nostra realtà che accoglie l’azione di Dio e, 
in questa sinergia, compie la nostra vocazione che consiste nell’essere «chiamati alla 
comunione del Figlio suo» (1 Cor 1,9). 

8	 Cfr. A. Schmemann, Per la vita del mondo, Roma 2012, 46-49.



Fa chiesa, IMMAgINE =]1 ( hıesa

La perfezione ome fragilita aperta all’azione
di Dio

Le immagın! dell’arte liturgica SO110 di una MgOrosa allo STESSO m poetica
semplicitä d essenzlalita, 1n modo che 61 LO percepire che 110  - l’uomo che ad
elaborare riempire CO  — SUO1 dettagli, che C €  x SpaZ10 DCI ’a7zione di Dio
OS1 l’immagine diventa veramente cristica, divino-umana. La figura 10  — perfezio-
nata nella “{l esterlorIita, nella “{l superficie, vliene fatta 1n modo tale da tmanere
una imemorl1a DEICENNE di C100 che Dio ha COmMp1uto, d C100 che SO110 le 271011 salvifiche
divinizzanti che l’uomo ha accolto. La fede ricordare V’arte liturgica diventa
un espressione sensibile della imemorla de]l dialogo divino-umano. Änzl, rende DIEC
SEeNTE ı] mMistero divino-umano che trasfigura l’uomo da individuo DEISONA della
comunlone. Perc1o 10  — 1n evidenza qualcosa di individuale che SCINDIE
esclusivo di personale, che Proprio C100 che caratter1zza 1a DEISONA nel s {  (

contributo alla comunlone?.
C‚on C100 61 comprende (G)1R{5 mal 0gg1 tantı edific1 liturgici dove 61 raduna 1a OIMNU-

nıta eristiana 110  - SO110 espressione di bellezza paragonabili quelli de]l secoli CATrAL-CO UE I9)SI/A
terl1zzatı da questa forte esperlenza dell’arte (G)1R{5 della liturgia. L’architettura
moderna ha muscolo 1a geometrIia, la matematıca, 1a sclenza. QÜuesto ha
984 iIntervento forte VUOVO nello Spazlo, molto SPCSSO spettacolare, ha
OCSO SCINDIE DIU ditficile CITICATLEC 1a chiesa, perche 1a chiesa OLDO, Organısmo.
Tante realizzazion] architettoniche de]l OSITO m 61 1LEUOVO110 altre categorle.
Un tentat1vo isolato, srandioso, rtimane certfamente Gaudl, che voleva tvestire
NuOVvVamMentfe una STETUFuUra r gorosamente geometrica CO  - 1a 11  E CO  — ı] OTIDO, d
esplicitare le ASS] portantı dello Spazlo (G)1R{5 teologia.

Un/’arte della Pasqua

Secoli di una cultura che 61 OWV! sulla dinamica natura-individuo hanno rinchiu-
STAn dell’arte nell’oscillazione ira idealismo classic1zzante nichilismo eG]1-

stenzlalista. uUunO l’altro hanno (G)1R{5 artefice SUDIECINO l’individuo, an7zı ı]

Perc1ö, essendo CAaflsmı l frutto A un esistenza bersonale, C10€ A cComunlone, Paolo IN LFrattia nel
dell’assemblea eucarıistica cetr. (‚or 10-14 L _Eucartistla, nutrendo la comunlone, garantısce

l’esistenza del Carsmı del minister1 erminı L1°  - “individuali”, “hersonali”, C10€ quell’unicitä de]
[G01318 che viene ftuor1 Aalla cCOMUNLONE al SerV1IzZ1IO della cOomMUNLONE. Jlant’e CIO che Paolo sostlene C O)1I1
forza che tutti CAaflsmı L1°  - anno valore L1°  - S()110 accompagnatı dall’amore, che costitulsce l (01318
«DIU grande» (1 (‚or 13,13 broprio berche Qquesta trasformazione Aa individuo PEISONA, S11
QUESTO, ctr. /AZIOULAS, The FEuchatristic (LOPIPIUNION and The World, London-New 'ork ZULL, MI-24

LL118

La chiesa, immagine della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

3. La perfezione come fragilità umana aperta all’azione 
di Dio

Le immagini dell’arte liturgica sono di una rigorosa e allo stesso tempo poetica 
semplicità ed essenzialità, in modo che si possa percepire che non è l’uomo che ad 
elaborare e a riempire tutto con i suoi dettagli, ma che c’è spazio per l’azione di Dio. 
Così l’immagine diventa veramente cristica, divino-umana. La figura non è perfezio-
nata nella sua esteriorità, nella sua superficie, ma viene fatta in modo tale da rimanere 
una memoria perenne di ciò che Dio ha compiuto, di ciò che sono le azioni salvifiche 
divinizzanti che l’uomo ha accolto. La fede è un ricordare e l’arte liturgica diventa 
un’espressione sensibile della memoria del dialogo divino-umano. Anzi, rende pre-
sente il mistero divino-umano che trasfigura l’uomo da individuo a persona della 
comunione. Perciò non va messo in evidenza qualcosa di individuale – che è sempre 
esclusivo –, ma di personale, che è proprio ciò che caratterizza la persona nel suo 
contributo alla comunione9.

Con ciò si comprende come mai oggi tanti edifici liturgici dove si raduna la comu-
nità cristiana non sono espressione di bellezza paragonabili a quelli dei secoli carat-
terizzati da questa forte esperienza dell’arte come parte della liturgia. L’architettura 
moderna ha estratto dal muscolo la geometria, la matematica, la scienza… Questo ha 
permesso un intervento forte e nuovo nello spazio, molto spesso spettacolare, ma ha 
reso sempre più difficile creare la chiesa, perché la chiesa è un corpo, un organismo. 
Tante realizzazioni architettoniche del nostro tempo si muovono su altre categorie. 
Un tentativo isolato, ma grandioso, rimane certamente Gaudí, che voleva rivestire 
nuovamente una struttura rigorosamente geometrica con la carne, con il corpo, ed 
esplicitare le assi portanti dello spazio come teologia. 

4. Un’arte della pasqua

Secoli di una cultura che si muove sulla dinamica natura-individuo hanno rinchiu-
so gran parte dell’arte nell’oscillazione tra idealismo classicizzante e nichilismo esi-
stenzialista. L’uno e l’altro hanno come artefice supremo l’individuo, anzi il soggetto 

9	 Perciò, essendo i carismi il frutto di un’esistenza personale, cioè di comunione, Paolo li tratta nel 
contesto dell’assemblea eucaristica (cfr. 1 Cor 10-14). L’Eucaristia, nutrendo la comunione, garantisce 
l’esistenza dei carismi e dei ministeri in termini non “individuali”, ma “personali”, cioè quell’unicità del 
dono che viene fuori dalla comunione e al servizio della comunione. Tant’è vero che Paolo sostiene con 
forza che tutti i carismi non hanno valore se non sono accompagnati dall’amore, che costituisce il dono 
«più grande» (1 Cor 13,13) proprio perché opera questa trasformazione da individuo a persona. Su 
questo, cfr. I. Zizioulas, The Eucharistic Communion and The World, London-New York 2011, 20-24.



arko van Rupnik

che T4 esprimendo STESSO Ne C €  x qualche (8NXY2] che davvero nell’orizzonte
degli ultimi secoli una vVislione della cComunlone, de]l pensiero comunionale, DEerC10
un ’ arte 'OSs1 s11] sull’autoespressione dell’artista ditficilmente DUO
far della liturgia, che 1a celebrazione della salvez7za dell’uomo (G)1R{5 OINU-

nlone (G)1R{5 unıta L/’arte moderna una prolezione che »mentfre
1a comunlone appartıene alla vita divina, alla vita triniıtarıa che NnOo1 viene donata,
DEerC10 accolta. 51 tratta di due process1 diametralmente oppost1i 1a prolezione da
se, OPDULEC l’accoglienza.

La concentrazlone s11] sulla {{l visione individuale significa pratica-
entfe l’impossibilitä d cogliere le USC nel loro definitivo. Perche viene

rinchiuso nell’aldiquä de] 1MOSSO, allontanato Orlzzonte ideale,
immagınarlo. L/’assenza dell’esperienza escatologica che tondamentalmente una

distorsione della teologia sacramentarıla, (G)1R{5 ben evidente nell’Eucaristia 1 -
pedisce di vedere ı] compimento di CONOSCOETIC le USC OM comunlone realizzata.
Manca 1a certezz4 che 1a vıa pasquale ı] che alla vita perche 1a 1114a11-

dell’esperienza de] Risorto della resurrezlone ferma lo sguardo dell’uomo
CONtTEM DPOFrANCO ı] s {  ( CAMMUINO alla tragedia della de]l fallimento. Manca
l’esperienza di trovarsı sulla Dlazza d’oro dell’ Apocalisse DCT lavare lo sguardo, Ssens1 Miscellaneal’intelligenza nella luce dell’ Agnello, sacrificato, trionfante. Perc1o l’arte che
110  - ha questa dimensione 110  - organıca allo SpaZ10 liturgico, perche 10  — fa vedere
all’uomo 1a y{l vita, oli event] la stor1a dall’angolatura o]usta, 10€e dal compimento.
La parabola eristiana comincla CO  - 1a rsurrezlone battesimale. Perc1o 61 ouarda 1a
(8]  e, 1a debolezza, 1a fragilita, ı] dramma della vita 914 partıre dalla risurrezlone.

Un/’arte simbolica

L/’arte de]l secoli forti dell’esperienza crlstiana GTA un ’ arte simbolica. Bastı 11E11-

zionare sant’Efrem ı] SIra DCI rendersi CONTO che ı] simbolo CTa un delle DIU srandi
novıta culturali apportate da]l cristianı mondo, ondata Proprio sulla nOovıta della
loro fede 51 Lratta infatt] di una manifestazione dell’unitäa de]l due mondi quello
divino quello 110, quello increato quello CreAtO, quello etfernO quello nel

Una ınıta inscindibile, basata due fondament!i, la creazl1o0ne 1a reden-
z10ne. 51 tratta di due mondi che 61 COMPECENELFANO. Perc10 1a mentalita tip1camente
cristiana quella simbolica, dove 1n una realta SCOPIC una DIU profonda CO  - 1a
quale C1 trov1amo 1n una comunlone reale, 1n un ’ unlione vissuta, esperilenzlale. Ugn
(8NXY2] de]l mondoa diventa FOVeEeTO ardente. S1 tratta di un mentalita basata
sulla divino-umanıita di (Lristo, sulla dinamica sacramentale. Perc10 V’arte 10  — Fa pIE
SEeENLAaVAa qualcosa, rendeva CESCNLE; DCI QqUESTO ı] cristi1ano 61 inchinava davantiı
all’immagine 61 faceva ı] SCO110Ö di d entrando nello SpazZ10 SpONtanNeA-

1199119

Marko Ivan Rupnik

M
iscellanea

che crea esprimendo se stesso. Se c’è qualche cosa che davvero manca nell’orizzonte 
degli ultimi secoli è una visione della comunione, del pensiero comunionale, e perciò 
un’arte così centrata sul soggetto e sull’autoespressione dell’artista difficilmente può 
far parte della liturgia, che è la celebrazione della salvezza dell’uomo come comu-
nione e come unità. L’arte moderna è una proiezione che parte dal soggetto, mentre 
la comunione appartiene alla vita divina, alla vita trinitaria che a noi viene donata, e 
perciò va accolta. Si tratta di due processi diametralmente opposti – la proiezione da 
sé, oppure l’accoglienza. 

La concentrazione sul soggetto e sulla sua visione individuale significa pratica-
mente l’impossibilità di cogliere le cose nel loro stato definitivo. Perché tutto viene 
o rinchiuso nell’aldiquà del soggetto o rimosso, allontanato su un orizzonte ideale, 
immaginario. L’assenza dell’esperienza escatologica – che è fondamentalmente una 
distorsione della teologia sacramentaria, come è ben evidente nell’Eucaristia – im-
pedisce di vedere il compimento e di conoscere le cose come comunione realizzata. 
Manca la certezza che la via pasquale è il percorso che porta alla vita perché la man-
canza dell’esperienza del Risorto e della resurrezione ferma lo sguardo dell’uomo 
contemporaneo e il suo cammino alla tragedia della morte e del fallimento. Manca 
l’esperienza di trovarsi sulla piazza d’oro dell’Apocalisse per lavare lo sguardo, i sensi 
e l’intelligenza nella luce dell’Agnello, sacrificato, ma trionfante. Perciò l’arte che 
non ha questa dimensione non è organica allo spazio liturgico, perché non fa vedere 
all’uomo la sua vita, gli eventi e la storia dall’angolatura giusta, cioè dal compimento. 
La parabola cristiana comincia con la risurrezione battesimale. Perciò si guarda la 
morte, la debolezza, la fragilità, il dramma della vita già a partire dalla risurrezione.

5. Un’arte simbolica

L’arte dei secoli forti dell’esperienza cristiana era un’arte simbolica. Basti men-
zionare sant’Efrem il Siro per rendersi conto che il simbolo era una delle più grandi 
novità culturali apportate dai cristiani al mondo, fondata proprio sulla novità della 
loro fede. Si tratta infatti di una manifestazione dell’unità dei due mondi – quello 
divino e quello umano, quello increato e quello creato, quello eterno e quello nel 
tempo. Una unità inscindibile, basata su due fondamenti, la creazione e la reden-
zione. Si tratta di due mondi che si compenetrano. Perciò la mentalità tipicamente 
cristiana è quella simbolica, dove in una realtà se ne scopre una più profonda con la 
quale ci troviamo in una comunione reale, in un’unione vissuta, esperienziale. Ogni 
cosa del mondo diventa un roveto ardente. Si tratta pertanto di una mentalità basata 
sulla divino-umanità di Cristo, sulla dinamica sacramentale. Perciò l’arte non rappre-
sentava qualcosa, ma rendeva presente; per questo il cristiano si inchinava davanti 
all’immagine e si faceva il segno di croce ed entrando nello spazio sacro spontanea-



Fa chiesa, IMMAgINE =]1 ( hıesa

entfe 61 azzıttiva, DCI 1a palpabile de]l 1stero. Con 1a perdita della 11E11-

talita simbolica CO  — predominare di quella DIU logica speculativa che ha AVUTLO
1a {{l espressione teologica nella forma de]y 10  — abbiamo pIU una mentalita
che C1 di CLCATEC un ’ arte che davvero LO far della liturgia. Abbiamo
infatti ridotto al significati, vogliamo splegare Ma, quando diceiamo che
ı] simbolo “sienifica”, abbiamo 914 dichiarato che 10  — parliamo DIU de] simbolo,
d una cifra da splegare. I} simbolo coinvolge, rende partec1pl, CO  - C100 coinvolge
nel s { 1  ( significato 61 rivela. L/’arte simbolica Arte religiosa perche percezlone
de] legame di ogn1 forma di vita CO  - DPINCIDIO superlore. ı] realismo nell’arte
edeltäa alle USC nel loro aspettO allo STESSO fenomenico d ontologico realia
IM vebus, diceva Iyvanov!9), eserclitare l’arte della levatrice che fa usclre dal srembo
delle USC 1a bellezza-verita 1n RI racchiusa. simbolo racchiude allora ı] valore
ı] ontologico che oli impediscono di OSSCTC una semplice copla impallidita di
C100 Cul rimanda, DCI GSSCTLC Invece una y{l significazione vivente. simbolo 1a

de] nistero VE occhio simbolico significa VE 11112  ® sguardo
sull’incarnazione, una penetrazione nel s { 1  ( mistero.

Per risvegliare una mentalita simbolica DCI rlaprire la v1a ad una UOV: cOosclenza
artist1ca, mater1ca, spazlale, de]l ecrist1ano bisogna NUOVAMENLTLE favorire ’ınione iraCO UE I9)SI/A pensiero le manı, ira 1a CONOSCCENZA 1a mmater1a. Uno solo V’artefice dell’unione ira
1a Parola 1a 1C lo Spirito Santo Perc10 la della pneumatologia favo-
rlsce astrattism1 dualismi. LO Spirito Santo, che nell’uomeo l’amore, pratica-
entfe ı] dono orazle al quale l’uomo prenderä d VUOVO nelle { 1E in anı 1a mater1a, DCI

CO  - 6)  E DCI donarla alla DEISONA che AL Solo 'OSs1 61 compile ı] 11S5O de]
CTe4LtLO ı] 11S5O dell’uomeo: 1a imnaterl1a ( dall’anonimato, acquista una dimensione
personale DCT l’altro diventa 1a de]l volto AatlO Solov’ev diceva che <<1111

CONTENUTO ideale che rmanga un1camente un proprietäa interlore dello spirıto, della
{{l volonta de]l s {  ( penstiero, della bellezza l’assenza della bellezz7z4 significa
impotenza dell’idea»1!, DEerCL1Ö DCL lu1 1a bellezz7z4 «V’incarnazione 1n forme sensi1ibili
d quello STESSO CONTENUTO ideale che prima di tale Incarnazlone 61 chiamava ene
verıta» 12 Non 61 tratta dunque d CEICATEC USC spettacolari d eccezionali secondo 1a
inisura de]l mondo, di FECUPDECIALC ’abe della OSITA fede, 10€e ı] d’amore, che
ha bisogno della inaterl1a DCI cComplersi 1n RNa diventa una forza creatrice CAaDacCe di
trasfigurare.

Simbolismo, In Übpere complete (in FUSSO) 1L, Bruxelles 197/4, 652-659, qu1 657:; l 1 anche
COLILNC CC nell’Enciclopedia Italtand, Istituto (:10vannı JIreccanı, AAAXI, Milano 1936, {93-795

11 SOLOV ’EV, 11 sienificato universale dell’arte», 1D., H szenificato delPamore altrı SCHLELL, Milano
1985, A)1

12 Ihid., zZ20

1270120

La chiesa, immagine della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

mente si azzittiva, per la presenza palpabile del Mistero. Con la perdita della men-
talità simbolica e con il predominare di quella più logica e speculativa che ha avuto 
la sua espressione teologica nella forma del trattato, non abbiamo più una mentalità 
che ci permetta di creare un’arte che davvero possa far parte della liturgia. Abbiamo 
infatti ridotto tutto ai significati, e vogliamo spiegare tutto. Ma, quando diciamo che 
il simbolo “significa”, abbiamo già dichiarato che non parliamo più del simbolo, ma 
di una cifra da spiegare. Il simbolo coinvolge, rende partecipi, e con ciò coinvolge 
nel suo significato e si rivela. L’arte simbolica è arte religiosa perché è percezione 
del legame di ogni forma di vita con un principio superiore. E il realismo nell’arte è 
fedeltà alle cose nel loro aspetto allo stesso tempo fenomenico ed ontologico (realia 
in rebus, diceva Ivanov10), è esercitare l’arte della levatrice che fa uscire dal grembo 
delle cose la bellezza-verità in esse racchiusa. Il simbolo racchiude allora il valore e 
il nesso ontologico che gli impediscono di essere una semplice copia impallidita di 
ciò a cui rimanda, per esserne invece una sua significazione vivente. Il simbolo è la 
carne del mistero e avere un occhio simbolico significa pertanto avere uno sguardo 
sull’incarnazione, una penetrazione nel suo mistero.

Per risvegliare una mentalità simbolica e per riaprire la via ad una nuova coscienza 
artistica, materica, spaziale, del cristiano bisogna nuovamente favorire l’unione tra il 
pensiero e le mani, tra la conoscenza e la materia. Uno solo è l’artefice dell’unione tra 
la Parola e la carne: lo Spirito Santo. Perciò la mancanza della pneumatologia favo-
risce astrattismi e dualismi. Lo Spirito Santo, che versa nell’uomo l’amore, è pratica-
mente il dono grazie al quale l’uomo prenderà di nuovo nelle sue mani la materia, per 
amore e con amore, per donarla alla persona che ama. Solo così si compie il senso del 
creato e il senso dell’uomo: la materia esce dall’anonimato, acquista una dimensione 
personale e per l’altro diventa la presenza del volto amato. Solov’ëv diceva che «un 
contenuto ideale che rimanga unicamente una proprietà interiore dello spirito, della 
sua volontà e del suo pensiero, manca della bellezza e l’assenza della bellezza significa 
impotenza dell’idea»11, perciò per lui la bellezza è «l’incarnazione in forme sensibili 
di quello stesso contenuto ideale che prima di tale incarnazione si chiamava bene e 
verità»12. Non si tratta dunque di cercare cose spettacolari ed eccezionali secondo la 
misura del mondo, ma di recuperare l’abc della nostra fede, cioè il gesto d’amore, che 
ha bisogno della materia per compiersi e in essa diventa una forza creatrice capace di 
trasfigurare.

10	 In Simbolismo, in Opere complete (in russo) II, Bruxelles 1974, 652-659, qui 657; il testo si trova anche 
come voce nell’Enciclopedia Italiana, Istituto Giovanni Treccani, XXXI, Milano 1936, 793-795.

11	 V. Solov’ëv, «Il significato universale dell’arte», in Id., Il significato dell’amore e altri scritti, Milano 
1983, 227.

12	 Ibid., 220.


