Miscellanea RTLu XX (1/2015) 113-120

La chiesa, immagine della Chiesa

Marko Ivan Rupnik*

Per gli antichi cristiani lo spazio in cui si celebrava la santa Eucaristia non era
indifferente. Anzi, ben presto i cristiani hanno messo in evidenza una cura del tutto
particolare. Non potevano tranquillamente accettare uno spazio che “ereditavano”
dai pagani, ma intervenivano fortemente per dare ad esso un’impronta nuova. Cosi
maturava velocemente tra i cristiani una visione assai precisa di come ¢ strutturato
I’edificio per la sacra liturgia. Al centro della loro visione si trova questa considera-
zione: cosa succede sull’altare? Le nostre offerte per opera dello Spirito Santo vivo-
no una trasfigurazione radicale, vengono assunte in Cristo diventando realmente il
suo corpo. Ma questo ¢ racchiuso tutto sull’altare? No, perché gia la liturgia stessa
dell’Eucaristia & costituita dalla Chiesa, dalla comunita che si esprime nella preghiera
sacerdotale del presbitero. Infatti, un secondo registro dell’epiklesis fa scendere lo
Spirito Santo sulla comunita, rendendola il Corpo di Cristo!l. Chi si nutre del corpo
riceve in Cristo lo Spirito Santo e contempla se stesso come parte di questo Corpo di
Cristo in cui si continua a scoprire in comunione con gli altri, in cui viene definitiva-
mente superata la solitudine e I'isolamento. Si ¢ intessuti insieme agli altri nel Corpo
di Cristo. Ma a questo si pud aggiungere ancora un’ulteriore domanda. Tutto cio fini-
sce Ii, nei circumstantes? Anche qui la risposta ¢ “no”, perché questa trasfigurazione
dell’'umanita nella figliolanza del Figlio si estende nel mondo, in quella liturgia quo-
tidiana nella quale si immerge la comunita domenicale. Le pareti della chiesa sono

Lautore lavora a Roma presso il Pontificio Istituto Orientale-Centro Aletti di cui & direttore. Insegna
alla Pontificia Universita Gregoriana e al Pontificio Istituto Liturgico. Dal 1995 & direttore dell’Atelier
dell’arte spirituale del Centro Aletti. Il testo qui presentato costituisce la Lectio magistralis in occasione
del conferimento del dottorato honoris causa presso la Facolta di Teologia di Lugano, tenutasi il 16
dicembre 2014.

1 Sull’epiclesi anaforica composta di tre parti (1. La richiesta della venuta o dell'invio dello Spirito; 2.
Epiclesi consacratoria e 3. Epiclesi di comunione), cfr. R. TAFT, La questione dell’epiclesi alla luce delle
tradizioni ortodossa e cattolica della lex orandi, in ID., A partire dalla liturgia, Roma 2004, 312-345.

113



@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La chiesa, immagine della Chiesa

testimonianza di questo evento, & come se registrassero cid che sta succedendo nella
liturgia, come se questa irradiazione trasfigurante costituita nel suo nucleo dal pane
e dal vino sull’altare, tramite la comunita, si imprimesse sulle pareti, in modo tale da
trasudare persino all’esterno. Su questa scia di ragionamento, ¢ facile comprendere
che la parete viene percepita come «la tela su cui la Chiesa vivente dipinge un suo
autoritratto»2, Percid la chiesa, con la minuscola, I'edificio ecclesiale, ¢ immagine
della Chiesa con la maiuscola, la comunita ecclesiale. In questo modo, I'edificio rac-
chiude nel suo spazio la struttura teologico-ecclesiologica del corpo di Cristo e sulle
superfici di questo spazio si estende una iconografia di cio che succede nella liturgia
quale nucleo fondante della Chiesa, ma anche espressione non solo di cio che la Chie-
sa celebra ma pure di cio che la Chiesa ¢.

Tralascio in questo luogo ogni accenno allo sviluppo architettonico dello spazio li-
turgico, in quanto cio che & importante per quanto vogliamo dire ¢ solo che la struttu-
ra stessa esprime una cristologia, un’antropologia e un’ecclesiologia. Menziono solo
che l'abside ¢ il primo luogo che rende evidente cid che succede sull’altare e nella
comunita eucaristica, ossia raccoglie I'asse verticale della storia della salvezza, quindi
il rapporto tra il Padre e umanita: incarnazione di Dio e ascensione dell'uomo. E che
il cubo ¢ il cosmo che accoglie la cupola — cio¢ si apre al cerchio, al cielo — in modo
che avvenga un travaso di vita. E, da ultimo, il nartece con la porta, che sottolinea la
ricchezza che si aspetta colui che entra nella chiesa/Chiesa e fa vedere anche il modo
in cui si entra nella Chiesa costituita da questo Corpo, cio¢ non da soli, ma attraverso
una rigenerazione, attraverso un processo pasquale.

1. Un’arte per la Chiesa

Guardando alle prime epoche cristiane dell’arte, possiamo cogliere abbastanza
facilmente come si delinea I’arte che si trova in questo spazio liturgico, quali ne sono
le caratteristiche essenziali, soprattutto riguardo alla figurazione, cio¢ quali debbano
essere le caratteristiche dell'immagine che possa essere collocata su queste pareti.
Per addentrarci nell’argomento, ¢ importante prendere atto del fatto che, benché il
cristianesimo si trovi in ambito mediterraneo, dove primeggiava la ricchissima cultura
figurativa della Grecia, i cristiani non erano attratti da un concetto classico dell’im-
magine. L’epoca moderna giudicava il motivo di questo comportamento affermando
che i cristiani avevano avuto paura della scultura per il loro conflitto morale con il
paganesimo. Oggi che I’epoca moderna ¢ finita, possiamo approfondire questa presa

2 R. GILES, L'adeguamento degli spazi liturgici, in AANV., Spazio liturgico e orientamento. Convegno
liturgico internazionale, Magnano 2006, 137.

114



Marko Ivan Rupnik

di posizione degli antichi cristiani e intuirvi delle motivazioni piti profonde. Essi ca-
pivano che la loro visione di quanto doveva trovarsi sulle pareti, sull’altare o sull’am-
bone della Chiesa non poteva rifarsi a criteri di elaborazione e di perfezione o a ideali
che fossero esterni a cio che accade nella liturgia stessa, perché tutto cio che si trova
nella chiesa trova la sua ragione d’essere nell’orientare i nostri sensi e tutta la nostra
persona a Cristo e al mistero della salvezza che vi si celebra e vi si realizza3. Non
potevano cioé fare un ragionamento del genere: siccome nel mondo ci sono grandi
opere d’arte e ci sono coloro che le sanno fare, invitiamoli affinché vengano a crearle
anche in questo nostro spazio. Noi sappiamo infatti che il processo di inculturazio-
ne dei Padri greci ¢ stato esattamente 'opposto: con quali espressioni della nostra
cultura possiamo esprimere la vita che abbiamo ricevuto da Dio dopo essere morti
all'uomo vecchio e trovarci risuscitati in Cristo, ormai parte del suo corpo morto e
risorto, una vita che & di una qualita del tutto nuova*? Se 'Eucaristia ¢ un movimento
ascendente, un’ascesa nel Regno dei cieli, un’esperienza escatologica, I'arte che vuole
esprimere tale esperienza non si puo rifare a criteri e ad ideali estranei a questa espe-
rienza, ma ¢ lo stesso Corpo di Cristo che, nel suo passaggio dall’aldiqua all’aldila
costituisce i criteri e li esplicita. Perché ¢ proprio da questa esperienza che si irradia
il processo di trasfigurazione del mondo e dell’'umanita, e non viceversa — cioé che il
mondo e 'umanita tali e quali entrino in chiesa e vi si esprimano. Vladimir Solov’év
lo esprime magistralmente quando afferma che I’arte rappresenta in forme sensibili
gli oggetti, le cose, gli eventi, le persone, nel loro stato definitivo, cio¢ nella loro verita
escatologica: «opera d'arte & ogni rappresentazione di qualsiasi oggetto o fenomeno
dal punto di vista del suo stato definitivo, ossia alla luce del mondo futuro»’. Ed ¢
lo stesso Solov’év che ci mette in guardia contro ha tremenda tentazione alla quale
la Chiesa ha certamente qualche volta ceduto, quella che I’escatologia si trasformi
in una perfezione ideale. Ricorda invece Solov’év che I’escatologia ¢ il compimento
di qualsiasi dimensione del creato in Cristo, ¢ il compimento della storia nella storia
della salvezza. L’eschaton non ¢ I'ideale del giardino dell’Eden, ma ¢ la Gerusalemme,

3 Cfr. L. OUSPENSKY, Essai sur la théologie de l'icone dans 'Eglise orthodoxe, Paris 1960, 105.

4 E possibile constatare in tanti campi come la cultura dei Padri greci, latini, siriaci, armeni ecc. sia la cul-
tura di questi popoli battezzata, cioé morta e risorta. Questo si pud vedere nel dogma, ad esempio, dove
i Padri greci abbandonano I'ontologia greca per procedere verso la dialettica creato-increato (cfr. J.
Z1ZI0ULAS, «“Created” and “Uncreated”: The Existential Significance of Chalcedonian Christology»,
in Ip., Communion and Otherness, London-New York 2006, 255) e cosi affermare la liberta di Dio nei
confronti del mondo (il pensiero greco non rompe mai I'unione ontologica tra dio e il mondo) e il suo
rapporto con esso di amore e non di necessita. Ma si puo anche vedere pitt ampiamente, come ne ¢ pro-
va lo stesso vocabolario religioso, che fa vedere come i cristiani non scegliessero mai la “lingua sacra” a
loro disposizione, mutuando dalla cultura locale elementi religiosi esistenti, ma mettessero in atto vere
e proprie creazioni. Si vedano, a proposito del latino, gli studi di Ch. MOHRMANN, Etudes sur le latine
des chrétiens, 4 voll., Roma 1958-1977.

5 V. SoLov’Ev, «Il significato universale dell’arte», in ID., I/ significato dell’amore e altri scritti, tr. it.,
Milano 1983, 231.

115

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La chiesa, immagine della Chiesa

la citta santa. Se all’inizio abbiamo un giardino, alla fine ci sara una citta, che ¢ pit vi-
vibile del giardino e integra anche il lavoro dell'uomo. Allora ¢ ovvio che le immagini
che vogliono esprimere uno stato definitivo non possono essere elaborate con i criteri
classici — per intenderci — di abbellimento, di perfezione formale. Questo ¢, infatti, in
pieno contrasto con cid che accade nella liturgia, con il Corpo di Cristo come Corpo
del Signore, ed ¢ in pieno contrasto con cid che accade con il Corpo di Cristo che ¢ la
Chiesa. La perfezione ideale dell'immagine — sia essa della figura del cosmo o dell’uo-
mo — non ¢ in accordo con la perfezione liturgica e spirituale del cosmo e dell’'uomo.
Non si puo presentare I'ideale dell'uomo come bellezza ideale del corpo, anche se
con tale bellezza si volesse esprimere che questo ¢ il corpo risorto, perché la liturgia
ci fa vedere che il corpo non ¢ autonomo, e la risurrezione non & un perfezionamento
del creato. E invece il passaggio ad una nuova qualita della vita, determinata dalla
partecipazione alla vita divina. E la vita divina ¢ la comunione, cio¢ I’esistenza di uno
nell’altro, un’esistenza partecipando alla figliolanza, nel Figlio¢. Non si tratta dunque
del perfezionamento di qualcosa dell’aldiqua, ma ¢ il passaggio da un corpo carnale
a un corpo spirituale, da una materia opaca, resistente, a un’esistenza di luce e nella
luce. L’ideale del corpo nella liturgia non ¢ un corpo rischiarato da una straordinaria
luce esterna, ma ¢ un’immagine illuminata da una luce che proviene dal di dentro,
come la chiesa stessa: non ha fonti di luce, perché la luce ¢ organizzata in modo tale
da far emergere che la fonte della luce ¢ Cristo — I’Agnello che alla fine sara 'unica
fonte che illuminera la citta di Dio.

Per questo motivo il corpo non puo essere qualcosa che attira su di sé I'attenzio-
ne, ma ¢ semplicemente il luogo dove si manifesta e realizza la persona, cio¢ la vita
comunionale’. Non ¢ il corpo ad esprimere la persona, non ¢ la sua bellezza, ma ¢
la persona che si esprime nel corpo ed ¢ lei a renderlo bello. Se invece si sottolinea
I'importanza del corpo individuale, allora come si puo spiegare il corpo malato, fra-
gile, addirittura morto? L’arte dell’ideale rinascimentale non sapeva affrontare que-
sti argomenti. Percid nell'immagine sacra non va sottolineata la forma ideale di un
corpo individuale, ma, all’'opposto, cid che unisce quella persona con I'insieme, con
I'universalita. Ora, questa vita comunionale si realizza come sacrificio di sé. Cristo ha

6 1l passaggio dall’“ipostasi biologica” all’“ipostasi ecclesiale” garantitoci dal battesimo ¢ cio che ci per-
mette di vivere questa nuova esistenza. Cfr. IOANNIS ZIZIOULAS, Lessere ecclesiale, tr. it., Magnano 2007,
23ss.

7 Tlluogo per eccellenza in cui pud trasparire la luce dello Spirito ¢ il volto, svelato in quell’anticipazione
della sua trasfigurazione escatologica che ¢ la santita. Radicati nella persona di Cristo, i volti degli uo-
mini si aprono sul regno. Cosi le immagini sacre, nell’atmosfera escatologica della liturgia, anticipano
la trasfigurazione definitiva dell'umanita gia realizzata in Cristo e partecipata, nella misura possibile in
questo mondo, dai santi il cui volto, partecipando a questa luce interiore, diventa uno slancio verso
questo volto interiore, aperto simultaneamente a Dio e al prossimo. E il volto stesso diventa “tut-
to sguardo”, secondo una bella espressione dello Pseudo-Macario (Prina Omelia, 2), che suggerisce
anch’essa la comunione.

116



Marko Ivan Rupnik

rivelato I'umanita vissuta da Dio come offerta di sé, percio le immagini che i cristiani
cercavano di collocare nella Chiesa hanno nella loro stessa struttura qualcosa di litur-
gico, di pasquale, che non si differenzia da cio che succede sull’altare e nei fedeli. Di
che cosa si tratta?

2. Figura del compimento

Sull’altare si depongono la nostra offerta, presentata nella sua verita — il pane e il
vino. Non c’¢ niente che possa cambiare questa offerta rendendola migliore, non si
puod aggiungere nulla, perché ogni cosa che si potrebbe aggiungere sarebbe uno sviare
l'offerta dalla sua verita, che consiste nella sua semplicita. Questa verita consiste nel
fatto che non possiamo pit togliere nulla all’offerta, dal momento che si tratta di tutto
cio che si puo offrire. Se noi perfezioniamo il grano e i chicchi delle sue spighe avran-
no una forma geometrica pit perfetta, non per questo motivo I’offerta sara migliore,
dal momento che il compimento del grano non sta nella sua perfezione formale. Ma
neanche se riproduciamo il pane eucaristico in una forma pit perfetta, con questo
non abbiamo aggiunto niente all’offerta, ma abbiamo semplicemente fatto un ritocco
formale. Non ¢ migliorando e perfezionando il pane secondo i criteri della bellezza
formale che aggiungiamo qualcosa all’offerta, perché il compimento del pane non
sta nella sua forma, per quanto straordinaria sia, e neanche nel nutrire il corpo degli
uomini. Il compimento del pane & che, mentre nutre il nostro corpo, nell’Eucaristia
diventa Corpo di Cristo e ci unisce nella comunione filiale alla vita trinitaria nella
quale ci troviamo, intessuti insieme agli altri, in un’unica comunione che affonda nel
mistero dell’amore del Padre8. Per questo motivo le prime grandi epoche dell’arte
cristiana fanno vedere una figurazione dell’arte proiettata non alla perfezione, ma
al compimento, perché la parola “perfezione” facilmente ci racchiude nella forma,
mentre per i cristiani la forma ¢ Cristo — il Cristo intero, della passione e della gloria,
contemporaneamente. Non si pud mai presentare un Cristo parziale. Ma, secondo i
cristiani, il compimento — o anche la “perfezione”, intesa in modo corretto — consi-
ste nella sinergia tra la nostra creaturalita ferita, la nostra fragilita peccaminosita, la
nostra destinazione alla morte che si apre e invoca Dio, e il suo Spirito che scende e
agisce in noi, innestandoci nel Corpo di Cristo e spingendoci al compimento. La per-
fezione e il compimento sono dunque la nostra realta che accoglie 'azione di Dio e,
in questa sinergia, compie la nostra vocazione che consiste nell’essere «chiamati alla
comunione del Figlio suo» (1 Cor 1,9).

8 Cfr. A. SCHMEMANN, Per la vita del mondo, Roma 2012, 46-49.

117

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La chiesa, immagine della Chiesa

3. La perfezione come fragilita umana aperta all’azione

di Dio

Le immagini dell’arte liturgica sono di una rigorosa e allo stesso tempo poetica
semplicita ed essenzialita, in modo che si possa percepire che non & I'uomo che ad
elaborare e a riempire tutto con i suoi dettagli, ma che c’¢ spazio per I’azione di Dio.
Cosi I'immagine diventa veramente cristica, divino-umana. La figura non ¢ perfezio-
nata nella sua esteriorita, nella sua superficie, ma viene fatta in modo tale da rimanere
una memoria perenne di cid che Dio ha compiuto, di cio che sono le azioni salvifiche
divinizzanti che I'uomo ha accolto. La fede & un ricordare e I'arte liturgica diventa
un’espressione sensibile della memoria del dialogo divino-umano. Anzi, rende pre-
sente il mistero divino-umano che trasfigura I'uvomo da individuo a persona della
comunione. Percid non va messo in evidenza qualcosa di individuale — che & sempre
esclusivo —, ma di personale, che ¢ proprio cid che caratterizza la persona nel suo
contributo alla comunione?.

Con cio si comprende come mai oggi tanti edifici liturgici dove si raduna la comu-
nita cristiana non sono espressione di bellezza paragonabili a quelli dei secoli carat-
terizzati da questa forte esperienza dell’arte come parte della liturgia. L’architettura
moderna ha estratto dal muscolo la geometria, la matematica, la scienza... Questo ha
permesso un intervento forte e nuovo nello spazio, molto spesso spettacolare, ma ha
reso sempre pit difficile creare la chiesa, perché la chiesa ¢ un corpo, un organismo.
Tante realizzazioni architettoniche del nostro tempo si muovono su altre categorie.
Un tentativo isolato, ma grandioso, rimane certamente Gaudi, che voleva rivestire
nuovamente una struttura rigorosamente geometrica con la carne, con il corpo, ed
esplicitare le assi portanti dello spazio come teologia.

4. Un’arte della pasqua

Secoli di una cultura che si muove sulla dinamica natura-individuo hanno rinchiu-
so gran parte dell’arte nell’oscillazione tra idealismo classicizzante e nichilismo esi-
stenzialista. L’uno e l'altro hanno come artefice supremo I'individuo, anzi il soggetto

9 Percio, essendo i carismi il frutto di un’esistenza personale, cio¢ di comunione, Paolo li tratta nel
contesto dell’assemblea eucaristica (cfr. 1 Cor 10-14). L'Eucaristia, nutrendo la comunione, garantisce
Pesistenza dei carismi e dei ministeri in termini non “individuali”, ma “personali”, cio¢ quell’unicita del
dono che viene fuori dalla comunione e al servizio della comunione. Tant’¢ vero che Paolo sostiene con
forza che tutti i carismi non hanno valore se non sono accompagnati dall’amore, che costituisce il dono
«pit grande» (1 Cor 13,13) proprio perché opera questa trasformazione da individuo a persona. Su
questo, cfr. I. Z1Z1I0ULAS, The Eucharistic Communion and The World, London-New York 2011, 20-24.

118



Marko Ivan Rupnik

che crea esprimendo se stesso. Se ¢’¢ qualche cosa che davvero manca nell’orizzonte
degli ultimi secoli ¢ una visione della comunione, del pensiero comunionale, e percid
un’arte cosi centrata sul soggetto e sull’autoespressione dell’artista difficilmente puo
far parte della liturgia, che ¢ la celebrazione della salvezza dell’'uomo come comu-
nione e come unita. L’arte moderna & una proiezione che parte dal soggetto, mentre
la comunione appartiene alla vita divina, alla vita trinitaria che a noi viene donata, e
percio va accolta. Si tratta di due processi diametralmente opposti — la proiezione da
sé, oppure I'accoglienza.

La concentrazione sul soggetto e sulla sua visione individuale significa pratica-
mente I'impossibilita di cogliere le cose nel loro stato definitivo. Perché tutto viene
o rinchiuso nell’aldiqua del soggetto o rimosso, allontanato su un orizzonte ideale,
immaginario. L’assenza dell’esperienza escatologica — che ¢ fondamentalmente una
distorsione della teologia sacramentaria, come ¢ ben evidente nell’Eucaristia — im-
pedisce di vedere il compimento e di conoscere le cose come comunione realizzata.
Manca la certezza che la via pasquale ¢ il percorso che porta alla vita perché la man-
canza dell’esperienza del Risorto e della resurrezione ferma lo sguardo dell’'uomo
contemporaneo e il suo cammino alla tragedia della morte e del fallimento. Manca
I’esperienza di trovarsi sulla piazza d’oro dell’Apocalisse per lavare lo sguardo, i sensi
e lintelligenza nella luce dell’Agnello, sacrificato, ma trionfante. Perciod I'arte che
non ha questa dimensione non ¢ organica allo spazio liturgico, perché non fa vedere
all'uomo la sua vita, gli eventi e la storia dall’angolatura giusta, cioé¢ dal compimento.
La parabola cristiana comincia con la risurrezione battesimale. Percid si guarda la
morte, la debolezza, la fragilita, il dramma della vita gia a partire dalla risurrezione.

5. Un’arte simbolica

L’arte dei secoli forti dell’esperienza cristiana era un’arte simbolica. Basti men-
zionare sant’Efrem il Siro per rendersi conto che il simbolo era una delle piti grandi
novita culturali apportate dai cristiani al mondo, fondata proprio sulla novita della
loro fede. Si tratta infatti di una manifestazione dell’'unita dei due mondi — quello
divino e quello umano, quello increato e quello creato, quello eterno e quello nel
tempo. Una unita inscindibile, basata su due fondamenti, la creazione e la reden-
zione. Si tratta di due mondi che si compenetrano. Percio la mentalita tipicamente
cristiana & quella simbolica, dove in una realta se ne scopre una piu profonda con la
quale ci troviamo in una comunione reale, in un’unione vissuta, esperienziale. Ogni
cosa del mondo diventa un roveto ardente. Si tratta pertanto di una mentalita basata
sulla divino-umanita di Cristo, sulla dinamica sacramentale. Percio I'arte non rappre-
sentava qualcosa, ma rendeva presente; per questo il cristiano si inchinava davanti
all'immagine e si faceva il segno di croce ed entrando nello spazio sacro spontanea-

119

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La chiesa, immagine della Chiesa

mente si azzittiva, per la presenza palpabile del Mistero. Con la perdita della men-
talita simbolica e con il predominare di quella piti logica e speculativa che ha avuto
la sua espressione teologica nella forma del trattato, non abbiamo pili una mentalita
che ci permetta di creare un’arte che davvero possa far parte della liturgia. Abbiamo
infatti ridotto tutto ai significati, e vogliamo spiegare tutto. Ma, quando diciamo che
il simbolo “significa”, abbiamo gia dichiarato che non parliamo pit del simbolo, ma
di una cifra da spiegare. Il simbolo coinvolge, rende partecipi, e con cid coinvolge
nel suo significato e si rivela. L’arte simbolica ¢ arte religiosa perché & percezione
del legame di ogni forma di vita con un principio superiore. E il realismo nell’arte &
fedelta alle cose nel loro aspetto allo stesso tempo fenomenico ed ontologico (realia
in rebus, diceva Ivanov10), & esercitare 'arte della levatrice che fa uscire dal grembo
delle cose la bellezza-verita in esse racchiusa. Il simbolo racchiude allora il valore e
il nesso ontologico che gli impediscono di essere una semplice copia impallidita di
cio a cui rimanda, per esserne invece una sua significazione vivente. Il simbolo ¢ la
carne del mistero e avere un occhio simbolico significa pertanto avere uno sguardo
sull’incarnazione, una penetrazione nel suo mistero.

Per risvegliare una mentalita simbolica e per riaprire la via ad una nuova coscienza
artistica, materica, spaziale, del cristiano bisogna nuovamente favorire I'unione tra il
pensiero e le mani, tra la conoscenza e la materia. Uno solo ¢& I'artefice dell’'unione tra
la Parola e la carne: lo Spirito Santo. Percio la mancanza della pneumatologia favo-
risce astrattismi e dualismi. Lo Spirito Santo, che versa nell'uomo ’amore, ¢ pratica-
mente il dono grazie al quale 'uomo prendera di nuovo nelle sue mani la materia, per
amore e con amore, per donarla alla persona che ama. Solo cosi si compie il senso del
creato e il senso dell’'uomo: la materia esce dall’anonimato, acquista una dimensione
personale e per I'altro diventa la presenza del volto amato. Solov’év diceva che «un
contenuto ideale che rimanga unicamente una proprieta interiore dello spirito, della
sua volonta e del suo pensiero, manca della bellezza e I’assenza della bellezza significa
impotenza dell’idea»1!, percio per lui la bellezza ¢ «!’incarnazione in forme sensibili
di quello stesso contenuto ideale che prima di tale incarnazione si chiamava bene e
verita»12, Non si tratta dunque di cercare cose spettacolari ed eccezionali secondo la
misura del mondo, ma di recuperare I'abc della nostra fede, cio¢ il gesto d’amore, che
ha bisogno della materia per compiersi e in essa diventa una forza creatrice capace di
trasfigurare.

10 TIn Simbolismo, in Opere complete (in russo) I1, Bruxelles 1974, 652-659, qui 657; il testo si trova anche
come voce nell’Enciclopedia Italiana, Istituto Giovanni Treccani, XXXI, Milano 1936, 793-795.

11V, SOLOV’EV, «Il significato universale dell’arte», in ID., I/ significato dell’amore e altri scritts, Milano
1983, 227.

12 Jbid., 220.

120



