Miscellanea RTLu XX (1/2015) 121-127

Intervento in occasione del conferimento del
dottorato honoris causa

di Marko Ivan Rupnik SJ

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia (Lugano)

Quasi a caso, alcuni titoli di libri o contributi a opere collettive di Padre Rupnik:
A partire dalla bellezza; La realizzazione dell’ uomo é nell'amore; La pasqua della cultu-
ra; Il simbolo da accesso al mistero del mondo; Persona cultura della Pasqua... Oppure,
scorrendo le pagine, alcuni termini che ritornano molto spesso: bellezza, simbolo,
unitd, sapienza (sofia), esperienza, divino-umanita. .. Titoli e parole disegnano un oriz-
zonte, pitl che un paradigma di pensiero; suggeriscono un contesto, una ben definita
via di accesso alla realta e alla condizione dell’uomo. E Porizzonte in cui si muove
Rupnik, non soltanto come individuo, ma come membro di una comunita di fratelli e
sorelle nata dal pensiero, dalla esperienza e dal cuore di un padre, tale nel senso della
grande spiritualita cristiana, il Padre Tomas Spidlik. E siamo davanti a una teologia,
a una spiritualita, che tenta, riuscendoci, di proporre risposte nuove, in verita sempre
antiche, alle questioni fondamentali, a volte angoscianti, del credente che si trova ad
affrontare situazioni inedite in cui la fede nel Dio che ama e che salva sembra sempre
pit difficile. La nostra facolta intende onorare oggi I’artista Marko Ivan Rupnik, che &
il maestro di una scuola, I’Atelier del Centro Aletti, le cui realizzazioni musive illumi-
nano e illustrano chiese e cappelle in tanti paesi d’Europa e di altre parti del mondo.
Ma Padre Rupnik artista & anche, e vorrei dire, quasi di pit, teologo, cio¢ credente
che pensa la propria fede, e che intende annunciare, dire, testimoniare questa fede
in Dio uni-trinita la cui vita & amore e che vuole l'universo e la creatura partecipe di
questo amore, a partire gia dall’atto creativo e poi dall’evento fondamentale della
storia che ¢ il farsi Emmanuele del Verbo.

Gli scritti di Padre Rupnik presentano una lucida analisi della modernita, e della
contemporaneita che ne ¢ seguita, per giungere al necessario discernimento che solo
indica la via della salvezza. A proposito di questa analisi voglio ricordare due testi: un
articolo! del 2005 e il contributo al volume? scritto con Padre Spidlik. L’articolo del

1 Dalssito centroaletti@com; cartaceo: La via della bellezza nell’arte contemporanea, in Path 4 (2005) 481-
495.

2 Una conoscenza integrale. La via del simbolo, Roma 2010.

121



(3]
()
=
e
@
O
2
=

Intervento in occasione del conferimento del dottorato honoris causa di P Ivan Rupnik SJ

2005 traccia una storia, che porta a un esito, che non ¢ esagerato definire terribile e
tragico:

«L’arte del XX secolo testimonia una profonda sconfitta dell’estetica prodotta dalla filosofia
agli albori della modernita. Di che bellezza possiamo parlare se infatti si voleva creare un’opera
liberata dalla bellezza? La testimonianza del secolo appena concluso per quanto riguarda la
bellezza ¢ il grido della sua assenza. Tanto ¢ vero che le grandi correnti e i grandi artisti del XX
secolo nella stragrande maggioranza non cercavano di fare delle opere belle, ma cercavano di
esprimere, ciascuno secondo la propria espressione, il disagio dell’'uomo nella nuova situazione
che in questi ultimi secoli si & andata a creare. Le arti nel senso convenzionale [...] sono nella
loro creativita una trama dolorosa e inquieta di una vera e diretta confessione del cuore umano
in quest’ultimo scorcio della modernita. Sono una coscientizzazione del dolore, del travaglio
vissuto»>.

Nel contributo di Padre Rupnik# al volume pubblicato con il Cardinal Spidlik,
I’analisi della situazione & pit dettagliata e pitt approfondita. «Da non pochi seco-
li, all'interno del mondo occidentale, si & sfaldata la visione unitaria del mondo»>:
questa I'affermazione sintetica, che poi ¢ spiegata e approfondita a lungo. Questo,
detto in maniera riassuntiva e, da parte mia anche un poco semplificatrice, significa
quella rottura, divisione che segna negativamente la moderna coscienza umana (salvo
poi cercare nel religioso/ecologico una soluzione al male della scissione e al bisogno
di globalita/unita). L'uomo ¢ e si sente separato e diviso dalla creazione, scisso in
sé, diviso e tirato tra materia e spiritualita disincarnata, o sterile razionalizzazione
e astrazione dove conta soltanto il calcolo e una ragione chiusa in sé e percio fine a
sé stessa senza relazioni reali, vissute con il mondo e con gli altri — cio¢ con tutta la
realtd. Rupnik, allora, ricorda I'unica via percorribile:

«La rivelazione cristiana non abolisce la percezione della sacralita del mondo, ma la approfon-
disce e la trasfigura. Il grande Pan & morto, ma 'uomo, creato a immagine di Dio, assunto nel
corpo di Cristo risuscitato dallo Spirito, ha il compito di operare la trasfigurazione in nuova
creatura, insieme con sé, di tutta la creazione di cui condivide il destino. Il mondo, fin da ora
segretamente trasfigurato grazie anche alla nostra partecipazione, ¢ il corpo di gloria del Signore,
nel quale tutto 'umano, tutto il cosmico, tutta la materia & interamente penetrato dal fuoco dello
Spirito. C’¢ cosi la visione e il sentimento di una unita vivente [...]. Il Dio cristiano salva dalla
schiavitt degli elementi, dalla “sottomissione a divinita, che in realta non lo sono” (Gal 4,8) cio¢
salva dal mondo, ma insieme salva anche il mondo»©.

In questa necessaria conversione totale, che salva dalla tragedia della divisione e

3 Art. cit., in rete p. 10.

4 Il simbolo da accesso al mistero del mondo, in Una conoscenza integrale, cit., 195-270.
5 Ibid., 195.

6 Ibid., 196 (ricordare anche Rom 8).

122



Azzolino Chiappini

dall’orrore della perdita del senso e libera dalla schiavitti dell’idea o della materia?,
anche il pensiero e il discorso teologici devono trovare un’altra lingua, che ¢ proprio
quella che esprime la profondita dell’esistenza delle cose, I'unita del tutto, perché
il tutto & uscito ed ¢ continuamente sostenuto dalle mani di Dio. Continuando le
riflessioni di Spidliks, Padre Rupnik® nomina questo «linguaggio privilegiatos: & il
simbolo, & questo che «da accesso al mistero del mondo». «II simbolo ci coinvolge
esperienzialmente ed esige di essere compreso anche intellettualmente, in un modo
non separato dalla vita spirituale»10,

«Questo ¢ [...] cio che teologicamente possiamo chiamare il simbolo, I'unione tra il fenomeno
e I'ultima ragione per cui esso esiste, I'unione di due mondi, unione non solo pensata, non solo
analogicamente raggiungibile, ma fondata nell’amore del Dio Creatore e Redentore. Questo
amore del Creatore e Redentore, che realizza I'unione con il creato e la creatura privilegiata che
¢ Pessere umano, ¢ partecipato e comunicato personalmente dallo Spirito Santo, che ¢ Signore
che da la vita e versa nei nostri cuori 'amore del Padre»11.

La lingua del simbolo ¢ unificante: avvolge tutta la persona, anche per la sua natu-
ra di esperienza; ha un rapporto con la conoscenza (che non ¢ fredda, astratta nomi-
nazione) e percio arriva alla vita spirituale. Fuori di questo linguaggio, la stessa enun-
ciazione della verita diventa facilmente ideologia, proclamazione verbale che tende
a escludere, a chiudere dentro (e fuori, per chi ¢ fuori!). Nella parola della fede, il
simbolo ¢ anche necessariamente discorso trinitario, cristologico ed ecclesiologico.
La lingua del simbolo ¢ quella della sapienza, che non esclude la 7atz0, ma va al di la
della ratio, perché pitt comprensiva di tutta la realta, che, intesa rettamente, ¢ sempre
epifania di divino-umanita. Sarebbe necessario e importante approfondire e meglio
sviluppare questo tema: cosa che non ¢ possibile in questo momento. Anche per dare
spazio, se pure soltanto come accenno, a un altro pensiero fondamentale che viene
dalla grande tradizione teologica russa (Solov’év, Florenskij, Bulgakov): si tratta della
riflessione attorno alla Sapienza, di cui parla la Scrittura (Sir 24,3-12; Pr 8,22-30; Sap
11,24-12,1; Sap 7,22-26). Il desiderio di citare testi di Padre Rupnik & forte; devo limi-
tarmi, senza pero rinunciare a riprendere almeno alcune righe della teologa Michelina
Tenace, del Centro Aletti, che esprime chiaramente il tema della Sapienza:

7 «Diventa allora chiaro che sia il materialismo che I'idealismo hanno la stessa forma mentale, ed entram-
bi non risolvono il problema di fondo che & il peccato e la morte», zbzd., 207.

8 La teologia simbolica come giustificazione dell arte, in ibid., 63-101.
9 1] simbolo da accesso al mistero del mondo, in ibid., 221.
10 Tbid., 228.

11 Ihid., 219. L’autore in nota aggiunge una bella citazione di Pavel Florenskij: «Per tutta la vita ho pensa-
to, in sostanza, a una sola cosa: al rapporto tra fenomeno e noumeno, al rinvenimento del noumeno nei
fenomeni, alla sua manifestazione, alla sua incarnazione. Sto parlando del simbolo. E per tutta la vita
ho riflettuto su un solo problema, il problema del simbolo».

123

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Intervento in occasione del conferimento del dottorato honoris causa di P Ivan Rupnik SJ

«“Memoria dell’'umanita redenta”, la Sofia ¢ “I’angelo custode del mondo, che come un uccello
che cova i suoi piccoli, copre con le sue ali tutte le creature per innalzarle a poco a poco verso
Pessere autentico”. L’essere autentico non ¢ pitl solo un dato dell’origine: dopo il peccato, I’es-
sere autentico viene dato dalla manifestazione dell’eschaton. Memoria di Dio, la Sofia appartiene
all’'ambito del “principio” di tutto e della fine di tutto, dice la realta primordiale, ma ¢ “primizia”
di una realta che verra, “pre-figurazione” di Cristo, essa & anche partecipazione, gusto assapo-
rato della divina presenza dello Spirito Santo. “Essa ¢ come un accenno anticipato al mondo
trasfigurato e spiritualizzato”»12.

I rapidi (purtroppo troppo rapidi!) accenni ci fanno intuire la ricchezza di questa
visione teologica che ha le sue radici nella tradizione cristiana orientale, ma che anco-
ra pitl profondamente ¢ nutrita dalla Scrittura e dalla esperienza viva della Chiesa. In
questa visione, da qualsiasi angolo si parte, si arriva sempre al centro e al tutto della
fede cristiana: il mistero di Dio uni-trinita, quello della divino-umanita dell'incarna-
zione, e poi della comunione ecclesiale che ¢ anticipazione di un universo redento, la
cui natura ¢ comunione tra Dio, gli uomini e le creature tutto. Qui & anche la radice o
la sorgente della ricerca e dell'impegno nella creazione artistica che vuole immettere
nel mondo le tracce, i segni, le promesse, 'annuncio della bellezza che puo essere
soltanto espressione della verita e dell’amore.

Un testo di Padre Rupnik illustra il percorso dell’artista e dell’Atelier («uno spa-
zio in cui un gruppo di artisti cristiani vive, prega e lavora insieme»13). «Un esempio
di simbolo inteso in questo modo si puo vedere nella Sacrestia della Cattedrale di
Madrid, I’Almudena»14. Si tratta di un’opera molto impegnativa, che copre 90 metri
quadrati di superfice. «LL.a composizione iconografica ¢ fatta proprio in modo tale
da far emergere la struttura del simbolo»15. L’aula, con le sue quattro pareti diventa
la sintesi della totalita della rivelazione e quasi sintesi epifanica del progetto di Dio.
Le due pareti piti corte, che si trovano a specchio presentano una «le due mani del
Padre» e l'altra «la Sapienza/chiesa viva». Le altre due pareti, quelle pitt lunghe della
sala mostrano da una parte «la creazione del mondo» e dall’altra «la nuova creazione
in Cristo». Le parole che dicono i temi dell’opera gia suggeriscono la totalita, e 'ar-
monia di questa totalita: tutto si tiene, ogni parte riceve il significato pieno dalla rela-

12 La tradizione, memoria e “laboratorio di risurrezione”, in Teologia pastorale. A partire dalla bellezza,
Roma 2005, 385-386. Le citazioni sono da Solov’év e Florenskij. Il testo continua: «L.a Memoria di Dio
alimenta in noi la nostalgia di Dio, “nostalgia della trasfigurazione”, della “piena solidarieta o fraterni-
ta” che risponde ad un sentimento mistico dell’'unita del mondo, della parentela delle cose fra di loro,
della familiarita che c’¢ tra tutto quello che esiste... Dalla Santa Sapienza proviene qualcosa che da
all’'universo la sua affascinante bellezza”. Ecco perché, peri “sofiologi” russi, I'estetica il cui “principio
oggettivo & la bellezza” ha per “grado assoluto” la mistica, la quale si compie come esistenza ecclesiale
trasfigurata».

13 Dal sito www.centroaletti.com.
14 Una conoscenza integrale, cit., 221.

15 Jbid.

124



Azzolino Chiappini

zione con le altre. La parte e il tutto, meglio la parte nel tutto annunciano e cantano
'unica realta che simboli, figure, immagini esprimono: il progetto di Dio amante del
mondo (Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buona, Gn 1,31), Creatore
per amore, e Salvatore, ancora per amore, nell’esistenza umana del Verbo fatto carne,
fatto Emmanuele, Dio-con-noi. E una storia con due momenti originanti: la prima e
la nuova creazione. La parete di fondo, quella di ingresso, ci dice I'origine, la fonte
da cui tutto scaturisce. All'inizio (un’origine che precede il tempo e il tutto, ma che
proprio come origine ¢ I'inizio del tempo e del tutto) ¢’¢ il Padre «nascosto nel suo
manto di gloria che crea con le sue due mani, il Figlio e lo Spirito»16, dove lo Spirito
¢ indicato dalla figura di Maria la Pneumatofora. Di fronte (parete d’ingresso) c’¢ la
Sapienza:

«(Essa) ¢ la visione del mondo del Dio creatore, che dunque gli & intima, che era presente all’ora
della creazione e penetra tutto il creato. Essendo la visione della creazione, la Sapienza ¢ 'unita
di tutto I'esistente, non un’unita statica, ma un’unita viva e creativa. Inoltre, poiché era presente
quando il mondo usciva da Dio, poiché ¢ la visione che Dio aveva della creazione, la visione che
Egli custodiva nel cuore come sua volonta riguardo all’evolversi e al crescere di tutto il creato,
la Sapienza & anche la sua memoria che vive nel creato, custodendo cosi il vero significato di
tutto»17.

«La Sapienza tende ad una costante incarnazione, ad una piena rivelazione che
operi la trasformazione ad immagine di quella intima unita che il creato possiede nel
Creatore»18. E una visione del progetto di Dio quale & data all’umanita nella rivelazio-
ne che permette di capire I'unita profonda della realta e anche il significato del farsi
uomo del Verbo non solo in rapporto al peccato, come conseguenza del peccato, ma
come momento alto, culmine, dell’agire di Dio. E una, meglio la risposta alla questio-
ne classica, ma concreta perché tocca tutto 'esistente: cur Deus honzo?

«LLa Memoria-sapienza ricorda che Dio Padre crea con lo Spirito Santo, il Signore che da la vita,
per mezzo del Figlio, nel Figlio e in vista del Figlio. C’¢ allora un flusso di vita che proviene da
Dio, e che muove il creato, per mezzo della grazia, verso una ricapitolazione di tutto in Cristo,
dove il mondo ¢ trasfigurato nel corpo di gloria del Signore»19.

11 desiderio, sarebbe quello di citare tutto il testo di Rupnik, tanto & stimolante la
riflessione proposta. Mi sembra perd importante una considerazione: se tutto questo
¢ vero, il credente, noi anche in questo tempo che viviamo sotto il segno della secola-

16 Ibid.; evidente riferimento all'immagine di Ireneo, Contro le eresie. Tutte le citazioni dalle pagine 221
ss.

17 Ibid., 223.
18 Ibid.
19 1bid., 224.

125

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Intervento in occasione del conferimento del dottorato honoris causa di P Ivan Rupnik SJ

rizzazione, siamo costretti a rivedere la nostra concezione dell’esistente, ad accettare
che nulla (eccetto il peccato) ha senso fuori del progetto di Dio, che tutto I'esistente
¢ santo. E tutto allora deve diventare ragione di lode, ringraziamento, adorazione.
Consideriamo ancora un momento il grande mosaico di Madrid. La bellezza della
creazione ¢ nella terra, nei campi, nel mare che brulica di vita. La nuova creazione
non abolisce, ma rinnova e santifica tutto, a partire dall’evento culmine del farsi uomo
del Verbo, del mistero della Divino-umanita.

Soltanto 'opera d’arte, «la via del simbolo», permette 'accesso alla vera e piena
conoscenza, alla «conoscenza integrale», nel senso dell’insegnamento di Solov’év29,

E difficile, quando si tratta di temi cosi appassionanti, e cosi coinvolgenti, perché
si tratta del senso delle cose, della nostra vita, di noi stessi, fermarsi nella riflessione e
nel comunicare (non idee, ma la vita). Il nostro tempo, il tempo umano ha delle esi-
genze e pone dei limiti che oghuno di noi deve rispettare, proprio perché rispetta la
vita e nella vita il tempo che & dono, ci & donato e non ¢ non nostra proprieta. E allora
concludo (anche se prendo ancora un poco di tempo!), per ricordare il motivo del
nostro essere qui adesso. La Facolta di Teologia di Lugano, con questo atto accade-
mico, intende riconoscere e onorare un teologo ed un artista che ci aiuta a riscoprire
il senso del mondo, della vita della nostra esistenza, della relazione-comunione tra
tutti gli esistenti e prima e dopo e sempre tra Dio e le sua creature. Padre Rupnik ci
insegna che la parola della fede ha bisogno della lingua della bellezza, che la verita
che ci viene dalla rivelazione e che ¢ la verita di Dio, non consiste in formule astratte,
ma che nel linguaggio simbolico ¢& verita che fa vivere, amare, intelligere e che la vita
della fede ¢ esperienza che coinvolge e avvolge tutta la nostra umanita, il nostro essere
persone con gli altri, il nostro essere carne e percid materia, anima e spirito. Spirito
limitato, il nostro, che nell’incontro con lo Spirito Santo puo vivere la comunione
nella vita divina.

1l tempo: dobbiamo rispettarlo, ma non ci tiene prigionieri. Per questo ne prendo
ancora un poco per proporre un ultimo brano di Padre Rupnik. Sono due pagine?!,

20 «In ogni conoscenza c’e 'esigenza della tuttunita, esigenza che egli (Solov’év) definisce come “cono-
scenza integrale”. Essa presuppone uno spostamento della conoscenza dalla sfera razional-concettuale
alla sfera creativa, dell’arte, della bellezza. La bellezza ¢ I'incarnazione del principio teurgico religioso
tuttunitivo, principio che raggiunge tutte le dimensioni della cultura umana», 7b7d., 225, nota 21.

21 «Per creare un mosaico in uno spazio ecclesiale c’¢ bisogno della sinergia di tante realta diverse e di
tanti strati differenziati della conoscenza e dell’operare. C’¢ bisogno di un rapporto intimo, profondo,
meditativo, orante, contemplativo con il Signore, che attraversa sia i momenti personalissimi di pre-
ghiera che quelli liturgici, sia semplicemente le “visite” della grazia in mezzo alla vita quotidiana. ..
quando uno meno se lo aspetta. C’¢ il momento dello studio, della frequentazione della Sacra Scrittura,
della tradizione, di qualche lettura spirituale. Poi ¢’¢ il momento della luce, quello in cui nasce la visione
e in cui ti senti piccolo piccolo, docile, umile, profondamente aperto. Ma tutto questo non ¢ separato
dalla visione del materiale che verra utilizzato nella realizzazione artistica, dall’andarlo a cercare, dal
procurarlo, fino a organizzarne il trasporto... Allo stesso tempo bisogna tener conto di chi lavorera con
te, di come lo potrai coinvolgere, fin nei risvolti pitt concreti: dovrai considerare come sta quest’artista,

126



Azzolino Chiappini

ma ci aiutano a capire in profondita il lavoro, gioia e fatica, del teologo artista e dei
suoi fratelli e sorelle dell’Atelier. Il dottorato honoris causa della nostra Facolta &
personale, per Marko Ivan Rupnik, ma egli — e lo si capisce dai suoi scritti — non
esisterebbe senza la paternita di Tomas Spidlik e senza la comunita dell’Atelier e del
centro Aletti.

<
=
n
@
)
5
I}
©

quale periodo vive, quali sono le sue forze creatrici. Dovrai insieme aver presente la comunita cristiana
in cui sara collocata 'opera, la loro cultura, le loro attese, il loro cammino spirituale. Dovrai considerare
il materiale della parete, la sua preparazione, I'organizzazione del cantiere, cid che la comunita cristiana
celebrera davanti a questo mosaico, avere un senso vivo, esperienziale della liturgia e dei sacramenti...
e poi di nuovo la ricerca della forma, delle immagini, con un disegno diligente, quasi un esercizio
monastico... Tutte queste dimensioni non sono staccate, ma devono essere organicamente unite in una
persona, coinvolgendo tutto cid che &. Allora si sperimenta veramente la sintonia, I’armonia, 'unita del
mondo spirituale, intellettuale, psicologico, corporeo, il tutto inserito in un tessuto comunitario, socia-
le, culturale, perché cosi & la Chiesa. In questo modo si da spazio al simbolo, che non puo essere smem-
brato in un’agenda di atti singoli, separati. Solo quando tutto questo vive dentro di noi in un modo
unito ed esperienziale, allora, per una facilitazione operativa, tecnica, si pud procedere a suddividerne
i momenti, ad elencarne le componenti. Ma perché 'opera trasudi di linfa vitale, ¢’¢ bisogno del cuore
dell’uomo come centro in cui tutte queste realta confluiscono, si incontrano e ripartono. Li si toccano
le cose che scendono dal cielo e quelle che si innalzano dalla terra», 7b7d., 269-270.

127



