
Miıscellanea S IT U 5) 1279-1 55

V’ecologia cristiana ne] Compendio
della Dottrina socıiale della Chiesa

Ettore Malnati“

L’edizione di Compendio de]l pensiero soclale alla luce de]l Vangelo de]l DIO
nunclament] de]l Magistero della Chiesa cattolica ott1mo STITUMeEeNT. DCL quel chrz-
stifideles lalcı che vogliono ALLUATEe 1a loro vocazlone ne] mondoa DCI Orlentare le realta
temporali Dio, quali di Chiesa nella storla. Non DOtEeVva dunque iINANCALC

QqUESTO DrezZ10SO Strum eNTO, 1n (} ı] pensiero della Chiesa sull’azione creatrice di
DIio, aul Cre4tO s11] ruolo dell’uomo immagıne di Dio quale «SOVErNatOore delegato>»

C100 che l’impronta dell’azione creatrice di DIio Da SCINDIC 1a fede CY1-
st1ana ouarda mondoa (G)1R{5 all’opera di Dio dove Egli V’actus DVLMUS OM

dice Moltmann <«Jo trasforma nel mondoa di quell’uomo che deve corrispondere
s { 1  ( (‚.reatore nel SEe1 o107n1 lavorativi, (G)1R{5 nel quarto comandamento de] Decalogo.
m dell’ Illuminismo, dal simbolo de] mondo (G)1R{5 D di DIio, 61 SOL10 SV1-

luppati tr1ı simbaoliji modern!]!: ı] mondo (G)1R{5 macchina, ı] mondoa (G)183{° laboratorio,
ı] mondo (G)1R{5 esperimento»1,

( lascuna di questTe «V1S10N1> considerare ı] mondo 10€e ’ambiente quale
DO di sperimentaz1ione dell’uomo lo fa CO  — quesgli elementi settor1 macchina,
laboratorio, esperimento 1n Cul l’uomo riesce, CO  — 1a y{l applicazione, acl esercIta-

ı] s { 1  ( dominio confrontandos]i solo CO  — imeccanıc1smaoa tecn1co-scientihico C, 1n
questa progettualitäa, volutamente ASSEeNTE Ogn1 dialogo CO  - la metafisica delle forze
vitali: «SNe dice Moltmann QUESTO ine dello Sviluppo, la distruzione della NnAatu-

significherä anche 1a ine degli esser] umanı»2.
I} Magistero della Chiesa nel Concilio Vatlicano INl nel pronunclament! CONTLEM-

poranel C1 riporta 1n CO  - l’umanita mondo tenendo ben

1carlo PEI l Lalcato la Cultura nella 10Cces1 A Irleste, Ocente A teologia Ssistematıica PTITCSSO
SemInNarlo Interdiocesano A Gorizila- Trieste-Udine, Ocente PTITCSSO l’Istituto Superlore A Sclenze Re.
ligiose A Irieste A Udine Email vicario.laicatocultura@diocesi.trieste .1t.

MOLTMANN, DO nella (LreaziONe, Bresc1la 1986, 360
Ihid., 363

1279129

RTLu XX (1/2015) 129-138Miscellanea

L’ecologia cristiana nel Compendio 
della Dottrina sociale della Chiesa

Ettore Malnati*

L’edizione di un Compendio del pensiero sociale alla luce del Vangelo e dei pro-
nunciamenti del Magistero della Chiesa cattolica è un ottimo strumento per quei chri-
stifideles laici che vogliono attuare la loro vocazione nel mondo per orientare le realtà 
temporali a Dio, quali presenze di Chiesa nella storia. Non poteva dunque mancare 
questo prezioso strumento, e in esso il pensiero della Chiesa sull’azione creatrice di 
Dio, sul creato e sul ruolo dell’uomo immagine di Dio quale «governatore delegato» 
su tutto ciò che porta l’impronta dell’azione creatrice di Dio. Da sempre la fede cri-
stiana guarda al mondo come all’opera di Dio dove Egli ne è l’actus primus e – come 
dice Moltmann – «lo trasforma nel mondo di quell’uomo che deve corrispondere al 
suo Creatore nei sei giorni lavorativi, come nel quarto comandamento del Decalogo. 
Al tempo dell’Illuminismo, dal simbolo del mondo come opera di Dio, si sono svi-
luppati altri simboli moderni: il mondo come macchina, il mondo come laboratorio, 
il mondo come esperimento»1. 

Ciascuna di queste «visioni» porta a considerare il mondo cioè l’ambiente quale 
campo di sperimentazione dell’uomo e lo fa con quegli elementi e settori – macchina, 
laboratorio, esperimento – in cui l’uomo riesce, con la sua applicazione, ad esercita-
re il suo dominio confrontandosi solo con un meccanicismo tecnico-scientifico e, in 
questa progettualità, è volutamente assente ogni dialogo con la metafisica delle forze 
vitali: «Se – dice Moltmann – questo è il fine dello sviluppo, la distruzione della natu-
ra significherà anche la fine degli esseri umani»2.

Il Magistero della Chiesa nel Concilio Vaticano II e nei pronunciamenti contem-
poranei ci riporta in un rapporto con l’umanità e il mondo tenendo ben presente 

*	 Vicario per il Laicato e la Cultura nella Diocesi di Trieste, Docente di teologia sistematica presso il 
Seminario Interdiocesano di Gorizia-Trieste-Udine, Docente presso l’Istituto Superiore di Scienze Re-
ligiose di Trieste e di Udine. Email: vicario.laicatocultura@diocesi.trieste.it.

1	 J. Moltmann, Dio nella Creazione, Brescia 1986, 360.
2	 Ibid., 363.



[’ecologia CHSHaNa Nal Compendio =]1 OTTMNAa SOCIAle fa ( hıesa

l’opera di Dio Cre4tore provvidente DCI 7intero CTe4LtLO 1a inMissione dell’uomo {{l

immagıne che «domina>» 1a realta creata perche questa dia oloria al (.reatore tutelan-
do ’ordine da lu1 voluto usando di C5Sd, alterarne 1a dinamica profetica, anche
DCT realizzare ver rispettando V’equilibrio dell’ecologia dell’ambiente quella

I} Compendio C1 offre questa opportunita di riflessione dalla quale dipende V’etica
de] uomo-ambiente, eristiano-mondo.

(.reato D di Dio d  _ DO
PCTI la mMissione dell’uomo

Nella seconda de]l Compendio della Dottrina soclale della Chiesa oli esten-
SOrl al Cap 10 offrono u12  ® sguardo s11] della DEISONA ’ambiente.
Questione 10  — semplice doverosa da impostare. La teologia che sottosta al Drım1
capitoli della (senes]1 C1 1a creazl1o0ne d Ogn1 elemento di KW (G)183{° C10 cheCO UE I9)SI/A DIio vuole TcoNnOscCe (G)1R{5 «buono>» (Gn 1,4.10.12) [ questa intrinseca bontä,

1n relazione 7intera creazlone, ’ Autore sottolinea ı] valore DONC
l’uomo 1a donna, creat] <n {{l immagıne>» (Gn 1,27), quali custodi responsabili di

ı] CTe4LtLO CO  — ı] COMpItO di «tutelarne l’armonia lo sviluppo>»).
Questa iMissione < elemento cOost1tut1vo dell’identitäa umana>»“ 1a «N atura>

rtmane DCL 7intera umanıta, di Ogn1 cultura fede, «un opera dell’azione creatrice
divina, 110  - una pericolosa cCONcorrente>»>. Infatti 1n KW V1 iNtrNSeCO, DUL velato

VECTIO, ı] DPI1MO rivelarsı d Dio AUTOTE ordinatore provvido della sradualitä della
vita Sap 15,2 1,.20) I} p1anO de]l G.reatore, secondo ı] O, quello d
st'itulre l’uomo sgarante dell’intera realta creata DCL SE DCI una relazionalita, attıva
Dassıva, ira oli esser] vivent] beneficio di una trasversale Dromozlone di 1a realta
creata Pu  O servirsene DCI ı] s {  ( SOSTENLAMENTLO DUO OSSCTC di aluto DCI l’equilibrio
tra le varle forme di vita. una nMissione importante questa dalla quale l’uomo, «1M -
magıne somiglianza di Dio>» (Gn 1,26), 10  — DUO es1imers]1. I} Simbolo di fede in1z1a
Dropri0 'Os1 «Credo 1n solo DIio, Padre UOnnipotente, (.reatore de] cielo della
terra> La creazlone dunque articolo della fede cristlana, 10  — 1a conclusione d

ragionamento metafisico. fatto dunque che 1a fede ecristi1ana DONC Dio 1n modo

PONTIFICIO (‚ONSIGLIO (JIUSTIZIA PACE, Oompendio Aella Dottrina sociale Adella Chtesa, (..lttä de] Va
11cano 2004, 451

Ihid., 452

Ihid., 451

150130

L’ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

l’opera di Dio creatore e provvidente per l’intero creato e la missione dell’uomo sua 
immagine che «domina» la realtà creata perché questa dia gloria al Creatore tutelan-
do l’ordine da lui voluto e usando di essa, senza alterarne la dinamica profetica, anche 
per realizzare res novae rispettando l’equilibrio dell’ecologia dell’ambiente e quella 
umana. 

Il Compendio ci offre questa opportunità di riflessione dalla quale dipende l’etica 
del rapporto uomo-ambiente, cristiano-mondo.

1. Il Creato opera di Dio e campo 
per la missione dell’uomo

Nella seconda parte del Compendio della Dottrina sociale della Chiesa gli esten-
sori al cap. 10 offrono uno sguardo sul rapporto della persona umana e l’ambiente. 
Questione non semplice ma doverosa da impostare. La teologia che sottostà ai primi 
capitoli della Genesi ci presenta la creazione ed ogni elemento di essa come ciò che 
Dio vuole e riconosce come «buono» (Gn 1,4.10.12). Di questa intrinseca bontà, 
posta in relazione verso l’intera creazione, l’Autore sacro sottolinea il valore e pone 
l’uomo e la donna, creati «a sua immagine» (Gn 1,27), quali custodi e responsabili di 
tutto il creato con il compito di «tutelarne l’armonia e lo sviluppo»3. 

Questa missione «è un elemento costitutivo dell’identità umana»4 e la «natura» 
rimane per l’intera umanità, di ogni cultura e fede, «un’opera dell’azione creatrice 
divina, non una pericolosa concorrente»5. Infatti in essa vi è intrinseco, se pur velato 
ma vero, il primo rivelarsi di Dio autore e ordinatore provvido della gradualità della 
vita (Sap 13,5 e Rm 1,20). Il piano del Creatore, secondo il testo sacro, è quello di co-
stituire l’uomo a garante dell’intera realtà creata per sé e per una relazionalità, attiva e 
passiva, tra gli esseri viventi a beneficio di una trasversale promozione di tutta la realtà 
creata. Può servirsene per il suo sostentamento e può essere di aiuto per l’equilibrio 
tra le varie forme di vita. È una missione importante questa dalla quale l’uomo, «im-
magine e somiglianza di Dio» (Gn 1,26), non può esimersi. Il Simbolo di fede inizia 
proprio così: «Credo in un solo Dio, Padre Onnipotente, Creatore del cielo e della 
terra». La creazione è dunque un articolo della fede cristiana, non la conclusione di 
un ragionamento metafisico. Il fatto dunque che la fede cristiana pone Dio in modo 

3	 Pontificio Consiglio Giustizia e Pace, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, Città del Va-
ticano 2004, n. 451.

4	 Ibid., 452.
5	 Ibid., 451.



-itore Malnatı

eziologico, all’origine della realta Creata, 10  — Ce voler O 1n ombra lo SV1-
luppo delle specle de]l vivent] bens] raffermare che ı] CTrTe4tiO 1n SE 1a st1mmata
dell’opera di Dio C100 dice 1a teologia ecristiana avvlene nıhılo. QÜuesto Creato,
l’uomo ı] ecrist1ano devono CONOSCECEIC, custodire armon1lzzare secondo pl1ano de]l
(.reatore anche dopo 1a colpa adamitica. La AaLura infatti, studiata reritamente dalla
sclienza, offre all’uomo srandi opportunita DCI la {{l CONOSCCHNZYA, DCI DIOSTCSSO
DCI 1a salute, altrimenti, V1 SO egOolst1C0 di sfica all’ordine naturale, divie-

Occaslone di squilibri antropologici ed ambientalji CO  - oravı COMNSCSUCHNZEC etiche,
climatiche psicologiche. La AaLura dunque, (G)1R{5 C1 indica 1a teologia della Genes!]1,
deve GSSCTEC CONOsSCIUtTAa SOvernata (Gn 1,28) dall’uomo immagıne di DIio, perche
quest] OCCUPD1 acl KW provveda 1a CONSETVI.

ragıon veduta 61 voluto richlamare ı] teologico di creaz10ne‘ Droduc-
H0O ve:r nıhıla W pf subjecti 10  — relegandolo peroö acl una COSMOVIsSIONeEe stat1ca
Cul 61 faceva tferimento nel pAassato, bensi alla COSMOVIsSIONeEe evolutiva OM anche
SOSTEeNuUuTA teologo ritormato Tillich quando afferma che 1a creazlone 10  — solo

factum fert. 10€ che nella considerazione di una evoluzione delle SDC
cCl1e C& procede da qualche (8NY2] da qualcuno. Ne C1 61 ferma peroö QqUESTO
aSpettO, che DUL VCIO, viene INANCAIC, apparentemente, 1a NnOotLAa nıhıla subjecti della Miscellaneadefinizione classica, questa cCONvVINZIONE <arebbe Clrcosceritta al nucleo di «inaterl1a

orma>» dell’essere prim1igen10, relegando OS1 QUESTO «SCSTO>» dell’atto de] CTCALEC

all’attimo inizlale della storl1a dell’universo. Questo <arehbhbe una depauperazione di
quella HICS che 10  — DUO CSSCIC, 1n quanto «Ätto intelligente>», priva di es1stenz14a-
le aCCOMPAENAMENTLO nell’evoluzione dell’essere, nelle { 1E varle forme. Ne 61 prende
serlamente ı] fatto del’evoluzione che SUDCIA 1a COSMOVISIONE stat1ca di unlverso
fissista lasciando alla COSMoOVvIsSlOoNe dinamica di unlverso 1n autosviluppo
Drogress1vo, bisogna DCT forza di USC InmMetter: nella storl1a de] C  a-
entfe plus-divenire. 10€e che oli esser] 61 autotrascendono, 1110 oltre 1a loro soglia
ontologica C1 61 'Ova di fronte superamentO de] DINC1IDIO di contraddizione: ı]
DIU 10  — DUO venlire 11Ee110 Qul Invece ı] contrarlo. QÜuesto l’interrogativo che
C1 1a sclenza lasciando 'OSs1 aperte quest10n1 110  - da DOCO. La considerazione
di una stor1a dell’universo che avrebbe 1n SE plus-divenire C1 valutare 1a
1ceita di rtenere che oltre alla causalita naturale V1 deve GSSCTEC una causalita Altra, C100
che DCL 1a fede quella divina: una causalita 10  — subordinata inferiore ontologica-
entfe quella della Droductto nıhıloa che Ovvlamente 110  - DUO che OSSCTC chiamata
creazl10one. Questa causalita collocata nell’ordine trascendentale che DE Ad INIrd
della causalita naturale affınche questa LO ı] s { 1  ( limite divenire C10 che

DIio 1n SE ne] s { 1  ( agıre 10  — DUO GSSCTITC considerato una ACCANTLO acl tre
1n un serle 3084 (1 perÖ 110  - toglie che 1a y{l causalita S12 effettiva, quindi
VEIA, che Dropri0 questa rendere possibile ı] di plus-divenire de]
Crea4tfo Secondo questa interpretaziıone della causalita creat1va di Dio, concett]1 di

151131

Ettore Malnati

M
iscellanea

eziologico, all’origine della realtà creata, non è certo un voler porre in ombra lo svi-
luppo delle specie dei viventi bensì un riaffermare che il creato porta in sé la stimmata 
dell’opera di Dio e ciò – dice la teologia cristiana – avviene ex nihilo. Questo creato, 
l’uomo e il cristiano devono conoscere, custodire e armonizzare secondo il piano del 
Creatore anche dopo la colpa adamitica. La natura infatti, se studiata rettamente dalla 
scienza, offre all’uomo grandi opportunità per la sua conoscenza, per il progresso e 
per la salute, altrimenti, se vi è un uso egoistico o di sfida all’ordine naturale, divie-
ne occasione di squilibri antropologici ed ambientali con gravi conseguenze etiche, 
climatiche e psicologiche. La natura dunque, come ci indica la teologia della Genesi, 
deve essere conosciuta e governata (Gn 1,28) dall’uomo immagine di Dio, perché 
questi se ne occupi e ad essa provveda e la conservi.

A ragion veduta si è voluto richiamare il concetto teologico di creazione: produc-
tio rei ex nihilo sui et subjecti non relegandolo però ad una cosmovisione statica a 
cui si faceva riferimento nel passato, bensì alla cosmovisione evolutiva come anche 
sostenuta dal teologo riformato P. Tillich quando afferma che la creazione non è solo 
un factum ma un fieri. E cioè che nella considerazione di una evoluzione delle spe-
cie tutto certo procede da qualche cosa o da qualcuno. Se ci si ferma però a questo 
aspetto, che è pur vero, viene a mancare, apparentemente, la nota nihilo subjecti della 
definizione classica, e questa convinzione sarebbe circoscritta al nucleo di «materia 
e forma» dell’essere primigenio, relegando così questo «gesto» dell’atto del creare 
all’attimo iniziale della storia dell’universo. Questo sarebbe una depauperazione di 
quella mens che non può essere, in quanto «Atto intelligente», priva di un esistenzia-
le accompagnamento nell’evoluzione dell’essere, nelle sue varie forme. Se si prende 
seriamente il fatto dell’evoluzione che supera la cosmovisione statica di un universo 
fissista lasciando il posto alla cosmovisione dinamica di un universo in autosviluppo 
progressivo, bisogna per forza di cose ammettere nella storia del cosmo un perma-
nente plus-divenire. E cioè che gli esseri si autotrascendono, vanno oltre la loro soglia 
ontologica e ci si trova di fronte al superamento del principio di contraddizione: il 
più non può venire dal meno. Qui invece è il contrario. Questo è l’interrogativo che 
ci presenta la scienza lasciando così aperte questioni non da poco. La considerazione 
di una storia dell’universo che avrebbe in sé un plus-divenire ci porta a valutare la 
liceità di ritenere che oltre alla causalità naturale vi deve essere una causalità Altra, ciò 
che per la fede è quella divina; una causalità non subordinata o inferiore ontologica-
mente a quella della productio ex nihilo che ovviamente non può che essere chiamata 
creazione. Questa causalità va collocata nell’ordine trascendentale che opera ad intra 
della causalità naturale affinché questa possa superare il suo limite e divenire ciò che 
è. Dio in sé e nel suo agire non può essere considerato una causa accanto ad altre 
in una serie omogenea. Ciò però non toglie che la sua causalità sia effettiva, quindi 
vera, tanto che è proprio questa a rendere possibile il processo di plus-divenire del 
creato. Secondo questa interpretazione della causalità creativa di Dio, i concetti di 



[’ecologia CHSHaNa Nal Compendio =]1 OTTMNAa SOCIAle fa ( hıesa

efficiente Anale 61 ACCOSLTANO SINO praticamente coincidere. [ GQUC
STO AVVISO SO110 anche teologi Schoonenberg®, Flick Alszeghy’, lo sottolineano
nel loro trattatl. Da questa ettura deriva che ’Autore dell’azione creatr1ice, OD
riportata, 110  - DUO OSSCTC soltanto colu] che all’origine dell’essere Cre4tO aD INIEIO
(causa efficiente) donandosgli «V’essere» anche Colui che DONC nella crea4tura una

«nostalgia>» l’essere-piuü 1a «SOVECINA> direttamente mediatamente L8)  C-
dendo conservando (G)1R{5 appunto 914 SOSTENUTO da sAll Tommaso®. teologo rifor-
IMn AatoO Bonhoeffer affermava che «creazlone CONservazlone SOL10 le due facce di una

STESSAa azlone divina»?. I} teologo Ladaria, 0gg1 segretario della (Longregazione DCL 1a
dottrina della fede, OS1 sottolinea: <«Je nO7z101N1 tradizionali diyprovvidenza
CC  ® devono GSSCTEC considerate (G)1R{5 una esplicazione dell’idea della creazl1o0ne» 10
Tutto QquUESTO DCI dire che nell’azione creatrice di Dio implicito ı] s { 1  ( CCOMDASNAIC
l’opera {{l ACCANTLO questa attenzlone l’uomo 110  - estraneo ha un inMissione
da complere anche nel confronti della realta creata O, (G)1R{5 0gg1 61 dice, de] mondo.

I} Compendio della Dottrina soclale della Chiesa, acendo Dropri0 l’insegnamen-
de] Magistero, ADIC ı] Cap 10 CO  - questa precisa CONVINZIONE: «V’esperienza Viva

della divina nella storl1a ı] ftondamento della fede de] Popolo di Dio>11.
1n tal 11S5O che ı] ecrist1ano deve fars] Car1Cco, secondo ı] p1anO di Dio, dell’ecologiaCO UE I9)SI/A dell’ambiente perche ı] mondo cont1inul GSSCTITC «rivelazione» dell’azione creatrice d
DIio «richiamo»>» all’umanita della “{l inissione di tutela Dromozlone della qualitä
dell’ambiente della moralitäa, da dell’uomo, dell’uso di (} sentendos] «realta
penultima», evitando 1a tentazlone di Oonnıpotenza acrıtica.

Quale impegno dell’uomo IMAQO0 Deiz PCTI | mondo?

Ne dunque ı] mondo, nella logica dell’azione creatrice, testimon1anza 10  — d
arbitrio bens] di una attenzl1o0ne generatrice che vuole GSSCTEC ed ALLO d
d Dio Ämore, che l’uomo, CTe4LtLO immagıne d QUESTO uUun1Cco Dio,
110  - DUO 110  - OCCuparsı! de]l mondoa d C100 che lo COMDONC., I} Compendio della
Dottrina socliale, rifacendosi al Concilio Vaticano Il 1n particolare alla („ostituzlone

SCHOONENBERG, Alleanza (LreaziONe, Bresc1la 1972
FLICK ÄLSZEGHY, Fondamenti dr un’antropologtia teologica, Firenze 19/5

|OMMASO D’ÄQUINO, Summa Theologtae 1, 104, la CONsServazlone de] mondo la brosecuzlone
dell’azione creatrice.

BONHOFFFER, Outen guien fue fesucrHtsto?, Barcelona 197/L1,
LADARIA, Antropologta teologica, KRoma 1986, /5

11 Compendto Aella Dottrina soctiale Aella Chtesa, C1t., 451

1572132

L’ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

causa efficiente e causa finale si accostano sino a praticamente coincidere. Di que-
sto avviso sono anche i teologi Schoonenberg6, Flick e Alszeghy7, e lo sottolineano 
nei loro trattati. Da questa lettura ne deriva che l’Autore dell’azione creatrice, sopra 
riportata, non può essere soltanto colui che è all’origine dell’essere creato ab initio 
(causa efficiente) donandogli «l’essere» ma è anche Colui che pone nella creatura una 
«nostalgia» verso l’essere-più e la «governa» direttamente o mediatamente provve-
dendo e conservando come appunto già sostenuto da san Tommaso8. Il teologo rifor-
mato Bonhoeffer affermava che «creazione e conservazione sono le due facce di una 
stessa azione divina»9. Il teologo Ladaria, oggi segretario della Congregazione per la 
dottrina della fede, così sottolinea: «le nozioni tradizionali di concorso, provvidenza 
ecc. devono essere considerate come una esplicazione dell’idea della creazione»10. 
Tutto questo per dire che nell’azione creatrice di Dio è implicito il suo accompagnare 
l’opera sua e accanto a questa attenzione l’uomo non è estraneo ma ha una missione 
da compiere anche nei confronti della realtà creata o, come oggi si dice, del mondo. 

Il Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, facendo proprio l’insegnamen-
to del Magistero, apre il cap. 10 con questa precisa convinzione: «l’esperienza viva 
della presenza divina nella storia è il fondamento della fede del Popolo di Dio»11. È 
in tal senso che il cristiano deve farsi carico, secondo il piano di Dio, dell’ecologia 
dell’ambiente perché il mondo continui a essere «rivelazione» dell’azione creatrice di 
Dio e «richiamo» all’umanità della sua missione di tutela e promozione della qualità 
dell’ambiente e della moralità, da parte dell’uomo, dell’uso di esso sentendosi «realtà 
penultima», evitando la tentazione di onnipotenza acritica. 

2. Quale impegno dell’uomo imago Dei per il mondo?

Se dunque il mondo, nella logica dell’azione creatrice, è testimonianza non di un 
arbitrio bensì di una attenzione generatrice che vuole essere ed è un atto di amore 
di un Dio Amore, ne consegue che l’uomo, creato a immagine di questo unico Dio, 
non può non occuparsi del mondo e di tutto ciò che lo compone. Il Compendio della 
Dottrina sociale, rifacendosi al Concilio Vaticano II e in particolare alla Costituzione 

6	 P. Schoonenberg, Alleanza e Creazione, Brescia 1972.
7	 M. Flick – Z. Alszeghy, Fondamenti di un’antropologia teologica, Firenze 1973.
8	 Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae I, q. 104, a 1: la conservazione del mondo è la prosecuzione 

dell’azione creatrice.
9	 D. Bonhoeffer, Quién es y quién fue Jesucristo?, Barcelona 1971, 98-100.
10	 L. F. Ladaria, Antropologia teologica, Roma 1986, 73.
11	 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 451.



-itore Malnatı

pastorale (zAudium pf SDES, sottolinea che essendo l’uomo <«CTEALUTLO ad immagıne di
DIio ha Tcevuto ı] mandato di SOVEINAIC ı] mondoa nella o]ustizla nella santıta, O-
mettendo SE 1a CO  — quello che 1n RNa CONTENUTO, di rapportare Dio

STESSO ’universo intero, riconoscendolo (.reatore di le CUOSC, perche, nella
SsOttom1issione di le USC all’uomo, S12 srande ı] LOMNEC di DIio 1a (1
vale anche DCI oli ordinari lavori quotidiani. Gi_i uOom1n1] le donne infatt] che DCI DIO
CULATLTE ı] SOSTENTLAMENTLO DCT SE DCL la famiglia eserc1tano ı] DPropri0 lavoro. DOSSONO
uon diritto rtenere che, CO  — ı] loro lavoro, ess]1 prolungano l’opera de]l (‚.‚reatore»12

Da QqUESTO O AaDPDaLC evidente che l’opera di «SOVEINAICH ı] mondoa S12 DULC
1n modo qualitativamente altro, ı] (.reatore l’ha voluta condividere CO  — 1a rispettosa
sapıenza dell’uomo. uomo-mondoa 10  — DUO OSSCTEC inteso 1n antıtes1 (‚.re
ALOTE 11 falsarne la HICS divina. QÜuesto ı] disordine della colpa aclamitica qulin-
di letto nella SsC1a de] Mysterium INLGULLALIS. Nel Pıano di Dio, reCUPErAaLOo pOo1 da
(Lristo, 1a UOV. ( .reazlione (G)1R{5 dice Paolo l’opera dell’uomo S12 nel DO della
rtcerca scientifica, tecnologica dell’occupazione quotidiana 10  — fa ombra alcuna
all’opera della creazl1o0ne de]l (.reatore, bens] < NO della orandezza di DIio frut-

de] s {  ( ineffabile progetto»1>. OVVIO perÖ che l’uomo deve OSSCTEC collaboratore
dell’azione creatrice tutelandone ”’ordine la Analita. (1 10  — significa mortificare 1a Miscellaneartcerca 1a “{l cCapacıta di trasformare 1a imnaterl1a «creando»>» 'OSs1 forme OV!  y QqUESTO
peroö dovräa OSSCTC CCOMPAaSNALO da forte dimensione et1ca>» che port1 l’uomo
collaborare CO  — Dio, 10  — SsOst1itulrsiı Lu1 «Ainendo 'OSs1 co] DIOVOCALIC 1a ribellione
della AaLUura che viene pluttosto tirannegglata che governata» 4,

I} «SOVEINO> dell’uomo s11] mondoa deve CSSCIC, dice ı] Concilio, «nella o]ustizla
nella santıta»> > (lust171a significa CO  — equlta dare C1aSCUNO ı] “{ 10 (1 implica, DCI
l’uomo, una CONOSCCENZAa della valenza di Ogn1 OSSCTEC vivente dell’ambiente naturale
11O 1n all’armonia esistenz]lale dell’intera realta creata La o]ustizla T1-

chiede allora Innanzıtutto cCONcezlonNne dell’ambiente che, mentfre da una

10  — DUO ridurre utilitaristicamente 1a AaLura 1LEr O OSSELLO di manipolazione
sfruttamento, dall’altra 10  — deve assolutizzarla sovrapporla 1n dignitä alla STESSAa

DEISONA umana» 16 C(‚on QqUESTO richiamo ı] Magistero della Chiesa anche CO  — ı] C‚ om
pendio, C1 1n guardia dalla conNcezlone dell’ambiente ispiırata all’ecocentrismo
al biocentrismo 1n quanto questa «S]1 DIODONEC di eliminare 1a differenza ontologica
assiologica tra l’uomo oli tr1ı esser] vivent]l, considerando 1a biosfera OM un unıta
biotica d valore indifferenzilato. S1 viene 'OSs1 ad eliminare 1a superlore responsabi-

(‚ONCILIO VATICANO 1L, (‚ost. Past ( AUdium EF SDES,
15 Ihid.

(JIOVANNI PAOLO 1L, Lett Enc (L‚entestmus 57

(‚ONCILIO VATICANO 1L, (‚ost. Past ( AUdium EF SDES,
Compendto Adella Dottrina soctiale Aella Chtesa, C1t., 463

155133

Ettore Malnati

M
iscellanea

pastorale Gaudium et spes, sottolinea che essendo l’uomo «creato ad immagine di 
Dio ha ricevuto il mandato di governare il mondo nella giustizia e nella santità, sotto-
mettendo a sé la terra con tutto quello che in essa è contenuto, e di rapportare a Dio 
se stesso e l’universo intero, riconoscendolo Creatore di tutte le cose, perché, nella 
sottomissione di tutte le cose all’uomo, sia grande il nome di Dio su tutta la terra. Ciò 
vale anche per gli ordinari lavori quotidiani. Gli uomini e le donne infatti che per pro-
curare il sostentamento per sé e per la famiglia esercitano il proprio lavoro… possono 
a buon diritto ritenere che, con il loro lavoro, essi prolungano l’opera del Creatore»12.

Da questo passo appare evidente che l’opera di «governare» il mondo sia pure 
in modo qualitativamente altro, il Creatore l’ha voluta condividere con la rispettosa 
sapienza dell’uomo. Il rapporto uomo-mondo non può essere inteso in antitesi al Cre-
atore senza falsarne la mens divina. Questo è il disordine della colpa adamitica e quin-
di va letto nella scia del Mysterium iniquitatis. Nel Piano di Dio, recuperato poi da 
Cristo, la nuova Creazione – come dice Paolo – l’opera dell’uomo sia nel campo della 
ricerca scientifica, tecnologica e dell’occupazione quotidiana non fa ombra alcuna 
all’opera della creazione e del Creatore, bensì «è segno della grandezza di Dio e frut-
to del suo ineffabile progetto»13. È ovvio però che l’uomo deve essere collaboratore 
dell’azione creatrice tutelandone l’ordine e la finalità. Ciò non significa mortificare la 
ricerca o la sua capacità di trasformare la materia «creando» così forme nuove; questo 
però dovrà essere accompagnato da «una forte dimensione etica» che porti l’uomo a 
collaborare con Dio, non a sostituirsi a Lui «finendo così col provocare la ribellione 
della natura che viene piuttosto tiranneggiata che governata»14.

Il «governo» dell’uomo sul mondo deve essere, dice il Concilio, «nella giustizia e 
nella santità»15. Giustizia significa con equità dare a ciascuno il suo. Ciò implica, per 
l’uomo, una conoscenza della valenza di ogni essere vivente e dell’ambiente naturale 
e umano in rapporto all’armonia esistenziale dell’intera realtà creata. La giustizia ri-
chiede allora innanzitutto «una corretta concezione dell’ambiente che, mentre da una 
parte non può ridurre utilitaristicamente la natura a mero oggetto di manipolazione 
e sfruttamento, dall’altra non deve assolutizzarla e sovrapporla in dignità alla stessa 
persona umana»16. Con questo richiamo il Magistero della Chiesa anche con il Com-
pendio, ci mette in guardia dalla concezione dell’ambiente ispirata all’ecocentrismo o 
al biocentrismo in quanto questa «si propone di eliminare la differenza ontologica e 
assiologica tra l’uomo e gli altri esseri viventi, considerando la biosfera come un’unità 
biotica di valore indifferenziato. Si viene così ad eliminare la superiore responsabi-

12	 Concilio Vaticano II, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 34.
13	 Ibid.
14	 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Centesimus annus, n. 37.
15	 Concilio Vaticano II, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 34.
16	 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 463.



[’ecologia CHSHaNa Nal Compendio =]1 OTTMNAa SOCIAle fa ( hıesa

lita dell’uomo 1n favore di una considerazione egualitaristica della dignita di tutt1 oli
esser] viventi1>17/.

L’ambiente C& 1n IreTLtfO CO  — 1a qualitä della vita di tutt1 oli esser]
vivent] di Ogn1 «ordine srado>». ( )vvlamente dovere di o]ustizla MconOoscere una

diversitäa d dignita Compıitı 10  — Ce 1n 11S5O «politico>» bens] 1n 11SO ontologico
1n al ruolo STESSO che cl1ascun GSSCTEC CTe4LtLO ha nel confronti dell’intero

dine della creazlone. L’uomao CcE  O, DCI missionNe, custode della AaLura questa
110  - DUO OSSCTEC assolutizzata quası fosse (G)1R{5 für inteso da C& tes1 de]l
Passato. «L’uomo dice ı] Vaticano INl vale DIU DCI quello che che DCI quello che
ha Pariment1 C100 che oli UuOM1N1 COMP10NO0 allo ODO di consegulre un INnas
olore o]ust1izla, una DIU estesa fraternitäa ordine DIU 11O nel rapporti soclali, ha
pIU valore de]l progressi 1n DO tecn1co0>»15 (Lompete all’uomo Dropri0 1n virtu della
inlissione di «COODECTaLOTC>» della creazlone prodigarsi affınche 110  - solo V1 S12 un DIO
ImOz10ne rispetto de]l CTe4LtLO anche ı] prodigarsi I9) una magg10r o1ust1z1a>» tra le
DETISONLC ira popoli nel clima di un fraternitäa planetaria CO  — rapportI1 «Darıtarı>»,
1n virtu della medesima dignitä della DEISONA 11  y nella vita sociale. L’armonia
tra 1a realta creata 110  - DUO Ovvlamente ridursi ad equilibrio ira le realta terrene

deve coinvolgere anzıtutto colu] che dell’habitat custode. Una diCO UE I9)SI/A QqUESTO impegno darebbe adito scCompens1! che porterebbero alla mortifhcazione de]
Vlvere degno dell’uomo quindi alla conflittualita ira DEISONC, popoli ira UOIMNO

ambiente. Le disuguaglianze anche econom1co-soclali SOL10 ALLeENTATO questa o1u
st1719 mMıInanO 1a pace??, Quindi l’uomo, 1n particolare ı] cristi1ano singolo 7intera
comunıta cristiana SOL10 chiamafti prodigarsi perche L’«ambiente u11a > 110  - 61 de
etrloTtl. tale DProposito profetico ı] MeEsSsaggl10 di Paolo VI alle Nazlon1 Unite
dove, presentandosi LOMNEC dell’intero Concilio Vaticano INl della Chiesa cattolica
«Csperta 1n umanıta> CO  - 1a y{l storl1a CO  — ı] s { 1  ( magıstero soclale, indica che dn hYa)

rappresenta 1a vıa obbligata della civilta moderna della DAaCC mondiale»20 Questo
impegno Paolo VI 1a Chiesa de] Concilio lo SENTONO Pressante Papa Ont1inı dice

tutt1 rappresentant! degli Stat] de]l Pıaneta che «Ja DAaCC 110  - 61 costrulsce soltanto
CO  — 1a politica CO  - l’equilibrio delle forze degli interessl, CO  — lo SpI1rito, CO  — le
idee, CO  - le DE della DAaCC. Ne volete OSSCTEC fratelli lascilate cadere le armı dalle
VOSTITE m anı. Non 61 DUO CO  — armı Offensive 1n pugno»4L. «Non oli unı CONITO

oli altri, 10  — DIU 10  — mal bensi| lavorare oli unı DCI oli altri»22.

17 (JIOVANNI PAOLO 1L, DISCOFSO Al DartectDaniı al (LONVELNO ambiente salute, 1997

(‚ONCILIO VATICANO 1L, (‚ost. Past Ga dium EF SDES,
Ihid.,
PAOLO VIÜL, DISCOFSO ALWPONT (4 ottobre 1965),

71 Ihid.
A} Ihid.,

154134

L’ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

lità dell’uomo in favore di una considerazione egualitaristica della dignità di tutti gli 
esseri viventi»17.

L’ambiente certo è in stretto rapporto con la qualità della vita di tutti gli esseri 
viventi di ogni «ordine e grado». Ovviamente è dovere di giustizia riconoscere una 
diversità di dignità e compiti non certo in senso «politico» bensì in senso ontologico 
e in rapporto al ruolo stesso che ciascun essere creato ha nei confronti dell’intero or-
dine della creazione. L’uomo certo, per missione, è il custode della natura ma questa 
non può essere assolutizzata quasi fosse un totem o come fu inteso da certe tesi del 
passato. «L’uomo – dice il Vaticano II – vale più per quello che è che per quello che 
ha. Parimenti tutto ciò che gli uomini compiono allo scopo di conseguire una mag-
giore giustizia, una più estesa fraternità e un ordine più umano nei rapporti sociali, ha 
più valore dei progressi in campo tecnico»18. Compete all’uomo proprio in virtù della 
missione di «cooperatore» della creazione prodigarsi affinché non solo vi sia una pro-
mozione e rispetto del creato ma anche il prodigarsi «per una maggior giustizia» tra le 
persone e tra i popoli nel clima di una fraternità planetaria e con rapporti «paritari», 
in virtù della medesima dignità della persona umana, nella vita sociale. L’armonia 
tra la realtà creata non può ovviamente ridursi ad un equilibrio tra le realtà terrene 
ma deve coinvolgere anzitutto colui che dell’habitat è il custode. Una mancanza di 
questo impegno darebbe adito a scompensi che porterebbero alla mortificazione del 
vivere degno dell’uomo e quindi alla conflittualità tra persone, popoli e tra uomo e 
ambiente. Le disuguaglianze anche economico-sociali sono un attentato a questa giu-
stizia e minano la pace19. Quindi l’uomo, e in particolare il cristiano singolo e l’intera 
comunità cristiana sono chiamati a prodigarsi perché l’«ambiente umano» non si de-
teriori. A tale proposito è stato profetico il messaggio di Paolo VI alle Nazioni Unite 
dove, presentandosi a nome dell’intero Concilio Vaticano II e della Chiesa cattolica 
«esperta in umanità» con la sua storia e con il suo magistero sociale, indica che «essa 
rappresenta la via obbligata della civiltà moderna e della pace mondiale»20. Questo 
impegno Paolo VI e la Chiesa del Concilio lo sentono pressante e Papa Montini dice 
a tutti i rappresentanti degli Stati del Pianeta che «la pace non si costruisce soltanto 
con la politica e con l’equilibrio delle forze e degli interessi, ma con lo spirito, con le 
idee, con le opere della pace… Se volete essere fratelli lasciate cadere le armi dalle 
vostre mani. Non si può amare con armi offensive in pugno»21. «Non gli uni contro 
gli altri, non più non mai… [bensì] lavorare gli uni per gli altri»22.

17	 Giovanni Paolo II, Discorso ai partecipanti al Convegno su ambiente e salute, 24 marzo 1997.
18	 Concilio Vaticano II, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 35.
19	 Ibid., n. 78.
20	 Paolo VI, Discorso all’ONU (4 ottobre 1965), n. 5.
21	 Ibid.
22	 Ibid., n. 5-6.



-itore Malnatı

L’altro ecrter10 che ı] Concilio Vaticano INl ha d r1preso dal Compendio
della Dottrina soclale della Chiesa, DCI ı] «SOVEINO> della realta creata 1a Sanltıbd2>
No1 C1 S\AaLCILI11O aspettatı dopo 1a o]ustizla che SOVEINALEC ı] mondoa venlisse indica-

1a COMpPpeELENZA nella sclienza, nella geologia, nell’'economia, nell’antropologia CCCL.,
Invece ı] Concilio tentennament] parla de]l bisogno della santıta. L’uomöo DCI
collaborare CO  - (.reatore mAantfenere CONSECELVATIC ı] mondoa nell’ordine voluto
da Dio deve GSSCTITC Otrlentato alla Santıta 10€e alla trascendenza. I} porsı dell’uomo
nel confronti delle problematiche dell’ambiente nella complessitä creata dall’inqui-
NnamentOo atmosferico, dallo SCempI10 delle foreste, dall’estinzione di alcune specle di
vegetali di anımali SOL10 che alterano clima, producono lo scloglimento de]l
ohiacclai, 1a desertihcazione di VAaste TCC della (  A, SO110 effetti di modo di
pors1 dell’uomo nel contronti de]l mondoa escludendo 1a CONVINZIONE che Dio
ı] (‚.reatore nıhrlo ALLENTO provvidente. Non IlcOoNOsSCere C100 significa abdi
ALC ad ogn1 tferimento alla trascendenza quindi legame che unlisce ı]
mondoa Dio «(Questa Otftkura ha Anito DCI disancorare dalla anche l’uomo C,
DIU radicalmente, ha impoverI1to 1a {{l STESSAa identita. L/’essere 110 61 rtrovato
pensarsı! estraneo ambientale 1n Cul Vvive»24 La spiritualitä della creazlone
molto ad una sapienziale «ecologia U114aNa>> che 1a piattaforma DCI una Miscellaneao]usta ecologia ambientale. Senza tferimento inmistero di DIio Cre4tfore de]l cleli
della l’uomo altera 1a “{l identitäa di realta penultima sentendos] legittimato

violare acrıticamente l’integritä rtmı della natıra2> ad aprıre le ad una

econom1a Aventfe (G)1R{5 obiettivo l’egemonia de] profitto discapito della protezlione
dell’ambiente de]l valor] proprIi della DEISONA., Non ene CONTLO de] crlter10 di sa1l-

tita asslieme quello della o]ustizla mortifica Vl’ecologia quella ambientale.
(:1ustamente richiama Compendio della Dottrina soclale della Chiesa che «V’atteg-
o1amento che deve caratterizzare l’uomo d fronte CreAtO € deve essere | quello
della sratitudine della tconoscenza. Ne 61 ira parentes1 1a relazione CO  — Dio
61 SVUOTA 1a Aatura de] - { 14  ( significato profondo depauperandolo. mondo 61 offre
allo sguardo dell’uomo OM raccla di Dio>26. QÜuesto lo SpIr1to che l’uomo deve
fare s {  ( nel determinars1 Dpromozlone tutela dell’ecologia ambientale mal dimenti-
cando «SOPTFattutto ecriter1 di o]ustizla solidarietä, al quali 61 devono innan-
z1itutto oli individui ed Sruppl che OPCIANO nella tcerca nella commercializzazione
nel DO delle biotecnologie»27,

(‚ONCILIO VATICANO 1L, (‚ost. Past ( AUdium EF SDES,
24 Compendto Adella Dottrina soctiale Aella Chtesa, C1t., 464
25 Cir. (JIOVANNI PAOLO 1L, Lett Enc Sollicitudo ve:r socCLalis,

Compendto Adella Dottrina soctiale Aella Chtesa, C1t., AS /
27 Ihid., 474

155135

Ettore Malnati

M
iscellanea

L’altro criterio che il Concilio Vaticano II ha espresso ed è ripreso dal Compendio 
della Dottrina sociale della Chiesa, per il «governo» della realtà creata è la santità23. 
Noi ci saremmo aspettati dopo la giustizia che a governare il mondo venisse indica-
ta la competenza nella scienza, nella geologia, nell’economia, nell’antropologia ecc., 
invece il Concilio senza tentennamenti parla del bisogno della santità. L’uomo per 
collaborare con il Creatore a mantenere e conservare il mondo nell’ordine voluto 
da Dio deve essere orientato alla santità cioè alla trascendenza. Il porsi dell’uomo 
nei confronti delle problematiche dell’ambiente nella complessità creata dall’inqui-
namento atmosferico, dallo scempio delle foreste, dall’estinzione di alcune specie di 
vegetali e di animali sono cause che alterano il clima, producono lo scioglimento dei 
ghiacciai, o la desertificazione di vaste aree della terra, sono effetti di un modo di 
porsi dell’uomo nei confronti del mondo escludendo la convinzione che Dio ne è 
il Creatore ex nihilo e ne è attento provvidente. Non riconoscere ciò significa abdi-
care ad ogni riferimento alla trascendenza e quindi spezzare il legame che unisce il 
mondo a Dio. «Questa rottura ha finito per disancorare dalla terra anche l’uomo e, 
più radicalmente, ha impoverito la sua stessa identità. L’essere umano si è ritrovato a 
pensarsi estraneo al contesto ambientale in cui vive»24. La spiritualità della creazione 
molto concorre ad una sapienziale «ecologia umana» che è la piattaforma per una 
giusta ecologia ambientale. Senza il riferimento al mistero di Dio creatore dei cieli e 
della terra l’uomo altera la sua identità di realtà penultima e sentendosi legittimato 
a violare acriticamente l’integrità e i ritmi della natura25 e ad aprire le porte ad una 
economia avente come obiettivo l’egemonia del profitto a discapito della protezione 
dell’ambiente e dei valori propri della persona. Non tener conto del criterio di san-
tità assieme a quello della giustizia mortifica l’ecologia umana e quella ambientale. 
Giustamente richiama il Compendio della Dottrina sociale della Chiesa che «l’atteg-
giamento che deve caratterizzare l’uomo di fronte al creato è [e deve essere] quello 
della gratitudine e della riconoscenza… Se si mette tra parentesi la relazione con Dio 
si svuota la natura del suo significato profondo depauperandolo… Il mondo si offre 
allo sguardo dell’uomo come traccia di Dio»26. Questo è lo spirito che l’uomo deve 
fare suo nel determinarsi a promozione e tutela dell’ecologia ambientale mai dimenti-
cando «soprattutto i criteri di giustizia e solidarietà, ai quali si devono attenere innan-
zitutto gli individui ed i gruppi che operano nella ricerca e nella commercializzazione 
nel campo delle biotecnologie»27.

23	 Concilio Vaticano II, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 34.
24	 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 464.
25	 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis, n. 26.
26	 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 487.
27	 Ibid., n. 474.



[’ecologia CHSHaNa Nal Compendio =]1 OTTMNAa SOCIAle fa ( hıesa

Ambiente d  _ sviluppo solidale dell’umanita

I} Compendio della Dottrina soclale della Chiesa affronta l’argomento dell’ Am
biente inteso OM ene collettivo 1a {{l tutela (G)1R{5 una sfica
DCT l’umanita28. ALICOTLA all’uomo che viene chiesto d prendersi ura rispettare
QqUESTO ene collettivo destinato tuttl, impedendo che 61 LO fare «impunemente
SO delle diverse categorlie d esser]l, vivent] Iinanımat ]ı animali, plante, elementi
naturali OM 61 vuole seconda delle proprie esigenze»2?, Se VCIO, OM VOTO

che l’uomo l’apice della creazlone, altrettanto VOTO che egli 110  - solo beneflcia DCI
SE dell’ambiente ha anche 1a responsabilitä che quest1Ö continuare donare
lu1 planeta Terra C100 che necessarlo alla qualitä della vita, 10  — solo dell’umanitäa

dell’ecoglobalizzazione delle «esigenze de]l anche di quelle dell’umanıita
dell’ambiente de]l futuro»20 (:1ustamente affermava 914 nel 196 / Paolo VI che «Ja

solidarieta universale oltre che GSSCTEC dato di fatto DCT NnO1 beneficio anche
dovere»31 10  — solo Ovvlamente DCI le singole DEISONC gruppl di DEISONC sens1bi-

li, bensi DCI responsabilitä che appartiıene anche al singoli Stat] alla (‚omunıta
internazionale»32. L’umanıta nel S1101 ampbiti siuridici ha ı] COMp1tO ı] dovere di of-CO UE I9)SI/A frire delle regolamentazion!i che CONSENTONO 1a tutela 1a Dromozlone dell’ambiente.
Questo 110  - significa la paralisi dello SViluppo soclale eCONOM1CO della famiglia U1114-

11 peroö QqUESTO 110  - DUO andare ne SCaplto «del rispetto dell’integritä della AaLura
de]l SUO1 rtmı>>> ne SCaplto dello Sviluppo S12 integrale dell’uomo dello Sviluppo

solidale dell’umanita24. OS1 infatt] 61 esprimeva Paolo VI nel s {  ( PI1Imo V1a2910 di
Pontefice 1n India «L u0omöo deve incontrare l’uomo, le nazlon] devono Incon-

trarsı OM fratelli sorelle, (G)1R{5 figli di Dio In questa comprensione amı1c1lz1a
vicendevoli, 1n questa comunloney NnOo1 dobbiamo parıment1 lavorare aAss1ieme DCI
edificare l’avvenire COINUNEC dell’umanitäa»2> L’uomao dunque questa Fraz10-
nale-sensibile «Drovvida>» che deve meftftfere 1n ALLO l’equilibrio nell’ambiente, ira
’ambiente lo Sviluppo CUYUO solidale dell’intera famiglia La Dottrina SOC14-
le della Chiesa chiede che l’umanitä, ALr AavVersSsO oli organısmı internazionali faccia 1n

Ihid., 466
(JIOVANNI PAOLO 1L, Lett Enc Sollicitudo ve: sOCLalis,
Compendto Aella Dottrina soctiale Aella Chtesa, C1t., 467

51 PAOLO VIÜL, Lett Enc Populorum DYOGFESSLO, 1/
52 Compendto Aella Dottrina soctiale Aella Chtesa, C1t., 467
55 (JIOVANNI PAOLO 1L, Lett Enc Sollicitudo ve: sOCLalis,
54 PAOLO VIÜL, Lett Enc Populorum DYOGFESSLO, 45-44
5 PAOLO VIÜ, Allocuztone aglı HOMENT Aelle DAYIE religiont COPIUNLLA HOH CYISTIANE (Bombay, dieembre

1964

136136

L’ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

3. Ambiente e sviluppo solidale dell’umanità

Il Compendio della Dottrina sociale della Chiesa affronta l’argomento dell’Am-
biente inteso come un bene collettivo e pertanto presenta la sua tutela come una sfida 
per l’umanità28. È ancora all’uomo che viene chiesto di prendersi cura e rispettare 
questo bene collettivo destinato a tutti, impedendo che si possa fare «impunemente 
uso delle diverse categorie di esseri, viventi o inanimati – animali, piante, elementi 
naturali – come si vuole a seconda delle proprie esigenze»29. Se è vero, come è vero 
che l’uomo è l’apice della creazione, è altrettanto vero che egli non solo beneficia per 
sé dell’ambiente ma ha anche la responsabilità che questi possa continuare a donare a 
lui e al pianeta Terra ciò che è necessario alla qualità della vita, non solo dell’umanità 
e dell’ecoglobalizzazione delle «esigenze del presente ma anche di quelle dell’umanità 
e dell’ambiente del futuro»30. Giustamente affermava già nel 1967 Paolo VI che «la 
solidarietà universale oltre che essere un dato di fatto e per noi un beneficio è anche 
un dovere»31 non solo ovviamente per le singole persone o gruppi di persone sensibi-
li, bensì per «una responsabilità che appartiene anche ai singoli Stati e alla Comunità 
internazionale»32. L’umanità nei suoi ambiti giuridici ha il compito e il dovere di of-
frire delle regolamentazioni che consentono la tutela e la promozione dell’ambiente. 
Questo non significa la paralisi dello sviluppo sociale economico della famiglia uma-
na, però questo non può andare né a scapito «del rispetto dell’integrità della natura 
e dei suoi ritmi»33 né a scapito dello sviluppo sia integrale dell’uomo e dello sviluppo 
solidale dell’umanità34. Così infatti si esprimeva Paolo VI nel suo primo viaggio di 
un Pontefice in India: «L’uomo deve incontrare l’uomo, le nazioni devono incon-
trarsi come fratelli e sorelle, come figli di Dio. In questa comprensione e amicizia 
vicendevoli, in questa comunione sacra, noi dobbiamo parimenti lavorare assieme per 
edificare l’avvenire comune dell’umanità»35. L’uomo è dunque questa presenza razio-
nale-sensibile e «provvida» che deve mettere in atto l’equilibrio nell’ambiente, e tra 
l’ambiente e lo sviluppo equo e solidale dell’intera famiglia umana. La Dottrina socia-
le della Chiesa chiede che l’umanità, attraverso gli organismi internazionali faccia in 

28	 Ibid., n. 466.
29	 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis, n. 34.
30	 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 467.
31	 Paolo VI, Lett. Enc. Populorum progressio, n. 17.
32	 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 467.
33	 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis, n. 26.
34	 Paolo VI, Lett. Enc. Populorum progressio, nn. 43-44.
35	 Paolo VI, Allocuzione agli uomini delle varie religioni e comunità non cristiane (Bombay, 3 dicembre 

1964).



-itore Malnatı

modo che, nel rispetto dell’ambiente, le Isorse energetiche, «quelle 10  — rinnovabilj
al quali attıngono Paes1 altamente industrializzati quelli di recentfe industrializza-
z10Ne, devono GSSCTEC Ser vV1Z10 di l’umanita. In una prospettiva morale
improntata all’equitä alla solidarietä intergenerazionale, 61 dovräa altresi continuare,
rTamıte ı] contributo della comunıta sclentifica identificare VUOWV fonti energetiche,

sviluppare quelle alternative elevare velli di Ss1icurez7z74 dell’energia nucleare»26.
Uomao AaLura SOL10 alleati S12 DCI una ecologia ambientale di positıva valenza olo

balizzata che DCI una ecologia improntata ad u12  ® SViluppo solidale DCI 7intera
umanıta. Concilio Vaticano Il pensando ad un relazionalita 1n dignitosamen-

fraterna tra popoli de]l planeta OS1 61 esprime: «L.O SViluppo eCONOM1CO 10  — DUO
OSSCTC abbandonato ne solo svolgersi quası MeCccan1co dell’attivita economıca de]l
singoli ne alla ola decisione della pubblica autorIita. Per QquESTO, bisogna denunclare
oli error1 delle dottrine che, 1n L1LOINEC di falso di libertä, 61
SONO alla ritorme necessarle, quanto di quelle che sactificano diritti ftondamentalji
delle singole DEISONC de]l SruppIl all’organizzazione collettiva della produzione. S1
ricordino, A’altraD tutt1 cittadin] che ess]1 hanno ı] diritto ı] dovere da FT1CONO-
scers1 anche da de] poter1 pubblici di contribuire, secondo le loro Capacıta,
DIOSTCSSO della propria comunıta. Specialmente nelle reg10n1 econom1ıcamente 1110 Miscellaneaprogredite, dove 61 impone l’impegno di le Isorse 1V1 esistent]l, danneggilano STa
VemMneNte ene COINUNEC coloro che teNSONO inutilmente le proprie ricchez7ze coloro
che SalvO diritto personale di m1igrazione DIIvano 1a propria comunıta de]l mMe7z771
materlali spirituali di CUul RNa ha bisogno>»57.

Tutt] oli esser] umanı debbono sentIirs1i impegnatı ene dell’intera famiglia uU11a4-

utilizzando mettendo disposizione le varle rsorse anzıtutto partıre dalla DIO
prla comunilta. «(uesto dovere riguarda 1n DPI1MO luogo DIU favorit]. loro obblighi
SOL10 radicati nella fraternita soprannaturale 61 dice Paolo VI

1n triplice aSpettO: dovere dı solidartietä, 10€e l’aluto che le nazlon] ricche devono
al Paes1 1n vıa di Sviluppo: dovere dı TIUSEIZLA soctale, 10€e ı] MNcompoNImMeENTO

1n erm1inı] DIU corrett] delle relazion] commerclali difettose ira popoli forti popoli
deboli: dovere dı Carıtd universale, 10€ la Dpromozlone di mondoa DIU 11O DCI
tuttl, mondoa nel quale tutt1 abbiano qualcosa da dare da rcevere, 11 che
DIOSTCSSO degli unı costitulsca Oöstacolo allo Sviluppo degli altrı»>>8. tale
S1tO 'OSs1 61 esprime Papa Francesco acendo CC all’insegnamento di Paolo VI Ab
biamo bisogno di 1n una solidarietäa che deve permettere tutt1 Popoli di
o1ungere CO  — le loro forze acl OSSCTEC artefic] de]l loro destino, 'OSs1 (G)183{° Clascun GSSCTITC

Compendto Adella Dottrina soctiale Aella Chtesa, C1t., 470
57 (‚ONCILIO VATICANO 1L, (‚ost. Past ( AUdium EF SDES,

PAOLO VL, Lett Enc Populorum DYOGFESSLO,

15/137

Ettore Malnati

M
iscellanea

modo che, nel rispetto dell’ambiente, le risorse energetiche, «quelle non rinnovabili 
ai quali attingono i Paesi altamente industrializzati e quelli di recente industrializza-
zione, devono essere poste al servizio di tutta l’umanità. In una prospettiva morale 
improntata all’equità e alla solidarietà intergenerazionale, si dovrà altresì continuare, 
tramite il contributo della comunità scientifica a identificare nuove fonti energetiche, 
a sviluppare quelle alternative e a elevare i livelli di sicurezza dell’energia nucleare»36.

Uomo e natura sono alleati sia per una ecologia ambientale di positiva valenza glo-
balizzata che per una ecologia umana improntata ad uno sviluppo solidale per l’intera 
umanità. Il Concilio Vaticano II pensando ad una relazionalità in tutto dignitosamen-
te fraterna tra i popoli del pianeta così si esprime: «Lo sviluppo economico non può 
essere abbandonato né al solo svolgersi quasi meccanico dell’attività economica dei 
singoli né alla sola decisione della pubblica autorità. Per questo, bisogna denunciare 
gli errori tanto delle dottrine che, in nome di un falso concetto di libertà, si oppon-
gono alla riforme necessarie, quanto di quelle che sacrificano i diritti fondamentali 
delle singole persone e dei gruppi all’organizzazione collettiva della produzione. Si 
ricordino, d’altra parte, tutti i cittadini che essi hanno il diritto e il dovere – da ricono-
scersi anche da parte dei poteri pubblici – di contribuire, secondo le loro capacità, al 
progresso della propria comunità. Specialmente nelle regioni economicamente meno 
progredite, dove si impone l’impegno di tutte le risorse ivi esistenti, danneggiano gra-
vemente il bene comune coloro che tengono inutilmente le proprie ricchezze o coloro 
che – salvo il diritto personale di migrazione – privano la propria comunità dei mezzi 
materiali e spirituali di cui essa ha bisogno»37.

Tutti gli esseri umani debbono sentirsi impegnati al bene dell’intera famiglia uma-
na utilizzando e mettendo a disposizione le varie risorse anzitutto a partire dalla pro-
pria comunità. «Questo dovere riguarda in primo luogo i più favoriti. I loro obblighi 
sono radicati nella fraternità umana e soprannaturale e si presenta – dice Paolo VI 
– in un triplice aspetto: dovere di solidarietà, cioè l’aiuto che le nazioni ricche devono 
prestare ai Paesi in via di sviluppo; dovere di giustizia sociale, cioè il ricomponimento 
in termini più corretti delle relazioni commerciali difettose tra popoli forti e popoli 
deboli; dovere di carità universale, cioè la promozione di un mondo più umano per 
tutti, un mondo nel quale tutti abbiano qualcosa da dare e da ricevere, senza che il 
progresso degli uni costituisca un ostacolo allo sviluppo degli altri»38. A tale propo-
sito così si esprime Papa Francesco facendo eco all’insegnamento di Paolo VI: «Ab-
biamo bisogno di crescere in una solidarietà che deve permettere a tutti i Popoli di 
giungere con le loro forze ad essere artefici del loro destino, così come ciascun essere 

36	 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 470.
37	 Concilio Vaticano II, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 65.
38	 Paolo VI, Lett. Enc. Populorum progressio, n. 44.



[’ecologia CHSHaNa Nal Compendio =]1 OTTMNAa SOCIAle fa ( hıesa

11O chiamato svilupparsi»>?. QÜuesto SViluppo solidale DICESUDDONC 11S5O

d responsabilitä che legata alla accoglienza de] di VUOINO donna creat]
immagıne di DIio post1 dal (‚.reatore acl CCOMDASNALC, tutelare SOVEINAIC l’opera
d Dio La Imozlone di QqUESTO DINC1IDIO 1n pericolo un autentica fraternitäa tra

oli esser] umanı ira popoli. AÄAccettare che ı] mondoa ’essere 11O SO110 DE di
DIio che dalla relazione dell’uomo CO  — ’ambiente quale «CONSETrVATLOTE PrOMoOoTtOre»

dell’uomo CO  — l’umanitä, C100 che realizza 1a inMissione «Jinterpretazione metafisica
dell’ humanum 1n Cul 1a relazionalita elemento essenz1ale»40 Ne] eristi1anesimo GQUC
STA interpretazione dell’ humanum CO  — SE attegg1ament! religiosi culturali dove

plenamente ı] PINCIPIO dell’amore della verıta che sottosta al VOTO svilup-
DO umano41. A] mondo di 0gg1 dice Benedetto AVI ALLFAavVersat: da alcune cultu-

sfondo relig10so, che 10  — impegnano l’uomo alla comunIlone, lo isolano nella
tcerca de]l benessere individuale, limitandosi sratificare le ALLESE psicologiche...
Per QqUESTO IMOt1VvoO necessarl1o adeguato discernimento. I} discernimento Clrca
ı] contributo delle culture delle religioni 61 rende necessarlo DCI 1a costruzlone della
comunıta soclale nel rispetto de] ene COINUNEC SOpPrattutto DCI chi esercIıta pPOotere
politico. La religione ecristiana le altre religioni DOSSONO dare ı] loro appoOrto allo
Sviluppo solo DIio 'Ova anche nella sfera pubblica, CO  — specifico rferimentoCO UE I9)SI/A alle dimension1 culturale, soclale, economı1ica C, 1n particolare, politica»42,

FRANCESCO, Esort. Ap Evangelit SAUdLUM, 190
BENEDETTO AVIJ, Lett Enc ( LAYiLAaS IM verttate, 55

41 Ihid.
A Ihid., 55-56

155138

L’ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

M
is

ce
lla

ne
a

umano è chiamato a svilupparsi»39. Questo sviluppo solidale presuppone un senso 
di responsabilità che è legata alla accoglienza del concetto di uomo e donna creati a 
immagine di Dio e posti dal Creatore ad accompagnare, tutelare e governare l’opera 
di Dio. La rimozione di questo principio mette in pericolo un’autentica fraternità tra 
gli esseri umani e tra i popoli. Accettare che il mondo e l’essere umano sono opera di 
Dio e che dalla relazione dell’uomo con l’ambiente quale «conservatore e promotore» 
e dell’uomo con l’umanità, ciò che realizza la missione è «l’interpretazione metafisica 
dell’humanum in cui la relazionalità è elemento essenziale»40. Nel cristianesimo que-
sta interpretazione dell’humanum porta con sé atteggiamenti religiosi e culturali dove 
è pienamente presente il principio dell’amore e della verità che sottostà al vero svilup-
po umano41. «Il mondo di oggi – dice Benedetto XVI – è attraversato da alcune cultu-
re a sfondo religioso, che non impegnano l’uomo alla comunione, ma lo isolano nella 
ricerca del benessere individuale, limitandosi a gratificare le attese psicologiche… 
Per questo motivo è necessario un adeguato discernimento… Il discernimento circa 
il contributo delle culture e delle religioni si rende necessario per la costruzione della 
comunità sociale nel rispetto del bene comune soprattutto per chi esercita il potere 
politico… La religione cristiana e le altre religioni possono dare il loro apporto allo 
sviluppo solo se Dio trova posto anche nella sfera pubblica, con specifico riferimento 
alle dimensioni culturale, sociale, economica e, in particolare, politica»42.

39	 Francesco, Esort. Ap. Evangelii gaudium, n. 190.
40	 Benedetto XVI, Lett. Enc. Caritas in veritate, n. 55.
41	 Ibid.
42	 Ibid., nn. 55-56.


