Miscellanea RTLu XX (1/2015) 129-138

L’ecologia cristiana nel Compendio
della Dottrina sociale della Chiesa

Ettore Malnati*

L’edizione di un Compendio del pensiero sociale alla luce del Vangelo e dei pro-
nunciamenti del Magistero della Chiesa cattolica & un ottimo strumento per quei chri-
stifideles laici che vogliono attuare la loro vocazione nel mondo per orientare le realta
temporali a Dio, quali presenze di Chiesa nella storia. Non poteva dunque mancare
questo prezioso strumento, e in esso il pensiero della Chiesa sull’azione creatrice di
Dio, sul creato e sul ruolo dell'uvomo immagine di Dio quale «governatore delegato»
su tutto cio che porta 'impronta dell’azione creatrice di Dio. Da sempre la fede cri-
stiana guarda al mondo come all’opera di Dio dove Egli ne & Uactus primus e — come
dice Moltmann — «lo trasforma nel mondo di quell'uomo che deve corrispondere al
suo Creatore nei sei giorni lavorativi, come nel quarto comandamento del Decalogo.
Al tempo dell'Tlluminismo, dal simbolo del mondo come opera di Dio, si sono svi-
luppati altri simboli moderni: il mondo come macchina, il mondo come laboratorio,
il mondo come esperimento»!.

Ciascuna di queste «visioni» porta a considerare il mondo cio¢ I'ambiente quale
campo di sperimentazione dell'uomo e lo fa con quegli elementi e settori — macchina,
laboratorio, esperimento — in cui 'uomo riesce, con la sua applicazione, ad esercita-
re il suo dominio confrontandosi solo con un meccanicismo tecnico-scientifico e, in
questa progettualita, & volutamente assente ogni dialogo con la metafisica delle forze
vitali: «Se — dice Moltmann — questo ¢ il fine dello sviluppo, la distruzione della natu-
ra significhera anche la fine degli esseri umani»2.

11 Magistero della Chiesa nel Concilio Vaticano II e nei pronunciamenti contem-
poranei ci riporta in un rapporto con 'umanita e il mondo tenendo ben presente

Vicario per il Laicato e la Cultura nella Diocesi di Trieste, Docente di teologia sistematica presso il
Seminario Interdiocesano di Gorizia-Trieste-Udine, Docente presso I'Istituto Superiore di Scienze Re-
ligiose di Trieste e di Udine. Email: vicario.laicatocultura@diocesi.trieste.it.

1 J. MOLTMANN, Dio nella Creazione, Brescia 1986, 360.
2 Ihid., 363.

129



@
Y
c

&

o
O

Nl

=

L'ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

I'opera di Dio creatore e provvidente per I'intero creato e la missione dell'uomo sua
immagine che «domina» la realta creata perché questa dia gloria al Creatore tutelan-
do I'ordine da lui voluto e usando di essa, senza alterarne la dinamica profetica, anche
per realizzare res novae rispettando I'equilibrio dell’ecologia dell’ambiente e quella
umana.

Il Compendio ci offre questa opportunita di riflessione dalla quale dipende I’etica
del rapporto uomo-ambiente, cristiano-mondo.

1. Il Creato opera di Dio e campo
per la missione dell’'uomo

Nella seconda parte del Compendio della Dottrina sociale della Chiesa gli esten-
sori al cap. 10 offrono uno sguardo sul rapporto della persona umana e I’ambiente.
Questione non semplice ma doverosa da impostare. La teologia che sottosta ai primi
capitoli della Genesi ci presenta la creazione ed ogni elemento di essa come cid che
Dio vuole e riconosce come «buono» (Gn 1,4.10.12). Di questa intrinseca bonta,
posta in relazione verso I'intera creazione, I’Autore sacro sottolinea il valore e pone
I'uomo e la donna, creati «a sua immagine» (Gn 1,27), quali custodi e responsabili di
tutto il creato con il compito di «tutelarne ’'armonia e lo sviluppo»3.

Questa missione «& un elemento costitutivo dell’identita umana»* e la «natura»
rimane per I'intera umanita, di ogni cultura e fede, «un’opera dell’azione creatrice
divina, non una pericolosa concorrente»’. Infatti in essa vi & intrinseco, se pur velato
ma vero, il primo rivelarsi di Dio autore e ordinatore provvido della gradualita della
vita (Sap 13,5 e Rm 1,20). Il piano del Creatore, secondo il testo sacro, ¢ quello di co-
stituire 'uomo a garante dell’intera realta creata per sé e per una relazionalita, attiva e
passiva, tra gli esseri viventi a beneficio di una trasversale promozione di tutta la realta
creata. Puo servirsene per il suo sostentamento e pud essere di aiuto per I’equilibrio
tra le varie forme di vita. E una missione importante questa dalla quale 'uomo, «im-
magine e somiglianza di Dio» (Gn 1,26), non pud esimersi. Il Simbolo di fede inizia
proprio cosi: «Credo in un solo Dio, Padre Onnipotente, Creatore del cielo e della
terra». La creazione ¢ dunque un articolo della fede cristiana, non la conclusione di
un ragionamento metafisico. Il fatto dunque che la fede cristiana pone Dio in modo

3 PONTIFICIO CONSIGLIO GIUSTIZIA E PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, Citta del Va-
ticano 2004, n. 451.

4 1bid., 452.
5 1bid., 451.

130



Ettore Malnati

eziologico, all’origine della realta creata, non ¢ certo un voler porre in ombra lo svi-
luppo delle specie dei viventi bensi un riaffermare che il creato porta in sé la stimmata
dell’opera di Dio e cio — dice la teologia cristiana — avviene ex #zhilo. Questo creato,
I'uomo e il cristiano devono conoscere, custodire e armonizzare secondo il piano del
Creatore anche dopo la colpa adamitica. La natura infatti, se studiata rettamente dalla
scienza, offre all’'uomo grandi opportunita per la sua conoscenza, per il progresso e
per la salute, altrimenti, se vi & un uso egoistico o di sfida all’ordine naturale, divie-
ne occasione di squilibri antropologici ed ambientali con gravi conseguenze etiche,
climatiche e psicologiche. La natura dunque, come ci indica la teologia della Genesi,
deve essere conosciuta e governata (Gn 1,28) dall’'uomo immagine di Dio, perché
questi se ne occupi e ad essa provveda e la conservi.

A ragion veduta si ¢ voluto richiamare il concetto teologico di creazione: produc-
tio rei ex nibilo sui et subjecti non relegandolo perd ad una cosmovisione statica a
cui si faceva riferimento nel passato, bensi alla cosmovisione evolutiva come anche
sostenuta dal teologo riformato P. Tillich quando afferma che la creazione non ¢ solo
un factum ma un fieri. E cio¢ che nella considerazione di una evoluzione delle spe-
cie tutto certo procede da qualche cosa o da qualcuno. Se ci si ferma pero a questo
aspetto, che & pur vero, viene a mancare, apparentemente, la nota nzhzlo subject: della
definizione classica, e questa convinzione sarebbe circoscritta al nucleo di «materia
e forma» dell’essere primigenio, relegando cosi questo «gesto» dell’atto del creare
all’attimo iniziale della storia dell’'universo. Questo sarebbe una depauperazione di
quella 7zens che non pud essere, in quanto «Atto intelligente», priva di un esistenzia-
le accompagnamento nell’evoluzione dell’essere, nelle sue varie forme. Se si prende
seriamente il fatto dell’evoluzione che supera la cosmovisione statica di un universo
fissista lasciando il posto alla cosmovisione dinamica di un universo in autosviluppo
progressivo, bisogna per forza di cose ammettere nella storia del cosmo un perma-
nente plus-divenire. E cioé che gli esseri si autotrascendono, vanno oltre la loro soglia
ontologica e ci si trova di fronte al superamento del principio di contraddizione: il
pitt non puo venire dal meno. Qui invece ¢ il contrario. Questo ¢ I'interrogativo che
ci presenta la scienza lasciando cosi aperte questioni non da poco. La considerazione
di una storia dell’universo che avrebbe in sé un plus-divenire ci porta a valutare la
liceita di ritenere che oltre alla causalita naturale vi deve essere una causalita Altra, cio
che per la fede ¢ quella divina; una causalita non subordinata o inferiore ontologica-
mente a quella della productio ex nihilo che ovviamente non puo che essere chiamata
creazione. Questa causalita va collocata nell’ordine trascendentale che opera ad intra
della causalita naturale affinché questa possa superare il suo limite e divenire cid che
¢. Dio in sé e nel suo agire non pud essere considerato una causa accanto ad altre
in una serie omogenea. Cid perd non toglie che la sua causalita sia effettiva, quindi
vera, tanto che ¢ proprio questa a rendere possibile il processo di plus-divenire del
creato. Secondo questa interpretazione della causalita creativa di Dio, i concetti di

131

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

L'ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

causa efficiente e causa finale si accostano sino a praticamente coincidere. Di que-
sto avviso sono anche i teologi Schoonenbergé, Flick e Alszeghy?, e lo sottolineano
nei loro trattati. Da questa lettura ne deriva che I’Autore dell’azione creatrice, sopra
riportata, non puo essere soltanto colui che ¢ all’origine dell’essere creato ab initio
(causa efficiente) donandogli «I’essere» ma ¢ anche Colui che pone nella creatura una
«nostalgia» verso I’essere-pill e la «governa» direttamente o mediatamente provve-
dendo e conservando come appunto gia sostenuto da san Tommaso8. Il teologo rifor-
mato Bonhoeffer affermava che «creazione e conservazione sono le due facce di una
stessa azione divina»?. Il teologo Ladaria, oggi segretario della Congregazione per la
dottrina della fede, cosi sottolinea: «le nozioni tradizionali di concorso, provvidenza
ecc. devono essere considerate come una esplicazione dell'idea della creazione»19.
Tutto questo per dire che nell’azione creatrice di Dio & implicito il suo accompagnare
I’opera sua e accanto a questa attenzione 'uvomo non ¢& estraneo ma ha una missione
da compiere anche nei confronti della realta creata o, come oggi si dice, del mondo.

Il Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, facendo proprio I'insegnamen-
to del Magistero, apre il cap. 10 con questa precisa convinzione: «l’esperienza viva
della presenza divina nella storia & il fondamento della fede del Popolo di Dio»!l. E
in tal senso che il cristiano deve farsi carico, secondo il piano di Dio, dell’ecologia
dell’ambiente perché il mondo continui a essere «rivelazione» dell’azione creatrice di
Dio e «richiamo» all’'umanita della sua missione di tutela e promozione della qualita
dell’ambiente e della moralita, da parte dell'uomo, dell’uso di esso sentendosi «realta
penultimax, evitando la tentazione di onnipotenza acritica.

2. Quale impegno dell’'uvomo imago Dei per il mondo?

Se dunque il mondo, nella logica dell’azione creatrice, ¢ testimonianza non di un
arbitrio bensi di una attenzione generatrice che vuole essere ed ¢ un atto di amore
di un Dio Amore, ne consegue che 'uvomo, creato a immagine di questo unico Dio,
non pud non occuparsi del mondo e di tutto cio che lo compone. Il Compendio della
Dottrina sociale, rifacendosi al Concilio Vaticano II e in particolare alla Costituzione

6 P. SCHOONENBERG, Alleanza e Creazione, Brescia 1972.
7 M. FLICK — Z. ALSZEGHY, Fondamenti di un’antropologia teologica, Firenze 1973.

8 TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae 1, q. 104, a 1: la conservazione del mondo & la prosecuzione
dell’azione creatrice.

9 D. BONHOEFFER, Quién es y quién fue Jesucristo?, Barcelona 1971, 98-100.
10 1. E LADARIA, Antropologia teologica, Roma 1986, 73.
1 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 451.

132



Ettore Malnati

pastorale Gaudium et spes, sottolinea che essendo 'uvomo «creato ad immagine di
Dio ha ricevuto il mandato di governare il mondo nella giustizia e nella santita, sotto-
mettendo a sé la terra con tutto quello che in essa & contenuto, e di rapportare a Dio
se stesso e 'universo intero, riconoscendolo Creatore di tutte le cose, perché, nella
sottomissione di tutte le cose all'uomo, sia grande il nome di Dio su tutta la terra. Cio
vale anche per gli ordinari lavori quotidiani. Gli uomini e le donne infatti che per pro-
curare il sostentamento per sé e per la famiglia esercitano il proprio lavoro... possono
a buon diritto ritenere che, con il loro lavoro, essi prolungano 'opera del Creatore»!12.

Da questo passo appare evidente che 'opera di «governare» il mondo sia pure
in modo qualitativamente altro, il Creatore I’ha voluta condividere con la rispettosa
sapienza dell’'uomo. Il rapporto uomo-mondo non puo essere inteso in antitesi al Cre-
atore senza falsarne la 7zens divina. Questo ¢ il disordine della colpa adamitica e quin-
di va letto nella scia del Mysterium iniquitatis. Nel Piano di Dio, recuperato poi da
Cristo, la nuova Creazione — come dice Paolo — 'opera dell’'uomo sia nel campo della
ricerca scientifica, tecnologica e dell’occupazione quotidiana non fa ombra alcuna
all’'opera della creazione e del Creatore, bensi «¢ segno della grandezza di Dio e frut-
to del suo ineffabile progettos3. E ovvio perd che 'uomo deve essere collaboratore
dell’azione creatrice tutelandone I'ordine e la finalita. Cid non significa mortificare la
ricerca o la sua capacita di trasformare la materia «creando» cosi forme nuove; questo
perd dovra essere accompagnato da «una forte dimensione etica» che porti I'uomo a
collaborare con Dio, non a sostituirsi a Lui «finendo cosi col provocare la ribellione
della natura che viene piuttosto tiranneggiata che governata»14,

11l «governo» dell’'uomo sul mondo deve essere, dice il Concilio, «nella giustizia e
nella santita»15. Giustizia significa con equita dare a ciascuno il suo. Cid implica, per
I'uomo, una conoscenza della valenza di ogni essere vivente e dell’ambiente naturale
e umano in rapporto all’armonia esistenziale dell’intera realta creata. La giustizia ri-
chiede allora innanzitutto «una corretta concezione dell’ambiente che, mentre da una
parte non puo ridurre utilitaristicamente la natura a mero oggetto di manipolazione
e sfruttamento, dall’altra non deve assolutizzarla e sovrapporla in dignita alla stessa
persona umanax»16, Con questo richiamo il Magistero della Chiesa anche con il Com-
pendio, ci mette in guardia dalla concezione dell’ambiente ispirata all’ecocentrismo o
al biocentrismo in quanto questa «si propone di eliminare la differenza ontologica e
assiologica tra I'uomo e gli altri esseri viventi, considerando la biosfera come un’unita
biotica di valore indifferenziato. Si viene cosi ad eliminare la superiore responsabi-

12 CONCILIO VATICANO II, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 34.
1B Ibid.
14 GIOVANNI PAOLO II, Lett. Enc. Centesimus annus, n. 37.

5 CoNcILIO VATICANO I, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 34.
16 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 463.

133

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

L'ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

lita dell’'uomo in favore di una considerazione egualitaristica della dignzta di tutti gli
esseri viventi»17.

L’ambiente certo ¢ in stretto rapporto con la qualita della vita di tutti gli esseri
viventi di ogni «ordine e grado». Ovviamente ¢ dovere di giustizia riconoscere una
diversita di dignita e compiti non certo in senso «politico» bensi in senso ontologico
e in rapporto al ruolo stesso che ciascun essere creato ha nei confronti dell’intero or-
dine della creazione. L'uomo certo, per missione, ¢ il custode della natura ma questa
non puo essere assolutizzata quasi fosse un totem o come fu inteso da certe tesi del
passato. «L.'uomo — dice il Vaticano IT — vale pitl per quello che ¢ che per quello che
ha. Parimenti tutto cio che gli uomini compiono allo scopo di conseguire una mag-
giore giustizia, una pili estesa fraternita e un ordine pitt umano nei rapporti sociali, ha
pitt valore dei progressi in campo tecnico»18, Compete all'uomo proprio in virtt della
missione di «cooperatore» della creazione prodigarsi affinché non solo vi sia una pro-
mozione e rispetto del creato ma anche il prodigarsi «per una maggior giustizia» tra le
persone e tra i popoli nel clima di una fraternita planetaria e con rapporti «paritari»,
in virtt della medesima dignita della persona umana, nella vita sociale. L’armonia
tra la realta creata non puo ovviamente ridursi ad un equilibrio tra le realta terrene
ma deve coinvolgere anzitutto colui che dell’habitat ¢ il custode. Una mancanza di
questo impegno darebbe adito a scompensi che porterebbero alla mortificazione del
vivere degno dell’'uomo e quindi alla conflittualita tra persone, popoli e tra uomo e
ambiente. Le disuguaglianze anche economico-sociali sono un attentato a questa giu-
stizia e minano la pace!®. Quindi 'uomo, e in particolare il cristiano singolo e I'intera
comunita cristiana sono chiamati a prodigarsi perché I’«ambiente umano» non si de-
teriori. A tale proposito ¢& stato profetico il messaggio di Paolo VI alle Nazioni Unite
dove, presentandosi a nome dell’'intero Concilio Vaticano II e della Chiesa cattolica
«esperta in umanita» con la sua storia e con il suo magistero sociale, indica che «essa
rappresenta la via obbligata della civilta moderna e della pace mondiale»20. Questo
impegno Paolo VI e la Chiesa del Concilio lo sentono pressante e Papa Montini dice
a tutti i rappresentanti degli Stati del Pianeta che «la pace non si costruisce soltanto
con la politica e con I'equilibrio delle forze e degli interessi, ma con lo spirito, con le
idee, con le opere della pace... Se volete essere fratelli lasciate cadere le armi dalle
vostre mani. Non si pud amare con armi offensive in pugno»2!. «Non gli uni contro
gli altri, non pili non mai... [bensi] lavorare gli uni per gli altri»22,

17 GIOVANNI PAOLO 11, Discorso ai partecipanti al Convegno su ambiente e salute, 24 marzo 1997.
18- CONCILIO VATICANO 11, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 35.

19 Ibid.,n.78.

20 PaoLo VI, Discorso all’lONU (4 ottobre 1965), n. 5.

21 Jhid.

22 ]bid.,n.5-6.

134



Ettore Malnati

L’altro criterio che il Concilio Vaticano IT ha espresso ed ¢ ripreso dal Compendio
della Dottrina sociale della Chiesa, per il «governo» della realta creata ¢ la santita?s.
Noi ci saremmo aspettati dopo la giustizia che a governare il mondo venisse indica-
ta la competenza nella scienza, nella geologia, nell’economia, nell’antropologia ecc.,
invece il Concilio senza tentennamenti parla del bisogno della santita. L'uomo per
collaborare con il Creatore a mantenere e conservare il mondo nell’ordine voluto
da Dio deve essere orientato alla santita cio¢ alla trascendenza. Il porsi dell’'uvomo
nei confronti delle problematiche dell’ambiente nella complessita creata dall’inqui-
namento atmosferico, dallo scempio delle foreste, dall’estinzione di alcune specie di
vegetali e di animali sono cause che alterano il clima, producono lo scioglimento dei
ghiacciai, o la desertificazione di vaste aree della terra, sono effetti di un modo di
porsi dell'uomo nei confronti del mondo escludendo la convinzione che Dio ne &
il Creatore ex nzhilo e ne & attento provvidente. Non riconoscere cio significa abdi-
care ad ogni riferimento alla trascendenza e quindi spezzare il legame che unisce il
mondo a Dio. «Questa rottura ha finito per disancorare dalla terra anche I'uomo e,
pitl radicalmente, ha impoverito la sua stessa identita. L’essere umano si ¢ ritrovato a
pensarsi estraneo al contesto ambientale in cui vive»24, La spiritualita della creazione
molto concorre ad una sapienziale «ecologia umana» che ¢ la piattaforma per una
giusta ecologia ambientale. Senza il riferimento al mistero di Dio creatore dei cieli e
della terra 'uomo altera la sua identita di realta penultima e sentendosi legittimato
a violare acriticamente I'integrita e i ritmi della natura?5 e ad aprire le porte ad una
economia avente come obiettivo I'egemonia del profitto a discapito della protezione
dell’ambiente e dei valori propri della persona. Non tener conto del criterio di san-
tita assieme a quello della giustizia mortifica 'ecologia umana e quella ambientale.
Giustamente richiama il Compendio della Dottrina sociale della Chiesa che «[’atteg-
giamento che deve caratterizzare 'uomo di fronte al creato ¢ [e deve essere] quello
della gratitudine e della riconoscenza... Se si mette tra parentesi la relazione con Dio
si svuota la natura del suo significato profondo depauperandolo... Il mondo si offre
allo sguardo dell’'uomo come traccia di Dio»26. Questo ¢ lo spirito che 'uvomo deve
fare suo nel determinarsi a promozione e tutela dell’ecologia ambientale mai dimenti-
cando «soprattutto i criteri di giustizia e solidarieta, ai quali si devono attenere innan-
zitutto gli individui ed i gruppi che operano nella ricerca e nella commercializzazione
nel campo delle biotecnologie»?7.

23 CONCILIO VATICANO 11, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 34.

24 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 464.

25 Cfr. GIovANNI PAoLO I1, Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis, n. 26.
26 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 487.

27 1bid., n. 474.

135

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

L'ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

3. Ambiente e sviluppo solidale dell’umanita

1l Compendio della Dottrina sociale della Chiesa affronta I'argomento dell’Am-
biente inteso come un bene collettivo e pertanto presenta la sua tutela come una sfida
per I'umanitas. E ancora all’'uomo che viene chiesto di prendersi cura e rispettare
questo bene collettivo destinato a tutti, impedendo che si possa fare «impunemente
uso delle diverse categorie di esseri, viventi o inanimati — animali, piante, elementi
naturali — come si vuole a seconda delle proprie esigenze»29. Se & vero, come & vero
che 'uomo & I'apice della creazione, ¢ altrettanto vero che egli non solo beneficia per
sé dell’ambiente ma ha anche la responsabilita che questi possa continuare a donare a
lui e al pianeta Terra cio che ¢ necessario alla qualita della vita, non solo dell’'umanita
e dell’ecoglobalizzazione delle «esigenze del presente ma anche di quelle dell’'umanita
e dell’ambiente del futuro»30. Giustamente affermava gia nel 1967 Paolo VI che «la
solidarieta universale oltre che essere un dato di fatto e per noi un beneficio & anche
un dovere»3! non solo ovviamente per le singole persone o gruppi di persone sensibi-
li, bensi per «una responsabilita che appartiene anche ai singoli Stati e alla Comunita
internazionale»32. L.'umanita nei suoi ambiti giuridici ha il compito e il dovere di of-
frire delle regolamentazioni che consentono la tutela e la promozione dell’ambiente.
Questo non significa la paralisi dello sviluppo sociale economico della famiglia uma-
na, perd questo non pud andare né a scapito «del rispetto dell’integrita della natura
e dei suoi ritmi»33? né a scapito dello sviluppo sia integrale dell'uomo e dello sviluppo
solidale dell’'umanita34. Cosi infatti si esprimeva Paolo VI nel suo primo viaggio di
un Pontefice in India: «L’'uomo deve incontrare 'uomo, le nazioni devono incon-
trarsi come fratelli e sorelle, come figli di Dio. In questa comprensione e amicizia
vicendevoli, in questa comunione sacra, noi dobbiamo parimenti lavorare assieme per
edificare I'avvenire comune dell’'umanita»3>. L’'uomo ¢ dunque questa presenza razio-
nale-sensibile e «provvida» che deve mettere in atto I’equilibrio nell’ambiente, e tra
I’ambiente e lo sviluppo equo e solidale dell’intera famiglia umana. La Dottrina socia-
le della Chiesa chiede che 'umanita, attraverso gli organismi internazionali faccia in

28 [hid., n. 466.
29 GI0VANNI PAoLO 11, Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis, n. 34.

30

Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 467.
31 Paoro VI, Lett. Enc. Populorum progressio, n. 17.

32 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 467.

33 GIOVANNI PAOLO 11, Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis, n. 26.
34 PAoLO VI, Lett. Enc. Populorum progressio, nn. 43-44.

35 PaoLO VI, Allocuzione agli uomini delle varie religioni e comunita non cristiane (Bombay, 3 dicembre
1964).

136



Ettore Malnati

modo che, nel rispetto dell’ambiente, le risorse energetiche, «quelle non rinnovabili
ai quali attingono i Paesi altamente industrializzati e quelli di recente industrializza-
zione, devono essere poste al servizio di tutta I'umanita. In una prospettiva morale
improntata all’equita e alla solidarieta intergenerazionale, si dovra altresi continuare,
tramite il contributo della comunita scientifica a identificare nuove fonti energetiche,
a sviluppare quelle alternative e a elevare i livelli di sicurezza dell’energia nucleare»36.

Uomo e natura sono alleati sia per una ecologia ambientale di positiva valenza glo-
balizzata che per una ecologia umana improntata ad uno sviluppo solidale per I'intera
umanita. Il Concilio Vaticano II pensando ad una relazionalita in tutto dignitosamen-
te fraterna tra i popoli del pianeta cosi si esprime: «Lo sviluppo economico non pud
essere abbandonato né al solo svolgersi quasi meccanico dell’attivita economica dei
singoli né alla sola decisione della pubblica autorita. Per questo, bisogna denunciare
gli errori tanto delle dottrine che, in nome di un falso concetto di liberta, si oppon-
gono alla riforme necessarie, quanto di quelle che sacrificano i diritti fondamentali
delle singole persone e dei gruppi all’organizzazione collettiva della produzione. Si
ricordino, d’altra parte, tuttii cittadini che essi hanno il diritto e il dovere — da ricono-
scersi anche da parte dei poteri pubblici — di contribuire, secondo le loro capacita, al
progresso della propria comunita. Specialmente nelle regioni economicamente meno
progredite, dove si impone I'impegno di tutte le risorse ivi esistenti, danneggiano gra-
vemente il bene comune coloro che tengono inutilmente le proprie ricchezze o coloro
che — salvo il diritto personale di migrazione — privano la propria comunita dei mezzi
materiali e spirituali di cui essa ha bisogno»>37.

Tutti gli esseri umani debbono sentirsi impegnati al bene dell’intera famiglia uma-
na utilizzando e mettendo a disposizione le varie risorse anzitutto a partire dalla pro-
pria comunita. «Questo dovere riguarda in primo luogo i pit favoriti. I loro obblighi
sono radicati nella fraternita umana e soprannaturale e si presenta — dice Paolo VI
—in un triplice aspetto: dovere di solidarieta, cioé I'aiuto che le nazioni ricche devono
prestare ai Paesi in via di sviluppo; dovere di giustizia sociale, cioé il ricomponimento
in termini pit corretti delle relazioni commerciali difettose tra popoli forti e popoli
deboli; dovere di caritd universale, cioé la promozione di un mondo piti umano per
tutti, un mondo nel quale tutti abbiano qualcosa da dare e da ricevere, senza che il
progresso degli uni costituisca un ostacolo allo sviluppo degli altri»38. A tale propo-
sito cosi si esprime Papa Francesco facendo eco all'insegnamento di Paolo VI: «Ab-
biamo bisogno di crescere in una solidarieta che deve permettere a tutti i Popoli di
giungere con le loro forze ad essere artefici del loro destino, cosi come ciascun essere

36 Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit., n. 470.
37 CoNCILIO VATICANO 11, Cost. Past. Gaudium et spes, n. 65.
38 PaoLO VI, Lett. Enc. Populorum progressio, n. 44.

137

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

L'ecologia cristiana nel Compendio della Dottrina sociale della Chiesa

umano ¢ chiamato a svilupparsi»39. Questo sviluppo solidale presuppone un senso
di responsabilita che ¢& legata alla accoglienza del concetto di uomo e donna creati a
immagine di Dio e posti dal Creatore ad accompagnare, tutelare e governare 'opera
di Dio. La rimozione di questo principio mette in pericolo un’autentica fraternita tra
gli esseri umani e tra i popoli. Accettare che il mondo e I’essere umano sono opera di
Dio e che dalla relazione dell'uomo con I’'ambiente quale «conservatore e promotore»
e dell’'uomo con I'umanita, cio che realizza la missione & «!’interpretazione metafisica
dell’humanum in cui la relazionalita ¢ elemento essenziale»40. Nel cristianesimo que-
sta interpretazione dell’humanum porta con sé atteggiamenti religiosi e culturali dove
¢ pienamente presente il principio dell’amore e della verita che sottosta al vero svilup-
po umano#!, «Il mondo di oggi — dice Benedetto XVI — ¢ attraversato da alcune cultu-
re a sfondo religioso, che non impegnano 'uomo alla comunione, ma lo isolano nella
ricerca del benessere individuale, limitandosi a gratificare le attese psicologiche...
Per questo motivo ¢ necessario un adeguato discernimento... Il discernimento circa
il contributo delle culture e delle religioni si rende necessario per la costruzione della
comunita sociale nel rispetto del bene comune soprattutto per chi esercita il potere
politico... La religione cristiana e le altre religioni possono dare il loro apporto allo
sviluppo solo se Dio trova posto anche nella sfera pubblica, con specifico riferimento
alle dimensioni culturale, sociale, economica e, in particolare, politica»+2.

39 FRANCESCO, Esort. Ap. Evangelii gaudium, n. 190.

40 BENEDETTO XVI, Lett. Enc. Caritas in veritate, n. 55.
41 Ibid.

42 Ibid., nn. 55-56.

138



