
S IT U 5) 165-165

Editoriale
T’omelia: vischi hellezza dı UNA sfida
CO/1Z‘€WPOVCZ/?€CZ

(G107g810 Paximadi
Facaltäa dı Teologtia (Lugano)

«Che predica!», «Predica ene razzola male. «Sono stutfo delle solite DIEC
diche!'» Potremmo continuare lungo, forse <arehbhbe inutile ed DO imbaraz-
ante dato aCqulsito che nel linguaggio COMMUNG, ermine «predica» SOVeEeNTE 10  —

ha significato lusinghiero: bene, indica qualcosa d NO10SO, V1 DUO GSSCTITC

un’implicazione di moralismo O, addirittura, di ipocrIisla: «Ja che pulpito viene 1a
predica!>». Ed inutile nasconders] dietro ı] fatto che 1a parola in questlone 10  —

tecn1ica, che proprliamente 1a 61 dovrebbe chiamare «omelia>». VECTIO; chi mal
SA questa parola oltre agli addetti al lavori? anche NnO1 pret1 SPCSSO C1 diciamo, tra
conftratelli: «(Joo1 fai 1a predica?».

VOxX populi.. 61 potrebbe dire forse CO  - qualche rag1one, d 1n effetti CONSTLA-
aZzlone abbastanza COMMUNG, anche fuor di quesie metafore di quest] modi di dire,
che SPCSSO 1a predicazione liturgica S12 percepita (G)183{° qualcosa di pPESanNte, di Cul
charazzarsı] ı] prima possibile. Noto criter10 che fedeli utilizzano DCI scegliere GQUA
le Messa andare, 1n una C1itta (G)1R{5 Lugano 1n Cul L’«offerta>» ALICOTLA abbondante
varlegata, <i] che fa prediche brevil>». Una CT1s1 della predicazione? Forse
eCCESSIVO dirlo, Ce disagio pluttosto diffuso, 1a (Longregazlione DCI ı] Culto
Divina 1a Disciplina de] Sacrament]1 ha rmtenuto OppOrIuNO pubblicare, 29 91USNO0
2015, Direttorio omiletico. SSO (G)1R{5 risposta acl un richiesta de] Sinodo
de]l Vescov1 de] 2008, fatta propria prima da Benedetto AVI DO1 da Francesco,
OCCOLLE affermare subito che 61 tratta d documento ambizioso DCL cert] aspett1
audace, che 10  — 61 limita Aissare presupposti dottrinali suggerimentI
pratic1, arrıva fino di presentare indicazion!1 CONCTEeTIE DCL la predicazione
nel differenti temp1 dell’anno liturgico.

La Rivista Teologica di Lugano 1n QqUESTO UMMNETO una serle di contributi
che vogliono 10  — solo illustrare documento 1n questione, anche approfondirne
alcune tematiche, di vista teologico quanto da quello comun1cat1voa.

165165

RTLu XX (2/2015) 165-168

Editoriale
L’omelia: rischi e bellezza di una sfida 
contemporanea

Giorgio Paximadi
Facoltà di Teologia (Lugano)

«Che predica!», «Predica bene e razzola male…», «Sono stufo delle solite pre-
diche!». Potremmo continuare a lungo, ma forse sarebbe inutile ed un po’ imbaraz-
zante: è dato acquisito che nel linguaggio comune, il termine «predica» sovente non 
ha un significato lusinghiero; se va bene, indica qualcosa di noioso, ma vi può essere 
un’implicazione di moralismo o, addirittura, di ipocrisia: «Da che pulpito viene la 
predica!». Ed è inutile nascondersi dietro il fatto che la parola in questione non è 
tecnica, e che propriamente la si dovrebbe chiamare «omelia». È vero; ma chi mai 
usa questa parola oltre agli addetti ai lavori? E anche noi preti spesso ci diciamo, tra 
confratelli: «Oggi fai tu la predica?».

Vox populi… si potrebbe dire forse con qualche ragione, ed in effetti è consta-
tazione abbastanza comune, anche fuor di queste metafore e di questi modi di dire, 
che spesso la predicazione liturgica sia percepita come qualcosa di pesante, di cui 
sbarazzarsi il prima possibile. Noto criterio che i fedeli utilizzano per scegliere a qua-
le Messa andare, in una città come Lugano in cui l’«offerta» è ancora abbondante e 
variegata, è «il prete che fa prediche brevi!». Una crisi della predicazione? Forse è 
eccessivo dirlo, ma certo un disagio piuttosto diffuso, se la Congregazione per il Culto 
Divino e la Disciplina dei Sacramenti ha ritenuto opportuno pubblicare, il 29 giugno 
2015, un Direttorio omiletico. Esso nasce come risposta ad una richiesta del Sinodo 
dei Vescovi del 2008, fatta propria prima da Benedetto XVI e poi da Francesco, e 
occorre affermare subito che si tratta di un documento ambizioso e per certi aspetti 
audace, che non si limita a fissare presupposti dottrinali e a proporre suggerimenti 
pratici, ma arriva fino al punto di presentare indicazioni concrete per la predicazione 
nei differenti tempi dell’anno liturgico. 

La Rivista Teologica di Lugano presenta in questo numero una serie di contributi 
che vogliono non solo illustrare il documento in questione, ma anche approfondirne 
alcune tematiche, tanto dal punto di vista teologico quanto da quello comunicativo.



Faltorlale Omelra FHSCH H77a el arı ST}} CONtTEMPOraNEa

I} tema principale di QqUESTO fascicolo della OSITA Rıvista affrontato anzlıtutto
nell’articolo di Emanuele [ Marco A] Direttorio omiletico: un necessitar’>». In

(G)183{° l’attuale, caratter17zzato da una sovrabbondanza di Comunicazlone, 1a
tentazlone DUO OSSCTC AVVerte ’autore quella d «ridurre 1a tcerca sull’omileti-

alla riflessione sulla Comunl1cazlone>», dato che «V’omelia molto di pIU che 110  -

una comunlicazlone di buon] PIINC1DL, DCI quali 61 necess1itano tecniche di CONVIN-
clImento>. L’omelia prima di della liturgia, DCI SE rservata mMINIStro
ordinato, 110  - deve quindi confusa CO  - altre forme di cateches] di aANNUNCIO
crst1ano. In quanto tale RNa interpretazione della Sacrd Scritturd, 11} nel s {  (

liturgico ed ermeneut1co, secondo tre not1 ecrter]: «)’unita della Scrittura,
1a Tradizione della Chiesa, l’analogia della fede>». Non quindi eseges1 sclentifica
111era interpretazione moralizzante, aANNUNCIO de] 1stero pasquale. In QUESTO SC11-

l’attenzione de] Direttorio0 «TAamMMeEeNtTLATrEe riterimenti Catechismo della Chiesa
Cattolica>» sembra veramentfe di primarla importanza.

In quanto aANNUNCIO de]l Mistero, ’omelia dev’essere ben preparata, 10  — solo
di vista teologico retor1co, SOPprattutto spirituale. La pratica della lectioO dz

INA OS1 indicata Direttorio (G)1R{5 <<1111 valido aluıto> DCI la preparazıone dell’o-
melia. QqUESTO riguardo ’autore ricorda importante documento di 11 (0vannı
Paolo 1L, 1a Pastores dabo vobis, che «ricorda l’intrinseca armonla che deve FESNALEC tra
’a7i0ne de] sacerdote 1a preghiera». In tr1 erm1mnı mM1 DaIc di agglungere
DCT convertire oli altrı, OCCOLLE che ı] sacerdote lasci trasparıre 1a propria cConversione,

QUESTO 10  — nel erm1inı] moralistic] 1n Cul di solito 3084 questa parola, nel
C11SO deducibile dal s { 1  ( significato etimologico: (FE vertere, «volgere assiıeme>», Oss1a
«guardare aAss1ieme (TlsStOo>.

Un tro contributo DCL 1a comprensione de]l Direttorio0 C1 'Ornito dall’articolo d
Lorenzo (.anton] «Alcune riflession] aul Diyettorio Omiletico>. Ne] s { 1  ( ’autore
C1 conduce scoprire ı] documento, rileggendolo sulla SCOTTLA della retorica antıca
quella della Regola di 11 Benedetto. La classica ripartiziıone 1n IHNVENLIO, dispositio,
elocutio, MNMEMONLÄ, ACLIO individuata dall’autore 1n pIU puntı de]l Direttorio: 'OSs1
riterimento alla necessita di cltare font] della Liturgla della Sacra Scrittura fa
chiaramente dell’inventio, mentfre 1a dispositto DUO guardare alla dinamica della lecCtiO
divina DCL cogliere 1a imanlera 1n Cul disporre S1101 argoment!. L’elocutio Vra una

srande nel IMOMeEeNTO 1n Cul ı] predicatore trasporra ı] risultato de] s { 1  ( studio
1n linguaggio comprensibile 10  — eCcN1CcO. Sembra peroö veramente Interessante
tentat1vo di rtcavare una «retorica cristlana», utile DCL leggere ı] Direttori0, dal Cap
VII[ della Regula Benedicti, dedicato al dodieci sradi dell’umiltä. Particolarmente
1L1LONO l’undicesimo srado hanno che fare CO  - 1a parola, essendo ı] PI1Imo dedicato
al silenzi0 dunque all’ascolto, dato che 1LNLONACO parla solo interrogato, ı]
secondo DIU propriamente alla parola de]l INONACO, che dovendo GSSCTITC pacata, umile,
ponderata, ragionevole mal urlata esemp10 d (G)1R{5 debba attegglarsı 1a parola

166166

Editoriale: L’omelia: rischi e bellezza di una sfida contemporanea

Il tema principale di questo fascicolo della nostra Rivista è affrontato anzitutto 
nell’articolo di Emanuele Di Marco «Il Direttorio omiletico: una necessità?». In un 
contesto come l’attuale, caratterizzato da una sovrabbondanza di comunicazione, la 
tentazione può essere – avverte l’autore – quella di «ridurre la ricerca sull’omileti-
ca alla riflessione sulla comunicazione», dato che «l’omelia è molto di più che non 
una comunicazione di buoni principi, per i quali si necessitano tecniche di convin-
cimento». L’omelia è prima di tutto parte della liturgia, per sé riservata al ministro 
ordinato, e non deve quindi esser confusa con altre forme di catechesi o di annuncio 
cristiano. In quanto tale essa è interpretazione della Sacra Scrittura, compresa nel suo 
contesto liturgico ed ermeneutico, secondo i tre noti criteri: «l’unità della Scrittura, 
la Tradizione della Chiesa, l’analogia della fede». Non quindi esegesi scientifica o 
mera interpretazione moralizzante, ma annuncio del Mistero pasquale. In questo sen-
so l’attenzione del Direttorio a «rammentare i riferimenti al Catechismo della Chiesa 
Cattolica» sembra veramente di primaria importanza. 

In quanto annuncio del Mistero, l’omelia dev’essere ben preparata, non solo dal 
punto di vista teologico o retorico, ma soprattutto spirituale. La pratica della lectio di-
vina è così indicata dal Direttorio come «un valido aiuto» per la preparazione dell’o-
melia. A questo riguardo l’autore ricorda un importante documento di san Giovanni 
Paolo II, la Pastores dabo vobis, che «ricorda l’intrinseca armonia che deve regnare tra 
l’azione del sacerdote e la preghiera». In altri termini ‒ mi pare di poter aggiungere ‒ 
per convertire gli altri, occorre che il sacerdote lasci trasparire la propria conversione, 
e questo non nei termini moralistici in cui di solito è compresa questa parola, ma nel 
senso deducibile dal suo significato etimologico: cum vertere, «volgere assieme», ossia 
«guardare assieme a Cristo». 

Un altro contributo per la comprensione del Direttorio ci è fornito dall’articolo di 
Lorenzo Cantoni «Alcune riflessioni sul Direttorio omiletico». Nel suo testo l’autore 
ci conduce a scoprire il documento, rileggendolo sulla scorta della retorica antica e su 
quella della Regola di san Benedetto. La classica ripartizione in inventio, dispositio, 
elocutio, memoria, actio è individuata dall’autore in più punti del Direttorio: così il 
riferimento alla necessità di citare fonti della Liturgia e della Sacra Scrittura fa parte 
chiaramente dell’inventio, mentre la dispositio può guardare alla dinamica della lectio 
divina per cogliere la maniera in cui disporre i suoi argomenti. L’elocutio avrà una 
grande parte nel momento in cui il predicatore trasporrà il risultato del suo studio 
in un linguaggio comprensibile e non tecnico. Sembra però veramente interessante il 
tentativo di ricavare una «retorica cristiana», utile per leggere il Direttorio, dal cap. 
VII della Regula Benedicti, dedicato ai dodici gradi dell’umiltà. Particolarmente il 
nono e l’undicesimo grado hanno a che fare con la parola, essendo il primo dedicato 
al silenzio e dunque all’ascolto, dato che il monaco parla solo se è interrogato, e il 
secondo più propriamente alla parola del monaco, che dovendo essere pacata, umile, 
ponderata, ragionevole e mai urlata è esempio di come debba atteggiarsi la parola 



GIOorgiO Paxımadı

de]l predicatore 1n una VT «retorica ecrist1ana>». AÄAncora una volta, dunque, ’omelia
ragg1unge 1a {{l imassıma efficacia quando lascia trasparıre ı] CAMMUINO spirituale de]
predicatore.

I} tema monografico di QqUESTO UMNETO della OSITA Rivista ALICOTLA affrontato nel
contributo di Marco Meschin!i! «(J)melia monodialogica>». L’autore dall’appa-
entfe contraddizione CONTEeNuUuTA nel fatto che, 1n erm1inı] cComunicatıvl, ’omelia
monologo, 112 1n erm1inı teologici, dev’essere considerata (G)183{° <l dialogo di DIio
CO  - ı] s {  ( popolo». In DIU, dialogo, sostlene l’autore, DCI {{l AaLUura OppoOsIit1vo,
mentfre 1n QqUESTO Aas O 10  — possibile tale definizione. Per indicare 1a v1a di
SUPperamenNtO di questa contraddizione, ’autore ricolloca ’omelia nel s { 1  (

liturgico, Ccrocevla bidirezionale 1n Cul 61 Iincontrano Dio l’uomo, DCI riprendere
una definizione d Katzinger. In QqUESTO 11S5O alla «Jiturgla della parola» 1n Cul Dio
l’uomo VENSONO iness1 1n DCI de] libro, O, meglio, dell’atto di ettura di
CS550U, ed alla «Jiturgla eucarlst1ca>», che ı] lu0og0 della manifestazione di Dio nel NO
sacramentale, 61 frappone, nella riflessione dell’autore, 1a «Jiturgla de]l testimone»,
Oss1a ı] luogo 1n Cul l’omileta impegna STESSO nel test1imonlare 1a Parola di Altro
OSs1 esli diviene ALLOTE AUTLOTE di una relazione parı CO  - la Scrittura. 51 trat-

evidentemente d una audace, nella quale l’analogia 10  — DUO 10  — VE

srande Spazlo, estremamente Interessante DCI comprendere V’articolazione
ira le due partı tradizionali della liturgia, ed fatto che ’omelia 110  - elemento
ACCESSOIO, rservato magarı feste principali uditori particolarmente softsticati,

un essenzlale dell’atto liturgico 1n Cul DIio edifica ı] - { 14  ( popolo ALLFAaVeTrsSO

l’opera de] - { 14  ( Spirito nell’esperienza STESSAa de] predicatore. prez10s1 suggeriment!
pratic1 che concludono contributo, indicano all’omileta delle piste DCI meftftfere 1n
ALLO 1a “{l funzione.

Altri articoli contributi present1 nel UMMECTO 110  - SO110 direttamente collegati
tema monografico, ancorche alcun] di ess] DOSSaNO contribuire acl ilustrarlo. I} ettore
leggerä CO  - placere ı] di Johannes Nebel «Le OVau eucharistique du sacerdoce
ministeriel», che, prendendo 1n considerazione ı] pensiero di (Odo Case] 1a tcerca
odierna sulle antiche anafore eucaristiche, sottolinea punt] forti ed punt! deboli,

richiama CO  — energla ı] fatto che una Comprensione dell’Eucaristia nel s {  ( valore
sacrificale, Oss1a nell’unione eucarıstica de]l Sacerdote della Vıttima port1 alla sottoli-
nea4tfura dell’identita de] presbitero, che ag1sce 1 DEYSONA Christi, (G)1R{5 essenz1lalmen-

di colu] che offre sacrificio eucarıst1co. Benche l’articolo 1n questlone 110  - lo dica
esplicitamente, tuttavıa 10  — DOsSsiamMO dimenticare che ı] presbitero, Cul affidato
ALLO sacrificale lui ProprIio, che 61 distingue da quello degli altrı fedeli, ı] medesimo
Cul la Chiesa demanda di pronunclare l’omelia, 110  - 1n virtu di una y{l forma-
zione teologica, quanto Propri0 de] s {  ( CArattere ministerlale. L/’atto dell’omelia 61

dunque (G)1R{5 integrante de]l mMinistero «sacerdotale>» de]l presbitero.
Sempre sulla Comunicazlone, dunque implicitamente sull’omelia, riflette ı] CO11-

167167

Giorgio Paximadi

del predicatore in una vera «retorica cristiana». Ancora una volta, dunque, l’omelia 
raggiunge la sua massima efficacia quando lascia trasparire il cammino spirituale del 
predicatore. 

Il tema monografico di questo numero della nostra Rivista è ancora affrontato nel 
contributo di Marco Meschini «Omelia monodialogica». L’autore parte dall’appa-
rente contraddizione contenuta nel fatto che, in termini comunicativi, l’omelia è un 
monologo, ma, in termini teologici, dev’essere considerata come «il dialogo di Dio 
con il suo popolo». In più, il dialogo, sostiene l’autore, è per sua natura oppositivo, 
mentre in questo caso non è possibile usare tale definizione. Per indicare la via di un 
superamento di questa contraddizione, l’autore ricolloca l’omelia nel suo contesto 
liturgico, crocevia bidirezionale in cui si incontrano Dio e l’uomo, per riprendere 
una definizione di Ratzinger. In questo senso alla «liturgia della parola» in cui Dio e 
l’uomo vengono messi in contatto per mezzo del libro, o, meglio, dell’atto di lettura di 
esso, ed alla «liturgia eucaristica», che è il luogo della manifestazione di Dio nel segno 
sacramentale, si frappone, nella riflessione dell’autore, la «liturgia del testimone», 
ossia il luogo in cui l’omileta impegna se stesso nel testimoniare la Parola di un Altro. 
Così egli diviene attore e autore di una relazione sacra al pari con la Scrittura. Si trat-
ta evidentemente di una proposta audace, nella quale l’analogia non può non avere 
un grande spazio, ma è estremamente interessante per comprendere l’articolazione 
tra le due parti tradizionali della liturgia, ed il fatto che l’omelia non è un elemento 
accessorio, riservato magari a feste principali o a uditori particolarmente sofisticati, 
ma è una parte essenziale dell’atto liturgico in cui Dio edifica il suo popolo attraverso 
l’opera del suo Spirito nell’esperienza stessa del predicatore. I preziosi suggerimenti 
pratici che concludono il contributo, indicano all’omileta delle piste per mettere in 
atto la sua funzione. 

Altri articoli e contributi presenti nel numero non sono direttamente collegati al 
tema monografico, ancorché alcuni di essi possano contribuire ad illustrarlo. Il lettore 
leggerà con piacere il testo di Johannes Nebel «Le noyau eucharistique du sacerdoce 
ministeriel», che, prendendo in considerazione il pensiero di Odo Casel e la ricerca 
odierna sulle antiche anafore eucaristiche, ne sottolinea i punti forti ed i punti deboli, 
e richiama con energia il fatto che una comprensione dell’Eucaristia nel suo valore 
sacrificale, ossia nell’unione eucaristica del Sacerdote e della Vittima porti alla sottoli-
neatura dell’identità del presbitero, che agisce in persona Christi, come essenzialmen-
te di colui che offre il sacrificio eucaristico. Benché l’articolo in questione non lo dica 
esplicitamente, tuttavia non possiamo dimenticare che il presbitero, cui è affidato un 
atto sacrificale a lui proprio, che si distingue da quello degli altri fedeli, è il medesimo 
cui la Chiesa demanda di pronunciare l’omelia, non tanto in virtù di una sua forma-
zione teologica, quanto proprio del suo carattere ministeriale. L’atto dell’omelia si 
presenta dunque come parte integrante del ministero «sacerdotale» del presbitero. 

Sempre sulla comunicazione, e dunque implicitamente sull’omelia, riflette il con-



Faltorlale Omelra FHSCH H77a el arı ST}} CONtTEMPOraNEa

tributo di eagt Mülhler «(‚omunIicare valori cristi1anı 1n di scett1c1smo
relig10s0>». La dialettica ira «messagg10>» «COTN1Ce>», OSs14, 1n altrı terminl, l’attenz10-

che, 1n MmeEsSSaggl10, S1aNO condivise 110  - solo le affermazion] dirette che 61
MuUnN1CANO, anche le presupposizl1on1 che, date DCI da]l mittent], DOSSONO
condurre acl fallimento della Comunl1cazlonNe, di vitale importanza anche nella
comunlcazlaone religiosa. Iroppo SPCSSO infatt] succede, nella predicazione, di partiıre
110  - da saper1 condivisi, da affermazion] che SO110 Pr  (e (G)183{° VOTC solo dal
mittente. La riflessione comunlicatıva Svolta 1n QqUESTO contributo DUO alutare ad VE

un ’ attenzlone ulteriore nella omiletica.
Altrı tem1 SO110 affrontati nel UT O della Rivısta Teologica di Lugano:

anche lo SP1NOSO problema della «pentecostalizzazione>» de] cristianesimo,
da AÄndrzej Kobylinski CO  — particolare rferimento alla natla Polonia, di particolare
interesse: VOTO che, nel OSITO di lingua di cultura italiana, ı] Rinnova-
ENTO nello Spirito, principale CeSPONECNTE di questa realtä, saldamente ANCOTATLO
nella tracdizione cattolica, esperlenza COMMUNG, DCT chi S12 impegnato 1n pastorale,
1a crescıta di Chiese libere di Sruppl pentecostali che spazl lasclat]ı vuot]
dalla pastorale tradizionale. Penso particolarmente cert1 quartlier1 periferici abitat]i
da DEISONC SPDCSSO sraclicate dal loro culturale, DCI le quali una di
t1DO pentecostale DUO GSSCTITC DIU coNvincente della frequenza alla loro parrocchla
territoriale. Anche 1n QqUESTO AasO MnnNOovamento della predicazione, che 1a renda
pIU cCOoNvIncente pIU carıca di testimon1anza, DUO GSSCTEC aluto DCI molti 10  —

rltrovarsı estranel nella OSIra STrUttura parrocchiale.
L’articolo di E:mery de (3aal «Pope Benedict AVI’Ss early Contribution Fun

damental Theology 55-1961>» C1 fa rMsentire 1a VOCC dell’amato Pontefice 1n
s { 1  ( contributo siovanile, che s1ntet17zz7za 914 tem1 ftondamentali della “{l SU1CCESSIVA
produzione teologica, mentfre ı] contributo «L’immagine unlitarla de] popolo di DIio
nell’ Apocalisse», di Iulian Faraoanu, che Invıita ricuperare ı] valore ecclesiologico
dell’Apocalisse, forse talora 1n ombra davantiı «primato dell’escatologia>» che
domina QquUESTO libro biblico, mostrando 1a mmanlera 1n Cul ’autore biblico articola ı]
tema de] popolo di Dio ira elementi veterotestamentarı neotestamentarI, introduce
una tematıca biblica 110  - OS1 CONSUETA, DONC alla OSIra attenzl1o0ne libro DOCO
letto della {{l estrema ditficoltä dell’estraneitäa de] s { 1  ( mondoa immag1inarıo
alla OSITA cultura ed al OSITO modo di DENSAIC,

Ome vediamo, QqUESTO UT O della OSIra Rivista 10  — una «predica»,
volume F1CCO di suggest10N1 di interesse che nostr1 lettori, S1aMO certl,
adeguatamente AD PICZZAIC.,

168168

Editoriale: L’omelia: rischi e bellezza di una sfida contemporanea

tributo di Beat Müller «Comunicare i valori cristiani in un contesto di scetticismo 
religioso». La dialettica tra «messaggio» e «cornice», ossia, in altri termini, l’attenzio-
ne a che, in un messaggio, siano condivise non solo le affermazioni dirette che si co-
municano, ma anche le presupposizioni che, date per scontate dai mittenti, possono 
condurre ad un fallimento della comunicazione, è di vitale importanza anche nella 
comunicazione religiosa. Troppo spesso infatti succede, nella predicazione, di partire 
non da saperi condivisi, ma da affermazioni che sono presupposte come vere solo dal 
mittente. La riflessione comunicativa svolta in questo contributo può aiutare ad avere 
un’attenzione ulteriore nella proposta omiletica. 

Altri temi sono affrontati nel presente numero della Rivista Teologica di Lugano; 
anche lo spinoso problema della «pentecostalizzazione» del cristianesimo, trattato 
da Andrzej Kobyliński con particolare riferimento alla natia Polonia, è di particolare 
interesse; è vero che, nel nostro contesto di lingua e di cultura italiana, il Rinnova-
mento nello Spirito, principale esponente di questa realtà, è saldamente ancorato 
nella tradizione cattolica, ma è esperienza comune, per chi sia impegnato in pastorale, 
la crescita di Chiese libere e di gruppi pentecostali che occupano spazi lasciati vuoti 
dalla pastorale tradizionale. Penso particolarmente a certi quartieri periferici abitati 
da persone spesso sradicate dal loro contesto culturale, per le quali una proposta di 
tipo pentecostale può essere più convincente della frequenza alla loro parrocchia 
territoriale. Anche in questo caso un rinnovamento della predicazione, che la renda 
più convincente e più carica di testimonianza, può essere un aiuto per molti a non 
ritrovarsi estranei nella nostra struttura parrocchiale. 

L’articolo di Emery de Gaál «Pope Benedict XVI’s early Contribution to Fun-
damental Theology – 1955-1961» ci fa risentire la voce dell’amato Pontefice in un 
suo contributo giovanile, che sintetizza già temi fondamentali della sua successiva 
produzione teologica, mentre il contributo «L’immagine unitaria del popolo di Dio 
nell’Apocalisse», di Iulian Faraoanu, che invita a ricuperare il valore ecclesiologico 
dell’Apocalisse, forse talora messo in ombra davanti al «primato dell’escatologia» che 
domina questo libro biblico, mostrando la maniera in cui l’autore biblico articola il 
tema del popolo di Dio tra elementi veterotestamentari e neotestamentari, introduce 
una tematica biblica non così consueta, e pone alla nostra attenzione un libro poco 
letto a causa della sua estrema difficoltà e dell’estraneità del suo mondo immaginario 
alla nostra cultura ed al nostro modo di pensare. 

Come vediamo, questo numero della nostra Rivista non è una «predica», ma un 
volume ricco di suggestioni e di interesse che i nostri lettori, ne siamo certi, sapranno 
adeguatamente apprezzare. 


