Articoli RTLu XX (2/2015) 229-260

Le noyau eucharistique de I'identité

du sacerdoce ministériel: une dimension
négligée de la théologie liturgique

La doctrine de I’Eglise sur le sacrifice de la messe face

a quelques opinions théologiques du 20e siecle

Johannes Nebel FSO*

Introduction

L’Institutio Generalis de 'Editio typica tertia du Missel Romain actuel, promul-
guée par le Pape Jean Paul II en 2002, souligne que la Pri¢re eucharistique doit étre
récitée avec solennité par le prétre. Le texte nous en donne la raison théologique: vz
ordinationis, c’est a dire en vertu de 'ordination sacerdotale. Les fidéles sont tenus
de suivre I'action du prétre cum fide et silentio, c’est a dire dans un silence motivé par
la foil. L’instruction Redemptionis Sacramentum répéte cette norme avec les paroles
suivantes: «La proclamation de la Priére eucharistique... est réservée au prétre en ver-
tu de son ordination»2. Ces éclaircissements ont sans doute été suscités par quelques
abus. Le motif principal, cependant, peut étre trouvé dans une crise qui a débuté
déja dans les décennies précédant le Concile Vatican II, dans laquelle le sacerdoce est
tombé apres le Concile et dont jusqu’ici on ne s’est pas repris suffisamment, en dépit
de quelques signes positifs.

L’Auteur est Directeur du «Centre Leo Scheffczyk», Thalbachgasse 10, A-6900 Bregenz; e-mail:
johannes.nebel@daswerk-fso.org.

Ce traité est fondé sur des études et des activités faites par son auteur en qualité de professeur a
I'Institut Liturgique Pontifical de Saint Anselme (Rome 1995-2002). Une partie de cette étude a déja
été publiée en allemand: Cfr. J. NEBEL, «V7 ordinationis» — eine vernachléssigte Dimension liturgischer
Theologie. Zum eucharistischen ldentititskern des Weibepriestertums, dans: Forum Katholische Theo-
logie 21 (2005) 254-286. Des arguments de la derniére partie de cette étude se trouvent aussi en: J.
NEBEL, Opfer und Person. Theologie der Eucharistie als Zugang zur Identitit des Priesters, Bregenz 2006.

1 Cfr. Istitutio Generalis du Missel Romain (Editio typica tertia du 20 avril 2000, Citta del Vaticano
2002), n. 147. Le Canon Romain et les autres textes sont cités selon cette édition du Missel sans indica-
tions ultérieures.

2 CONGREGATION POUR LE CULTE DIVIN, Instruction Redemptionis sacramentum sur certaines choses a
observer et a éviter, concernant la trés sainte eucharistie (25.3.2004), n. 52.

229



=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

Cette crise est causée aussi par un changement théologique profond et rapide qui
touche le concept de I'Eglise et du sacerdoce. En méme temps, on a changé aussi le
concept de liturgie. Avant le Mouvement Liturgique, la théologie eucharistique était
limitée du fait de la réduction des arguments 2 la seule présence réelle et au sacrifice
de la Messe. Dans cette situation, le prétre avec sa potestas avait un devoir trés clair et
donc une dignité ontologique fondée sur un caractére indélébile. La Liturgie comme
telle, cependant, n’était pas objet d’une véritable argumentation théologique: le fon-
dement de ses éléments particuliers n’a été réalisé que d’une facon juridique et en
méme temps d’une maniére sacrée intouchable, et d’autre part de facon allégorique.
Les sacrements ont été accentués a I'intérieur du rite par le biais des concepts scolas-
tiques de forme et de maticre, et 'on parlait d’eux surtout dans le sens de leur effet
de grace sur le chrétien individuel.

1. La théologie des mysteres

1.1. Lintention positive

La théologie des mystéres du moine bénédictin Odo Casel a causé un changement
théologique. C’était Joseph Ratzinger qui a évalué la théologie des mystéres «peut-
étre I'idée théologique la plus fructueuse» du 20¢me siecle3. Son mérite principal est
«la redécouverte de I'unité du mystére de la foi et de I'action cultuelle communau-
taire»4. Casel affirmait avec des arguments patristiques, que le rite liturgique comme
tel a une dignité sacramentelle, parce que non seulement le prétre réalise la présence
réelle a travers les paroles de la consécration, mais les événements du salut du Christ
deviennent objectivement présents dans leur noyau “supratemporel” et a la facon
d’un “mystére du culte”. Dans la théorie de Casel, “mystére du culte” veut dire ceuvre
salvifique de Dieu, rendue présente, tandis que “liturgie” est I'opération représenta-

3 J. RATZINGER, Die sakramentale Begriindung christlicher Existenz, in: ID., Theologie der Liturgie (Ge-
sammelte Schriften vol. 11), Freiburg 2008, 197-214, ici 197. La version francaise a été faite par l'auteur
de cette étude. Loriginal allemand est celui-ci: «Die vielleicht fruchtbarste theologische Idee unseres
Jahrhunderts, die Mysterientheologie Odo Casels, geh6rt dem Bereich der Sakramententheologie zu
und man kann wohl ohne Ubertreibung sagen, dass seit dem Ende der Viterzeit die Theologie der
Sakramente keine solche Bliite erlebt hat, wie sie ihr in diesem Jahrhundert im Zusammenhang mit den
Ideen Casels geschenkt wurde».

4 H. HOPING, Die Mysterientheologie Odo Casels und die Liturgiereform, en: J.-H. TUck (éd.), Erinne-
rungen an die Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzl, Freiburg 2012, 143-164, ici 147. La version
frangaise a été faite par 'auteur de cette étude. L'original allemand est celui-ci: «Die Wiederentdeckung
der Einheit von Glaubensgeheimnis und gemeinschaftlicher Kulthandlung ist das Hauptverdienst der
Mysterientheologie».

230



Johannes Nebel FSO

tive de I'Eglise>. Pour Casel la liturgie de I'Eglise est «’exécution rituelle de 'ceuvre
salvifique du Christ», dans laquelle s’accomplit «la présence de I’action rédemptrice
de Dieu sous le voile des symboles»©.

1.2. Les limites

Cette soumission de la liturgie a la théologie avait une grande influence historique,
cependant elle a aussi été fortement critiquée, et ces critiques I’atteignaient dans son
noyau. «Casel n’a pas réussi a expliquer adéquatement la relation entre le mystere
pascal et I’événement liturgique»’: d’une facon systématique, il n’est pas claire com-
ment Casel peut lier la dimension “supra-temporelle” a la dimension historique, sans
la laisser tomber dans une dimension purement éternelles. Aussi le concept anamné-
tique de la messe est resté insuffisant®, comme aussi le concept sacramentel de I’eu-
charistie. Le rite est seulement un voile, et non I'expression sacramentelle du mystére.
Le caractére symbolique de I'action humaine est négligé!0. D’un point de vue histo-
rique, on ne dut pas réfuter seulement le fait de partir des mystéres paiens, comme
le fait Casel, mais aussi de partir des témoignages patristiques!!. Dans Iencyclique
Mediator Dei (MD), le Magisteére de 'Eglise a accueilli Casel dans le sens ot il a af-
firmé la dignité théologique de la liturgie et concu I'année liturgique comme n’étant
pas seulement une mémoire d’événements passés, mais Pie XII rejetait I'idée centrale
de la théologie des mysteres. Les mystéres du salut ne sont pas présents objective-
ment, mais seulement leur effet salvifique dans les fideles!2. Aussi la constitution Sa-

5 Cfr. O. CASEL, Das christliche Kultmysterium, Regensburg 19604, surtout 62.

6 HOPING (note 4), 146. La version francaise a été faite par I'auteur de cette étude. L'original allemand
est celui-ci: «Fiir Casel ist die Liturgie der Kirche “der rituelle Vollzug des Erlosungswerkes Christi”,
in ihr ereignet sich “die Gegenwart gottlicher Heilstat unter dem Schleier der Symbole”». Hoping cite
O. CASEL, Mysteriengegenwart, in: Jahrbuch fur Liturgiewissenschaft 8 (1928) 145-224, ici 145.

7 HOPING (note 4), 148. La version francaise a été faite par 'auteur de cette étude. Loriginal allemand
est celui-ci: «Eine angemessene begriffliche Bestimmung des Verhiltnisses zwischen dem Paschamyste-
rium und dem liturgischen Geschehen ist Casel nicht gelungen».

8 Cfr. F. EISENBACH, Die Gegenwart Jesu Christi im: Gottesdienst. Systematische Studien zur Liturgie-
konstitution des I1. Vatikanischen Konzils, Mainz 1982, 47-48.

9 Cfr. L. SCHEFFCZYK, Die Heilszeichen von Brot und Wein. Eucharistie als Mitte christlichen Lebens,
Miinchen 1973, 73; cfr. au-dessous note 91.

10 Cfr. EISENBACH (note 8), 54.

11 Pour cet argument il est de valeur permanente: G. FITTKAU, Der Begriff des Mysteriums bei Jobannes
Chrysostomus, Bonn 1953.

12 U'encyclique prend ses distances par rapport aux théologiens des mystéres en tant qu’«écrivains ré-
cents» et leur oppose la «doctrine catholique». Le texte francais de I’encyclique est cité d’apres I'édi-
tion de la Maison de la Bonne Presse, Paris 1961. Ce point se trouve zbzd., 61.

231

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

crosanctum Concilium (SC) du Concile Vatican IT sur la liturgie sacrée montre tout au
plus, une ouverture plus grande vis-a-vis de la théorie des mystéres, cependant elle ne
I’adopte ni la confirme!3.

1.3. Linfluence

Néanmoins la théologie caselienne a eu une influence décisive sur I'histoire de
la théologie jusqu’a aujourd’hui. D’aprés Casel, rendre présent le salut du Christ ne
serait réalisé que par le rite seul célébré par I'Eglise — une mission qui jusqu’alors a
été attribuée principalement a la potestas du prétre. A partir de Casel, la fonction du
prétre a été considérée comme la seule condition nécessaire pour la validité, de telle
facon que le prétre est complétement intégré dans la communauté ecclésiale. Cette
conception tend a négliger 'importance de la hiérarchie. Derriére le rite, dont le por-
teur est 'Eglise, se trouve — dans la partie du mystére du culte — le Christ lui-méme,
qui alors sera reconnu d’une facon nouvelle comme sujet de I’action liturgiquel!4.
Auparavant, cependant, la liturgie était principalement le culte public de I’Eglise, et
la hiérarchie était sujet de ’action liturgique. Puisque maintenant le Christ est recon-
nu de nouveau comme fondement théologique de la liturgie, I'Eglise, par rapport au
Christ, assume la place secondaire moins “acteur” de nature que “receveur”15, tandis
que la présence salvifique du Christ n’est pas concue seulement dans le sens d’un effet
de grices. Selon la position traditionnelle, le prétre trouve son identité en concentrant
sa propre attention sur la matiére et la forme justes du sacrement. Ce “pivotement”
de I'identité liturgique, cependant, se relativise notablement quand matiére et forme
sont totalement intégrées dans le nouveau concept théologique du rite.

Cette nouvelle position fondée sur I’ecclésiologie du Corps du Christ (au début
du 20me siecle), puis confirmée par la théologie des mystéres de Casel, plus tard
corrigée par les encycliques Mystici Corporis Christi et Mediator Dei (MD) qui souli-
gnaient de nouveau la dimension hiérarchique, se renforcait 2 nouveau en un certain
sens par la Constitution Sacrosanctum Concilium (SC) ot 'on ne parle pas du Christ

13 Méme si le mystere pascal se trouve au centre du concept théologique de la liturgie — comme dans la
pensée de Casel —, la Constitution liturgique concéde la présence non pas des événements du salut,
mais seulement leurs effets. Le fait que les fideles «sont mis en contact» (SC 102) avec ces événements
salvifiques, est un fruit de ces effets. Ainsi SC 35 (§ 2) doit étre compris en ce sens: cfr. EISENBACH (note
8),318-319.

14 Ceci est déja confirmé dans I’encyclique Mediator Dez: «Aussi, I'année liturgique, qu’alimente et accom-
pagne la piété de 'Eglise, n’est-elle pas une représentation froide et sans vie d’événements appartenant
a des temps écoulés; elle n’est pas un simple et pur rappel de choses d’une époque révolue. Elle est
plutét le Christ lui-méme, qui persévére dans son Eglise» (édition frangaise [note 12], 61).

15 Cfr. EISENBACH (note 8), 246.

232



Johannes Nebel FSO

du point de vue ecclésiologique, mais de I'Eglise du point de vue christologique!6. La
Liturgie ayant été fondée dans le plan divin du salut, dans SC la finalité sotériologique
prédomine sur la finalité latreutique (d’adoration)!7. “Liturgie” est un concept de
base qui inclut également “culte” et “sanctification”; et semblablement Casel réu-
nissait les dimensions latreutique et sotériologique dans son “mystére du culte”. A
partir de 13, nait une nouvelle conception du théocentrisme, c’est a dire la priorité de
’action divine par rapport a ’action humaine, tandis que jusqu’alors le théocentrisme
signifiait 'orientation de ’homme vers Dieu. Ainsi la compréhension de la liturgie
comme celle de I'Eglise changeaient.

1.4. Les conséquences pour 'identité du sacerdoce ministériel

Ce développement avait des conséquences pour I'image liturgique du prétre. En
fait, on ne trouve pas beaucoup de points dans la Constitution liturgique, qui parlent
du service du prétrel8. La potestas sacerdotale comme aussi la présence réelle sont
beaucoup moins accentués dans SC, par rapport 2 MD. Le sacerdoce ministériel et
le sacerdoce commun des fidéles ne sont pas explicitement soulignés et ne sont pas
différenciés entre eux. Par suite, I'image du prétre doit étre développée implicitement
par les relations entre le Christ et I'Eglise!®. Des dimensions qui, jusqu’alors, étaient
importantes durant des si¢cles, semblent ainsi obtenir, dans un certain sens, une place
secondaire. Certains résultats de la recherche patristique et liturgique du 20 siécle,
confirment ce changement en mettant en évidence des contextes théologiques a la
lumiére desquels les positions traditionnelles semblaient étre souvent peu équilibrées.

D’autre part Pencyclique Mysterium Fidei de Paul VI soutenait fortement la
conception traditionnelle en mettant en relief la valeur de la présence réelle et de
I’adoration eucharistique en relation avec SC ainsi que la légitimité de la messe célé-
brée par le prétre seul. On comprendrait mal cette encyclique ainsi que la discussion
critique durant et apres le Concile si on les jugeait seulement comme étant réaction-
naires. Il apparait plutdt quelque chose que les nouveaux penseurs de la théologie
liturgique ont ignoré ou méme négligé de facon trop inconsidérée. Méme si le dépla-
cement de I’accent théologico-liturgique de 'Eglise dans son pouvoir hiérarchique au

16 Cfr. 7bid., 250. On peut mettre cela en évidence par la comparaison des formulations suivantes: tandis
qu’on lit dans la MD: «Dans toute action liturgique, en méme temps que ’Eglise, son divin Fondateur
se trouve présent» (édition frangaise [note 121, 11), le passage qui s’y rapporte dans la SC (n. 7) est:
«Pour I'accomplissement d’'une si grande ceuvre, le Christ est toujours la aupres de son Eglise» (cfr.
ihid., 251, note 138).

17 Cfr. tbid., 235.
18 Cfr. tbid., 401.
19 Cfr. 7bid., 404.

233

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

Christ est objectivement fondé, dans la pratique de la vie chrétienne les conditions
n’étaient pas réunies — et maintenant encore elles font défaut — pour les intégrer avec
justesse et les rendre fructueuses dans la piété liturgique. La récupération des pensées
patristiques nées plus de mille ans auparavant devait étre en fait problématique dans
la situation du monde du 20e siecle qui était affligé par tant d’idéologies. Ainsi a pu
se développer une mentalité injustifiée, dans laquelle I'identité du concept catholique
du sacerdoce a été sapée.

2. Les opinions de la recherche moderne des anaphores
et la doctrine tridentine sur le sacrifice eucharistique

2.1. La position fondamentale

Ce développement des pensées, qui a duré jusqu’aux premiéres années postcon-
ciliaires s’est renforcé encore avec la recherche la plus récente des anaphores an-
tiques20. Tandis que Casel et les théologiens influencés par lui — de méme que les
Péres du Concile Vatican II et de la réforme liturgique postconciliaire — acceptaient
la doctrine tridentine sur I'Eucharistie au moins formellement comme fondement de
leur pensée, ces projets plus récents prennent de la distance par rapport aux dogmes
tridentins et opposent avec une intention cecuménique une théologie des priéres eu-
charistiques ot les paroles de I'institution sont de caractére seulement anamnétique,
mais non consécratoire, si bien que les affirmations sacrificielles qui suivent ces pa-
roles se rapportent non plus a I'oblation du Corps et du Sang du Christ, mais seu-
lement spirituellement a 'auto-oblation de I'Eglise elle-méme. De cette oblation, on
pense qu’elle est suivie par une seule épiclése qui contient également 1’aspect consé-
cratoire et celui de la communion. On tente de démontrer cela précisément dans le
Canon Romain: déja Casel affirmait que la priere Quamz oblationem a I'origine n’a
pas préparé la consécration, mais a été au contraire seulement une priere d’accep-
tation d’un sacrifice spirituel. La priere Quz pridie, selon quelques chercheurs plus

20 Cfr. seulement quelques morceaux choisis: A. BUDDE, Die Darbringung in: Gedankengang des Eucha-
ristischen Hochgebetes. Eine entwicklungsgeschichtliche Skizze, dans: A. GERHARDS — K. RICHTER (éd.),
Das Opfer. Biblischer Anspruch und liturgische Gestalt (Quaestiones Disputatae vol. 186), Freiburg-Ba-
sel-Wien 2000, 185-202; R. MESSNER, Unterschiedliche Konzeptionen des Messopfers im Spiegel von
Bedeutung und Deutung der Interzessionen des rémischen Canon missae, dans: ibid., 128-184; Ip., Einige
Probleme des eucharistischen Hochgebets, dans: ID. — E. NAGEL — R. PACIK (edd.), Bewahren und Erneu-
ern. Studien zur Messliturgie (Innsbrucker theologische Studien vol. 4), Innsbruck-Wien 1995, 174-201;
mais déja quelques années auparavant H.-J. SCHULZ, Okumenische Aspekte der Darbringungsaussagen
in der erneuerten rémischen und in der byzantinischen Liturgie, dans: Archiv fiir Liturgiewissenschaft
19 (1978) 7-28.

234



Johannes Nebel FSO

récents n’est donc pas la consécration, mais seulement la justification anamnetique
de 'Hostie spirituelle. L’anamneése, c’est-a-dire la mémoire de I’ceuvre salvifique du
Christ, se continue dans les prieres Unde et memores et Supra quae, qui toujours selon
ces opinions, font seulement mention du sacrifice spirituel de I'Eglise. Puisque en ce
qui concerne les prieres eucharistiques II, IIT et IV du rite postconciliaire, on parle
encore plus incontestablement de I"oblation du Corps et du Sang du Christ, ces cher-
cheurs se servent du Canon Romain contre ces anaphores, critiquant ces dernicres.
Revenons au Canon Romain: aprés la priere Supra quae, il y a la priere Supplices te
rogamus ou, enfin, les chercheurs voient une sorte d’épiclése consécratoire?!,

Ce qui découle de cette interprétation est grave: le caractére sacrificiel de la Messe
n’est plus la représentation du sacrifice du Christ et 'oblation du Corps et du Sang
du Rédempteur, mais seulement une oblation spirituelle de 'Eglise enracinée dans
la mémoire du sacrifice du Christ. Les défenseurs de cette thése, conscients de leur
contradiction avec la doctrine tridentine qui, dans ses aspects essentiels, a été définie
dogmatiquement?2, tentent de discréditer cette derniére comme une opinion parti-
culiere qui ne serait pas suffisamment fondée sur la tradition entiére, surtout sur la
tradition orientale, parce que ses origines s’évanouissent dans quelques méandres des
siecles passés.

Selon ces opinions, 'Eglise prend encore plus radicalement la place d’une as-
semblée qui se tient face a Dieu, dont elle demande et recoit les dons salvifiques.
Le prétre tient seulement la fonction d’un président rituel de la priere commune
a qui I'on conceéde partiellement encore un pouvoir en qualité de conditio sine qua
non. En tous cas, le célébrant est totalement intégré dans I’assemblée qui, faisant
mémoire de I'ceuvre salvifique, se consacre spirituellement a Dieu et lui demande la
grace. L’identité du sacerdoce est donc définie presque toute entiére par sa fonction
dans I'organisation extérieure du rite. Dans ce contexte théologique, la norme susdite
de I'lInstitutio generalis du nouveau missel, a savoir que la priere eucharistique doit
étre récitée vz ordinationis — «en vertu de 'ordination», apparait comme une chose
étrange ou, pour le moins, marginale.

2.2. Distinctions et évaluations

2.2.1. La dimension théologico-fondamentale

De nombreux résultats de la recherche la plus récente des anaphores ont été éla-
borés solidairement de facon qu’il n’y ait pas de raison de les critiquer génériquement

21 Cfr. p. ex. MESSNER, Eznige Probleme (note 20), 178-179.

22 Cfr. surtout les cann. 1, 2 et 3 du décret sur le sacrifice de la messe (Trid., sess. 22; DH 1751, 1752 e
1753).

235

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

malgré leur caracteére inséparablement hypothétique. Ils portent en fait des notions
historiques et théologiques qui sont précieuses pour la connaissance de la genése des
anaphores dans les premiers siécles chrétiens. Le probléme est cependant que I'in-
terprétation du stade archaique de la tradition euchologique est prise comme unique
locus theologicus décisif et s’oppose aux résultats du développement de la théologie
catholique qui sont confirmés par le Magistere, si bien que les doctrines du Magistere
apparaissent comme une tradition secondaire. Les chercheurs admettent que cette
opposition est de dimension théologico-fondamentale?3. Ils veulent justifier leur opi-
nion avec I'argument que quelques témoignages de la tradition qui conduisaient au
résultat tridentin avaient été “nouveaux” de facon non authentique?4. Ce caractére de
nouveauté cependant doit étre démontré dans chaque cas particulier et indépendam-
ment de la compréhension de la science liturgique moderne? c’est-a-dire de la seule
auto-compréhension du contexte relatif historique, pour éviter méthodologiquement
le plus possible que I'interprétation de la tradition dépende de la pensée moderne.
Autrement, elle est invraisemblable, Iaffirmation d’une contradiction doctrinale
entre les anaphores du christianisme archaique et la doctrine tridentine qui suivent
a propos les prieres eucharistiques II, IIT et IV de la liturgie postconciliaire au point
qu’elles sont soumises aussi a la critique des chercheurs. La Tradition, en fait, est un
phénomene trop compliqué pour lequel les éléments d’un développement doctrinal
ne peuvent étre déja connus a un stade plus primitif26, Donc ce n’est pas le Magistere
mais celui qui soutient une opinion différente qui doit en donner la preuve.

25 Cfr. par ex. M. STUFLESSER, Das Opfer in nachvatikanischen Hochgebeten, dans: A. GERHARDS — K.
RICHTER (éd.), Das Opfer. Biblischer Anspruch und liturgische Gestalt (Quaestiones Disputatae vol.
186), Freiburg-Basel-Wien 2000, 257-271; SCHULZ (note 20), 23; ID., Okumenische Glaubenseinbeit
aus eucharistischer Uberlieferung, Paderborn 1976, surtout chap. 8: Dée Eucharistielebre der liturgischen
Uberlieferung und der dogmatischen Sekundirtradition, 72-87; cfr. aussi la correction de I'opinion de
Schulz dans son livre Bekenntnis statt Dogma. Kriterien der Verbindlichkeit kirchlicher Lebre (Quaes-
tiones Disputatae vol. 163; Freiburg 1996) dans: L. SCHEFFCZYK, Grundlagen des Dogmas. Einleitung
in die Dogmatik, Katholische Dogmatik, vol. 1, Aachen 1997, passim, surtout 146, note 46.

24 Cfr. par ex. 'exposition recueillant 'histoire de quelques aspects de la doctrine tridentine dans:
MESSNER, Unterschiedliche Konzeptionen (note 20), 177-184.

25 En référence a de nombreuses tendances de la recherche moderne des anaphores, cette compréhension
peut se décrire comme la décision préliminaire de préférer un stade archaique de la théologie eucha-
ristique au stade développé et magistralement confirmé, en faveur du dialogue oecuménique. Ainsi
on relativise les differences doctrinales entre les diverses dénominations chrétiennes réduisant tout au
méme dénominateur archaique. Cette attitude mentale n’est pas en harmonie avec la nature autentique
de la théologie catholique; cfr. SCHEFFCZYK, Grundlagen (note 23), 69-76.

26 A aucun botaniste il ne viendrait I'idée de constater une “rupture” de développement a une plante qui
montre quelques caractéristiques diverses durant la croissance.

236



Johannes Nebel FSO

2.2.2. La relation de ’Eucharistie avec la Derniére Céne — la distinction
générale

D’autre part, il est utile de démontrer que la doctrine tridentine, en tant que ré-
sultat d’un développement doctrinal, correspond au moins essentiellement a I'origine
biblique. Cela regarde les récits du Nouveau Testament de la Derniére Céne.

¢ Selon les chercheurs modernes des anaphores, la relation de I’Eucharistie chré-
tienne avec la Derniere Céne, peut s’exprimer par la formule suivante: Avant sa
passion, le Seigneur prenait le pain et le vin et les sanctifiait, et nous chrétiens,
en faisant mémoire de la passion du Christ, nous offrons le pain et le vin (et dans
le pain et le vin, spirituellement nous-mémes) et nous demandons la sanctifica-
tion de ceux-ci, pour avoir ainsi la communion eucharistique avec le Seigneur
crucifié et ressuscité?7.

¢ Au contraire, le résultat du développement théologique occidental qui est en
harmonie avec la doctrine tridentine peut s’exprimer ainsi: Le Seigneur, en
consacrant le pain et le vin, s’offre Lui-méme au Pére, anticipant son sacrifice
sanglant, et nous, en faisant mémoire de sa passion, nous faisons ce que Lui a
fait, c’est a dire nous offrons Lui-méme — dans les espéces eucharistiques — au
Pére et avec Lui, nous offrons aussi nous-mémes, ainsi nous participons dans
I'eucharistie a la gloire de la vie nouvelle du Christ ressuscité2s,

Les deux formulations ont une finalité eschatologique commune. La premicre
formulation, cependant, en ayant comme point de départ le niveau de I'action ri-
tuelle, parle du sacrifice du Christ seulement dans le sens de la mémoire et affirme
le sacrifice de I'Eglise seulement en tant qu’action spirituelle de la communauté des
fideles. La seconde formulation ne part pas en revanche de la seule dimension ri-
tuelle-externe, mais de la dimension sotériologique-intérieure de la Derniére Céne.
De cette fagon, le sacrifice du Christ fait partie de I'action de 'Eglise, sans négliger le
fondement anamnétique. Ainsi I’action sacrificielle de 'Eglise n’est pas entendue seu-
lement comme oblation spirituelle d’elle-méme, mais en tant qu’oblation du Corps
et du Sang du Christ au Pére. Cette dimension ne pouvait certainement pas encore
trouver son expression pleinement évoluée dans les premiers si¢cles oti le christia-
nisme devait éviter le risque d'une confusion avec les sacrifices paiens2. Puisque les
anaphores archaiques sont caractérisées par cette impossibilité, leur valeur comme

27 Cfr. BUDDE (note 20), 191.

28 Cfr. K. RAHNER — A. HAUSSLING. Die vielen Messen und das eine Opfer, QD 31, Freiburg 1966, 100:
«Ce sacrifice de Jésus-Christ, I'Eglise I'offre comme le sien afin qu’il puisse participer 2 la méme grace»
(traduction par I'auteur de cette étude; texte original: «Dieses Todesopfer Jesu Christi soll die Kirche
als das ihre darbringen, damit ihr gleiche Gnade zuteil werde»).

29 Cfr. J. POHLE — J. GUMMERSBACH, Lebrbuch der Dogmatik, vol. 3, Paderborn 1960, 343.

237

>
=
=
o




Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

locus theologicus décisif pour toute la tradition ultérieure se relativise. D’autre part,
déja a ’époque prénicienne il y a un petit nombre de témoignages qui — chacun a sa
maniére propre — pointent dans cette direction30,

=
O
e
e
<

2.2.3. «Faites cela en mémoire de moi»

La compréhension du ministére eucharistique du prétre dépend, cependant, de

30 Tl n’est pas juste que Th. WITT (Repraesentatio sacrificii. Das eucharistische Opfer und seine Darstellung
in den Gebeten und Riten des Missale Romanum 1970 — Untersuchungen zur darstellenden Funktion der
Liturgie [Paderborner theologische Studien vol. 31], Paderborn 2002, 222) en acceptant des résultats
de la recherche moderne des anaphores attribue la conviction du sacrifice du Corps et du Sang du
Christ uniquement a I'interprétation médiévale du Canon, concrétement a la fixation du moment exact
de la consécration. Une clé de I'interprétation des textes anciens nous est offerte chez CYPRIEN DE CAR-
THAGE: Le sacrifice eucharistique de 1’église est le contenu essentiel de la priére eucharistique, a savoir
la mémoire de la passion du Christ: «Et quia passionis eius mentionem in sacrificiis omnibus facimus,
passio est enim domini sacrificium quod offerimus» (ep. 63, 17, CCL III C: Sancti Cypriani Episcopi
Epistularium [ed. G. F. Diercks], Turnholti 1996, 413, lignes 308-313). Mais pain/vin et Corps/Sang du
Christ, sont associés trés intimement par Cyprien: «Nam quis magis sacerdos dei summi quam dominus
noster lesus Christus, qui sacrificium deo patri op[!]tulit et op[!]tulit hoc idem quod Melchisedech
op[!]tulerat id est panem et uinum, suum scilicet corpus et sanguinem» (ep. 63, 4 [CCL III C, 393,
lignes 50-53). C’est pourquoi une fois Cyprien peut formuler «vinum ... offerimus», tandis qu’une
seule phrase auparavant il dit «sanguinem... offerri» (ep. 63, 9 [CCL III C, 401, lignes 154-160) — dans
les deux cas il se réfere a I'action sacrificielle de I'Eglise. — Cela vaut aussi pour JusTIN: Il est juste —
comme I'affirme R. MESSNER (Unterschiedliche Konzeptionen [note 201, 146, en se référant au Justin,
Apol. 1, 65, 67) — qu'avec «eucharistia» Justin a compris la pri¢re eucharistique elle-méme et tout
enti¢re a laquelle le caractére sacrificiel est principalement attribué. Par conséquent, JUSTIN est encore
trés loin de se demander quel soit le moment exacte de la consécration: C’est pourquoi, quand il parle
du «artos/potérion t€s eucharistias» («pain/calice de I’eucharistie»), non seulement les dons naturels,
mais aussi les dons consacrés entrent en ligne de compte comme objets du sacrifice eucharistique. Cfr.
p. ex. JUSTIN, Dial. 41, ou le «sacrifier» («poiein») du «pain de I'eucharistie» est lié a la mémoire de la
passion du Christ («eis andmnesin tou pathos») et pareillement — comme «typos» de I'offrande vétéro-
testamentaire de la farine de blé («t&s semidéleos prosfora») — a I'action liturgique. De la méme maniére
JUSTIN peut affirmer peu apres que le «pain de eucharistie» et le «calice de I'eucharistie» soient le
sacrifice offert par les chrétiens: «prosferoménon... thysion, tout’ésti tou artou t&s eucharistias kai tou
poteriou... t&s eucharistias» (¢7d.). Cette affirmation n’est pas unique; selon Dzal. 117 I'«“eucharistia”
du pain et du calice» est le sacrifice institué par le Christ: Ici méme R. MESSNER (Unterschiedliche
Konzeptionen [note 20], 146) admet qu’avec cela Justin «fait clairement allusion aux dons eucharis-
tiques comme offrande de I’église» (pour Justin cfr. le texte grec dans: E. J. GOODSPEED, Die dltesten
Apologeten, Gottingen 1984, 90-265, ici 138; 234). — IRENEE DE LYON affirme a propos du calice d’un
seul trait deux choses: «<suum sanguinem confessus est et novi testamenti novam docuit oblationems.
Alors le Sang (et implicitement aussi le Corps) du Christ sont la «nova oblatio novi testamenti» (Adv.
haer. 1V, 17, 5; cfr. le texte dans: Sources Chrétiennes vol. 100/2, Paris 1965, 592). Par cela, le caractére
sacrificiel du Corps et du Sang du Christ eucharistiques est clair, méme si immédiatement apres Irénée
affirme simplement de I'Eglise qu’en recevant ce sacrifice des apdtres («ab apostolis accipiens»), elle-
méme pourtant offre les dons naturels («offert Deo, ei qui alimenta nobis praestat, primitias suorum
munerum»). H. HOPING (Meznz Leib fiir euch gegeben. Geschichte und Theologie der Eucharistie, Frei-
burg 2011, 100) interprete ce passage correctement, mais il semble loin de la pensée générale de ces
penseurs anciens quand il oppose les dons naturels aux dons eucharistiques comme objets de I’action
sacrificielle.

238



Johannes Nebel FSO

I'interprétation du commandement de Jésus «Faites cela en mémoire de moi». Que
signifie ce mot “cela”? Selon la premiére des formulations susdites, c’est a dire celle
des experts modernes, “cela” serait seulement I'imitation rituelle et existentielle de
I’action de Jésus durant la Derniére Céne, si bien que, en enlevant I’essence de ce
que le mot “cela” contient, la pensée tend — sans le dire ouvertement — a 'existentia-
lisme. Dans le sens de la seconde formulation, cependant, c’est a dire celle qui est en
harmonie avec la doctrine tridentine, le mot “cela” est compris dans son essence et
signifie donc 'oblation de Jésus lui-méme au Pére. Il est naturel, en fait que, dans les
g

premiers siecles chrétiens, 'imitation rituelle était la premiére chose qui s’exprimait
dans les prieres. Il serait cependant artificiel de construire une contradiction entre le
témoignage archaique et la théologie postérieure développée.

L’événement de la Derniére Céne en fait, en étant ’oblation de Jésus lui-méme au
Pére, est identique a la Passion3!. Cela se démontre clairement dans les récits de la
Derniére Cene, parce qu'’ils fournissent un fait qui est fondement de toute interpré-
tation exégétique, liturgique et dogmatique: le sang, toujours en connotation avec le
sacrifice, est intimement lié a la dimension de I'alliance, dont le seigneur ne peut étre
que le Pére. Ainsi Jésus apparait-il sans doute comme le médiateur de I'alliance en
offrant lui-méme au Pére32. C’est vraiment a cause de cette identité entre I'oblation
de Jésus dans la Derni¢re Céne et ensuite sur la croix, que le mot “cela” du comman-
dement «faites cela en mémoire de moi» porte en lui, non seulement la dimension
extérieure d’une imitation mimétique rituelle, mais aussi la dimension intérieure de
I’oblation de Jésus lui-méme.

Par conséquence, le mot “cela” implique non seulement que les chrétiens s’offrent

q
existentiellement et spirituellement dans les signes du pain et du vin, mais implique
aussi I'identité essentielle de la “matiére” du sacrifice c’est a dire que Jésus est offert
au Pere dans la liturgie chrétienne comme dans la Derniere Cene. La réduction a la
g
seule dimension existentielle et spirituelle conduirait a limiter de maniere artificielle
a signification du mot “cela” au sens d’une simple similitude de sorte que 'on aurai
la signification d t “cela” d’ imple similitude de sort I t
besoin d’une interprétation plus compliquée du texte biblique.

2.2.4. Les paroles de Jésus a propos du pain et du vin

Ensuite nous pouvons nous demander comment doivent étre comprises les pa-
roles de Jésus a propos du pain et du vin: selon le large consensus des chercheurs basé

31 Cfr. L. SCHEFFCZYK, Vom Wesen der Eucharistie, dans: Auftrag 55 (1972) 12: «Laction de Jésus durant
la Derniére Céne et son sacrifice sur la croix sont essentiellement identiques» (traduction par I'auteur
de cette étude; texte original: «Die Tat Jesu im Abendmahlssaal und ebenso die Tat am Kreuze,... beide
Taten sind... wesentlich identisch»). Cfr. aussi A. ZIEGENAUS, Die Heilsgegenwart in der Kirche. Sakra-
mentenlebre, Katholische Dogmatik, vol. 7, Aachen 2003, 272.

32 Cfr. SCHEFFCZYK (note 9), 32-37.

239

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

sur les données patristiques, ces mots ne sont qu’indicatifs pour une consécration qui
a été antérieurement effectuée, lors de la bénédiction précédente de Jésus33. C’est
pourquoi aux paroles de Jésus correspondent dans la liturgie de I'Eglise les formules
«le Corps du Christ» et «le Sang du Christ» lors de la communion34. Le texte de
la bénédiction et de l'action de graces de Jésus n’est pas transmis dans le Nouveau
Testament, de sorte que de nombreux chercheurs modernes des premiéres anaphores
doivent recourir a des modeles juifs. Ils arrivent ainsi a reconstruire hypothétique-
ment la genése des premiéres priéres eucharistiques comme imitations rituelles de
I'oraison présumée de Jésus33. Cependant une telle argumentation trouve sa limite
par suite d’un vice méthodologique fondamental, en effet les plus anciennes sources
de la pratique eucologique juive sont datées du 9¢me siecle apres Jésus Christ, tandis
que dans les premiers siecles, il (leur) était interdit de conserver par écrit le texte des
pricres. C’est pourquoi se fonder sur de telles sources n’est pas suffisant36.

Certains passages de la recherche des anaphores interpretent la genése de la priere
eucharistique comme une 7zzesis (imitation) de ce que le Christ fit dans la Derniere
Cene?7. Les paroles de I'institution sont comprises comme une insertion anamnétique
sans valeur consécratoire. Enrico Mazza attribue la force consécratoire propre au
caractére mimétique de la priere eucharistique qu’il comprend, en se basant sur des
références patristiques, comme un “antitype” du “type” de la Derniére Cene. Cette
interprétation de la priére eucharistique 'oppose aux développements théologiques
plus tardifs surtout occidentaux38. La théorie d’une consécration effectuée seulement
d’une maniére mimétique, est anachronique parce que la question postérieure — com-
ment se produit la consécration eucharistique? — fut introduite a une époque plus
ancienne au cours de laquelle cette question ne se posait pas encore.

De cette maniére, pourtant, la question comment s’effectue la consécration — telle
qu’elle a été posée au cours de I'histoire — n’a plus de justification théologique. Les
nouvelles questions par contre sont des phénomeénes historiques qui doivent étre pris

35 Cfr. V. RAFFA, Liturgia eucaristica. Mistagogia della Messa: dalla storia e dalla teologia alla pastorale
pratica, BELS 100, Roma 1998, 801-808.

34 Cfr. par ex. RAFFA (note 33), 50 s.

35 Vincenzo Raffa a démontré que 'explication de la liturgie chrétienne non seulement grace a un recours
aux fondements veterotestamentaux mais aussi aux modéles judaiques prend son origine avec le téolo-
gien protestant hollandais Campegius VITRINGA (1659-1722), qui a influencé les siecles postérieurs; cfr.
RAFFA (note 33), 402.

36 Cfr. RAFFA (note 33), 406-410.

37 Cfr. par ex. E. MAzzA, Lanafora eucaristica. Studi sulle origini, BELS 62, Roma 1992; Ip., L'origine
giudaica dell eucaristia, dans: RPL 28 (1991) 73-78.

38 Cfr. par ex. E. MAZZA, La celebrazione eucaristica. Genesi del rito e sviluppo dell'interpretazione, Milano
1996; Ip., Continuita e discontinuita. Concezioni medievali dell eucaristia a confronto con la tradizione
dei Padri e della liturgia, BELS 113, Roma 2001.

240



Johannes Nebel FSO

au sérieux en tant que facteurs de I'histoire des dogmes et par suite pris en compte
par toutes les interprétations plus tardives. Ot se trouve, dans la Derniére Cene, le
moment “exact” de la consécration, doit rester sans réponse parce que cette question
est historiquement plus tardive.

La question du point concret de la consécration dans la priére eucharistique date
des développements théologiques du 4¢me siecle. Cette nouveauté ne signifie certai-
nement pas une rupture quelconque d’avec la tradition parce qu’une nouveauté ne
peut survenir par le moyen d’une simple guestion mais seulement par le moyen d’'une
affirmation inadéquate. La question du moment de la consécration est de ce fait un
phénomene historique qui s’est produit non sans la volonté de Dieu qui par le moyen
du Saint Esprit conduit I'Eglise toujours plus dans la vérité. La question doit donc
étre respectée de telle maniere qu’elle ne puisse jamais revenir en arriere pour rétablir
I'interprétation archaique.

Comment répondre alors a cette question nouvelle? L’argumentation orientale
reconnait le point consécratoire dans une priere épiclétique qui s’adresse au Saint
Esprit afin qu’il transforme les dons3, une pri¢re donc qui contient une affirmation
théologique générale de sorte qu’elle ne semble pas étre proprement adaptée comme
acte consécratoire. La théologie occidentale tend a la liaison directe avec les témoi-
gnages bibliques, de sorte que le caractére seulement indicatif de la parole de Jésus se
change en un caractére consécratoire40,

De la sorte nous pouvons démontrer comment les témoignages bibliques sont
pour le moins ouverts a cette transformation: en fait chaque argumentation théolo-
gique exégétique ou dogmatique doit accepter comme fondement le fait que ni les
synoptiques, ni Saint Paul, ne se sont préoccupés de transmettre quelque chose du
texte des prieres de bénédiction ou d’action de graces qui ont précédé les paroles de
Jésus sur le pain et le vin. Nous n’avons pas de raison de présumer pour cette priére
un contenu qui aurait déterminé la nouveauté de I'institution établie par le Christ.
Autrement les auteurs bibliques auraient laissé de coté des choses importantes. Si
donc nous partons du témoignage biblique lui-méme, alors le point décisif de la nou-
veauté eucharistique instituée par le Christ ne peut pas étre la priére d’action de
graces, mais doit étre les paroles sur le pain et sur le vin. En conséquence, on ne peut
au moins pas exclure que ces paroles, outre leur fonction indicative, ont aussi effectué
la consécration. En tout cas il ne correspondrait pas au caractére verbal de I’économie
entiére du salut que I’événement consécratoire soit distinct d’un événement verbal
qui nous est transmis dans les documents bibliques#1.

39 Cfr. RAFFA (note 33), 808f.; 817.

40 Cfr. AMBROISE, De Sacr. 4, 21-23; mais aussi déja TERTULLIEN (Adv. Marc. 4, 40) montre une telle ten-
dance; cfr. cependant le commentaire de RAFFA (note 33), 808 s. Cette conviction fait partie de la Foi
catholique et a été réaffirmée aussi dans le Catéchisme de I'Eglise Catholique (cfr. CCC 1412).

41 AMBROISE demande de facon réthorique: «Sermo ergo Christi, qui potuit ex nihilo facere, quod non

241

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

Le caractére consécratoire des paroles de Jésus ne peut étre reconnu avant que
’on se pose la question relative a la modalité de la consécration. C’est pourquoi la
position anamnétique du récit de I'institution dans les anaphores des premiers siecles
chrétiens montre seulement que ces prieres eucharistiques se sont formées a une
époque au cours de laquelle on ne se posait pas encore la question du point exact
et de I'expression verbale de la consécration. Sous quelle autre forme aurait-on pu
insérer le récit de l'institution dans la priére eucharistique si ce n’est sous la forme
d’une anamnése? Puisque 'intention du récit de I'institution dans le Canon Romain
est — du point de vue grammaticale — de légitimer une action concréte (a savoir celle
d’offerimus contenue dans la priere Unde et memores)42, on obtient ainsi plus tardi-
vement I'occasion plus concréte pour établir ici le moment de la consécration. (Je
reviendrai sur ce point.)

Le développement qui prend son origine avec Ambroise n’est donc pas un chan-
gement total de la compréhension des paroles de Jésus, mais le passage d’une inter-
prétation seulement anamnétique a une compréhension aussi consécratoire. Sur ce
point nous constatons aussi I’ouverture du témoignage biblique, puisque le comman-
dement de Jésus «Faites cela en mémoire de moi» donnait aux apotres la charge de
la consécration faite dans la Derniére Céne dans le sens d’une action a accomplir43,

2.2.5. Synthése des aspects

Nous revenons au mot “cela” dans le commandement de Jésus, qui ne peut se
référer principalement a une action de graces qui est seulement sous entendue mais
non transmise par les textes bibliques, mais doit faire référence aux paroles qui sont
soulignées dans le texte, a savoir les paroles de Jésus sur le pain et le vin. Si nous
réunissons maintenant ces deux aspects, a savoir le commandement d’une “action”
et la référence principale du mot “cela” alors I'observance du commandement de
Jésus consiste essentiellement a faire ce que lui-méme a fait avec les mémes paroles,
qui, par conséquence, doivent avoir le méme effet — certainement en mémoire de Jé-
sus, ainsi la consécration a comme fondement nécessaire la dimension anamnétique.
C’est pourquoi la forme linguistique des paroles de la consécration, qui est une forme
anamnétique, consetve sa grande valeur.

Toute cette argumentation ne doit pas étre considérée comme la déduction d’un
développement doctrinal plus tardif du témoignage biblique, en tant ceci serait un

erat, non potest ea, quae sunt, in id mutare, quod non erant?» (De Myst. 9, 52: Fontes Christiani, vol.
3,246).

42 Cfr. MESSNER, Einige Probleme (note 20), 179.

43 Cfr. RAFFA (note 33), 820: «Jésus n’a pas dit de raconter, mais de faire» (trad. par l'auteur de cette
étude; texte original: «Gesti non ha detto di narrare, ma di fare»).

242



Johannes Nebel FSO

procédé anachronique. L’argumentation démontre seulement, mais au moins, que
I’affirmation selon laquelle la tension serait générale et inconciliable entre les récits
bibliques et le développement occidental de la doctrine eucharistique, manque de
fondement. Ainsi, pourtant, il n’est pas affirmé que la Bible ait anticipé ces déve-
loppements ultérieurs. Mais il serait pareillement anachronique de chercher dans
les anaphores des premiers si¢cles chrétiens 'expression d’une doctrine qui ne s’est
pas developpée avant le quatriéme ou cinquiéme siécle. On comprend que certaines
pricres eucharistiques, comme le Canon Romain, ont conservé des éléments de leur
structure et de leur forme textuelle d’origine et donc il a fallu quelques changements
dans leur interprétation au cours des si¢cles — fait, cependant, qui ne peut servir
contre I'histoire doctrinale de 'occident chrétien.

Par suite de I'importance croissante de I'aspect consécratoire des paroles de I'insti-
tution — avec I'accent médiéval donné a la présence réelle du Christ dans I’eucharistie
— la dimension du sacerdoce comme représentation du Christ#, fondée déja par les
Apbdtres, puis transmise a leurs successeurs, pourrait s’appliquer a I'action la plus cen-
trale de la vie ecclésiale®: la conséquence c’est la doctrine selon laquelle le prétre agit
dans I'eucharistie 7z persona Christi comme le dit le Concile de Florence#. La doctrine
selon laquelle les paroles de I'institution, sont le moment exact de la consécration eu-
charistique n’a jamais été définie dogmatiquement par le Magistére4?. Généralement
I'Eglise a le pouvoir de stabiliser la formza sacramenti*3. Pour cela, il n’est pas justifié
que certains liturgistes contestent le fait que les paroles consécratoires sont accentuées
soit dans I’édition du Missel, soit dans la prononciation, soit dans les gestes qui I'ac-
compagnent.

En conclusion nous pouvons alors soutenir: il n’est pas possible de démontrer que
les décisions du Concile de Trente contredisent le témoignage biblique ou qu’il existe
une rupture dans le développement doctrinal telle que on puisse I'établir a partir de
I’autocompréhension historique. Pour cela, selon le caractére de la théologie comme
science de la foi, il est correct et conséquent de retenir comme témoignage authen-

44 Cfr. une explication concise et informative qui reste valide dans I’'argumentation, dans: L. SCHEFFCZYK,
Die Christusreprisentation als Wesensmoment des Priesteramtes, dans: ID., Schwerpunkte des Glaubens.
Gesammelte Schriften zur Theologie, Einsiedeln 1977, 367-386, surtout 371-380.

4 Ce développement théologique se montre dans ses premiers accents déja dans les écrits de CYPRIEN DE
CARTAGE (cfr. Ep. 63,14).

46 La pensée de JEAN CHRYSOSTOME est déja orientée vers cette fin: «Le prétre qui représente le Christ dit
ces paroles, mais il s’agit de la puissance et de la grace de Dieu. 1l dit: Ceci est mon corps. Cette parole
transforme les choses qui sont présentées» (De prod. Iud. 1, 6; cfr. RAFFA [note 331, 821).

47 La doctrine fut adoptée par le Magistére (cfr. Concile de Florence; DH 1321), et le S. Office déclarait
le 23 mai 1957: «Ex institutione Christi, ille solus valide celebrat, qui verba consecratoria pronuntiat»
(AAS 49 [1957] 370).

48 Cfr. RAFFA (note 33), 818.

243

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

tique de la foi chrétienne les doctrines suivantes: Le caractére sacrificiel de la Messe
consiste dans la représentation et dans I'oblation du Christus passus. Le sacrifice de
la Messe selon la conviction occidentale, s’accomplit dans les paroles du Christ sur le
pain et le vin prononcées par le prétre 7 persona Christi. Il ne serait pas sincére d’af-
firmer dans le dialogue cecuménique que ces doctrines seraient une tradition particu-
liere et secondaire. Les pricres eucharistiques, nées dans les premiers siécles chrétiens
n’indiquent rien d’autre qu’un stade de développement plus ou moins archaique.

3. L’identité du sacerdoce ministériel dans le témoignage
du Magistere

En conséquence, le développement occidental de la doctrine eucharistique peut
servir de base sfire pour expliquer I'identité liturgique du prétre. Alors le témoignage
du Magistére peut et doit étre un point de départ pour I’évaluation théologique du
changement profond dans la compréhension de la liturgie et du sacerdoce, un chan-
gement qui n’a pas seulement été causé par la recherche plus récente des anaphores
antiques, mais déja avant par la théorie des mystéres de Odo Casel.

Dans I'Eglise antique, les décisions du Magistére concernant le sacerdoce sont
peu nombreuses et toujours de nature disciplinaire>0. En premier lieu le mystére du
Christ, dont dépend la doctrine sur le sacerdoce doit étre mis au clair. Et c’est juste-
ment a propos de cette dépendance que le Concile d’Ephése nous donne une notion
importante: 'unité de la divinité et de I’humanité dans le Christ a sa valeur salvifique
dans I'identité du prétre et de la victime et cette identité donne au sacrifice sa force
rédemptrice pour ’humanité1,

Le 4¢me Concile du Latran est le premier qui a pris position en ce qui concerne le
sacerdoce ministériel a cause de certaines attaques hérétiques. Le point de départ est
proprement le méme que nous avons vu dans le Concile d’Ephese, a savoir le sacer-
doce du Christ, dont le centre est le sacrifice. Maintenant cependant, il s’ajoute que
dans la célébration eucharistique, le Christ exerce son sacerdoce dans les prétres va-

49 Les explications qui suivent sont dues aux résultats de cette étude: K. J. BECKER, Der Priesterliche
Dienst I1: Wesen und Vollmachten des Priestertums nach dem Lebramt (Quaestiones Disputatae vol. 47),
Freiburg 1970.

50 Le premier Concile de Nicée réfute qu’un diacre distribue la communion a un prétre; cfr. can. 18. Le
second Concile de Nicée affirme que I'enseignement et I'explication de I’écriture appartiennent aux
devoirs du prétre (cfr. can. 10); cfr. BECKER (note 49), 13-14.

51 Cfr. DH 261.

244



Johannes Nebel FSO

lidement ordonnés quand ils consacrent le pain et le vin32. Le parallélisme du Christ
Grand Prétre et le prétre validement ordonné a été synthétisé ensuite au cours du
Concile de Florence par la formule 7z persona Christ3. Dans ce dernier Concile,
I'image du sacerdoce a été développée par la mention de 'administration des sacre-
ments et de la potestas regiminis. Pourtant le coeur du ministére sacerdotal consiste,
selon le Concile de Florence dans la forma sacramenti de 'époque, c’est-a-dire dans
les paroles qui accompagnaient la transmission du calice et de la paténe: «Recevez
le pouvoir d’offrir le sacrifice dans I'Eglise pour les vivants et les défunts au nom du
Pére et du Fils et du Saint Esprit»34.

La doctrine tridentine parle du sacerdoce dans le décret sur le sacrifice de la
Messe, ou se retrouve le parallélisme connu du Concile d’Ephese et du 4¢me du La-
tran: puisque le sacrifice de la Messe est une continuation du sacrifice de la Croix,
de méme le sacerdoce du Christ se poursuit dans le sacerdoce de 'Eglise>>. Ceci est
réaffirmé dans le décret sur le sacrement de 'ordre’¢. Entre autres il est affirmé pour
le sacerdoce aussi le pouvoir de 'absolution57. De plus les encycliques jusqu’au 2&me
Concile du Vatican démontrent que le centre et le sommet des compétences sacer-
dotales est I'oblation du sacrifice’8. Tous les autres aspects du sacerdoce tournent
autour de ce centre.

Le 2éme Concile du Vatican recueille cette tradition et la réfere a la position du
prétre dans la communauté ecclésiale. Ainsi la centralité du sacrifice eucharistique
est méme soulignée, celui-ci étant le sommet de la vie des fidéles comme aussi celui
des actions diverses du prétre et pareillement la source de tout cela>. Aussi la doc-
trine postconciliaire du Magistére confirme ce point: selon le Pape Jean Paul II la
connexion entre la victime et le sacerdoce dans le Christ est le fondement de la vérité
que celui qui offre le sacrifice iz persona Christi, doit aussi participer au sacerdoce
du Christ®0, Dans le Directoire pour le ministére et la vie des prétres, le sacrifice eu-

52 Cfr. DH 802.

53 Cfr. DH 1321.

54 Cfr. DH 1326.

55 Cfr. DH 1739 ss.; BECKER (note 49), 157.
56 Cfr. DH 1764.

57 Cfr. DH 1765.

58 Cfr. BECKER (note 49), 159.

59 «C’est par le ministére des prétres que se consomme le sacrifice spirituel des chrétiens, en union avec le
sacrifice du Christ, unique Médiateur, offert au nom de toute I'Eglise dans I'Eucharistie par les mains
des prétres, de maniére sacramentelle et non sanglante, jusqu’a ce que vienne le Seigneur lui-méme.
C’est 1a qu’aboutit leur ministere, c’est 1a qu’il trouve son accomplissement» (Décret Presbyterorum
ordinis sur le ministere et la vie des prétres [PO], 2).

60 «Il existe, en effet, un lien étroit et indissoluble entre I'offrande et le prétre: celui qui offre le sacrifice

245

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

charistique est affirmé comme la présence du sacrifice du Christ et source de toutes
les autres activités sacerdotalesé!, Ceci conduit a I'affirmation marquante: «Consacré
pour perpétuer le Saint Sacrifice, le prétre manifeste ainsi de la maniére la plus évi-
dente son identité»©2.

Un regard général sur le développement doctrinal démontre donc que I'union
hypostatique du Christ dans sa valeur salvifique — c’est-a-dire dans 'identité entre le
prétre et la victime — constitue le fondement pour le noyau de I'identité du prétre. En
conséquence cette identité ne peut consister en rien d’autre que dans 'oblation du
sacrifice eucharistique. En ce point ultime le prétre trouve donc, selon le témoignage
unanime du Magistére, au plus haut point son identité.

4. Lexistence d’un acte sacrificiel, qui est spécifiquement
propre au prétre ordonné

Dans les textes du Magistére considérés maintenant, on voit que le Christ lui-
méme, qui agit par I'intermédiaire du prétre, est le sujet du sacrifice eucharistique.
Alors nous pouvons poser la question: Est-elle suffisante, pour I'identité sacerdotale
la conviction que la messe ne puisse étre valide en I'absence du prétre, c’est-a-dire
que le prétre ne puisse étre compris que négativement comme conditio sine qua non
afin que le sacrifice se réalise?

L’argumentation de la théologie des mystéres de Odo Casel va dans ce sens. Il
en est de méme aujourd’hui pour la plus grande part des liturgistes. Casel écrivait63:

«La doctrine des mystéres ne veut pas seulement 'una eademque hostia, elle veut de plus mettre
en relief I'idem offerens (sacerdotum ministerio). Alors selon cette doctrine 1’acte sacrificiel du
Seigneur assume dans la messe une présence sacramentelle».

du Christ doit avoir part au sacerdoce du Christ. La vocation au sacerdoce est donc vocation a offrir
son sacrifice in persona Christi, en vertu de la participation a son sacerdoce» (JEAN PAUL I1, Lettre aux
prétres a l'occasion du Jeudi Saint 1996, 4).

61 «Mémorial sacramentel de la mort et de la résurrection du Christ, représentation réelle et efficace
de I'unique Sacrifice rédempteur, source et sommet de la vie chrétienne et de toute évangélisation,
I'Eucharistie est principe, moyen et fin du ministére sacerdotal» (CONGREGATION POUR LE CLERGE,
Directoire pour le ministére et la vie des prétres [31.1.1994], 48).

62 Ibid.

6 O. CASEL, Die Messopferlebre der Tradition, dans: Theologie und Glaube 23 (1931) 353. La version
francaise a été faite par auteur de cette étude. L'original allemand est celui-ci: «Die Mysterienlehre
mochte nicht nur das una eademque hostia, sie mochte das idem offerens (sacerdotume ministerio) mehr
zur Geltung bringen. Sie lehrt daher, dass auch der Opferakt des Herrn in der Messe sakramentale
Gegenwart annimmt».

246



Johannes Nebel FSO

En conséquence®4,

«l’acte proprement sacrificiel du prétre est celui de ’'Eglise, ou pour mieux dire I'offrande de
I’Eglise portée par le prétre a la suite de ’acte sacrificiel du Christ, n’est pas proprement sacra-
mentel mais surnaturel et se réalise dans le monde de la grace pour laquelle le monde sacramen-
tel n’est qu’un moyen».

Selon Casel, le prétre et les autres fidéles dans I’acte sacrificiel ne se distinguent en
rien puisque leur acte sacrificiel est a considérer comme seulement spirituel — Casel
I'appelle “surnaturel”. I’acte sacramentel s’effectue, selon I’avis de Casel, seulement
dans I'acte sacrificiel du Christ qui est objectivement présent dans le mystére du culte.
Au niveau sacramentel, au prétre ne revient aucun acte sacrificiel. Dans cette argu-
mentation on touche a la visée centrale de la théologie des mystéres. Quelle chose
alors distingue le prétre des autres fidéles pendant la célébration de la Messe? Si nous
expliquons I'argument de Casel de maniére scolastique, la différence entre prétres
et laics ne consiste plus dans le pouvoir de consacrer et d’offrir mais seulement dans
celui de consacrer. Comme consécrateur le prétre rend présent I'acte sacrificiel du
Christ dans le mystére du culte. Ainsi, le ministére du prétre se réduit a un service
auxiliaire pour la validité de la célébration liturgique. Le rejet de cet acte sacrificiel,
qui est spécifiquement propre au prétre ordonné eut une trés grande influence sur la
théologie postérieure et sur 'autocompréhension de la plus grande part des prétres.

4.1. Le témoignage du Magistere

Examinons alors la position de Casel au moyen d’un regard sur les textes du
Magistéere. Selon le Concile de Trente, le caractére sacrificiel de la Messe consiste en
une action cultuelle qui est visible®. Ceci signifie que la dimension sacrificielle ne
convient pas seulement a I'invisible au point d’étre réalisé seulement au niveau d’un
mystére, mais le caractére sacrificiel doit étre propre a I’action visible elle-méme¢o,

Déja en 1938 un théologien de I'ordre dominicain a démontré que Casel, avec son
opinion, ne peut se référer a la doctrine tridentinet’. Le Concile de Trente utilise le

64 Tbid., 361. La version frangaise a été faite par I'auteur de cette étude. L'original allemand est celui-ci:
«Der eigentliche Opferakt des Priesters und der Kirche oder besser das Opfern der vom Priester
gefiithrten Kirche im Anschluss an Christi Opferakt ist nicht in dem Sinne sakramental, sondern tiber-
natiirlich, und bewegt sich in der Welt der Gnade, fiir die die sakramentale Welt nur Mittel ist».

65 Le Concile parle d’un sacrificium visibile: cfr. DH 1740.
66 Cfr. RAHNER — HAUSSLING (note 28), 30.

67 Cfr. A. M. HOFFMANN, Zur Lebre vom weihepriesterlichen Opferakt, dans: Theologie und Glaube 30
(1938) 280-298.

247

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

terme offerre comme verbe transitif en ce qui concerne le Christ et, autrement, uni-
quement en ce qui concerne ceux qui sont dans la succession des Apotresés,

Par cet offerre le Concile de Trente affirme une potestas de la méme maniére pour
la consécration, la distribution de la communion et I'absolution des péchés. Ain-
si il parle explicitement d’une potestas offerendi, d’un pouvoir d’offrir le sacrifice.
Non moins explicitement le Concile affirme cette potestas comme une potestas tra-
dita qui est alors due a la succession apostolique®. Cette potestas offerendi ne peut
étre simplement identifiée avec la représentation consécratoire de I'acte sacrificiel
du Christ, ce qui impliquerait que le Concile de Trente aurait utilisé le mot offerre
avec des significations différentes dans le méme contexte?0, De plus ce Concile parle
d’une potestas consecrandi a coté de la potestas offerendi et des autres potestates, ce
qui ne peut étre compris comme une tautologie’!. A la suite du Concile de Trente
le Catéchisme Romain établit la différence entre le sacerdoce commun de tous les
fideles (sacerdotium interius) et le sacerdoce de ceux qui sont ordonnés (sacerdotium
externum)2, L'offrande du sacerdoce commun est fondé sur le baptéme, sans une
potestas spécifique, tandis que celle du prétre ordonné a comme base la potestas qui
lui est conférée dans I'ordination?3. La matiére du sacerdoce commun consiste en des
“hosties spirituelles”74, tandis que dans le cas du sacerdoce ordonné la matiére est le
Corpus Domini?>.

Dans le 2¢éme Concile du Vatican, ces témoignages clairs de I'acte sacrificiel pas-
serent en seconde ligne, laissant la premiére importance a la valeur de 'anamneése du
mystere pascal. Néanmoins 'existence de I’acte sacrificiel fut confirmée et assumée
ensuite aussi dans le Catéchisme de 'Eglise Catholique7¢:

«C’est par le ministére des prétres que se consomme le sacrifice spirituel des chré-
tiens, en union avec le sacrifice du Christ, unique Médiateur, offert au nom de toute
I’Eglise dans I'Eucharistie par les mains des prétres, de maniére sacramentelle et non
sanglante, jusqu’a ce que vienne le Seigneur lui-méme».

Dans ce texte on parle de trois dimensions du sacrifice: 1) du sacrifice spirituel

68 Cfr. DH 1740.
¢ Cfr. DH 1764.

70 Cfr. in DH 1740 la relation entre obtulit (relative au Christ) et offerent (relative aux Apdtres et leurs suc-
cesseurs): selon Casel, le dernier devrait étre entendu dans le sens de u consecrarent. Une telle absence
de clarté ne peut pas étre insinuée dans le texte conciliaire.

71 Cfr. DH 1764.

72 Cfr. Catechismus Romanus, 11, VII, 23-24.
73 Cfr. ibid., 11, VII, 2; 11, VII, 24.

74 Cfr. ibid., 11, VII, 23.

75 Cfr. tbid., 11, IV, 74; 11, VII, 2.

76 PO 2; cfr. aussi CCC 1369.

248



Johannes Nebel FSO

des fidéles; 2) du sacrifice du Christ; 3) de I'offrande du sacrifice du Christ par les
mains du prétre. Cest justement ce dernier point qui se trouve confirmé par le Caté-
chisme de I'’Eglise Catholique au moyen d’une citation des catéchéses mystagogiques
de Jérusalem: «Présentons [offerimus] le Christ immolé pour nos péchés»77. Méme
si dans ces paroles I’acte sacrificiel n’est pas exprimé avec la spécificité qui convient
pour le sacerdoce ordonné, le Pape Jean Paul II affirme clairement cela: «La vocation
au sacerdoce est donc vocation a offrir son sacrifice in persona Christi, en vertu de la
participation a son sacerdoce»’8,

4.2. Le témoignage de la liturgie

L’existence de P'acte sacrificiel spécifique du prétre ordonné peut étre démontré
aussi dans la liturgie. La partie anamnétique du Canon Romain est de premiére im-
portance: dans la priere Unde et memores on parle évidemment de I'offrande du sa-
crifice du Christ; la preuve la plus claire sont les paroles panens sanctum vitae aeternae
et calicem salutis perpetuae qui ne peuvent se référer qu’aux dons eucharistiques?.
Mais on a aussi démontré que les mots Hostiam sanctam sont probablement d’ori-
gine judéo-chrétienne: I’hostie sainte, qui faisait originairement référence a I’offrande
d’Tsaac, a été référée au Christ comme nouvel Isaac, aux premiers si¢cles chrétiensso.
La priere Unde et memores suit directement le récit de I'institutions! et forme avec lui
une telle unité que la mémoire de la passion et de la résurrection du Christ, grace au
mot unde apparait comme conséquence du récit précédent. Ainsi il est clair que, se-
lon le témoignage du Canon Romain, 'action de Jésus dans la Derniére Céne est iden-
tique 2 sa passion. Aprés le mot unde il suit un e qui est grammaticalement superflu.
Placé ainsi, il indique I’addition d’une realité non exprimée jusque 13, parce qu’on
peut le traduire dans le sens de «encore». Cet et se référe certainement au prédicat

7

3

Catech. myst. 5, 10; cfr. CCC 1371.

78 JEAN PAUL 11, Lettre aux prétres a ['occasion du Jeud: Saint 1996 (note 60), 4.

®

7

©

MESSNER tente d’interpréter aussi ces paroles seulement spirituellement en affirmant que les génitifs
vitae aeternae et salutis perpetuae sont a comprendre dans le sens d’une finalité orientée vers le futur
(cfr. Einige Probleme [note 201, 193). Cette interprétation, cependant, ne semble pas étre en harmonie
suffisante avec la grammaire de la langue latine.

8

S

Frédéric MANNS I'a démontré en utilisant quelques sources judaiques, a partir desquelles il existe des
paralleles clairs dans des textes voisins de I'antiquité archaique chrétienne: cfr. E MANNS, Origine
Judéo-chrétienne de la pricre “Unde et memores” du Canon romain, dans: Ephemerides Liturgicae 101
(1987) 60-68, surtout 66.

81 Le fait que cet ordre des textes est d’origine, est affirmé unanimement par Enrico MAZZA (Alle origini
del Canone romano, dans: Cristianesimo nella storia 13 [1992] 1-46, surtout 43) et Giovanni DI NAPOLI
(Il lento processo di formazione del canone romano, dans: Ecclesia Orans 17 [2000] 229-268). Pour tous
ces deux spécialistes, 'antiquité des textes ne fait pas de doute: la formulation des paroles d’institution
remonte méme 2 une tradition orale qui précede le témoignage biblique écrit (cfr. J. A. JUNGMANN,
Missarum sollemnia. Eine genetische Erklirung der romischen Messe, Bd. 2, Wien 19625, 244).

249

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

de la phrase c’est-a-dire offerimus. Alors par rapport aux affirmations sacrificielles
précedentes (a savoir par exemple dans la priere Hanc igitur), cet offerimus doit étre
d’une dimension nouvelle, assumant son contenu par le mot mzemzores, c’est-a-dire
par 'anamnése de la passion82. Parce que le récit de I'institution parle du sacrifice du
Christ, il donne I'occasion de faire de méme, c’est-a-dire I'oblation du Corps et du
Sang du Christ dans la mémoire de la passion. Si au contraire la triple “hostie” qui
dans sa beauté est quasi un hymne3, était référée a ’auto-oblation de I’Eglise, comme
le font certains chercheurs récents, nous serions devant une étrange expression de
I’Eglise qui se vanterait de sa propre offrande. La compréhension de I'Unde et me-
mores comme offrande du sacrifice du Christ est en outre en harmonie avec la priere
suivante Supra quae dans laquelle sont mentionnés les actions sacrificielles d’Abel,
Abraham et Melchisédech: puisque ces derniers ont offert les modeéles du sacrifice du
Christ et furent exaucés, nous voulons de méme étre exaucés avec notre oblation$4 du
Corps et du Sang du Christ®.

Cette interprétation de la priere Unde et memores n’exige pas nécessairement que
la priere précédente Quam oblationem se comprenne comme une épiclése consécra-
toire. A les considérer les arguments des chercheurs modernes sont anachroniques,
en tant qu’ils transférent la demande plus tardive du moment de la consécration dans
les textes archaiques. Ils veulent concrétiser ce “moment” dans le Canon Romain
dans la priere Supplices te rogamus: 1a cependant on reconnait en forme d’intercession
seulement, que Dieu accueille 'oblation, en manquant au contraire toute indication
concréte et explicite 2 un événement consécratoire — tout au moins I'indication de
la consécration justement a ce moment. Le probléme en question n’est pas devenu
virulent avant un développement théologique ultérieur8¢, Dans le stade archaique de
I’anaphore, chaque priére prise pour soi ne doit pas étre entendue comme une affir-

82 Cela indique aussi le parallelisme stylistique entre deux formulations a trois éléments, c’est a dire d’une
part hostiam puram, hostiam sanctam, hostiam immaculatam et, d’autre part, avant tam beatae passionis
necnon et ab inferis resurrectionis sed et in coelos gloriosae ascensionis; cfr. aussi MANNS (note 80), 63 s.

83 Cfr. Jungmann (note 81), 280.

84 La parole guae de 'expression Supra guae ne doit donc pas se référer séparément a la présence eucha-
ristique du Seigneur, mais au sacrifice du Christ, en tant qu’il est offert maintenant par 'Eglise. C’est
seulement ainsi que la priere propitio ac sereno vultu respicere digneris peut avoir du sens.

85 Reinhard MESSNER, cependant, a raison quand rapporte les paroles «de tuis donis ac datis» aux dons du
pain et du vin et non au Corps du Christ, en recourant aux témoignages paralléles dans les anaphores
orientales (cfr. Eznige Probleme [nota 20], 192): Mais cela indique que le sacrifice du Christ est offert
non pas de corpore physico, c’est-a-dire de facon sanglante comme sur la Croix, mais de maniére non
sanglante en un mode sacramental sous les espéces du pain et du vin.

86

En fait, il est significatif que I'on montrait dans le Canon Romain dans le changement de la priere Quanz
oblationem, dont la formulation originaire avait parlé de la rationabilis oblatio de pain et vin, laquelle
était entendu comme zzago et similitudo corporis et sanguinis lesu Christi. Cela changeait dans I'ex-
pression d’un développement et d’une finalité: «ut nobis corpus et sanguis fiat» (cfr. MESSNER, Einige
Probleme [note 20], 178).

250



Johannes Nebel FSO

mation ponctuelle d’un moment spécifique; il s’agit au contraire d’une affirmation
qui vaut pour I'anaphore enti¢re. Alors expression supplices te rogamus n’a pas a étre
comprise dans le sens «maintenant justement nous te prions humblement» mais dans
le sens «dans cette célébration nous te prions humblement». De la méme facon on
doit attribuer un facteur temporel plus étendu au mot offerinus de la priere Unde et
memores. Tout, mémoire, oblation et consécration, s’accomplit dans la priére eucha-
ristique comme telle. Par conséquent on peut parler d’une oblation dont la réalisation
parfaite est mentionnée en un lieu ultérieur du textes?,

Revenons maintenant a la question de I'acte sacrificiel propre au prétre: dans la
priere Unde et memores nous trouvons aussi les mots #os servi tui sed et plebs tua sanc-
ta qui indiquent le sujet de 'offerinus, lequel se référe a I’hostia sancta, c’est a dire au
sacrifice du Christ. Ainsi les ministres ordonnés (#zos servz tuz) sont distincts de I’as-
semblée des fideles (plebs tua sancta), distinction soulignée méme par la copule sed ez.

Aussi dans la priere eucharistique de la Tradition Apostolique on trouve au moins
une trace de I’existence de cet acte sacrificiel. Dans ce texte le verbe offerinzus est relié
aux mots Gratias tibi agentes quia nos dignos habuisti adstare coram te et tibi minis-
trare — une formulation typique de remerciement pour la grice du ministére sacerdo-
tal ou épiscopal, qui est en harmonie parfaite avec les régles de 'ordination épisco-
pale qui précédent 'anaphore dans le document88, en outre ce type de remerciement
est aussi présent dans de nombreuses anaphores orientaless?. C’est pourquoi avec cet
offerimus on entend aussi dans la Tradition Apostolique en premier lieu I'action du
prétre ou de I'évéque?0, y compris peut étre les autres fidéles dans la simplicité et la
concision du texte. Puisque le Canon Romain dans le point correspondant affirme
explicitement une différence entre le prétre et les autres fidéles, il est plus précis que
les autres prieres eucharistiques qui utilisent simplement le pluriel offerimus.

En somme nous pouvons reprendre nos observations en affirmant que I’existence
d’un acte sacrificiel propre au prétre ordonné, ce que refuse Casel, peut étre dé-
montré clairement a partir des textes du Magistére et aussi a partir des anaphores
antiques.

87 Cependant, le fait que quelques interprétations médiévales du Canon (cfr. MESSNER, Einige Probleme
[note 20], 181-182), qui ne comprenaient pas la priere Unde et memores comme oblation du sacrifice
du Christ, pourrait étre causé par une vision temporellement plus ponctuelle que chaque partie du
Canon ainsi que 'Unde et memores devait dépendre de l'interpretation du Quz pridie qui n’était pas
partout consécratoire.

88 Ceci est clair dans la rubrique au début du texte: «Quicumque factus fuerit episcopus... cum omni
presbyterio dicat gratias agens» (B. BOTTE, La tradition apostolique de saint Hippolyte, Liturgiewis-
senschaftliche Quellen und Forschungen Heft 39, Miinster 19632, 10).

89 Cfr. RAFFA (note 33), 521.

90 Cette interpretation est en harmonie parfaite avec la tradition précédente, parce que la premicre lettre
de Clement témoigne déja que I'oblation [latreutique] des sacrifices (qui n’est pas spécifiée) c’est le
devoir premier des prétres (cfr. 1 Clem 44; cfr. aussi ZIEGENAUS [note 31], 480 s.).

251

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

5. La nature de P'acte sacrificiel propre au prétre

Ici nait certainement la question, en quoi consiste concrétement cet acte sacrificiel
propre au prétre. Avant tout on peut constater avec la doctrine dogmatiquement
définie par le Concile de Trente, que le sacrifice de la Messe est I'oblation du Corps
et du Sang du Christ faite au Pére c’est-a-dire une oblatio oblationis Christi. Cest le
témoignage sans équivoque soit du Rite Tridentin soit du Rite postconciliaire de la
Messe. L’oblation du Christ doit étre comprise d’une part comme un sacrifice “re-
latif” c’est-a-dire identique au sacrifice de la Croix, d’autre part comme un sacrifice
“propre” et “réel”, qui, offert par 'Eglise, glorifie Dieu et a des effets propitiatoires
et impétratoires.

5.1. Le fondement anamnétique

Le fait que le sacrifice de I’Eglise est un sacrifice “propre” mais qui n’ajoute rien
au sacrifice de la Croix peut s’expliquer par son fondement dans I’'anamnése, c’est-a-
dire dans la mémoire liturgique. Pour cela la mémoire liturgique doit étre soulignée
plus clairement. Elle est en fait d’une importance plus grande que dans la théolo-
gie des mystéres, selon laquelle, rendu présent «le fait [salvifique] comme tel, tout
seul et par lui-méme, la “mémoire” de I'Eglise n’est évidemment plus nécessaire»91.
L’anamneése a en outre une valeur plus grande que dans les théories modernes sur les
priéres eucharistiques, pour lesquelles cette valeur tend a étre réduite dans sa signi-
fication existentielle. Mais en réalité la mémoire liturgique doit sa force et sa portée
a ce que l'on appelle les notae ecclesiae, a savoir I'unité, la sainteté, la catholicité et
I'apostolicité de 'Eglise. Quand I’Eglise, étant le Corps du Christ, est mystérieuse-
ment intégrée dans le sacrifice de sa Téte qui est devenu éternel — en cela consiste sa
sainteté —, fait mémoire de I'ceuvre salvifique du Christ dans sa catholicité, unité et
apostolicité, alors cette mémoire est remplie d’une “gloire” dont parle Jésus dans sa
priére sacerdotale quand il dit: «Je leur ai donné la gloire que tu m’as donnée, pour
qu'’ils soient un comme nous sommes un»?2. Cette “gloire” comprise dans un sens
biblique est toujours chargée de “force”: dans cette “puissance” I'ceuvre salvifique
du Christ caractérise et marque totalement I’action de I'Eglise au point de ne pouvoir
jamais étre dépassée par cette derniére.

91 SCHEFFCZYK, Die Heilszeichen von Brot und Wein (cfr. note 9), 73. La traduction frangaise a été faite
par 'auteur de cette étude. Voici I'original allemand: «Wenn die Tat als solche und allein in sich selbst
gegenwirtig wird, bedatf es ja offenbar des “Gedachtnisses” der Kirche nicht mehr».

92 Cfr. surtout Jn 17,22.

93 Cfr. par ex. affirmation de la lettre aux Romains, que «le Christ, par la toute-puissance du Pére [per
gloriam Patris] est ressuscité d’entre les morts» (Rm 6,4).

252



Johannes Nebel FSO

Alors I’ceuvre salvifique divine apparait pour ainsi dire comme un “espace” rem-
pli de force, “dans” lequel le sacrifice eucharistique peut rester entierement relatif,
c’est-a-dire identique avec le sacrifice de la croix. En méme temps cet “espace” rend
possible la coopération de I'Eglise de facon qu’elle-méme devient active et son sacri-
fice peut devenir “réel”, “propre” et “visible”. Nous voyons ici a ce propos, le point
de vue catholique se différencier du point de vue protestant: I'opération divine n’est
pas un “point” avec lequel toute action humaine ne peut que concourir; c’est en re-
vanche, comme un “espace”, dans lequel la coopération de la créature trouve sa place
et partant sa coresponsabilité. L’identité du sacrifice de la Messe avec le sacrifice de
la Croix se définit par conséquent dans le sens d’un tel “espace”.

5.2. Vers une compréhension personnelle

Une autre question se pose alors: comment se réalise 'oblation du Corps et du
Sang du Christ dans la célébration eucharistique? Depuis des sie¢cles les opinions
des théologiens sont différentes. Les diverses théories du sacrifice de la Messe sont
connues. Elles peuvent généralement se partager de la maniére suivante: un groupe
de théories part d’une immolation sacramentelle du Christ, c’est-a-dire d’un phy-
sicisme, dans lequel 'identité du sacrifice de la Messe avec le sacrifice de la Croix
n’est pas suffisamment conservée; un autre groupe de théories préfere 'idée d'une
oblation du Christ, réduisant ainsi le réalisme sacramentel du sacrifice visible a une
oblation plutét spirituelle. Toutes ces théories sont nées en une époque historique
au cours de laquelle on n’avait pas encore entrepris une réflexion théologique sur la
liturgie en tant que telle. La théologie des mysteres de Odo Casel, bien qu’ayant cette
intention, n’arrive pas a intégrer suffisamment la dimension hiérarchique ni a éviter
convenablement le risque de réduire la doctrine de I'Eglise d’une maniére existentia-
liste ou protestante, comme nous avons pu le voir dans les théories plus récentes sur
les anaphores antiques.

Le concept de “mystére” n’est évidemment pas adapté pour comprendre théo-
logiquement la liturgie comme telle de sorte que la vérité du sacrifice eucharistique
reste entiére. Cela ne veut certainement pas dire que toute idée de mystére doive
étre réfutée; cependant on doit faire attention a ce que le mystere arrive a la posi-
tion juste, qu'on ne peut trouver en partant de ce concept lui-méme. La méthode
juste ne doit opposer ni la patristique a la scolastique ni I'antiquité chrétienne a la
tradition tridentine, mais doit partir du témoignage du Magistere et appliquer a un
raisonnement théologique sur 'ensemble de la théologie. Il y a en effet une voie qui
correspond 2 ses intentions, une voie jusqu’a maintenant a peine étudiée pour parler
théologiquement du sacrifice de la Messe: cette voie est I’accent sur le personnalisme,
en tant qu'’il est distinct jusque dans ses principes d’un existentialisme philosophique.
En face de la pensée de la théologie des mysteéres, la pensée personnaliste a I’avantage

253

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

d’étre ouverte soit au visible, soit a I'invisible, parce que la personne fait partie de
ces deux dimensions. La pensée personnaliste en outre, a la différence du mystere
comme point de départ, peut s’appuyer sur le témoignage du Magistére de 'Eglise et
sur les arguments des grands théologiens communément reconnus. Les précurseurs
les plus importants d’une explication personnelle de la vérité du sacrifice de la Messe
sont, 2 mon avis, les trois suivants: Joseph Ratzinger, le Pape Jean Paul II et Leo

Scheffczyko4.

5.2.1. Valeur de la théologie de Joseph Ratzinger

En son temps de Préfet de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, le Cardinal
Joseph Ratzinger avait développé une pensée fondamentale pour la compréhension
du sacrifice eucharistique®. Le sacrifice du Christ, selon lui, prend soit I'aspect cor-
porel des sacrifices de I’Ancien Testament, soit la tendance a une spiritualisation qui
caractérise toute I’histoire de I'antique peuple élu. La spiritualisation est parfaitement
exprimée par le Christ en tant qu’il est le Logos du Pére, la corporalité en revanche
en tant qu’il est incarné. Ainsi est abolie la séparation entre ’homme qui offre et le
don offert qui remplacait le don de soi-méme, parce que le Christ est en méme temps
prétre et hostie.

e L’aspect spirituel ici préserve de la compréhension du sacrifice dans la logique
des sacrifices de I’Ancien Testament, une logique qui est en dehors du person-
nalisme. Parce que le physicisme d’une mzactatio mystica (= immolation san-
glante mystique), dans laquelle on part de la double consécration en faisant
abstraction de la concomitance, reste dans les limites vetero-testamentaires, il
est définitivement exclu comme explication du sacrifice eucharistique.

e L’aspect corporel au contraire, Ratzinger le voit dans le sacrifice des chrétiens:
le Christ est 'unique et vraie hostie, c’est pourquoi le sacrifice des chrétiens est
assimilable au Christ I'unique homme conforme a Dieu. Cette assimilation au
Christ se réalise par I'intégration au Corps du Christ, I'Eglise.

Puisque Dieu est Amour, I'unité du Corps du Christ s’obtient dans la communion
des hommes conformes a Dieu et donc devenus eux-mémes charité. Dans le sens de
Saint Augustin, le sacrifice des chrétiens consiste dans 'unité du Corps du Christ, de

94 Leo SCHEFFCZYK, un des plus grands théologiens allemands du 20¢me sigcle, fut créé cardinal en 2001
par le Pape Jean Paul II. C’est un des mérites permanents de ce grand théologien qui est arrivé a un
personalisme qui n’est pas fondé sur la philosophie mais totalement sur la révélation biblique. Ainsi
SCHEFFCZYK a réussi de facon notable a ouvrir non seulement la pensée patristique mais aussi la scho-
lastique au personalisme sans la modifier en sens idealiste ou existencialiste. La conservation soignée
du contenu des dogmes catholiques reste au centre des intentions théologiques.

9 Cfr. J. RATZINGER (BENOIT XVI), Der Geist der Liturgie. Eine Einfiibrung, Freiburg u.a. 2000, 30-43;
Ip., Theologie der Liturgie, dans: Forum Katholische Theologie 18 (2002) 1-13, surtout 8-11.

254



Johannes Nebel FSO

sorte que I'Eglise, lorsque le Corps du Christ est offert sur I'autel, s’offre elle méme
au point que Dieu qui est charité sera «tout en tous». Ainsi le Cardinal Ratzinger
explique le sacrifice eucharistique dans une maniére de raisonner qui, soulignant la
conformité avec le Christ et la charité, garantit le développement d’une théologie
conséquemment personnaliste.

5.2.2. Quelques aspects de la doctrine du saint Pape Jean Paul IT

Alors comment sont intégrées exactement les personnes parmi celles qui parti-
cipent au sacrifice, et tout d’abord la personne du prétre? C’est le Pape Jean Paul 11
qui I'a évoqué avec une intensité particuliere. Dans sa lettre apostolique Domzinicae
Cenae, le Pape parle du sacrifice du Christ comme d’un sacrum, un “sanctuaire”,
dans lequel le prétre «est introduit et inséré, de maniére sacramentelle (et en méme
temps ineffable), [et] dans lequel, a son tour, il associe spirituellement tous ceux qui
participent a I’assemblée eucharistique»%. Le prétre en fait unit tous les autres fideles
a cette réalité a laquelle lui-méme est intégré parce que selon la Constitution Litur-
gique les fidéles sont appelés, — en dépendance de la potestas du prétre — a offrir «la
victime sans tache, non seulement par les mains du prétre, mais aussi unis avec lui»
apprenant ainsi «a s’offrir eux-mémes»%7. Tous les participants sont alors respectés
non seulement dans leur activité mais aussi dans leur personnalité.

Ceci entraine des conséquences pour la compréhension du concept tridentin du
sacrificium visibile: le sacrifice eucharistique en effet n’est pas seulement visible dans
les deux espéces eucharistiques, qui ne peuvent exprimer qu’extérieurement la mort
du Seigneur?8, en tant que le physicisme de la théologie d’une mzactatio neystica s’ex-

96 JEAN PAUL I, Lettre Dosmzinicae Cenae, n. 8.
97 SC 48.

98 Toutefois, la double consécration n’a pas seulement le caractére d’un signe extérieur sans effet, comme
Pafferme Th. WiTT (Repraesentatio sacrificii [cfr. note 30], 197-203) en interprétant Thomas d’Aquin
et en se référant a M. SCHMAUS (Die Lebre von den Sakramenten [Katholische Dogmatik Bd. 4/1],
Miinchen 19524, 305) et J. BRINKTRINE (Das Opfer der Eucharistie. Dogmatische Untersuchungen iiber
das Wesen des Messopfers, Paderborn 1937, 58). Certes, WITT a raison d’admettre que I'intention de
consacrer uniquement le pain ou uniquement le vin serait insuffisante et par conséquence ne conduirait
pas a la validité du sacrifice eucharistique (Repraesentatio sacrificii, 200; 203); mais il affirme que si v/
concomitantiae le Christ “entier” serait rendu présent dans la consécration d’un seul des éléments du
pain ou du vin, alors le caractére sacrificiel entier serait ainsi effectué. Ici, le caractére sacrificiel est
donc vu seulement dans la présence eucharistique de la personne du Christ (cfr. a2 bon droit 'opinion
contraire de M. HAUKE, Was st die Heilige Messe? Die systematische Diskussion iiber das «Wesen»
des eucharistischen Opfers, dans: Forum Katholische Theologie 30 [2014] 6-29, ici 26). En réalité, le
caractere sacrificiel ne se réalise que dans I'action visible de I’église. On peut certainement consentir a
Witt en ce que le caractére de signe de la double consécration (c’est a dire créer une image de la sépa-
ration du Corps et du Sang et ainsi de la mort du Christ) ne peut acquérir un effet propre. Toutefois,
la double consécration n’a pas seulement un caractére de signe extérieur, mais aussi — et encore plus
profondément — un caractére anamnétique: en effet, elle est la mémoire de I'action de Jésus pendant la

255

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

clut, ni n’est-il visible dans la pricre et les gestes qui ne peuvent former le noyau de
I’acte sacrificiel n’en témoignant que de maniére extérieure, parce que I'acte central
n’est pas spirituel mais sacramentel. Le sacrifice au contraire est visible dans les per-
sonnes qui, selon la maniére qui leur est propre, participent a I’action sacrificielle,
c’est a dire dans le prétre avec son pouvoir et dans les fideles dans leur participation
spirituelle.

On peut ici soulever 'objection que dans cette idée du sacrifice, la personne hu-
maine prédomine sur I'objectivité du sacrifice. En effet il serait insuffisant de ne vou-
loir comprendre la dimension personnelle du sacrifice qu’en tant que le prétre et les
autres fideles sont en lui 7z2£6grés de leur propre maniére: en particulier le prétre doté
d’un pouvoir sacré grace auquel il lui échoit I'acte sacrificiel, doit participer aussi de
maniére personnelle au sacrifice. Puisque la visibilité du sacrifice comme sacrifice
réel est d’étre fondé sur la personne humaine, alors 'action sacrificielle doit consi-
dérer le sujet de cette derniére, c’est a dire le prétre, non seulement d’une manicre
“instrumentale” mais aussi d’'une mani¢re “propre” et “intérieure”. Il ne suffit pas
que le prétre représente le Christ uniquement par I'intermédiaire de ses fonctions,
il doit aussi le représenter ontologiquement dans sa personne. Pour ces motifs aussi
Jean Paul II affirme: «En effet, le prétre est choisi par le Christ, non pas comme un
“objet” mais comme une “personne”; il n’est pas un instrument inerte et passif, mais
un “instrument vivant”»92. Ce que le prétre accomplit donc a I'autel, en mémoire du
Seigneur, il ne le peut seulement que dans la mesure ot lui-méme comme personne
est une mémoire représentant le Christ100,

Pour expliquer ceci avec plus de précision, nous devons revenir au fondement
christologique. A proprement parler, le sacrifice du Christ est I'identité de celui qui
offre et de celui qui est offert. Le Christ est en méme temps prétre et victime of-

Derniere Cene. L'action liturgique de I'Eglise a généralement comme fondement la force de la mémoire
(anamnése). Par conséquent, (indépendamment de la question de I'intention) si I'on consacrerait uni-
quement du pain ou du vin, le fondement anamnétique pour I'action de I'Eglise serait si déficient que
Pacte sacrificiel ne pourrait aboutir a sa perfection.

99 JEAN PauL II, Exhortation apostolique post-synodale Pastores dabo vobis sur la formation des prétres
dans les circonstances actuelles (25.3.1992), n. 25. Limportance du prétre comme personne — et non
pas seulement la fonction exercée de I'acte sacrificiel — est apercue dans cette prise de position de PIE
XII: «Quoad sacrificii Eucharistici oblationem tot sunt actiones Christi Summi Sacerdotis, quot sunt
sacerdotes celebrantes» (Allocutio du 2.11.1954, dans: Acta Apostolicae Sedis 46 [1954] 666-677, ici
669). Plus tard, PIE XII citait cette affirmation en vue de la question de la concélébration, un fait que
fortifie encore le sens envisagé ici (cfr. Esortazione al Congresso internazionale di Liturgia pastorale
[22.9.1956], dans: C. LoLLI [ed.], Discorsi e radiomessaggi di Sua Santita Pio XII, vol. 18: Diciottesino
anno di pontificato [2 marzo 1956 — 1 marzo 1957], Citta del Vaticano 1957, 463-479, ici 471).

100 ] s’agit de la représentation du Christ dans un sens symbolico-réel. Par le concept de “Realsymbol” cfr.
K. RAHNER, Zur Theologie des Symbols, dans: ID., Schriften zur Theologie, Bd. IV, Einsiedeln 1960, 290.
Un importante rapprochement patristique a cela se trouve dans la théologie de Théodore de Mopsues-
tia, qui parle du prétre en tant qu'image du Christ souverain prétre; cfr. ZIEGENAUS, Die Heilsgegenwart
(note 31), 313-316.

256



Johannes Nebel FSO

ferte. Puisque maintenant le prétre, pour les motifs de la visibilité du sacrifice eu-
charistique, est vraiment le sujet de I'action, alors de la méme facon, il ne peut étre
uniquement celui qui offre, mais il doit étre aussi, en un certain sens, I’hostie. Ceci
pourtant ne peut se réaliser seulement au niveau d’une richesse spirituelle par suite
de la participation avec dévotion du prétre, mais doit étre effectué aussi de manicre
objective et sacramentelle. Ceci est abordé par le Pape Jean Paul II, en tant qu’il
associe la participation du prétre au sacerdoce du Christ avec I'offrande du sacrifice
d’une maniére sensiblement personnaliste. Un des points les plus importants a cet
égard se trouve dans la lettre aux prétres pour le Jeudi saint 1996, déja citée, qui est
ici importante sous de nouveaux aspects: «Il existe, en effet, un lien étroit et indisso-
luble entre 'offrande et le prétre: celui qui offre le sacrifice du Christ doit avoir part
au sacerdoce du Christ»101, Puisque le sacerdoce signifiait pour le Christ d’étre lui
méme offert, la participation a ce sacerdoce doit signifier que le prétre participe d’une
maniére mystérieuse au Christ se livrant en sacrifice.

5.2.3. Incitations a réfléchir selon la théologie de Leo Scheffczylk

A ce propos, le Cardinal Leo Scheffczyk fournit des éléments importants avec sa
théologie personnaliste. En parlant du sacerdoce, Scheffczyk part souvent du carac-
tere sacramentel, qu’il comprend dans le sens scolastique comme une configuration
au Christ crucifié et comme une significatio Christi mediatoris. Ceci cependant a une
conséquence pour la position de la personne du prétre dans I’événement sacramentel.
Avant tout Scheffczyk caractérise la signification anthropologique du monde sacra-
mentel entier, dans lequel ’homme entre comme collaborateur par toute son exis-
tence:

«Dans I’événement sacramentel ce n’est pas seulement Dieu qui agit par ’homme disposé a
(le) recevoir, 'homme agit plutdt avec Dieu, en une activité qui implique tout son étre corps et
ame»102,

Parce que ce concept sacramentel envisage ’homme entier, il montre aussi un
caractére bien personnel. Il conduit a P'affirmation suivante en ce qui regarde I’acte
sacrificiel de la Messe, dans laquelle s’associent le caractére sacerdotal et I’action sa-
cramentellel03:

101 JEAN PAUL 11, Lettre aux prétres a ['occasion du Jeudi Saint 1996 (note 60), 4.

102 1., SCHEFFCZYK, Von der Heilsmacht des Wortes. Grundzige einer Theologie des Wortes, Miinchen
1966, 273. La traduction francaise a été faite par 'auteur de cette étude. Voici I'original allemand: «Im
Geschehen des Sakramentes handelt nicht nur Gott am empfangsbereiten Menschen, vielmehr handelt
hier der Mensch mit Gott zusammen, und zwar in einer sein ganzes leib-seelisches Sein umfassenden
Aktivitat.»

103 1, SCHEFFCZYK, Der Zilibat als priesterliche Lebensform, manuscrit non encore publié d’une conférence

257

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

«En tant que signum configurativum le caractére de ordination fait ressembler d’une maniére
spécifique le prétre au Christ grand prétre et a sa médiation entre les hommes et le Pere. 1l lui
donne une conformité avec le Christ qui lui donne une existence entiérement vouée a Dieu et
aux hommes, un dévouement qui se réalise sacramentellement surtout dans le sacrifice eucharis-
tique, et qui par ailleurs se concrétise dans le sacrifice de la vie entiére».

La conformité a ce dévouement total du Christ-prétre est par conséquent impri-
mée dans le prétre au moyen de 'ordination, et sur cette base, le sacrifice du Rédemp-
teur se réalise mystérieusement dans le prétre au moment du sacrifice eucharistique.
Pourtant, on ne doit certainement pas comprendre cela comme une “intervention
nouvelle” du Christ céleste dans 'ame du prétre, elle s’explique au contraire par la
mémoire liturgique dont la puissance enracinée dans I'unité de I'Eglise a été précé-
demment soulignée. C’est pourquoi le caractére anamnétique de la liturgie est d’une
grande valeur théologique. C’est dans cette “puissance” que la mémoire informe non
seulement P'action liturgique, mais aussi les personnes qui sont les sujets de ces ac-
tions, surtout le prétre. La réalisation mystérieuse du dévouement sacrificiel du Christ
dans le prétre est simplement 'effet spécifique de la mémoire liturgique dans la per-
sonne revétue du caractére de ordination. Ainsi le prétre iz persona Christi consacre
le pain et le vin en corps et sang du Christ, il unit «les veeux des fidéles au sacrifice
de leur Chef»104 et place I’hostie immaculée comme sacrifice sous les yeux du Pére.

Ce porter-en-présence-de-Dieu du Christus passus ne se réalise seulement que de
maniére secondaire par les priéres du prétre, mais en premier lieu au moyen de 'acte
consécratoire lui-méme, lequel ayant pris forme par le dynamisme anamnétique fait
participer mystérieusement la personne du prétre au sacrifice du Christ. Réalisé par
le prétre ainsi qualifié, ’acte consécratoire posséde objectivement un caractére latreu-
tique, eucharistique, propitiatoire et impétratoire. L’unité du prétre avec le Christ
au moment de la consécration est donc sacramentel e# sacrificiel: ainsi le sacrifice
eucharistique est assurément “relatif” ez “propre”, comme aussi — contraire a Casel —
“propre” et “visible”. Alors I’acte sacerdotal du sacrifice de la Messe s’enracine dans
le fait que la mémoire liturgique effectue sa force spécifiquement105 dans la personne

tenue dans une journée des prétres du diocese de Feldkirch a Gotzis le 16 octobre 2002. La traduction
frangaise a été faite par I'auteur de cette étude. Voici l'original allemand: «Als signum configurativum
verihnlicht der Charakter der Weihe den Priester in spezifischer Weise dem Hohenpriester Christus
und seinem Mittlersein zwischen den Menschen und dem Vater. Er verleiht ihm eine Konformitit mit
Christus, die seine Existenz mit einem Zug ginzlicher Hingabe an Gott und die Menschen versieht, die
sich sakramental vor allem im Opfer der Eucharistie vollzieht, aber sich im Opfer des ganzen Lebens
konkretisiert».

104 LG 28.
10

S

Déja Pt XII a accentué cet effet spécifique dans son exhortation apostolique Men# nostrae sur la sain-
teté de la vie sacerdotale (Editions Bonne Presse 1950, 13 [Acta Apostolicae Sedis 42 [1950] 657-702,
ici 6661): «Le Christ s offre lui-méme au Pére éternel pour sa gloire et pour notre salut. Lorsque, Prétre
et Hostie, il agit comme Chef de I'Eglise, il offre et immole non seulement lui-méme, mais aussi tous

258



Johannes Nebel FSO

du prétre a cause du caractére du sacrement de 'ordre imprimé dans son ame. Par 13,
les paroles centrales (Hoc est enim corpus meum — Hic est enim calix sanguinis met...)
revétent le pouvoir consécratoire et en méme temps sacrificiel. C’est dans cette posi-
tion que le prétre représente le Christ non seulement devant les fidéles, mais, comme
alter Christus, il représente aussi les fidéles devant Dieu. Ainsi «il est en état de conti-
nuer 'action propitiatoire en union avec le Christ et toujours faire de nouveau une
place a la miséricorde de Dieu envers les hommes»106,

106

les fideles et, en un certain sens, tous les hommes» (Christus... non modo semet ipsum, sed christianos
universos et quodam modo omnes etiam homines offert et immolat). Ici le texte se référe a un fonde-
ment chez AUGUSTIN conforme au contenu (De Civitate Dei 1, X, c. 6) et poursuit immédiatement: «Si
cela vaut pour tous les fideles, cela vaut d’autant plus pour les prétres qui sont les ministres du divin
Rédempteur surtout pour célébrer le sacrifice eucharistique» (lanzvero si hoc pro christianis omnibus,
maiore profecto titulo pro sacerdotibus valet, qui idcirco praesertim divini Redemptoris ministri sunt, ut
Eucharisticum sacrificium peragant). Le fait que I'acte sacrificiel de I'eucharistie est intégré dans I'ar-
gumentation est remarquable: C’est a cet acte que s’oriente — selon la logique du texte — I'affirmation
précédente que les prétres sont «ministres du divin Rédempteurs (divini Redemptoris ministri). En
explicitant en particulier ce que les prétres simplement “sont” avant de parler de I'agir sacrificiel, le
caractere sacerdotal de par sa nature ne peut pas étre omis, méme s’il n’est pas mentionné directement.
C’est proprement ici que I'intégration des fideles dans le sacrifice du Christ — mentionnée au début —
regarde «d’autant plus» (nzaiore titulo) les prétres. Exprimé de maniére succincte, I'intégration particu-
liere du prétre dans le sacrifice du Christ — en vertu du caractére sacerdotal — vise avant tout au pouvoir
central de la consécration et du sacrifice. PIE XII a déja fondé cette doctrine dans la lettre encyclique
Mystici Corporis Christi (toutefois sans se référer au sacerdoce; cfr. Acta Apostolicae Sedis 35 [1941]
232s.). Aussi le Concile Vatican II évoque I'intégration sacrificielle de la personne du prétre dans 'acte
du sacrifice eucharistique dans le décret Presbyterorum Ordinis (n. 13): «Dans le mystere du sacrifice
eucharistique, ot les prétres exercent leur fonction principale, c’est I'ceuvre de notre Rédemption qui
s’accomplit sans cesse... En s’unissant a I'acte du Christ Prétre, chaque jour, les prétres s’offrent a
Dieu tout entiers» (In mzysterio Sacrificii Eucharistici, in quo munus suum praecipuum sacerdotes adi-
mplent, opus nostrae redemptionis continuo exercetur... Ita, dum Presbyteri cum actu Christi Sacerdotis
se contungunt, cotidie se totos Deo offerunt). Méme si le contexte est spirituel, nous ne trouvons pas ici
le subjonctif «qu’ils s’offrent» (offerant), mais I'indicatif «ils offrent» (offerunt) qui est lié avec «tous»
(totos) ainsi qu’avec «chaque jour» (cotidie). Cela met en évidence que I'affirmation entendue n’est
pas purement spirituelle mais ontologique. Cette observation se fonde sur le fait que la formulation
précédente «en s’unissant a 'acte du Christ Prétrex (cum actu Christi Sacerdotis se coniungunt) suit a
Pobjectivité de ce qui est affirmé antérieurement «exercent leur fonction principale — I'ceuvre de notre
Rédemption qui s’accomplit» (munus... adimplent — opus nostrae redemptionis... exercetur).

L. SCHEFFCZYK,“Stellvertretung” und Sendung des Priesters, dans: ID., Glaube als Lebensinspiration.
Gesammelte Schriften zur Theologie, vol. 2, Einsiedeln 1980, 413-425, ici 424. La traduction francaise a
été faite par l'auteur de cette étude. Voici I'original allemand: «Hier vermag er in Einheit mit Christus
das Sithnehandeln weiterzufiihren und der gnidigen Zuwendung Gottes zu den Menschen immer neu
Raum zu schaffen».

259

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Le noyau eucharistique de I'identité du sacerdoce ministériel

Résumé

Cette étude a I'intention de réintégrer I'identité eucharistique du sacerdoce minis-
tériel dans la théologie de la liturgie. Dans ce but, des aspects de la théologie des
mysteres de Odo Casel et de la recherche plus récente des anaphores antiques sont
pris en considération. Critéres d’évaluation sont Iévolution de la doctrine catho-
lique — sans tendre a un archéologisme — et le témoignage continuel du magistére
de I'Eglise. Les aspects positifs de la théologie moderne de la liturgie, surtout les
accents sur 1’économie divine du salut et sur 'anamnése liturgique, sont utilisés
afin de surpasser par une pensée personnaliste ce que dans le concept des mystéres
se révele comme insuffisant. A cette fin, la théologie de Joseph Ratzinger offre un
cadre général dans lequel des aspects de la doctrine du saint Pape Jean Paul II sont
insérés. Enfin la théologie du Card. Leo Scheffczyk présente une clé permettant de
lier intimement I’action sacerdotale centrale avec I’'argument personnaliste.

Abstract

The intention of this study is to reintegrate the ministerial priesthood’s Eucharistic
identity in the theology of the liturgy. For this purpose, aspects of Odo Casel’s
«Theology of Mysteries» and of more recent research on ancient anaphoras are con-
sidered. Criteria of evaluation are the development of Catholic doctrine — excluding
every tendance of antiquarianism — and the continual witness of the Church’s mag-
isterium. Through a personalistic reflection, the positive aspects of modern theology
of the liturgy, especially the emphasis on the divine economy of salvation and on the
liturgical remembrance (anamnesis), are used to go beyond what is insufficient in
the concept of mysteries. To this end Joseph Ratzinger’s theology provides a gen-
eral framework in which aspects of saint Pope John Paul IT’s theology are inserted.
Finally, Cardinal Leo Scheffczyk’s theology offers a key that makes it possible to
connect the central priestly action very closely to the personalistic idea.

260



