Articoli e Contributi RTLu XX (3/2015) 365-379

Willensfreiheit und Menschenbild
in Theologie und Neurowissenschaft

Wolfgang Achtner*

1. Einleitung

Die Kontroverse in den modernen Neurowissenschaften in Bezug auf die Wil-
lensfreiheit legt die Frage nahe, welche Positionen in der theologischen und philoso-
phischen Tradition bisher vertreten wurden und ob ein Vergleich dieser bisherigen
Ansichten in der Geschichte zu einem Erkenntnisfortschritt in der einen oder ande-
ren Richtung fithren kann. Dabei wird von der theologischen und philosophischen
Perspektive aus immer auch eine Reflexion auf das zugrunde liegende Menschenbild
hilfreich sein, zeigen doch sowohl die Philosophie- wie auch die Theologiegeschichte,
dass durchaus ein Dissens in Bezug auf die fundamentalen seelisch-geistigen Fakto-
ren des Menschseins vorherrscht. Es konnte sogar sein, dass das Menschenbild einer
spezifischen Anthropologie Riickwirkungen darauf hat, wie der Mensch sich tatsich-
lich in der Praxis verhilt, haben doch Bilder eine prigende Kraft. Dies wird z.B.
gerade in der Debatte um den homo oeconomicus im Zusammenhang mit der Debatte
um Big Data und der Spieltheorie im Rahmen einer evolutioniren Anthropologie
deutlich!. Bilder vom Menschen stellen fest, halten fest oder eréffnen auch eine neue
Sichtweise wie und was der Mensch sein kann, etwa ganz im Sinne Nietzsches, wenn
er den Menschen, das «nicht festgestellte Tier» nennt2. In diesem Sinne versteht sich

Apl. Prof. Dr. Wolfgang Achtner, Justus-Liebig-Universitit GieRen, Institut fiir Evangelische Theologie,
Philosophicum II, Karl-Gléckner Strafle 21, Haus H, 35394 Giellen; e-mail: info@wolfgangachtner.de.

1 Vgl. hierzu: F. SCHIRRMACHER, Ego. Das Spiel des Lebens. Pantheon, Miinchen 2013; ebenso: H. GEI-
SELBERGER — T. MOORSTEDT, Big Data. Das neue Versprechen der Allwissenbeit, Berlin 20132.

2 «Es giebt bei dem Menschen wie bei jeder anderen Thierart einen Uberschuss von Missrathenen, Kran-
ken, Entartenden, Gebrechlichen, nothwendig Leidenden; die gelungenen Fille sind auch beim Men-
schen immer die Ausnahme und sogar in Hinsicht darauf, dass der Mensch das noch nzcht festgestelite
Thier ist, die sparliche Ausnahme», F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Bise. Zur Genealogie der Moral,

365



E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Willensfreiheit und Menschenbild in Theologie und Neurowissenschaft

dieser Artikel als Beitrag dafiir die Debatte um die Willensfreiheit in den Kontext ei-
ner umfassenderen Frage nach dem Zusammenhang von Wille und Menschenbild zu
stellen. Menschenbilder — das ist eine Binsenweisheit — andern sich. Es ist daher auch
die Frage, welches Menschenbild fiir die Zukunft im Kontext der Diskussion um die
Willensfreiheit von der Theologie angesichts ihrer reichen Tradition einerseits ver-
treten werden soll und vor dem Hintergrund der neurowissenschaftlichen Forschung
andererseits vertreten werden kann. Daher soll im ersten Teil zunichst eine histo-
rische — keinesfalls erschopfende — Besinnung um die theologische Anthropologie
erfolgen, in einem zweiten Teil wird der aktuelle Stand der neurowissenschaftlichen
Forschung dazu in eine Beziehung gesetzt?, im dritten Teil geht es um ein mogliches
Menschenbild fiir die Zukunft vor dem Hintergrund der theologischen Tradition
und der neurowissenschaftlichen Forschung.

Teil I
I.1. Willensfreiheit und Menschenbild in der theologischen
Tradition — Thomas von Aquin

Es scheint eine Selbstverstandlichkeit zu sein, dass zum Kernbestand jeder An-
thropologie der Wille gehort. Tatsachlich ist dies ist jedoch nicht der Fall. Wie die
Forschungen des Heidelberger Altphilologen Albrecht Dihle gezeigt haben, ist es
sehr wahrscheinlich, dass die klassische griechische Philosophie mit ihrer tendenziell
intellektualistischen Anthropologie das Konzept eines eigenstindigen Willens nicht
entwickelt hat4, Woran dies liegt wire ein eigenes Forschungsprojekt wert. Jeden-
falls wird in der griechischen Philosophie der Mensch in erster Linie als ein denken-
des Wesen verstanden, der vodg ist die zentrale anthropologische Kategorie. Dies
ist vielleicht auch ein Reflex der griechischen Sklavenhaltergesellschaft, in der sich
die Herrschenden einen kontemplativen Lebensstil leisten konnten. Im Gegensatz
dazu wird in der Bibel, vor allem im Alten Testament, der Mensch weniger als ein
denkendes Wesen verstanden — 17 (denken) kommt im AT nicht sehr hiufig vor,
ganz im Unterschied zu 7wX (tun) — sondern vor allem als ein handelndes Wesen

Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bianden, Hrsg. Colli-Montinari, Band 5, Miinchen
1980 (Neuausgabe 1999), 81 (Hervorhebung im Original).

3 Eine umfassende theologiegeschichtliche Darstellung und ein Bezug zur modernen Neurowissenschaft
liegt vor in W. ACHTNER, Willensfreiheit in Theologie und Neurowissenschaft. Ein historisch-systemati-
scher Wegweiser, Darmstadt 2010.

4 A.DIHLE, The Theory of Will in Classical Antiquity, Berkeley-Los Angeles 1982.

366



Wolfgang Achtner

insbesondere in Bezug auf die Erfiillung der Thora und damit des Willens Gottes>. So
ist es denn vor dem Hintergrund dieser Tradition verstandlich, dass Paulus in Romer
7 zum ersten Mal tiefgriindige Reflexionen iiber die Reichweite des Willens in Bezug
auf seine Fahigkeit zur Einhaltung des Gesetzes angestellt werden, Reflexionen, die
im Matthausevangelium mit seiner ungebrochenen judenchristlichen Tradition des
Gesetzes vollig fehlen.

In der Anthropologie der Ostkirche setzt sich jedoch zunichst die griechische Tra-
dition der Betonung des Intellekts durch. Insbesondere Origenes pragt in Anlehnung
an die biblische Betonung der individuellen Verantwortung und in Abgrenzung ge-
gen den gnostischen deterministischen Schicksalsglauben den Begriff t0 adte£ovoiov
(rationale Selbsttitigkeit), der spiter dann im Westen als /zberum arbitrium iiber-
setzt wird. Wenn auch die paulinische Tradition in den kommenden Jahrhunderten
deutlich an Bedeutung und Wirksamkeit verliert, so wird sie doch durch Augustinusin
der Westkirche im Kontext seiner Confessiones und der darin festgehaltenen eigenen
existenziellen Erfahrung des Willenszwiespalts wieder revitalisiert. Augustinus konnte
dabei durch seine Zeit der Romerbriefexegese auf den Deutehorizont des Paulus
zuriickgreifen. Ahnlich wie Paulus macht auch Augustinus diese Erfahrung, dass sich
der von der Vernunft und der Einsicht gesteuerte Wille zugleich der Erfahrung des
Nichtkonnens ausgeliefert sieht. Es gibt offensichtlich Dimensionen im Menschen,
die sich der willenlichen Kontrolle und rationalen Einsicht immer wieder entziehen.
Vor diesem Hintergrund macht Augustinus die wichtige Unterscheidung zwischen
der eher der Trieb- und Willenssphire zugeordneten voluntas und dem eher der
Ratio zugeordneten liberum: arbitrium. Damit ist fiir die folgenden Diskussionen der
Rahmen der theologischen Anthropologie festgelegt. Es geht darum, das Verhaltnis
von ratio und voluntas bei Handlungs- und Entscheidungssituationen zu bestimmen.

Mit der Entwicklung der scholastischen Theologie im Mittelalter kommt es
auch zu einer begrifflichen Klarung des Verhiltnisses von ratzo und voluntas. Petrus
Lombardus gebiihrt das Verdienst, die beiden bisher nebeneinander herlaufenden
Traditionen der eher ostkirchlichen Vernunftbetonheit und der westkirchlich
betonten Willesbetontheit in seiner Definition zusammengefithrt zu haben. So
pragt er in seinem Sentenzenkommentar eine Definition, in der Vernunft und Wille
gleichberechtigt nebeneindander stehen und einer hoheren anthropologischen
Instanz zugeordnet sind. Es ist — und das ist der neue Gedanke von Petrus Lombardus
— nunmehr das lberum arbitrium, in dem sowohl voluntas wie auch ratio in einer
Entscheidungs- und Handlungssituation gleichermaflen beteiligt sind. Nunmehr ist
der Stand erreicht, in dem Wille und Ratio als feste anthropologische Dimensionen

5 So kommt 731 (denken, erinnern) insgesamt nur 85 mal vor, wihrend es fiir 7wx (tun) 800 Belege gibt.
Dariiberhinaus ist das Alte Testament kein Buch philosophischer Reflexion, sondern erzihlt vom Han-
deln des Volkes Israel.

367

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

Willensfreiheit und Menschenbild in Theologie und Neurowissenschaft

wahrgenommen und zum Wesensbestand des Menschen gezihlt werden¢,
Auffillig ist jedoch in dieser Definition, dass sie nicht von einer willentlichen oder
vernunftmiligen Autonomie — wie spiter in der Aufklirung — ausgeht sondern den
Menschen als ein schwaches hilfsbediirftiges Wesen ansieht, das der gottlichen Hilfe
bedarf, um den Weg eines guten Lebens gehen zu konnen. Die Wahl des Guten und
die Ablehnung des Bosen geht nur unter der Voraussetzung des gratia assistente.
Vernunft und Ratio sind daher auf die Tranzendez bezogen und aufnahmebereit fiir
die gottliche Einstrahlung.

liberum arbitrium

/N

voluntas <e———— ratio

Damit ist eine Definition gefunden, mit der in den folgenden Jahrhunderten
operiert werden kann. Insbesondere bei Thomas von Aquin findet sich eine fast
inflationdre Verwendung dieser nunmehr floskelhaft verkiirzten Definition des
liberum arbitriumd?. Allerdings fehlt bei ihm das gratia assistente. Denn Thomas
geht von einer Freiheit menschlichen Handelns aus, die sogar der Wirksamkeit
Gottes Grenzen setzt. Wenn der Mensch sich Gott verschliet, ist auch Gott in
Bezug auf diesen Menschen machtlos8. Allersings ist dem menschlichen Willen
von der Schopfung her ein Ziel engeprigt, auf das er sich als viator wihrend seines
irdischen Lebens ausrichten soll, nimlich die Schau Gottes, die visio beatifica. Diese
Ausrichtung ist ihm auch mit Notwendigkeit eingepflanzt, der Mensch hat daher
steng genommen gar keine Wahl, sich auf Gott auszurichten oder nicht®. Und da
der Wille von Gott her auf dieses Ziel hin durch die Schopfung ausgerichtet ist, ist
der Wille auch gut. So gesehen ist der Wille teleologisch orientiert. In diesen Sinn
einer Zielorientierung auf Gott hin ist bei Thomas die Willensfreiheit zu sehen. Dies
betrifft auch die Orientierung des Willens auf die zeitlichen Giiter. Allerdings ist hier
das Ziel nicht von vornherein festgelegt, daher muss man in Bezug auf das Erstreben

6 «Liberum vero arbitrium est facultas rationis et voluntatis, qua bonum eligitur gratia assistente, vel
malum eadem desistentes», PETRUS LOMBARDUS, Sentenzenkommentar, dist. 24, 5.

7 «Liberum arbitrium est facultas voluntatis et rationis», U. a. Super Sent. Lib. 2, d. 3, q. 1a expos.; STh
1,83, 2, arg. 2, ad 2 und an vielen anderen Stellen.

8 «Est autem proprium homini, et omni rationali naturae, quod voluntarie agat et suis actibus dominetur,
ut ex supra dictis patat. Huic autem coactio contrariatur. Non igitur deus suo auxilio hominem cogit ad
recte agendum», THOMAS VON AQUIN, Contra Gentiles, lib. 3, cap. 148, n. 2.

9 «lta voluntas ex necessitate inhaeret ultimo fini, qui est beatitudo», STh 1, 82, 1.

368



Wolfgang Achtner

zeitlicher Giiter von einer Willensfreiheit ausgehen. «Der Wille will also nicht aus
Notwendigkeit (ex necessitate), was er jeweils wollen mag»10. Dies wird allerdings
dadurch eingeschrinkt, dass der Wille teleologisch sich nur auf das Gute ausrichten
kann. «Der Wille kann nichts anstreben, es sei denn unter dem Gesichtspunkt des
Guten (nisi sub ratione boni). Weil aber das Gute vielfaltig ist, deshalb ist er nicht
mit Notwendigkeit auf eines festgelegt»!l. Da Thomas teleologisch denkt, meint
Notwendigkeit hier keine kausale Notwendigkeit im Sinne der aristotelischen causa
efficiens'2. Auch dem Verstand eignet eine teleologische Grundstruktur in der Weise,
dass er auf das Sein und damit auf das Gute bezogen ist. Wille und Verstand haben
daher von der Schépfung aus gesehen eine znclinatio, wie Thomas sagt, auf das Gute
hin.

Ein Problem bleibt bei dieser Definition des liberunz arbitrium allerdings zunzchst
ungeklart. Zwar umfasst das liberum arbitrium sowohl die ratio wie auch die voluntas.
Aber es ist durchaus unklar, wie das Verhiltnis von lberunz: arbitrium, voluntas und
ratio in einer konkreten Handlungs- oder Entscheidungssituation zu denken ist.
Ist es das liberum arbitrium in seiner Gesamtheit als voluntas und ratio oder ist es
einer der beiden Faktoren, der den jeweils anderen bestimmt? Also bestimmt die
voluntas die ratio oder die ratio die voluntas oder sind beide in ihrer Gesamtheit
als liberum arbitrium gleichberechtigt und ausgewogen bei einer Handlungs- oder
Entscheidungssituation beteiligt?

Fur Thomas ist zunichst die Vernunft hoher anzusiedeln als der Wille. Hier macht
sich die Rezeption der griechischen Philsophie mit ihrer Betonung des Intellekts
sowohl in der Theologie wie auch der Anthropologie bemerkbar. Beide, Mensch und
Gott, sind durch ihren Intellekt (vodg) ausgezeichnet und aufeinander bezogen. «Wer-
den also Verstand und Wille an und fiir sich betrachtet, so wird der Verstand als erha-
bener empfunden (sic intellectus eminentior invenitur)»13. Vor diesem Hintergrund
ist es leicht nachvollziehbar, dass fiir Thomas im lzberumz arbitrium der Verstand dem
Willen gebieten muss. Er tut dies in der Weise, dass der Verstand dem Willen die
Ziele vorgibt. «Wie man vom Ziel sagt, es bewege den Bewirkenden. In diesem Sinne
bewegt der Verstand den Willen (Ez hoc modo intellectus movet voluntatem). Denn
das vom Verstand bewegte Gut ist Gegenstand des Willens und bewegt diesen als

10 hid., 2 resp.
1 Ibid., 2 ad 1.

12° Thomas unterscheidet drei Arten von Notwendigkeit, eine Notwendigkeit im Sinner der Unmdoglich-
keit anders zu sein, wie sie insbesondere in der Logik vorkommt (§Th 1, 82, 1 resp.), die Notwendigkeit
des Zwangs (necessitas coactionis, STh 1, 82, 1 resp.) und die Notwendigkeit des Ziels (nzecessitas finis,
STh1,82,1 resp.).

13 STh1, 82,3 resp.

369

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Willensfreiheit und Menschenbild in Theologie und Neurowissenschaft

Ziel (quia bonum intellectum est objectum voluntatis, et movet ipsam ut finis.)»14. Es
ist also im Sinne einer teleologischen Kausalitit zu verstehen, wenn Thomas sagt, dass
der Verstand den Willen dirigiert, also die inhaltlichen Ziele vorgibt. Anders ist es
allerdings, wenn der Aspekt der Kraft betrachtet wird. Hier kann Thomas nun sagen,
dass der Wille den Verstand, mehr noch alle anderen Seelenkrifte lenkt. «Auf eine
zweite Weise bewegt etwas als Titiges (per mzodum agentis); wie das Verandernde das
bewegt, was verandert wird, und das Antreibende das, was angetrieben wird. Und in
diesem Sinne bewegt der Wille den Verstand und alle Krifte der Seele (et hoc modo
voluntas movet intellectum, et omnes animi vires)»5. Vor diesem Hintergrund wird
nun klar, dass bei Thomas letztlich Wille und Vernunft fast untrennbar in ihrem
Streben nach dem Guten miteinander verbunden sind. «Der Verstand erkennt das
Wollen des Willens, und der Wille will das Erkennen des Verstandes»16.

Wille und Verstand finden so in der aristotelisch und augustinisch inspirierten
synthetischen Anthropologie Thomas von Aquins unter dem Dach des lberum
arbitrium im Sinne einer integrierten Person zu einem harmonischen Miteinander.
Die lateinische und griechische anthropologische Traditon werden miteinander
verschmolzen. Diese harmonische Synthese sollte allerdings nicht lange halten. Denn
in der Anthropologie Wilhelm von Ockhams zerbricht sie. Wir wenden uns nun
diesem tiefen Einschnitt in der theologischen Anthropologie zu.

I.2. Willensfreiheit und Menschenbild in der theologischen Tradition —
Wilhelm von Ockham

Leider existiert bisher keine umfassende Darstellung der Anthropologie von
Wilhelm von Ockham. Gewisse Grundlinien kann man allerdings ausmachen. So ist
dem Begriinder des Nominalismus eine ungeborochene Ubernahme aristotelischen
Denkes nicht mehr moglich. Dies entspricht seiner franziskanischen Tradition, die
eher biblisch voluntaristisch als metaphysisch an der Vernunft orientiert ist. Zudem
kommt es zu einer Verwerfung im Gottesbild. Hatte Thomas von Aquin die Vernunft
und den Willen in Gott als gleichwertig angesehen, so andert sich dies bei Ockham.
Bei ihm hat der Wille in Gott, eine Tendenz, die sich schon bei seinem Lehrer Duns
Scotus abzeichnete, eindeutig den Vorrang, was sich u.a. auch in der Prigung einer
neuen Terminologie niederschlagt. Ockham spricht von der am Willen orientierten
potentia dei absoluta als Ausdruck der unbedingten und nahezu unbeschrinkten
Freiheit Gottes, vor allem in Bezug auf den Menschen und seine Gottesbeziehung.

14 Ibid., 4.
15 Jhid., 4 resp.

16 «Quia intellectus intelligit voluntatem velle, et voluntas vult intellectus intelligere», 7bzd., 4 ad 1.

370



Wolfgang Achtner

Beide Aspekte — Aristoteleskritik wie auch Gottesbild — schlagen auf die
Anthorpologie durch und zerstoren die kunstvolle Ausgewogenheit der Synthese
von Vernunft und Wille bei Thomas von Aquin!?. Dies zeigt sich nicht nur darin,
dass Ockham den Begriff des /iberum: arbitrium nicht mehr verwendet, siecht man
von einigen bedeutungslosen Randstellen ab, sondern auch in der Tatsache, dass
Ockham die kunstvolle Verbindung von Wille und Vernunft, die Thomas gekniipft
hatte, auflostl8. Auch kehrt er das Wertverhaltnis zwischen Wille und Vernunft
um. Fiir ihn wird nun der Wille wertvoller!?®. Der Wille in seiner Besonderheit und
alleinigen Wirksamkeit tritt bei ihm also eindeutig in den Vordergrund. Ockham geht
von der Willensfreiheit des Menschen aus, die er mit der unmittelbaren Erfahrung
dieser Freiheit begriindet?0. Diese Freiheit ist allerdings viel weiter gefasst als bei
Thomas. Dies duflert sich darin, dass Ockham die teleologische Ausrichtung des
Willens — entscheidend fiir Thomas — aus dem anthropologischen Grundbestand
streicht. Hier schldgt auch seine Aristoteleskritik im Sinne der Teleologiekritik
durch. Dies gilt sowohl fiir die transzendente Ausrichtung des Willens auf die
beatitudo?! wie auch fiir die immanente Ausrichtung auf Giiter, die inclinatio?2.
Ockhams Willenskonzept als Freiheitskonzept offnet daher im Unterschied zu
Thomas dem Menschen den Abgrund bewusst bosen Handelns, selbst dann wenn
der Mensch tber seine Vernunft die Einsicht in die Verwerflichkeit seines Handelns
hat. Der Mensch kann auf diese Weise bewusst gegen die bessere Einsicht der
Vernunft handeln — fiir Thomas undenkbar3. Gerade das ist aber fiir Ockham der
Ausweis der Freiheit des Willens. Er kann sich daher auch gegen das letzte Ziel des
Menschen, die beatitudo?4, ja Gott selbst entscheiden25. Mit Ockhams Voluntarismus
beginnt sich ein Menschenbild im Abendland zu entwickeln, bei dem das souverine,

17 In diesem Zusammenhang ist auf das Werk von Servais-Théodore Pinckaers hinzuweisen, der den Un-
terschied im Freiheitsverstindnis von Thomas von Aquin und Wilhelm von Ockham herausgearbeitet
hat. Thomas von Aquin vertritt eine «liberté de qualité», wihrend Ockhams Anthropologie zu einer
«liberté d'indifférence» fiithrt. Vgl. S. PINCKAERS, Les sources de la morale chrétienne. Sa méthode, son
contenu, son histoire, Fribourg-Paris 2007.

18 «Sed quia voluntas potest libere velle oppositum illius quod est dictatum per intellectum», WILHELM
VON OCKHAM, Opus Theologicum 1, 40, 21-4, 2.

19 «Potest concedere quod voluntas est nobilior intellectu», 7bid., V, 441, 11-14; 442, 10-14.

20 «Potest tamen evideter cognosci per experientiam, per hoc quod homo experitur, quod quantumcum-
que ratio dicet aliquid, potest tamen voluntas hoc velle vel non velle vel nolle», z6id., IX, 88, 23-28.

21 «[...] ergo potest velle non esse beatus, et per consequens nolle beatitudinem», 7bid., I, 504, 4f.
22 «Dico quod voluntas non naturaliter inclinatur in finem ultimums», 7b:d., 1, 507, 9f.
2 «Voluntas potest velle oppositum illius quod dictatum est a ratione», 7b7d., V1, 421, 14-20.

24 «Igitur non obstante quod intellectus dicet hoc esse finem ultimum, potest voluntas nolle illum finems,
ibid., V1I, 351, 3-5.

5 1bid. IX, 756-757.

371

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Willensfreiheit und Menschenbild in Theologie und Neurowissenschaft

bindungslose, nur sich selbst verpflichtete willentliche Handeln des Menschen vor
dem Abgrund einer beingstigenden Freiheit — zum Bosen wie zum schopferisch
Guten — im Zentrum steht. Die Idee eines grundlosen, kontingenten schopferischen
Handeln beginnt sich zu formen2¢, Dies zeigt sich insbesondere darin, dass der
Grund fiir das Handeln des Willens im Willen selbst liegt. Der Wille determiniert
sich selbst27. Und er tut dies, ohne in eine irgendwie geartete vorgegebene Ordung,
wie etwa bei Thomas die znclinatio, die Vorgaben der ratio, die beatitudo oder auch
die lex aeterna eingebunden zu sein. Willensfreiheit ist daher bei Ockham mehr
als Entscheidungsfreiheit, sie ist selbstmichtige Handlungsfreiheit im Sinne neuer,
nicht mehr ableitbarer kontingenter Willensakte. Man konnte Ockham in diesem
Sinne sogar als Vorldufer der Willenmetaphysik der Moderne im Sinne Schellings,
Schopenhauers oder Nietzsches ansehen.

Teil 11
I1.1. Willensfreiheit und Menschenbild in der Moderne —
Die Neurowissenschaften

Es ist deutlich geworden, dass das Problem der Willensfreiheit nicht unabhingig
von den Konstellationen eines bestimmten Weltbilds und damit zusammenhangend
mit einem bestimmten Menschenbild verhandelt werden kann. Und in diesem Kon-
text nimmt es dann auch eine ganz bestimmte Form an. So etwa ist es bei Thomas
von Aquin in eine umfassende teleologische Weltsicht eingefiigt, bei Wilhelm von
Ockham ist der entscheidende Gedanke die freie kontingente Tat in Analogie zur
grenzenlosen Freiheit Gottes. Wenn wir uns nun der Moderne zuwenden so soll die-
se Weltbildgebundenheit im Blick bleiben zugleich aber die Frage nach weltbildun-
abhingigen anthropologischen Grundstrukturen gestellt werden. Welches Weltbild
ist also in der Moderne fiir die Frage nach der Willensfreiheit mageblich, welche
weltbildunabhingigen anthropologischen Grundstrukturen halten sich durch?

Auch fiir die Moderne gilt dieser Kontext eines spezifischen Menschenbildes. So
gehort es zu den Merkwiirdigkeiten der Wissenschaftsgeschichte, dass vom Beginn
des 20. Jahrhunderts, bis in die 1960er Jahre das Konzept des Willens in der Wissen-
schaft ginzlich eliminiert worden war. Dazu trug die Psychoanalyse Sigmund Freuds
bei, der den Willen durch den Trieb ersetzte. Fiir die akademische Psychologie war

26 «Sed voluntas respectu cuiuscumque obiecti libere et contingenter agit», 7bzd., 1, 399, 10-11.

27 «FEt ideo respectu illius actus non oportet in aliquo quod determinetur voluntas nisi a se ipsa», 7bzd.,

VII, 358, 8f.

372



Wolfgang Achtner

allerdings der Behaviorismus Skinners malgeblich, der vom Positivismus inspiriert
nur solche Grolen zu akzeptieren bereit war, die einer empirischen Kontrolle zu-
ginglich waren. Dies war nun allerdings beim Willen nicht der Fall28, Erst als es
Hans Helmut Kornhuber und Liider Deecke Anfang der 1960er Jahre gelang, ein
physiologisches Aquivalent von Willensaktivitit zu identifizieren, das sogenannte
Bereitschaftspotenzial, wurde der Wille als eine psychische Groe wissenschaftlich
wieder akzeptier?9. Das Bereitschaftspotenzial besagt, dass eine willentliche Hand-
lung, beispielsweise die Bewegung eines Fingers, immer mit einer Aktivierung des
Nervensystems verbunden ist. Kornhuber stellte jedoch nicht die Frage, welche zeit-
liche Abfolge bei der Entscheidung des Verstandes, eine Handlung auszufiihren und
der Realisierung der Handlung selbst vorliegt. Denn gemall common sense sollte man
erwarten, dass zunichst die Entscheidung fiir eine Handlung getroffen wird, um sie
dann durch einen Impuls an den Willen — messbar im Bereitschaftspotenzial — zu
verwirklichen. Wie wir gleich sehen werden, fiihrten jedoch weitere Experimente
zu einer unerwarteten Uberraschung. Es sei hier nebenbei vermerkt, dass es die Er-
fahrung der Unfreiheit Kornhubers war, die er wihrend der langen Kriegsgefangen-
schaft in russischen Lagern machte, die ihn veranlasste, nach seiner Riickkehr nach
einem physiologischen Korrelat des freien Willens zu suchen.

Aufbauend auf Kornhubers Entdeckung wurde dann von Benjamin Libet das
beriihmte Libet-Experiment durchgefiihrt, das zu dem verbliiffenden Ergebnis kam,
dass das Bereitschaftspotenzial zeitlich vor einer bewusst intendierten Handlung ge-
messen wird30, Daraus haben andere Neurowissenschaftler, vor allem Wolf Singer31
und Gerhard Roth32, den Schluss gezogen, dass es keine Willensfreiheit im Sinne
einer intendierten Handlung geben konne, weil eine bewusst intendierte Handlung
offenkundig durch das vorherige unbewusste Bereitschaftspotenzial schon determi-
niert sei. Kornhuber und Libet selbst haben diesen Schluss nicht gezogen, auch des-
wegen, weil ihre Forschungen ergaben, dass der Mensch in Gestalt des sogenannten
Vetos immer die Moglichkeit hat, die Zwangslaufigkeit der Abfolge einer Handlung
nach ihrer unbewussten Einleitung durch das Bereitschaftspotenzial zu unterbrechen
und die Handlung nach bewusster Uberlegung nicht auszufithren. Allerdings gilt
auch fiir das Veto das vorhergehende Bereitschaftspotenzial, was aber am Argument
der unspezifischen Aktivierung im Prinzip nichts dndert (siche unten). Wichtig ist

28 H. H. KORNHUBER — L. DEECKE, Wille und Gehirn, Bielefeld-Locarno 2007, 25-28.
29 Ihid., 28-29.
30 B. LIBET, Mind Time. Wie das Gehirn Bewusstsein produziert, Frankfurt 2005, 159-200.

31 «Insofern muss, aus der Dritte-Person-Perspektive betrachtet, das, was die Erste-Person-Perspektive
als freien Willen beschreibt, als Illusion definiert werden», W. SINGER, Einz neues Menschenbild. Gespri-
che iiber Hirnforschung, Frankfurt 2003, 32.

32 G. RotH, Fiiblen, Denken, Handeln. Wie das Gehbirn unser Verbalten steuert, Frankfurt 2003, 494-535.

373

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Willensfreiheit und Menschenbild in Theologie und Neurowissenschaft

hier zu sehen, dass in diesen Forschungen der Wille immer im Kontext des anthro-
pologischen Konzepts Bewusst-Unbewusst verortet wird. Damit miisste eigentlich
fiir die gedankliche Differenzierung von einem unbewussten und einem bewussten
Willen unterschieden werden. Dies liefe auch die Moglichkeit eines unfreien Willens
auf der Grundlage des unbewussten Willens offen.

Vor dem Hintergrund des Bereitschaftspotenzials kann man aber folgende Argu-
mente zugunsten der Willensfreiheit ins Feld fithren, Argumente, die allesamt darauf
hindeuten, dass der unbewusste Wille nicht der alleinige Faktor bei einer Willensent-
scheidung oder Willenshandlung sein kann.

(i) Die Vetofunktion unterbricht die Zwangsliufigkeit einer vom Unbewussten
initiierten Handlung durch bewusste Intervention.

(ii) Wenn eine spezifische Handlung durch ein spezifisches Bereitschaftspotenzial
determiniert wiirde, miisste jede unterschiedliche Handlung auch ein unter-
schiedliches Bereitschaftspotenzial aufweisen. Dies ist jedoch nicht der Fall.
Vielmehr sieht das Bereitschaftspotenzial immer gleich aus. Wie aber kann ein
identisches Bereitschaftspotenzial verschiedene Handlungen determinieren?
Es macht fiir die Form des Bereitschaftspotenzials keinen Unterschied, ob ich
meine Hand zum Gruf} hebe oder jemanden mit einer Axt erschlagen will. Da
aber beide Handlungen unterschiedlich sind, miissen bei der Handlungsent-
scheidung noch andere Faktoren beteiligt sein als das deterministische Bereit-
schaftspotenzial.

(iii) Das Libetexperiment bezieht sich auf sehr simple motorische Handlungen,
nicht jedoch auf komplizierte Entscheidungssituationen, bei denen Hand-
lungsziele formuliert werden und Alternativen bedacht werden miissen.

(iv) Schliefllich gibt es noch ein gutes Argument aus der Philosophie. Menschen
handeln gewiss auch aus unbewussten Ursachen. Sie handeln aber auch aus
Griinden, d.h. bewussten Uberlegungen, Zielen und Uberzeugungen. Und in
diesem Kontext ist ein biologischer Determinismus zumindest fragwiirdig?3.

Diese vier Griinde reichen meines Erachtens schon aus, um die Willensfreiheit
vor dem Hintergrund des Libetexperiments sicherzustellen. In jiingster Zeit gibt es
jedoch in den Neurowissenschaften Konzepte und Experimente, die diese Sichtweise
noch viel stiarker untermauern. So haben neueste Untersuchungen nahegelegt, das
Bereitschaftspotenzial nicht linger auf eine spezifische Handlung zu beziehen, der
es vorausgeht, sondern es mehr im Sinne einer unspezifischen Aktivierung des Orga-
nismus zu interpretieren. In diesem Sinne schreiben Marc Wittmann et al.: «In this

33 A. KLEIN, «Ich bin so freis, Willensfreibeit in der philosophischen, neurobiologischen und theologischen
Diskussion, Neukirchen-Vluyn 2013.

374



Wolfgang Achtner

view, we further suggest that the RP (readiness potential) in principal cannot beused
to solve the question of free will because it only reflects general preparation processes
as it is correlated with an increase in the likelihood of an action»34.

Zudem setzt sich in den Neurowissenschaften immer mehr das Konzept der Neu-
roplastizitit durch35. Dieses Konzept besagt, dass das Gehirn keinesfalls, wie von
Wolf Singer postuliert, «fest verdrahtet» und damit determiniert ist, sondern flexibel
auf spezifische Herausforderungen und einen spezifischen Gebrauch reagiert und
sich danach auch organisiert. So hatte man bei Hirnscans an Londoner Taxifahrern
herausgefunden, dass das Areal der riumlichen Reprisentation deutlich groer ange-
legt war als bei anderen Menschen, die von Berufs wegen nicht von der staindigen Be-
anspruchung der Raumorientierung gefordert waren. Dieses Ergebnis ldsst sich leicht
verallgemeinern. Denn es ist klar, dass ein Gehirn eines Musikers, mit den hohen
Anforderungen an die Psychomotorik, anderen Belastungen ausgesetzt ist, wie das
eines Mathematikers oder Malers. Jedes Gehirn bildet daher im Laufe seines Lebens
ein ganz spezifisches Aktivitatsmuster aus. Man kann es auch anders ausdriicken. Wir
haben nicht das Gehirn, das wir haben, sondern das Gehirn, das wir selbst durch
unser Handeln formen.

Was bedeutet dieses Konzept der Neuroplastizitit aber fiir die Frage nach der
Willensfreiheit? Die Antwort kann nur lauten: Es macht gar keinen Sinn diese Frage
zu stellen. Denn die Willensfreiheit hingt dann von der Art und Weise ab, wie der
Mensch sein Gehirn nutzt. Anders gesagt: Willensfreiheit ist keine Gabe, sondern
eine Aufgabe. Versteht man Willensfreiheit in diesem Sinne, dann sollte man auch
nicht mehr von Freiheit oder Nichtfreiheit sprechen, sondern vielmehr von Freiheits-
graden. Denn es ist klar, dass es fiir einen Menschen keine absolute Freiheit des
Willens geben kann, sondern nur Abstufungen von Freiheit, die natiirlich an die
allgemeinen materiellen Rahmenbedingungen des Gehirns gebunden sind. So wird
ein Psychopath, der immer wieder in die gleichen psychologischen Fallen lauft, ei-
nen geringeren Freiheitsgrad seines Gehirns fiir sich wahrnehmen miissen als ein
Mensch, der in der Lage ist, immer zwischen verschiedenen Handlungsoptionen un-
terscheiden zu konnen und frei ist sie zu realisieren.

Aus all diesen Befunden lasst sich nun zwanglos die Idee einer gestuften Hier-
archie von Freiheitsgraden postulieren. Vor allem spielt hier das Konzept der Neu-
roplastizitit die entscheidende Rolle. Es handelt sich um ein Postulat, denn eine
experimentelle Untersuchung all dieser Ebenen von Freiheit steht noch aus. Ich un-
terscheide demnach insgesamt sechs Ebenen von Freiheit.

34 H.-G.Jo - T. HINTERBERGER — M. WITTMANN — T. L. BORGHARDT — S. SCHMID, Spontaneous EGG fluc-
tuations determine the readiness potential: is reconscious brain activation a preparation process to move?,
in Exp Brain Res 231 (2013) 495-500. DOI 10. 1007/500221-013-3713-z.

35 V. VALKANOVA ET AL., Mind over matter — what do we know about neuroplasticity in adults?, in Interna-
tional Psychogeriatrics 26/6 (2014) 891-909.

375

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Willensfreiheit und Menschenbild in Theologie und Neurowissenschaft

Erste Ebene: Die erste und einfachste Ebene ist die der Entscheidungsfreiheit.
Hier geht es darum, in einfachen Situationen alternativer Handlungsoptionen eine
auszuwihlen. Diese Ebene ist von den Neurowissenschaften auch am besten er-
forscht. In diesem Kontext ist auch das Bereitschaftspotenzial von Bedeutung. Es
wire allerdings ein Kategorienfehler hier bereits — sieche die Argumente oben — eine
Determinierung ethischer Entscheidungen annehmen zu wollen.

Zweite Ebene: Die zweite Ebene ist die der Handlungsfreiheit. Diese besagt, dass
der Mensch in der Lage ist, neue, nicht ableitbare Handlungen zu initiieren. Es ist
dies die Ebene, auf der der Wille sich selbst determiniert. Hier spielen auch ethische
Aspekte eine Rolle. Die Freiheit eine ethisch wertvolle oder nicht wertvolle Hand-
lung zu vollziehen und damit die Schuldfihigkeit, bleiben gewahrt.

Dritte Ebene: Die dritte Ebene ist die der Zukunftsfreiheit. Damit soll gesagt sein,
dass das Gehirn in der Lage ist, eine Willenshandlung aufgrund planvollen Denkens
zu vollziehen. In diesem Bereich determiniert ein iibergeordneter Zukunftsplan, also
etwas, was noch gar nicht realisiert ist, die Handlung der Gegenwart. Man konnte
auch sagen, dass hier eine Art riickwirtslaufender Kausalitit waltet — die Zukunft be-
stimmt die Gegenwart. Diese Ebene entspricht dem Bereich des Neocortex, in dem
planvolles Handeln lokalisiert ist. Man spricht auch in den Neurowissenschaften hier
von den «exekutiven Funktionen».

Vierte Ebene: Die vierte Ebene ist die der Selbstdistanzierungsfreiheit. Dies be-
deutet, dass das Gehirn in der Lage ist, sich von bestimmten, wahrgenommenen Wil-
lensimpulsen zu distanzieren, die nach der Logik von Reiz und Reaktion funktionie-
ren. Ein physischer Reiz, z. B. ein Juckreiz, ein Reiz nach Essen zu greifen oder ein
dhnliches Reizmuster, muss nicht notwendigerweise auch zu einer entsprechenden
Reaktion fithren. Das Gehirn kann trainiert werden, diese Reaktion zu unterlassen.
Ein solches Training findet beispielsweise in der Meditation statt, indem man das
Bewusstsein so lange auf einen Reiz lenkt, bis dieser seine verhaltensdeterminierende
Kraft verloren hat. Gerade die neuere Hirnforschung zur Achtsamkeit hat dies expe-
rimentell bestitigt36. Der Ausbruch aus dem oft festgelegten Reiz-Reaktionsmecha-
nismus eroffnet zweifellos einen grofleren Freiheitsgrad und ist ein gutes Beispiel fiir
das Konzept der Neuroplastizitit.

Fiinfte Ebene: Die fiinfte Ebene ist die der Entgrenzungsfreiheit, genauer die Frei-
heit mystischer Entgrenzung. Bei dieser Ebene spielt Religiositit eine Rolle, insofern
sie den Menschen zur inneren Freiheit fiithrt, wie dies insbesondere in den mystischen
Traditionen der Weltreligionen der Fall ist. Entgrenzung soll besagen, dass sich hier
die Grenzen von Raum, Zeit und Ego relativieren37. Statt eines begrenzten Raumes

36 M. WITTMANN — J. PETER — O. GUTINA — S. OTTEN — N. KOHLS — K. MEISSNER, Individual differences
in self-attained mindfulness levels are released to the experience of time and cognitive self-control, in
Personality and Individual Differences 64 (2014) 41-45.

37 Y. DOR-ZIDERMAN — A. BERKOVICH-OHANA — J. GLICKSOHN — A. GOLDSTEIN, Mindfulness-induced

376



Wolfgang Achtner

wird Raumlosigkeit zur Erlebnisdimension, statt einer linear fortschreitenden Zeit
wird Zeitlosigkeit wahrgenommen — und in diesem Kontext Gelassenheit —, statt des
sich bewahrenden Egos fiihlt man die Absorption des Ego in ein groferes Ganzes
oder eine groflere Aufgabe. Es ist zugleich mit der Relativierung der dritten Ebene,
d.h. der Zukunftsorientierung und dem planenden strategischen Denken verbun-
den. Meister Eckhart spricht hier von Handeln «sunder warumbe», Handeln ohne
Grund. Untersuchungen legen nahe, dass die Fahigkeit zur Absorption auch gene-
tisch determiniert ist.

Sechste Ebene: Die sechste Ebene ist die der schopferischen Freiheit. Diese Form
der Freiheit soll besagen, dass der Mensch in der Lage ist, in der Welt in Kunst, Wis-
senschaft und Kultur Neues, bisher nie Dagewesenes hervorzubringen. Zweifellos er-
fordert diese Art von Freiheit ein besonders hohes Mal} an willentlicher Spannkraft.

Meines Wissens sind bisher nur die Ebenen eins bis drei in den Neurowissen-
schaften in Bezug auf die Freiheitsfrage experimentell untersucht worden. Aus den
schlichten Experimenten zu Ebene eins und zwei auf die Unfreiheit des Willens zu
schlieffen, scheint doch sehr verfritht zu sein. Vor allem aber macht sich hier ein
Menschenbild bemerkbar, das meines Erachtens weit unter den Moglichkeiten des
Menschen liegt und das eigentliche Humanum noch gar nicht im Blick hat.

Zum Schluss soll noch einmal auf die Uberlegungen zur Willensfreiheit der theo-
logischen Tradition eingegangen werden. Konnen sie uns Hilfestellung leisten fiir die
Frage nach den anthropologischen Universalien? Gibt es Verbindungen zwischen
diesen abstrakten theologischen Uberlegungen und dem Menschenbild, das sich in
den Neurowissenschaften ausspricht?

Meines Erachtens kann man die Theorien tiber die Willensfreiheit bei Thomas
von Aquin und Ockham den Ebenen eins bis drei zuordnen. Wenn Thomas von
Aquin davon spricht, dass der Verstand dem Willen die Ziele vorgibt, ist damit ziem-
lich eindeutig die Ebene drei angesprochen. Gleiches gilt fiir seine Ausfiihrungen zur
Teleologie des Willens. Auch wenn man sicherlich heute nicht mehr seine Verbin-
dung mit einem umfassenden teleologischen Weltbild teilen muss, so ist doch sicher
die Zukunftsorientierung des Willens von bleibender Bedeutung. Ockhams Willens-
theorie wird man gewiss der Ebene zwei zuordnen konnen, geht es ihm doch vor
allem um die Fahigkeit des Willens zur Setzung neuer, kontingenter Handlungen.

Die Ebenen vier und fiinf sind vor allem der mystischen Anthropologie zuzuord-
nen, auf die hier nicht niher eingegangen wurde38. Es scheint, dass sowohl die theo-
logische Tradition wie auch dem Neurowissenschaften die Dimensionen der Freiheit,
die der Mensch realisieren kann, noch nicht in ihrer Fiille ausgelotet haben. Einzig

selflessness: a MEG neurophenomenological study, in Frontiers in Human Neuroscience, 24 September
2013 (http://dx.doi.org/10.3389/fnhum.2013.00582).

38 Ich verweise hier auf die Publikation: W. ACHTNER — U. OTT, Protestantism and Mysticism from the
perspective of neuroscience, in Theology and Science 11/3 (2013) 208-223 (http://dx.doi.org/10.1080/1
4746700.2013.809949).

377

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Willensfreiheit und Menschenbild in Theologie und Neurowissenschaft

die mystische Anthropologie hilt diese Ressourcen bereit. Wem es um die Freiheit
des Menschen zu tun ist, der sollte die Dimension der Mystik nicht ignorieren.

Teil II1
II1.1. Willensfreiheit und ein mogliches Menschenbild
der Zukunft

Einige Bemerkungen zu einem moglichen Menschenbild der Zukunft im Hinblick
auf die Frage der Willensfreiheit sollen den Artikel abschlieRen. Wie bereits in den
sechs Freiheitsstufen anklingt, liegt im Bezug auf die Mystik wie auch im Bezug auf
das Schopferische ein Potenzial im Menschen bereit, das keineswegs ausgeschopft ist.
Das wachsende Interesse an der Mystik in allen Wissenschaften und der Lebenspra-
xis vieler Menschen lasst allerdings hoffen, dass sich diese Lebensdimension immer
mehr Menschen erschlie8t und die damit verbundene Freiheitserfahrung an Breiten-
wirkung gewinnt. Bekanntlich hat Karl Rahner geaullert: «Der Fromme von morgen
wird ein “Mystiker” sein, einer, der etwas “erfahren” hat, oder er wird nicht mehr
sein ...»39, Gleiches gilt fiir die Dimension des Schopferischen. Das augenblicklich
vorherrschende Menschenbild des howzo oeconomicus verkiirzt den Menschen auf
seine Marktbeziehungen und lasst die innere Dimension des Menschen, aus der das
Schopferische quillt, unberiihrt. Das Menschenbild des honzo oeconomicus reduziert
den Menschen auf messbare Quantititen. Auch die Naturwissenschaften, selbst die
Philosophie, ist der philosophischen Kategorie der Quantitit verpflichtet. Dies zeigt
sich zum Beispiel im Problem der Qualia, die sich bisher hartnickig der Quantifizier-
barkeit entzogen haben und als drgerliche und nicht eliminierbare Restbestinde einer
durchrationalisierten und quantifizierenden Weltdeutung in Erscheinung treten. Der
Der Mensch ist aber in erster Linie ein qualitatives Wesen, dessen wahre Lebens-
qualitit die der qualitativen schopferischen Freiheit ist. Diese Freiheit, so haben wir
gesehen, ist aber keine Gabe, sondern eine Aufgabe. Der Mensch 7s¢ nicht per se frei,
sondern kann im bestindigen Arbeiten an sich selbst zu immer weiter ausgreifenden
Freiheitsgraden fre werden. Darin scheint mir auch theologisch gesprochen die Be-
rufung des Menschen zu liegen, diese schopferische Freiheit in Anlehnung an seine
Gottesebenbildlichkeit, die gerade auch das weltliche Handeln betont, zu gewinnen.
Dabei wird es auf die mystische Selbsttranszendenz des Menschen im Hinblick auf
eine Offnung gegeniiber Gott ankommen, dem Gott der Freiheit und des Schopferi-
schen. Die Zukunft wird dem homzo nzysticus und dem homo creans gehoren.

39 K. RAHNER, Frommigkeit friiber und heute, in DERS., Schriften zur Theologie, VII, Einsiedeln 19712,
22-23.

378



Wolfgang Achtner

Zusammenfassung

In diesem Artikel werden drei Problemkreise behandelt. Erstens geht es darum, die
Abhiangigkeit der Frage der Willensfreiheit von einem spezifischen Menschenbild
herauszuarbeiten. Es zeigt sich dabei, dass sowohl die griechische Philosophie wie
auch die Wissenschaft der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts kein Konzept des Wil-
lens hatte. Zweitens geht es darum, wie sich in der Theologie der Westkirche eine
Anthropologie herausbildete, die in der Konzeption des lzberum arbitrium bei Tho-
mas von Aquin gipfelte, bei der ratio und voluntas miteinander verschrankt sind, im
Unterschied zu Wilhelm von Ockhams Voluntarismus, der das lberum: arbitrium
ablehnt. Drittens wir diese theologische Anthropologie mit den Ergebnissen der
modernen Neurowissenschaften verglichen und das Konzept der Willensfreiheit
mit einem sechstufigen Modell von Freiheitsgraden verteidigt.

Abstract

The article treats three topics. First, it shows that the problem of free will depends
on a specific anthropology. The Greek philosophy and the natural science in the
first part of the 20th century did not have a concept of will. Second, it describes the
development in the Occidental Church which elaborates an anthropology culmi-
nating in the concept of lzberum arbitrium in Thomas Aquinas: he connects ratio
and voluntas, whereas the voluntarism of William of Occam refuses the /iberum
arbitrium. Third, we compare this theological anthropology with the results of the
modern neurosciences. We defend the concept of free will with a model of liberty
in six grades.

379

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




VIAGGI
CON RUSSIA CRISTIANA

27 giugno-4 luglio

ISOLE SOLOVKI:
S. PIETROBURGO, CARELIA,
MOSCA

11-19 luglio

accompagna mons. Francesco Braschi

16-26 luglio
accompagna il prof. Aldo Ferrari

Per informazioni su programmi, altri itinerari e date di partenza,

contattare Giovanna Valenti: tel. (+39) 035.294021 ¢ rcsegr@tin.it
consulta anche il nostro sito: www.russiacristiana.org




