Articoli e Contributi RTLu XX (3/2015) 399-409

Kant uiber das liberum arbitrium

Friedo Ricken*

Thomas von Aquin unterscheidet zwischen Seienden, deren Bewegung von einem
anderen bestimmt wird, und solchen, die sich aufgrund einer Entscheidung (arb:-
trium) bewegen. Der Pfeil wird vom Schiitzen auf das Ziel hin bewegt. Das Schaf
fliecht den Wolf aufgrund eines Urteils (zudicium); es halt ihn fiir schadlich. Es fallt
dieses Urteil jedoch nicht selbst, sondern es ist ihm von der Natur eingegeben; seine
Entscheidung ist folglich nicht frei. «Aber nur das, was Intellekt hat, kann aufgrund
eines freien Urteils (7udicio libero) handeln» (S. th. 1, q. 59, a. 3¢). Das liberunz arbi-
triunme ist das Vermogen (potentia) zu diesem Akt (S. #5. 1, q. 83, a.3). Derselbe Begriff
des liberum arbitrium findet sich bei Kantl. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie
Kant ihn auf der Grundlage seines Begriffs der praktischen Vernunft entwickelt.

1. Freiheit im kosmologischen und im praktischen Verstand

Kant geht aus vom Begriff der Kausalitit. «Man kann sich nur zweierlei Kausalitit
in Ansehung dessen, was geschieht, denken, entweder nach der Nazur oder nach der
Freiheit. Die erste ist die Verkniipfung eines Zustandes mit einem vorigen in der Sin-

Professor fiir Geschichte der Philosophie und Ethik, Hochschule fiir Philosophie Philosophische Fa-
kultit S.J., Kaulbachstrale 31a. 80539 Miinchen; e-mail: friedo.ricken@hfph.de.

1 Zum Begriff der Willensfreiheit bei Kant vgl. H. E. ALLISON, Kant’s Theory of Freedom, Cambridge
1990; L. W. BECK, A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason, London-Chicago 1960 J.
BoJjANOWSKI, Kants Theorie der Freibeit, Betlin-New York 2006; O. HOFFE (Hrsg.), Immanuel Kant,
Kritik der praktischen Vernunft (Klassiker Auslegen, 26), Berlin 2002; Ip. (Hrsg.), Inzmanuel Kant,
Die Religion innerbalb der Grenzen der blofen Vernunft (Klassiker Auslegen, 41), Berlin 2011; G. E.
MICHAELSON, Fallen Freedom. Kant on Radical Evil and Moral Regeneration, Cambridge 1990; M.
WILLASCHEK, Praktische Vernunft, Stuttgart 1992.

399



E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Kant dUber das liberum arbitrium

nenwelt, worauf jener nach einer Regel folgt» (KrV, B 560). Diese Kausalitit beruht
auf Zeitbedingungen; wenn der vorige Zustand immer gewesen wire, hitte er keine
Wirkung hervorgebracht; seine Kausalitit beruht darauf, dass er selbst entstanden
ist und folglich selbst wiederum einer Ursache bedarf. Von der Kausalitat nach der
Natur unterscheidet Kant die Freiheit «im kosmologischen Verstande». Sie ist «das
Vermogen, einen Zustand von selbst anzufangen, deren Kausalitit also nicht nach
dem Naturgesetze wiederum unter einer anderen Ursache steht, welche sie der Zeit
nach bestimmte» (B 561). Die so verstandene Freiheit ist «eine reine transzendentale
Idee», die in keiner Erfahrung gegeben werden kann, weil es ein allgemeines Gesetz
der Moglichkeit jeder Erfahrung ist, dass alles, was geschieht, eine Ursache haben
muss, die entstanden ist und die deshalb selbst wiederum eine Ursache haben muss.
Unter den Begriff der Freiheit im kosmologischen Verstande fillt der Begriff der
«Freiheit im praktischen Verstande». Sie ist «die Unabhangigkeit der Willkiir von der
Noétigung durch Antriebe der Sinnlichkeit» (B 562). Unter «Willkiir» versteht Kant
das Begehrungsvermdgen, insofern es «mit dem Bewusstseins des Vermogens seiner
Handlung zur Hervorbringung des Objekts verbunden ist» (MSR, AA VI 213). Eine
Willkiir ist «sznnlich, sofern sie pathologisch (durch Bewegursachen der Sinnlichkeit)
affiziert ist; sie heil’t tzerisch (arbitrium brutum), wenn sie pathologisch nezessitiert
werden kann». Die menschliche Willkiir ist ein arbitrium sensitivum liberum, «weil
Sinnlichkeit ihre Handlung nicht notwendig macht, sondern dem Menschen ein Ver-
mogen beiwohnt, sich, unabhingig von der Notigung durch sinnliche Antriebe, von
selbst zu bestimmen» (KrV, B 562).

2. Das moralische Gesetz als Erkenntnisgrund der Freiheit

Aber woher wissen wir, dass wir im praktischen Sinn frei sind? «Freiheit», so die
Antwort der zweiten Kritik, ist «die einzige unter allen Ideen der spekulativen Ver-
nunft, wovon wir die Moglichkeit a priori wissen, ohne sie jedoch einzusehen, weil sie
die Moglichkeit des moralischen Gesetzes ist, welches wir wissen». Freiheit ist «die
ratio essendi des moralischen Gesetzes, das moralische Gesetz aber die ratio cogno-
scendi der Freiheit» (KpV, A 5). Wenn ein verniinftiges Wesen sich seine Maximen
als allgemeine Gesetze denken soll, so kann es sie nur als solche Prinzipien denken,
die «nicht der Materie, sondern blof der Form nach, den Bestimmungsgrund des
Willens enthalten» (KpV, A 48). Weil die bloe Form des Gesetzes nur von der
Vernunft vorgestellt werden kann und deshalb «kein Gegenstand der Sinne ist, folg-
lich auch nicht unter die Erscheinungen gehort: so ist die Vorstellung derselben als
Bestimmungsgrund des Willens von allen Bestimmungsgriinden der Begebenheiten
in der Natur nach dem Gesetz der Kausalitat unterschieden, weil bei diesen die be-

400



Friedo Ricken

stimmenden Griinde selbst Erscheinungen sein miissen». Ein solcher Wille muss da-
her als «ginzlich unabhingig von dem Naturgesetz der Erscheinungen, namlich dem
Gesetze der Kausalitit [...] gedacht werden. Eine solche Unabhingigkeit aber heif3t
Freiheit im strengsten, d.i. im transzendentalen Verstande» (KpV, A 51). Wir sind
uns unmittelbar des moralischen Gesetzes bewusst; die Vernunft stellt es dar als ei-
nen Bestimmungsgrund, der alle sinnlichen Bestimmungsgriinde iiberwiegt und von
ihnen ginzlich unabhingig ist; so fithrt es uns «gerade auf den Begriff der Freiheit»
(KpV, A 53). Die «Erfahrung bestitigt diese Ordnung der Begriffe in uns». Nehmen
wir an, jemand behauptet, seine wolliistige Neigung sei fiir ihn, sobald ihr Gegen-
stand und die Gelegenheit gegeben seien, unwiderstehlich. Konnte er sie bezwingen,
wenn vor dem Haus, wo sich die Gelegenheit bietet, ein Galgen aufgerichtet wire,
«um ihn sogleich nach genossener Wollust daran zu kniipfen»? Man braucht nicht
lange zu raten, was er antworten wiirde. Wie aber wire es, wenn sein Fiirst von ihm
unter Androhung derselben unmittelbaren Todesstrafe von ihm verlangte, er solle
ein falsches Zeugnis gegen einen Unschuldigen ablegen, den der Fiirst gern verder-
ben mochte: «ob er da, so grofl auch seine Liebe zum Leben sein mag, sie wohl zu
iberwinden fiir moglich halten wiirde»? Vielleicht wird er sich nicht trauen zu ver-
sichern, dass er es tun wiirde; «dass es ihm aber moglich sei, muss er ohne Bedenken
einrdaumen». Er urteilt also, dass er etwas kann, «weil es sich bewusst ist, dass er es
soll, und erkennt in sich die Freiheit, die ihm sonst ohne das moralische Gesetz un-
bekannt geblieben wire» (KpV, A 54).

3. Transzendentale und komparative Freiheit

Freiheit ist ein «transzendentales Pradikat der Kausalitat eines Wesens, das zur
Sinnenwelt gehort» und keine «psychologische Eigenschaft», bei deren Erkliarung
es lediglich auf eine genauere Untersuchung der Natur der Seele ankime. Mit dem
transzendentalen Begriff der Freiheit wird das moralische Gesetz selbst aufgehoben.
Freiheit kann deshalb nicht «nach empirischen Prinzipien, wie jedes andere Natur-
vermogen» erklirt werden. Nach empirischen Prinzipien, d.h. nach dem Begriff der
Naturkausalitit, ist «jede Begebenheit, folglich auch jede Handlung, die in einem
Zeitpunkt vorgeht, unter der Bedingung dessen, was in der vorhergehenden Zeit war,
notwendig [...]. Da nun die vergangene Zeit nicht mehr in meiner Gewalt ist, so muss
jede Handlung, die ich ausiibe, durch bestimmende Griinde, die nicht in meiner Ge-
walt sind, notwendig sein, d.h. ich bin in dem Zeitpunkt, darin ich handle, niemals
frei». Kant wendet sich gegen den Versuch, Freiheit und Naturnotwendigkeit durch
einen «komparativen» Begriff von Freiheit miteinander zu vereinbaren. Danach wird
manchmal das als «freie Wirkung» bezeichnet, «davon der bestimmende Naturgrund

401

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Kant dUber das liberum arbitrium

innerlich im wirkenden Wesen liegt». So sprechen wir von freier Bewegung, wenn ein
geworfener Korper im Flug nicht durch etwas von aulen getrieben wird; wir nennen
die Bewegung einer Uhr eine freie Bewegung, weil sie ihren Zeiger «selbst treibt, der
also nicht auferlich geschoben werden darf». Ebenso nennen wir die Handlungen
des Menschen frei, obwohl sie durch ihre Bestimmungsgriinde, die in der Zeit vor-
hergehen, notwendig sind, weil diese Bestimmungsgriinde «doch innere durch unse-
re eigenen Krifte hervorgebrachte Vorstellungen» sind. Die Frage, so Kants Kritik,
ist nicht, ob die nach einem Naturgesetz bestimmte Kausalitit «durch Bestimmungs-
griinde, die im Subjekte, oder azufer ihm liegen, und im ersteren Fall, ob sie durch
Instinkt oder mit Vernunft gedachte Bestimmungsgriinde notwendig sei»; worauf es
allein ankommt ist, dass sie den Grund ihrer Existenz «in der Zeit und zwar dem vorz-
gen Zustande haben, dieser aber wieder in einem vorhergehenden etc.» und folglich,
«wenn das Subjekt handeln soll, #icht mebr in seiner Gewalt sind» (KpV, A 168-173).

4. Empirischer und intelligibeler Charakter

Wie aber kann eine Handlung, die als Ereignis in der Zeit dem Gesetz der Kau-
salitat unterliegt, dennoch im transzendentalen Sinn frei sein? Auch wenn es moglich
wire, so Kants provozierende These, das zukiinftige Verhalten eines Menschen «mit
Gewissheit, so wie eine Mond- oder Sonnenfinsternis», auszurechnen, so konnte man
«dennoch dabei behaupten, dass der Mensch frei sei». Kant verweist auf das Pha-
nomen der «Reue iiber eine ldngst begangene Tat bei jeder Erinnerung derselbens.
Eine solche Reue ist praktisch leer, denn sie kann das Geschehene nicht ungeschehen
machen. Dennoch ist dieser Schmerz «ganz rechtmillig, weil die Vernunft, wenn
es auf das Gesetz unserer intelligibelen Existenz (das moralische) ankommt, keinen
Zeitunterschied anerkennt und nur frigt, ob die Begebenheit mir als Tat angehore,
alsdann aber immer dieselbe Empfindung damit moralisch verkniipft, sie mag jetzt
geschehen, oder vorlidngst geschehen sein». Denn das Sinnenleben hat fiir das Be-
wusstsein der praktischen Vernunft «absolute Einheit eines Phinomens». Es enthilt
blof} Erscheinungen der Gesinnung gegeniiber dem moralischen Gesetz. Deshalb
darf es nicht nach der Naturnotwendigkeit, durch welche die einzelnen Ereignisse
dieses eznen Phinomens miteinander verkniipft sind, beurteilt werden. Es geht nicht
um die Verbindung der einzelnen Glieder der Reihe miteinander; vielmehr muss das
eine Phanomen, das Erscheinung der Gesinnung ist, als Ganzes «nach der absoluten
Spontaneitat der Freiheit beurteilt werden». Das moralische Gesetz versichert uns,
dass die «Beziechung unserer Handlungen, als Erscheinungen, auf das Sinnenwesen
unseres Subjekts» zu unterscheiden ist «von derjenigen, dadurch dieses Sinnenwesen
selbst auf das intelligible Substrat in uns bezogen wird» (KpV, A 176-178).

402



Friedo Ricken

Die Auflosung der dritten Antinomie in der Dzalektik der ersten Kritzk stellt diese
Zusammenhinge ausfiihrlicher dar. Kant geht aus von einem Wesen, das Gegen-
stand der Sinne ist, das aber «an sich selbst auch ein Vermogen hat, welches kein
Gegenstand der sinnlichen Anschauung ist, wodurch es aber doch die Ursache von
Erscheinungen sein kann». Die Kausalitit dieses Wesens kann man unter einer zwei-
fachen Riicksicht betrachten: «als intelligibel nach ihrer Handlung, als eines Dinges
an sich selbst, und als sensibel, nach den Wirkungen derselben, als einer Erscheinung
in der Sinnenwelt. Wir wiirden uns demnach von dem Vermdogen eines solchen Sub-
jekts einen empirischen, imgleichen auch einen intellektuellen Begriff seiner Kausa-
litat machen, welche bei einer und derselben Wirkung zusammen stattfinden». Jede
wirkende Ursache muss einen «Charakter» haben, «d.i. ein Gesetz ihrer Kausalitit,
ohne welches sie gar nicht Ursache sein wiirde». Ein Wesen mit einer intelligiblen
und einer sensiblem Kausalitit miisste zwei Charaktere haben: erstens einen «enzpi-
rischen Charakter», wodurch seine Handlungen als Erscheinungen nach Naturgeset-
zen mit anderen Erscheinungen im Zusammenhang stehen und von ihnen als ihren
Bedingungen abgeleitet werden konnen; zweitens einen «intelligibelen Charakter»,
durch den es «die Ursache jener Handlungen als Erscheinungen ist, der aber selbst
unter keinen Bedingungen der Sinnlichkeit steht, und selbst nicht Erscheinung ist».
Die Kausalitit dieses Wesens, «sofern sie intellektuell ist, stinde gar nicht in der Rei-
he empirischer Bedingungen, welche die Begebenheit in der Sinnenwelt notwendig
machen». Nach seinem empirischen Charakter ist dieses Subjekt nichts als ein Teil
der Sinnenwelt. Der empirische Charakter legt fest, in welcher Weise die dufleren
Erscheinungen nach den Naturgesetzen das Subjekt bestimmen. Nach dem intelli-
giblen Charakter «wiirde dasselbe Subjekt dennoch von allem Einflusse der Sinnlich-
keit und Bestimmung durch Erscheinungen freigesprochen werden miissen». Der
intelligible Charakter «konnte zwar niemals unmittelbar gekannt werden [...], aber
er wiirde doch dem empirischen Charakter gemal} gedacht werden miissen» (KrV, A
538-541).

Kant fragt: Wenn man «in der ganzen Reihe aller Begebenheiten lauter Natur-
notwendigkeit anerkennt, ist es dann dennoch moglich, diese Reihe «als Wirkung
aus Freiheit anzusehen», oder besteht zwischen diesen beiden Arten von Kausalitit
ein Widerspruch? Es wire moglich, wenn «diese empirische Kausalitit selbst, ohne
ihren Zusammenhang mit den Naturursachen im mindesten zu unterbrechen, doch
eine Wirkung einer nichtempirischen, sondern intelligiblen Kausalitat» sein konnte.
Der Mensch ist eine der Naturursachen, deren Kausalitit unter empirischen Geset-
zen stehen muss. Aber der Mensch, der die ganze Natur sonst nur durch die Sinne
erkennt, erkennt sich selbst auch «in Handlungen und inneren Bestimmungen, die
er gar nicht zum Eindrucke der Sinne zihlen kann, und ist sich selbst freilich eines
Teils Phanomen, anderen Teils aber, in Ansehung gewisser Vermogen, ein blof} in-
telligibeler Gegenstand, weil die Handlung desselben gar nicht zur Rezeptivitit der

403

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Kant dUber das liberum arbitrium

Sinnlichkeit gezihlt werden kann». Diese Vermdgen sind Verstand und Vernunft,
und vor allem letztere wird «von allen empirischbedingten Kriften unterschieden, da
sie ihre Gegenstiande blof nach Ideen erwigt» (KrV, A 543-547).

Dass diese Vernunft Kausalitit hat, ist aus den Imperativen klar. «Das Sollen
driickt eine Art von Notwendigkeit und Verkniipfung mit Griinden aus, die in der
ganzen Natur sonst nicht vorkommt. Der Verstand kann von dieser nur erkennen,
was da ist, oder gewesen ist, oder sein wird [...]. Dieses Sollen nun driickt eine mog-
liche Handlung aus, davon der Grund nichts anders, als ein bloBer Begriff ist; da
hingegen von einer blofen Naturhandlung jederzeit eine Erscheinung sein muss».
Nehmen wir es also zunichst einmal als moglich an, dass die Vernunft Kausalitit in
Ansehung der Erscheinungen hat. Aus dem Begriff der Kausalitit ergibt sich jedoch,
dass die Vernunft «einen empirischen Charakter von sich» zeigen muss, «weil jede
Ursache eine Regel voraussetzt, danach gewisse Erscheinungen als Wirkungen fol-
gen, und jede Regel eine Gleichformigkeit der Wirkungen erfodert, die den Begriff
der Ursache [...] griindet [...]. So hat denn jeder Mensch einen empirischen Charak-
ter, welcher nichts anderes ist als eine Kausalitit seiner Vernunft, sofern diese an ih-
ren Wirkungen in der Erscheinung eine Regel zeigt, danach man die Vernunftgriinde
[...] abnehmen, und die subjektiven Prinzipien seiner Willkiir beurteilen kann». In
Ansehung des empirischen Charakters gibt es keine Freiheit. Wenn wir aber diesel-
be Handlung in Beziehung auf die praktische Vernunft betrachten, die (intelligible)
Ursache dieser Handlungen ist, so finden wir eine «ganz andere Regel und Ordnung,
als die Naturordnung ist. Denn da so/lte vielleicht alles das nicht geschehen sein, was
doch nach dem Naturlauf gescheben ist [...]. Bisweilen aber finden wir, oder glauben
wenigstens zu finden, dass die Ideen der Vernunft wirklich Kausalitit in Ansehung
der Handlungen des Menschen, als Erscheinungen, bewiesen haben» (KrV, A 547-
550).

Im empirischen Charakter (der Sinnesart) ist die Handlung «ganz genau be-
stimmt und notwendig». Der empirische Charakter «ist wiederum im intelligibelen
Charakter (der Denkungsart) bestimmt». Sofern die Handlung der Denkungsart als
ihrer Ursache beizumessen ist, erfolgt sie daraus nicht nach empirischen Gesetzen.
«Die Kausalitit der Vernunft im intelligibelen Charakter entsteht nicht, oder hebt
nicht etwa zu einer gewissen Zeit an, um eine Wirkung hervorzubringen», denn dann
wire die Kausalitat Natur und nicht Freiheit. Wenn «Vernunft Kausalitit in An-
sehung der Erscheinungen haben kann: so ist sie ein Vermogen, durch welches die
sinnliche Bedingung einer empirischen Reihe von Wirkungen zuerst anfiangt. Denn
die Bedingung, die in der Vernunft liegt, ist nicht sinnlich, und fangt also selbst nicht
an». Jede Handlung, «unangesehen des Zeitverhaltnisses, darin sie mit anderen Er-
scheinungen steht, ist die unmittelbare Wirkung des intelligibelen Charakters der
reinen Vernunft, welche mithin frei handelt, ohne in der Kette der Naturursachen
[...] dynamisch bestimmt zu sein» (KrV, A 551-553).

404



Friedo Ricken

Kant erlautert diese Kausalitat der Vernunft durch das Beispiel einer boshaften
Liige, bei der man fragt, ob sie samt ihren Folgen dem Titer zugerechnet werden
konne. Man geht dessen empirischen Charakter bis zu den Quellen durch und ver-
fahrt dabei «wie tiberhaupt in Untersuchung der Reihe bestimmender Ursachen zu
einer gegebenen Naturwirkung». Obwohl man glaubt, die Handlung sei dadurch be-
stimmt, tadelt man dennoch den Titer. «Dieser Tadel griindet sich auf ein Gesetz der
Vernunft, wobei man diese als eine Ursache ansieht, welche das Verhalten des Men-
schen, unangesehen aller empirischen Bedingungen, anders habe bestimmen konnen
und sollen [...]; die Handlung wird seinem intelligibelen Charakter beigemessen, er
hat jetzt, in dem Augenblicke, da er liigt, ganzlich Schuld; mithin war die Vernunft,
unerachtet aller empirischen Bedingungen der Tat, vollig frei, und ihrer Unterlassung
ist diese ginzlich beizumessen» (KrV, A 554f.).

Die Vernunft, so zeigt das Urteil, das die Tat zurechnet, ist «allen Handlungen
des Menschen in allen Zeitumstinden gegenwirtig und einerlei, selbst aber ist sie
nicht in der Zeit»; sie ist bestimmend, aber nicht bestimmbar. «Daher kann man
auch nicht fragen: warum hat sich die Vernunft nicht anders bestimmt? sondern nur:
warum hat sie die Erscheinungen durch ihre Kausalitit nicht anderes bestimmt? Dar-
auf aber ist keine Antwort moglich. Denn ein anderer intelligibeler Charakter wiirde
einen andern empirischen ergeben haben». Wenn wir sagen, dass der Titer die Liige
hitte unterlassen konnen, so bedeutet das nur, dass die Liige unmittelbar unter der
Macht der Vernunft steht und die Vernunft in ihrer Kausalitit keinen Bedingungen
in der Zeit unterworfen ist. «Wir konnen also mit der Beurteilung freier Handlungen,
in Ansehung ihrer Kausalitit, nur bis an die intelligibele Ursache, aber nicht ziber
dieselbe hinaus kommen; wir konnen erkennen, dass sie frei, d.i. von der Sinnlich-
keit unabhingig bestimmt». Warum aber der intelligibele Charakter gerade «diesen
empirischen Charakter unter vorliegenden Umstinden gebe», das zu beantworten
liberschreitet «alles Vermogen unserer Vernunft» (KrV, A 555-557).

5. Der unerforschliche Vernunftursprung des Bosen

Wir konnen bei der Beurteilung freier Handlungen nur bis an die intelligibele
Ursache, aber nicht tber sie hinaus kommen. Man kann nicht fragen: Warum hat
die Vernunft sich nicht anderes bestimmt? Ein Kommentar zu diesen Aussagen ist
das Erste Stiick der Schrift Die Religion innerbalb der Grenzen der blofen Vernunft.
Kant fragt nach dem Verhiltnis von Offenbarung und Vernunftreligion. Er will zei-
gen, dass die Offenbarung als historisches System zum reinen Vernunftsystem der
Religion zuriickfithrt. Das Erste Stiick ist iiberschrieben Uber das radikale Bése in
der menschlichen Natur. Die Frage lautet: Ist der Mensch von Natur sittlich gut oder

405

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Kant dUber das liberum arbitrium

sittlich bose? Es handelt sich um zwei «Charaktere» (RGV, B 8) des Menschen als
Gattung. Kant unterscheidet zwischen der bosen Handlung, der bosen Maxime und
einem «in dem Subjekt allgemein liegenden Grund aller besondern moralisch-bdsen
Maximen, der selbst wiederum Maxime ist» (RGV, B 6), der «Gesinnung, d.i. der
erste subjektive Grund der Annehmung der Maximen». Diese Gesinnung kann nur
eine einzige sein; sie geht auf den ganzen Gebrauch der Freiheit. Sie muss durch freie
Willkiir angenommen sein, denn sonst konnte sie nicht zugerechnet werden. «Von
dieser Annehmung kann nun nicht wieder der subjektive Grund, oder die Ursache,
erkannt werden [...]; weil sonst wiederum eine Maxime angefiihrt werden miisste, in
welche diese Gesinnung aufgenommen worden, die ebenso wiederum ihren Grund
haben muss». Weil wir diese Gesinnung «nicht von irgend einem ersten Zeit-Actus
der Willkiir ableiten konnen, so nennen wir sie eine Beschaffenheit der Willkiir,
die ihr (ob sie gleich in der Tat in der Freiheit gegriindet ist) von Natur zukdmmt»
(RGV, B 14).

Die Freiheit der Willkiir kann durch keine Triebfeder zu einer Handlung be-
stimmt werden, «als nur sofern der Mensch sie in seine Maxime aufgenommen hat
(es sich zur allgemeinen Regel gemacht hat, nach der er sich verhalten will); so allein
kann eine Triebfeder, welche sie auch sei, mit der absoluten Spontaneitit der Willkiir
(der Freiheit) zusammen bestehen». Wer sich das moralische Gesetz zur Triebfeder
macht, ist moralisch gut. Wenn das moralische Gesetz die Willkiir nicht bestimmt,
«so muss eine ihm entgegengesetzte Triebfeder» auf die Willkiir Einfluss haben. Das
ist nur dadurch moglich, dass der Mensch diese Triebfeder und damit die Abwei-
chung vom moralischen Gesetz in seine Maxime aufnimmt; in diesem Fall ist er ein
boser Mensch (RGV, B 11f.).

Auch der bose Mensch kiindigt dem moralischen Gesetz nicht den Gehorsam
auf. «Dieses dringt sich ihm vielmehr [...] unwiderstehlich auf; und wenn keine an-
dere Triebfeder dagegen wirkte, wiirde er es auch als hinreichenden Bestimmungs-
grund der Willkiir in seine oberste Maxime aufnehmen [...]. Er hiangt aber doch
auch, vermoge seiner gleichfalls schuldlosen Naturanlage, an den Triebfedern der
Sinnlichkeit, und nimmt sie (nach dem subjektiven Prinzip der Selbstliebe) auch in
seine Maxime auf». Der Unterschied, ob ein Mensch gut oder bose ist, liegt nicht im
Unterschied der Triebfedern, die er in seine Maxime aufnimmt, sondern in deren
Rangordnung: «welche von beiden er zur Bedingung der anderen macht». Der Mensch
ist dadurch bose, dass er «die Triebfeder der Selbstliebe und ihre Neigungen zur Be-
dingung der Befolgung des moralischen Gesetzes macht». Bei dieser Umkehrung der
Triebfedern «konnen die Handlungen dennoch so wohl gesetzmiafig ausfallen, als ob
sie aus echten Grundsitzen entsprungen waren» (RGV, B 33-35). Kant unterscheidet
zwischen einem «Menschen von guten Sitten» und einem «sittlich guten Menschen».
Was die Ubereinstimmung der Handlungen mit dem Gesetz betrifft, so besteht kein
Unterschied, «nur dass sie bei dem einen nicht immer, vielleicht nie, das Gesetz, bei

406



Friedo Ricken

dem andern aber es jederzeit zur alleinigen und obersten Triebfeder haben» (RGV,
B 23f.).

Kant fragt nach dem Ursprung des Bosen in der menschlichen Natur. Ursprung
ist «die Abstammung einer Wirkung von ihrer ersten, d.i. derjenigen Ursache, welche
nicht wiederum Wirkung einer anderen Ursache von derselben Art ist. Er kann ent-
weder als Vernunft- oder als Zeitursprung in Betrachtung gezogen werden. In der er-
sten Bedeutung wird blof das Dasein der Wirkung betrachtet; in der zweiten das Ge-
schehen derselben, mithin sie als Begebenheit auf ihre Ursache in der Zeit bezogen».
Wenn die Wirkung auf eine Ursache bezogen wird, die mit ihr nach Freiheitsgesetzen
verbunden ist, wie das beim moralisch Bosen der Fall ist, so kann die Bestimmung
der Willkiir nicht von einem vorhergehenden Zustand in der Zeit abgeleitet wer-
den; vielmehr wird die Willkiir als «blof in der Vernunftvorstellung» mit ihrem Be-
stimmungsgrund verbunden gedacht. «Von den freien Handlungen, als solchen, den
Zeitursprung (gleich als von Naturwirkungen) zu suchen, ist also ein Widerspruch;
mithin auch von der moralischen Beschaffenheit des Menschen [...], weil diese den
Grund des Gebrauchs der Freiheit bedeutet [...]. Eine jede bose Handlung muss,
wenn man den Vernunftursprung derselben sucht, so betrachtet werden, als ob der
Mensch unmittelbar aus dem Stand der Unschuld in sie geraten wire [...]. Er sollte
sie unterlassen haben, in welchen Zeitumstinden und Verbindungen er auch immer
gewesen sein mag; denn durch keine Ursache in der Welt kann er aufhoren, ein frei
handelndes Wesen zu sein [...]. Wir konnen also nicht nach dem Zeitursprunge, son-
dern miissen blof nach dem Vernunftursprunge dieser Tat fragen» (RGV, B 39-43).

Damit stimmt die Lehre der Bibel iiber den Ursprung des Bosen zusammen. Sie
wird in der Form einer Geschichte vorgetragen; das der Sache nach Erste erscheint
als das der Zeit nach Erste. Das Bose fiangt nicht «von einem zum Grunde liegenden
Hange zu demselben an», weil es dann nicht aus der Freiheit entspringen wiirde,
«sondern von der Sinde (worunter die Ubertretung des moralischen Gesetzes als
gottlichen Gebotes verstanden wird)». Diese Siinde wird «unmittelbar als aus der
Unschuld erzeugt, aufgefiihrt». «Wir miissen aber», so interpretiert Kant, «von einer
moralischen Beschaffenheit, die uns soll zugerechnet werden, keinen Zeitursprung
suchen». Der Vernunftursprung der Maxime, das Sittengesetz anderen Triebfedern
unterzuordnen, bleibt uns unerforschlich, «weil er selbst uns zugerechnet werden
muss, folglich jener oberste Grund aller Maximen wiederum die Annehmung einer
bosen Maxime erfordern wiirde. Das Bose hat nur aus dem moralisch Bosen [...]
entspringen konnen; und doch ist die urspriingliche Anlage [...] eine Anlage zum
Guten». Diese «Unbegreiflichkeit» driickt die Schrift dadurch aus, «dass sie das
Bose, zwar im Weltanfang, doch nicht im Menschen, sondern in einem Geiste von
urspriinglich erhabener Bestimmung voranschickt: wodurch also der erste Anfang
alles Bosen iiberhaupt als fiir uns unbegreiflich (denn woher bei jenem Geist das
Bose?)» vorgestellt wird (RGV, B 43-48).

407

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

Kant dUber das liberum arbitrium

«Der Satz: der Mensch ist bdse», besagt: «er ist sich des moralischen Gesetzes
bewusst, und hat doch die (gelegentliche) Abweichung von demselben in seine Ma-
xime aufgenommen. Er ist von Natur bose, heildt so viel, als: dieses gilt von ihm in
seiner Gattung betrachtet» (RGV, B 26f.). Wie ist es moglich, dass ein in diesem
Sinn natiirlicherweise boser Mensch sich selbst zum guten Mensch macht? Wie es
moglich ist, tibersteigt alle unsere Begriffe; dass es jedoch moglich ist, kann nicht
bestritten werden. «Denn ungeachtet jenes Abfalls, erschallt doch das Gebot: wir
sollen bessere Menschen werden, unvermindert in unserer Seele; folglich miissen wir
es auch konnen, sollte auch das, was wir tun konnen, fiir sich allein unzureichend
sein, und wir uns dadurch nur eines fiir uns unerforschlichen hoheren Beistandes
empfinglich machen» (RGV, B 50). «Der Satz vom angebornen Bosen ist in der
moralischen Dogzatik von gar keinem Gebrauch»; ihre Vorschriften haben dieselbe
Kraft, ob der Mensch von Natur aus bose ist oder nicht. Er hat seinen Platz vielmehr
in der moralischen Aszezzk. Dort besagt er: «wir konnen, in der sittlichen Ausbildung
der anerschaffenen moralischen Anlage zum Guten, nicht von einer uns natiirlichen
Unschuld den Anfang machen, sondern miissen von der Voraussetzung einer Bosar-
tigkeit der Willkiir» ausgehen (RGV, B 60).

408



Friedo Ricken

Zusammenfassung

Freiheit ist nach Kant das Vermogen, einen Zustand von selbst anzufangen, d.h.
ihre Kausalitit wird nicht nach dem Naturgesetze durch ein in der Zeit vorherge-
hendes Ereignis bestimmt. Aber auch eine freie Handlung ist ein Ereignis in der
Zeit und unterliegt als solches der Naturkausalitit. Wie ist beides miteinander zu
vereinbaren? Einen Kompatibilismus, nach dem eine Handlung frei ist, wenn der
bestimmende Naturgrund im Handelnden liegt, lehnt Kant ab. Freiheit ist nur mog-
lich durch die Vernunft, die allen Handlungen des Menschen in allen Zeitumstin-
den gegenwirtig, aber selbst nicht in der Zeit und folglich den Naturgesetzen nicht
unterworfen ist. Wie aber ist dann das Bose zu erklaren? Kant antwortet mit dem
Begriff des in einem uns unerklirlichen Akt der Freiheit angenommenen intelligi-

belen Charakters.

Abstract

For Kant, freedom is the capacity to begin a state by oneself, i.e. its causality is not
determined by a chronologically precedent event according to the natural laws. A
free action, however, is also an event in the dimension of time and depends on natu-
ral causality. How both aspects can be taken together? Kant refuses a compatibilist
view according to which an action is free, when the determining natural factor is re-
siding 77 the acting subject. Freedom is possible only by the reason, which is present
in every human action at any time, but which is not submitted to time and to the
natural laws. However, how can we explain evil? Kant responds with the concept of
an intelligible character in the act of freedom which we cannot explain.

409

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t







