Articoli e Contributi RTLu XX (3/2015) 411-425

Oltre il falso dilemma tra compatibilismo

ed incompatibilismo
Dimensioni metafisiche della liberta in Schelling e Rosmini

Markus Krienke*

Bonum potest inveniri sine malo,
malum non potest inveniri sine bonol.

1. Introduzione

La domanda della liberta diventa radicale laddove la liberta non & semplicemente
pensata come libertas indifferentiae, mera liberta di scelta tra opzioni, ma al con-
trario come liberta qualificata da una precisa differenza, cioé¢ quella morale. Per il
dibattito post-kantiano si tratta infatti di evitare una possibile deriva decisionistica del
qualificatore morale, laddove I'autodeterminazione viene pensata come puramente
noumenica, senza riferimento ad un a priori in cui il momento della scelta sia colto a
un livello assoluto. In modo molto diverso, ma con la medesima intenzione Schelling
e Rosmini ritematizzano la tradizione metafisica del /zbero arbitrio in riferimento al
problema kantiano; e come ha evidenziato Heidegger per il pensiero schellinghiano,
si tratta in qualche modo di un compimento dell’idealismo come filosofia della liberta
in una Letzthegriindung del soggetto nell’assoluto?.

Professore ordinario di filosofia moderna ed etica sociale e Direttore della Cattedra Rosmini presso
la Facolta di Teologia di Lugano; Docente a contratto di Antropologia filosofica presso la Pontificia
Universita Lateranense, Roma; e-mail: krienke@rosmini.ch.

1 STh1,109,1ad 1.

2 Per il rapporto Schelling-Rosmini cfr. W. G. Jacoss, L'“Io” nella filosofia schellinghiana e nella rece-
zione di Rosmini, in M. KRIENKE (ed.), Sulla ragione. Rosmini e la filosofia tedesca (La Rosminiana, 1),
Soveria Mannelli 2008, 383-400; G. LORIZIO, La Rivelazione fra teologia e filosofia: Rosmini e Schelling.

411



=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

Oltre il falso dilemma tra compatibilismo ed incompatibilismo

Dopo che Kant nel suo scritto La religione entro i liniti della semplice ragione ave-
va evidenziato la realta del zale nella sua capacita di puntualizzare il problema della
liberta nei confronti della sua realta spesso non-razionale?, erano stati proprio Schel-
ling e Rosmini ad aver ripreso il valore teoretico di questo ragionamento al fine di
pensare la liberta 7z quanto reale?, sebbene non a partire dal reale e dal suo paradigma
di causalita. Come aveva dimostrato infatti gia Kant, sta proprio in quest’ultimo me-
todo la base per 'smzpasse irrisolvibile tra determinismo e indeterminismo. Secondo
Kant, Schelling e Rosmini, ¢ proprio I'illusione che un tale punto di partenza da una
realta pensata con il paradigma della causalita che realizza gia una decisione morale,
ossia quella di considerare la liberta in un rapporto ad un presupposto concetto di
natura. Siccome questo metodo & perod apparentemente “neutrale”, alla fine porta al
logoramento dell’idea della liberta e non riesce a portarla fuori dalla sua antinomia,
nella lettura di Schelling e Rosmini si realizza gid guz un’opzione morale per il nzale,
che consiste appunto nel momento distruttivo della liberta al quale essa cede per
paura o per attrazione.

Nel momento in cui si concepisce la liberta come una determinazione dell’azione
nel reale a partire da una sua intrinseca necessita, che richiama una dimensione me-
tafisica assoluta anteriore al mero atto di decisione, allora la liberta viene compresa
nella sua dimensione metafisica di realizzare I'infinito nel finito6, e si delinea a livello

“Pensiero rivelativo” e “intuizione intellettuale”, in ibid., 487-507; G. RICONDA, Ateismo, nichilisno,
pensiero religioso. Due momenti: Rosmini e Schelling, in F. MERCADANTE — V. LATTANZI (edd.), Elogio
della filosofia (Collana del bicentenario, II), Roma-Stresa 2000, 248-263.

3 «’uomo ¢ posto su quella vetta, dove ha in sé ugualmente la fonte del proprio movimento verso il
bene e il male: il legame dei principi in lui non & necessario, ma liberto» (F. W. J. SCHELLING, Ricerche
filosofiche sull essenza della liberta umana e gli oggetti ad essa connessi, a cura di G. Strummiello, Milano
20152, 178-181 [374]); per il concetto schellinghiano di liberta cfr. T. BUCHHEIM, «... eine sehr reelle
Unterscheidung». Zur Differenz der “Freibeitsschrift”, in C. DANZ — R. LANGTHALER (edd.), Kritische
und absolute Transzendenz. Religionsphilosophie und Philosophische Theologie bei Kant und Schelling
(Scientia & religio, 3), Freiburg-Miinchen 2006, 182-199; W. JACOBS, Person und Zeit. Bemerkungen zur
“Freibeitsschrift”, in T. BUCHHEIM — F. HERMANNI (edd.), «Alle Persénlichkeit rubt auf einem dunklen
Grunde». Schelings Philosophie der Personalitit, Berlin 2004, 91-97.

4 Cfr. SCHELLING, Ricerche filosofiche, 138s. (356).

5 Gli studi sull’etica rosminiana finora non hanno considerato la liberta un tema principale; soltanto
Nebuloni coglie il momento teoretico della liberta che rende 'uomo P’essere capace di «[cJontraria[re]
[...] Pessere, cio¢ il bene» (R. NEBULONI, Ontologia e morale in Antonio Rosmini, Milano 1994, 176).
«Nel male ¢’¢ una contraddizione che sempre si consuma e si annulla, e cioe che esso tende a farsi cre-
aturale, proprio distruggendo il vincolo della creaturalita e nella presunzione di essere tutto precipita
nel non essere» (SCHELLING, Ricerche filosofiche, 218s. [390s.1).

6 «In quanto libertd, la liberta ¢ qualcosa di incondizionato nell'uomo; in quanto liberta dell’zorz0, essa
¢ qualcosa di finito. La domanda quindi che giace nel concetto della liberta umana & quella circa un’in-
condizionatezza finita, oppure in modo piu chiaro: circa una incondizionatezza condizionata, un’indi-
pendenza dipendente (“assolutezza derivata”)» (M. HEIDEGGER, Schelling: Vom Wesen der menschli-
chen Freiheit (1809) [Gesamtausgabe 11, 421, Frankfurt a. M. 1988, 122s.; tr. it. nostra).

412



Markus Krienke

metafisico il principio di una ragion sufficiente pratica per la determinazione della
realta’: «la ragion sufficiente cangiasi in liberta morale tostoché diventa operativa»8, e
questo per Rosmini ¢ la forza dell’amore.

2. 1l “paradigma” schellinghiano-rosminiano

Innanzitutto, Schelling e Rosmini non intendono con la loro mzetafisica della Ii-
berta ricadere a un livello precedente rispetto a quello raggiunto dalla dottrina delle
antinomie nella Dialettica trascendentale di Kant. Entrambi affermano cosi I'impos-
sibilita di conoscere la liberta positivamente, perché si tratta di una realta personale
che si realizza come vita. Da questo punto di vista, il dibattito tra determinismo e
indeterminismo appare come tentativo indebito di trasformare la liberta in qualcosa
di conoscibile e quindi in non-liberta®. Ma anche indentificare la liberta con I'lo o
con lo Spirito (Fichte, Hegel) sarebbe problematico per Schelling e Rosmini, perché
cio escluderebbe la sua realtd, e quindi la possibilita di considerarla come facolta del
bene e del male e di declinarla nella sua realta personale. Heidegger concorda esplici-
tamente con questa opzione schellinghiano-rosminiana, considerando che I'idealismo
«presuppone come possibilita di se medesimo il concetto dell'uomo come Io razio-
nale — quel concetto che esclude un’esperienza fondamentale originaria dell’essenza
dell’'uomo in vista di una sua collocazione nella natura»10.

La necessita della dimensione metafisica della considerazione del lzbero arbitrio
deriva dunque immediatamente dalla considerazione morale-reale di questa liber-
ta: secondo Schelling e Rosmini proprio la reale possibilita del male come risultato
fattuale di un atto personale di liberta richiede I'esistenza di Dio, pur nell’esigenza
mai risolvibile della sua “giustificazione”. Infatti, come ha evidenziato Marquard, ¢&
proprio il riuscire della teodicea moderna, cio¢ la piena giustificazione di Dio nei
confronti del male nella storia, che soprattutto con e dopo Hegel rende superflua

7 Significativamente, sia in Schelling che in Rosmini la questione della “fondazione” viene ripresa post-
kantianamente e in alternativa a Hegel, e cio¢ nella coscienza dell'impossibilita di fondare il fondamen-
to; cfr. A. MOLINARO, Frammenti di una metafisica, Roma 2000, 265.

8 A. ROSMINI, Teodicea, a cura di U. Muratore (Ed. crit., 22), Roma-Stresa 1977 (d’ora in poi: Teod), n.
407.

9 Cfr. H.-J. FRIEDRICH, Der Ungrund der Freiheit im Denken von Bohme, Schelling und Heidegger (Schell-
ingiana, 24), Stuttgart-Bad Cannstadt 2009, 219; SCHELLING, Ricerche filosofiche, 228s. (394s.). «La
liberta [...] non & un’idea, ma una realit3; e le realita non si percepiscono che coll’esperienza, non s’in-
tuiscono semplicemente come le idee» (A. ROSMINI, Principi della scienza morale, a cura di U. Muratore
[Ed. crit., 23], Stresa-Roma 1990 [d’ora in poi: PSM], 253).

10 HEIDEGGER, Schelling, 166; tr. it. nostra.

413

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Oltre il falso dilemma tra compatibilismo ed incompatibilismo

’esistenza di Dio!l. Se per Schelling e Rosmini ’affermazione della realta del male
¢ necessaria per pensare la liberta personale oltre la superficialita della liberta come
mera scelta tra opzioni, allora il problema positivo della teodicea impone loro di con-
cepire la realtd del male metafisicamente come la sua possibilita che deriva almeno
come posszbilita dalla costituzione finita dell’essere personale. Lungi dall’identificare
il fatto ontologico della limitatezza del finito eo ipso come male morale, Schelling e
Rosmini fanno rientrare quest’ultimo costitutivamente nell’orizzonte della sua espe-
rienza reale come sua radicale possibilita e solo nelle condizioni del peccato originale
— quindi di un atto di liberta — anche come inevitabile realtd. E quindi innanzitutto il
riferimento ontologico all’essere assoluto che rende la liberta espressione importante
della persona, non il fatto della realizzabilita del male. Con questo passaggio, come
si vede, Rosmini e Schelling hanno superato I'irrisolvibile drammaticita tra bene e
male nella Religione entro i limiti della semplice ragione. L' opzione del male non &
dimensione fondante della liberta, che pero ¢ tale soltanto in quanto si declina come
reale possibilita e quindi realizzabilita del male che concretamente minaccia I’esisten-
za personale come essere libero.

Dopo queste considerazioni, si evince meglio perché con Schelling e Rosmini la
questione sulla liberta nell’essere personale raggiunga la sua massima profondita: sen-
za tale rapporto con 'infinito, la liberta a sua volta non si pensa come “fondazione
ultima” (Letzthegriindung), perché non sarebbe piu capace di assumere la realta in
sé “ricreandola” secondo il bene o il male, ma si renderebbe determinabile a parti-
re dalla realta, e quindi si condannerebbe alla propria eliminazione. Per questa col-
locazione del motivo di ogni scelta nella liberta assoluta, Schelling e Rosmini non
caricano la volonta divina della responsabilita di ammettere in qualche modo “vo-
luntativamente” il male!2, e non devono sacrificare di conseguenza alcuni attributi
divini importanti quali la sua bonta e perfezione. Entrambi rifiutano le teorie sia del
concorso divino al male, secondo cui Dio diventa in qualche modo corresponsabile,
sia della concezione privativa che vede il male sempre solo come un “difetto” del
bene per dare una “spiegazione” del male, ma esprimono il dubbio contrario, ossia
che qualsiasi spiegazione “smorzante” della realta del male diminuisca il valore della
liberta stessa, che chiede dall'uomo di “imporre” o “far prevalere” la ragion suffi-
ciente dell’amore per prevalere sull’opzione del male. A ben vedere, & quindi 'amore
come forza metafisica che realizza I'infinito nel finito, e proprio per questa sua realta
metafisica salva la bonta di Dio e gli altri predicati divini: I'amore diventa cosi la vera
ragion sufficiente di ogni realta, e il paradigma schellinghiano-rosminiano si presenta
come una mzetafisica dell’ amore.

11 Cfr. O. MARQUARD, Grund und Existenz in Gott (350-364), in O. HOFFE — A. PIEPER (edd.), E W/ J.
Schelling. Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin 1995, 55-60, qui 59.

12 Cfr. SCHELLING, Richerche filosofiche, 130s. (353).

414



Markus Krienke

Allo stesso tempo, I'amore come determinazione assoluta dell’agire personale
diventa anche la costituzione assoluta dell’ente finito stesso: I’affermazione dell’as-
solutezza della decisione umana, cio¢ la realizzazione dell’assoluto nei limiti reali
dell’essere finito, che certamente per decisione umana puo anche assumere I’'opzione
del male, rende la realta dell’essere finito di rispetto assoluto per ’assoluto stesso:
Dio deve rispettare la scelta per il male da parte della creatura, perché non puo sor-
volare il radicamento dell’esistenza ab origine, cio¢ nella sua dimensione assoluta,
nell’assoluto stesso. E quindi per I'assolutezza della liberta che la costituzione rea-
le dell’essere finito & ontologicamente una barriera per I’agire divino, garantendo la
possibilita di autonomia della creatura. In un certo senso, sta in questo argomento
il peso del paradigma schellinghiano-rosminiano all’interno del dibattito su “liberta
e determinismo”, che occorre formulare nella sua rilevanza filosofica come necessita
intrinseca della liberta: «’essere morale & necessitato ad operare con liberta morale,
cio¢ senz’essere determinato da una causa esterna, essendo egli stesso un principio
interno inclinato ad unirsi a tutta ’entita conosciuta, nella quale unione egli trova il
bene, il piacer puro, il gaudio»13. Che cos’altro descrive Rosmini con queste parole se
non la dinamica dell’amore?

In questa formula diventa chiaro che porre il problema della liberta in vista di
una filosofia dell’assoluto significa pensarla come vera e propria originalita, cio¢ in un
momento oltre la vera e propria decisione per il bene o per il male: secondo Rosmini
«& evidente, che anche questa superiorita morale della liberta ¢ indipendente dall’at-
to buono o cattivo della stessa liberta, giacché I'eccellenza di cui parliamo viene alla
liberta non dall’atto buono, ma dal potere di farlo»14. E proprio per questo conviene
prendere sul serio la realta del male: nella sua realta, & dissociazione, colpa e malattia,
non soltanto privazione e mancanza di perfezione. Rosmini infatti parla di «questa
terribile forza di dir falso al vero, di dir male al bene, di cassare agli occhi propri quel-
la entita che gli sta dinanzi e che non puo distruggere, di crearsi un idolo mostruoso
e vano, ¢ quella appunto che si dice forza pratica, ¢ 'umana LIBERTA»15. La malvagita
del male non sta quindi nel costituire un’azione dal nulla, ma nella capacita d’inverti-
re con «energia speciale» un ordine e quindi nel crearsi il proprio oggetto idolatricol.

Come ultimo momento caratteristico di questo paradigma schellinghiano-rosmi-
niano risulta la chiara conseguenza che entrambi i pensatori siano in sinergia con il
loro approccio, ossia che la mera limitatezza del reale ancora non ¢ il malel7, ma «la

1B Teod, n. 393.

14 A, ROSMINI, Antropologia in servizio della scienza morale, a cura di F. Evain (Ed. crit., 24), Roma-Stresa
1981 (d’ora in poi: AM), n. 850.

15 PSM, 179.
16 AM, n. 556; cfr. n. 849.

17 Cfr. G. RICONDA, Filosofia moderna e problematica del male nelle «Untersuchungen iiber das Wesen der
menschlichen Freiheit» di Schelling, in Paradosso 5 (1993) 9-28.

415

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

Oltre il falso dilemma tra compatibilismo ed incompatibilismo

prima possibilita del male viene resa indipendente dalla volonta divina»18: vale a dire
concepire la liberta negando il legame costitutivo dell’essere finito all’assoluto, cioe
misconoscendo la liberta stessa che ¢ la realizzazione dell’assoluto nel finito. Senza
questo riferimento assoluto, cosi afferma Schelling, la liberta diventa o indifferenti-
smo, o determinismo causale. Soltanto sulla base di questa impostazione teoretica,
secondo i nostri due filosofi si pud anche dare una risposta sensata alla domanda
centrale della liberta, ossia quella anti-sartriana circa la sua essenza — precisamente
quella domanda per la quale Heidegger ha considerato Schelling come il vero apice
del pensiero idealistico: di essere ragion sufficiente per ogni esistenza concreta.

Quindi entrambi i filosofi concepiscono I’originario (ossia il rapporto finitio-infi-
nito) come realta di liberta; la differenza tra i due risiede nella realizzazione metafisica
di questo programma: mentre Schelling la concepisce come liberta abissale per cui il
suo tentativo mira a cogliere speculativamente cio che sta “dietro” I’essere, Rosmini la
interpreta come liberta di compimento e perfezionamento dell’essere stesso, per cui
egli pone Iattenzione su come si configura metafisicamente I’essere.

3. Il fondamento metafisico del “paradigma” schellinghiano-
rosminiano

Data I'impossibilita di delineare qui i due concetti metafisici di Schelling e Rosmi-
ni, per il loro argomento sulla liberta basta far riferimento alla distinzione schellin-
ghiana tra esistenza e fondamento, da un lato, e alla distinzione rosminiana tra essere
reale assoluto (primo teosofico) e 'idea dell esistenza come suo astratto (primo logico),
dall’altro. Entrambi presentano in questo modo un’alternativa alla classica domanda
della fondazione ultima, e si puod rilevare che ambedue le concezioni sono finalizzate
alla ragion sufficiente della liberta come ratio della determinazione del rapporto tra
assoluto e finito. Infatti Schelling pensa piuttosto una struttura di #on-fondamento,
collocando I'origine della liberta, cio¢ il rapporto tra essere finito ed infinito, in un
assoluto abissale?. Come ’essere personale finito, anche I’assoluto ¢ liberta in quan-
to presuppone il suo fondamento, il quale perd senza I’esistenza dell’assoluto non
potrebbe essere pensato. Certamente, con questa impostazione metafisica di un fon-
damento abissale non-ontologico, non esiste nessuna predeterminazione ontologica

18 SCHELLING, Ricerche filosofiche, 166s. (368).

19 In questa concezione confluisce, come evidenzia Friedrich, la Teosofia di Bohme con 'affermazione di
un non-fondamento in quanto liberta abissale di una volonta senza fondamento; cfr. FRIEDRICH, Der
Ungrund, 20-22.

416



Markus Krienke

al bene — e cio vale anche per quella liberta assoluta che si realizza nella rivelazione
divina. Mentre in Dio si realizza 'unita originaria indifferente tra fondamento ed es:-
stenza, & la scissione di tali principi nell’essere personale contingente a far scaturire la
possibilita del male20, Per Schelling, «[1]’immanenza in Dio e la liberta sono cosi poco
in contraddizione tra loro, che anzi proprio cio che ¢ libero, in quanto ¢ libero, ¢ in
Dio, e cio6 che non ¢ libero, in quanto non ¢ libero, ¢ necessariamente fuori di Dio»21.
Cio gli da la possibilita di differenziare in lui un fondamento altro da lui, ma non al
di fuori di lui, che & poi fondamento dell’esistenza autonoma di ogni creatura. Cosi
egli puo affermare allo stesso momento «fuori e accanto a quella divina, una potenza
incondizionata nel suo principio», e il fatto metafisico che «la potenza infinita estin-
gue ogni potenza finita»22,

Rosmini condivide con Schelling, e contro Kant, la convinzione che per poter pen-
sare la liberta come determinazione radicale, I'assoluto deve essere pensato con una
differenza intrinseca, dove si innesca I’originalita della decisione, e questa differenza ¢
precisamente quella tra finito ed infinito nell’infinito stesso. Ma al contrario del filoso-
fo tedesco, Rosmini la colloca in un fatto-azione dell’assoluto che libera da sé quell’e-
sistenza astratta che diventa poi fondamento-esistenza della liberta di ogni soggetto.
Al vortice abissale che in Schelling si apre oltre I’esistenza nel fondamento, Rosmini
sostituisce la necessita dell’esistenza che risulta pertanto come un elemento divino
(-astratto). Il Roveretano afferma quindi I'intenzione di fondo di Schelling, ribaltando
pero il pensiero del filosofo tedesco: contrariamente all’abissalita del “fondamento”,
Rosmini afferma la necessita assoluta dell’“esistenza”. Per evidenziare |'affermazione-
superamento di Schelling da parte di Rosmini, si ¢ sostituito nel seguente passaggio di
Schelling il termine “fondamento” con quello di “esistenza”: «[pler essere separate da
Dio, esse [le cose] devono divenire in [un’esistenza] diversa da Lui. Ma poiché nulla
puo essere fuori di Dio, questa contraddizione pud essere risolta solo ammettendo
che le cose hanno [la loro esistenza] in cio che in Dio stesso non & Eglé stesso, cioé in
cio che ¢ [Iesistenza] della sua esistenza»23. Per Rosmini, I’esistenza non ¢, a diffe-
renza del fondamento schellinghiano, una dimensione oltre I’essere del fondamento,
ma la sua ragione intrinseca. Mentre Dio ¢ il suo stesso essere (esse ipsum subsistens),
Vesistenza della sua esistenza & quell’esistenzialita astratta che ¢, secondo Rosmini,
I’elemento comune ed univoco tra Dio e le creature: astraendo dalla sua esistenza di-
vina 'esistenza astratta, ’assoluto costituisce la differenza nell’originale indifferenza
dell’esistenza in sé. Questo atto in quanto fatto-azione ¢ atto di liberta assoluto e si

20 SCHELLING, Ricerche filosofiche, 156s. (364).
21 Ibid., 116-119 (347).
22 ]bid., 98s. (339).

2 Jhid., 144s. (359). Nel testo di Schelling ¢ stata sostituita la parola “fondamento” con “esistenza”, inclu-
si i pronomi e articoli relativi.

417

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Oltre il falso dilemma tra compatibilismo ed incompatibilismo

potrebbe dire I'origine di ogni liberta, perché senza questo atto non esisterebbe la
liberta24.

In entrambi i filosofi, il discorso “fondativo” si svolge all’interno dell’assoluto:
esso ¢ ragione sufficiente dell’'intera realta nella misura in cui si comprende come
liberta e quindi come I'affermazione di qualcosa al di fuori di sé — atto attraverso il
quale la creatura determina questo rapporto all’assoluto in modo originario. In cid
consiste I’essenza morale-metafisica della scelta-decisione libera di ogni essere per-
sonale. E mentre Schelling interpreta il rapporto all’assoluto come abisso di liberta,
Rosmini lo declina nei termini di fonte di liberta.

4. Oltre il dibattito determinismo-indeterminismo

Proprio lo sguardo sul paradigma schellinghiano-rosminiano fa capire che il vero
problema filosofico del dibattito tra determinismo e indeterminismo oggi ¢ il suo im-
plicito “agnosticismo morale” nei confronti della liberta. Questo esito scettico non &
moralistico, ma metafisico e sta nell'impossibilita di affermare qualcosa di essenziale
e moralmente qualificante sulla liberta25. In altri termini, nelle affermazioni di Schel-
ling, in esso viene a mancare la comprensione per la necessita di una sua determina-
zione intrinseca. Schelling e Rosmini consideravano infatti tale dibattito come contro-
producente, perché proporrebbe un’alternativa non valida, ossia quella di affrontare
il libero arbitrio tra non-liberta e caos. Tutt’al contrario, «in quest’atto purissimo di
eleggere, di determinare la volizione, siede essenzialmente la liberta, la quale in tal
modo non offende punto né poco il principio di causa. Si vede dunque in quell’atto
lo spirito essenzialmente signore, dominatore, causa, per la natura stessa dell’atto, per
la natura della facolta a cui appartiene»26, E Schelling afferma molto analogamente:
«[l]essenza intelligibile di ogni cosa, e specialmente dell’'uomo, ¢, secondo I'ideali-
smo, fuori da ogni connessione causale, come ¢ fuori o sopra ogni tempo. Percio tale
essenza non pud mai essere determinata da qualcosa che la precede»?7.

Invece ¢ nel suo rapportarsi al fondamento che si esprime nella singola persona
la possibilita del bene e del male, a seconda della decisione del soggetto di farsi de-

24 «[LTastrazione divina appartiene all’operare libero di Dio, e non al necessario, benché la stessa liberta
sia una facolta necessaria in Dio» (A. ROSMINI, Teosofia, 6 voll., a cura di M. A. Raschini e di P. P. Otto-
nello [Ed. crit., 12-17], Roma-Stresa 1998-2002 [d’ora in poi: T1, n. 1188).

25 Cfr. P. VAN INWAGEN, I/ mistero della liberta metafisica, in M. DE CARO (ed.), La logica della liberta
(Ricerche, 23), Roma 2002, 157-174.

26 AM, n. 640.
27 SCHELLING, Ricerche filosofiche, 202s. (383).

418



Markus Krienke

terminare dall’'universalita o di lasciarsi sottomettere dalla dinamica della tentazione
naturale, o semplicemente dalla sua paura nei confronti dell’universalita, alla propria
volonta particolare: «[e]gli si trova nel punto di separazione; qualunque cosa scelga,
diventa la sua azione, ma egli non pud rimanere nell’indecisione, perché Dio deve
necessariamente rivelarsi e perché nella creazione in generale niente puod rimanere
ambiguo»28. In questo modo, persino la scelta del male diventa per Schelling pre-
supposto per la rivelazione divina — e come vedremo, sta proprio in questo punto la
massima differenza dall’approccio rosminiano. La sollecitazione esistenziale al male
assume cosi in Schelling un’importanza fondamentale, perché soltanto per essa I'uo-
mo esce da quella ambiguita che lo blocca nell’indecisione2?: e mentre sia il determi-
nismo che 'indeterminismo considerano un’azione umana sempre come singolare e
concepiscono quindi anche ipoteticamente momenti di non-decisione tra due o pitt
atti singolari, per Schelling — molto piil correttamente — non puod esistere una sztua-
zione umana che non fosse sempre gia determinata dalla decisione. In questo modo,
per Schelling, entrambi i “modelli” ignorano I’assoluta necessita della decisione30:
soltanto la differenza tra bene e male puo rendere I’azione libera un’azione intrinseca-
mente determinata. Cid non conduce al determinismo fin quando 'opzione del male &
una reale possibilita radicale: infatti entrambi definiscono la liberta come «una facolta
del bene e del male»>1. Anzi, siccome soltanto essa sblocca I'indecisione improdutti-
va, per Schelling questa possibilita, sebbene non attivata, ¢ sempre fattore costitutivo
della condizione umana. Anche tale aspetto cambiera significativamente in Rosmini.
Il punto in cui Rosmini e Schelling convergono & che tramite la differenza morale
si acquisisce un concetto reale di liberta come realizzazione del principio di ragion
sufficiente immanente, il quale dimostra la mera formalita del concetto di liberta sia
nel determinismo sia nell’indeterminismo. Questa “necessita interiore” della liberta
che integra ed oltrepassa il problema della causalita esterna, per Rosmini ¢ sempre
un concepire la decisione in una prospettiva assoluta. In questo modo diventa chia-
ro come il Roveretano abbia concepito il pendant pratico al principio teoretica della
ragion sufficiente in Leibniz, il quale la individuava nel fatto che «pensare ¢ [ ] realiz-
zare la visione in Dio, I'intuizione (forma di conoscenza “perfettissima”) dell’essenza
divina»32: anche secondo Schelling e Rosmini, la liberta si motiva dalla sua intrinseca

28 Jbid., 180s. (374).

29 A questo punto sarebbe una prospettiva interessante leggere in Schelling I'uomo nella indecisione come
figura del katechon; cfr. M. CACCIARL, I/ potere che frena. Saggio di teologia politica, Milano 2013.

30 «Entrambi [cio¢ sia indeterminismo che determinismo] ignorano allo stesso modo quella necessita
superiore, che ¢ ugualmente lontana dal caso come dalla costrizione o dalla determinazione estrema
ed ¢ invece una necessita interna, che scaturisce dall’essenza dell’agente stesso» (SCHELLING, Ricerche

filosofiche, 202s. [383]).
31 1bid., 130s. (352).
32 R. CRISTIN, Heidegger e Leibniz. 1l sentiero e la ragione, Milano 1990, 89.

419

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Oltre il falso dilemma tra compatibilismo ed incompatibilismo

esigenza di realizzare 'universale nel particolare non in modo kantiano costituendo
un “nuovo inizio” di azione, ma fornendo all’esistenza del particolare la sua ragion
sufficiente. Si tratta del Grund, del fondamento o dell’esistenza astratta che precede
’esistenza e la determina remotamente: quel «poiché» che «nomina insieme Iessere,
il fondo, il durare, I’essere come fondo e ragione»33. E mentre I'abissalita del 7on-
fondamento in Schelling & la continua tendenza al male, spiegando razionalmente
il peccato originale, I'esistenza astratta in Rosmini ¢ I'affermazione della necessita
ontologica dell’esistenza e quindi I'affermazione della fondamentale bonta di ogni
esistenza. Certamente, Rosmini da in questo modo una radicale reinterpretazione del
trascendentale bonunmz, in quanto lascia «che nel Grund, ovvero nella metafisica del
fondamento e nella teoria moderna della conoscenza, parli I'essere. Ora il Sazz vom
Grund si rivela come Satz vom Sein»34. Per Schelling la scelta del soggetto ¢ deter-
minata dallo stesso fondamento di Dio: egli riconduce la possibilita del male fino al
fondamento remoto di Dio stesso; in Rosmini, invece, la possibilita del male non ha
nessun rapporto con I’assoluto divino, ma scaturisce dalla sua astrazione, e quindi si
colloca dopo la costituzione divina, ma primza della concreta decisione del soggetto. In
Schelling la scelta morale ¢ in Dio ma radicata in qualcosa che lo precede, in Rosmini
invece si costituisce fuori di Dio, cioé¢ nell’individuo, ma ¢& fondata in un elemento
identico a lui.

5. Il compimento della liberta nell’amore

11 tratto schellinghiano che nei confronti della concezione rosminiana desta pitt
clamore ¢ senz’altro I’affermazione della fattiva (non assoluta) necessita del male per
sbloccare la liberta nella sua dimensione di necessita intrinseca: benché 'uomo non
sia condannato al male e il male rimanga anche per Schelling «sempre frutto di una
scelta volontaria»33, la volonta in quanto volonta finita ¢ metafisicamente caratteriz-
zata dall’insita tendenza verso il male. Cio che Schelling interpreta come realizzazione
filosofica della dottrina teologica del peccato originale, & la conseguenza diretta della
distinzione tra fondamento ed esistenza che nell’essere personale non possono unirsi
in una indifferenza divina. Nei confronti della stessa dottrina teologica, pero, si nota
subito che non si tratta del frutto di una decisione originale personale (di Adamo), ma
della condizione metafisica di ogni essere personale finito. Ognuno ha commesso la

33 M. HEIDEGGER, I/ principio di ragione [1957], in R. VITI CAVALIERE, I/ Gran Principio. Heidegger e
Leibniz, Napoli 1989, 197-213, qui 211.

34 CRISTIN, Hezdegger e Leibniz, 48.
35 G. STRUMMIELLO, Introduzione, in SCHELLING, Ricerche filosofiche, 5-74, qui 44.

420



Markus Krienke

colpa originale di se stesso, si ¢ in qualche modo auto-predestinato. Ma «[s]e cio che
si & nella storia ¢ gia deciso nel momento originario, sorgivo di essa, la storia stessa
sembra in qualche modo perdere significato»36. E una predestinazione che il soggetto
stesso ha determinato, sebbene in un momento antecedente al suo stato coscienzia-
le. Di conseguenza, anche la vittoria dell’amore sul male ¢ un evento cosmico. A
questo punto si delinea il vero tratto problematico dell’impostazione schellinghiana,
ossia il fatto che la radicale precedenza della liberta nell’abisso del fondamento ad
ogni dimensione ontologica dell’essere personale rende il suo orientamento origina-
le un atto completamente inconscio. Da cio deriva inevitabilmente una concezione
predeterministica, la quale non viene disinnescata nemmeno dal fatto che Schelling
ammette la possibilita di un aiuto divino per poterla cambiare. E in quanto uomo,
questa eterna auto-decisione ¢ una per il male37, perché 'uomo non ¢ ’essere divino.
Egli puo soltanto accettare il concorso divino per realizzare infine quella prospettiva
che per Schelling ¢ 'unica possibile, ossia il prevalere del bene e dell’amore — una
dimensione che ricorre anche in Rosmini, sebbene in una prospettiva decisamente
personalistica. Concepire la scelta per il bene o per il male radicalmente come con-
flitto metafisico-cosmologico rende nella concezione schellinghiana qualsiasi morale
umana praticamente inutile, «perché si ferma alla mera contrapposizione tra bene e
male»?8.

Per Rosmini invece la liberta dell’essere personale & costituita nell’intuizione
dell’esistenza astratta, quell’elemento divino-formale che viene intuito in forma dell’i-
dea dell’essere. L'uomo realizza il suo essere similitudine divina non tramite la sintesi
di due principi cosmologici, ma in un elemento che gli rimane sempre un costitutivo
“altro” e nei confronti del quale ’essere umano si determina nel conoscere e nel vole-
re (amare)39: «[o]ra 'operar morale consiste appunto in questo che si operi realmente
senza alcuna necessita veniente dalla realta, ma del tutto secondo I'idealita»40. In altre
parole, tramite la determinazione del proprio agire secondo I"amore «tutte le azioni
degli esseri morali si fanno mediante un atto di amor prevalente»4l. Da cid risulta la
dimensione antropologica dell’amore in Rosmini: I’accrescere dell’amor prevalente ¢

36 [bid., 52.
37 Cfr. SCHELLING, Ricerche filosofiche, 212s. (388).

38 J. HENNINGFELD, Friedrich Wilbelm Joseph Schellings “Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen
der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhingenden Gegenstinde”, Darmstadt 2001, 112 (tr.
it. nostra).

39 Cfr. AM, nn. 606, 608.
40 T 1899.

41 PSM, 124. E Rosmini aggiunge: «in che consiste la libera volonta dell’'uvomo? consiste ella nelle azoni,
o consiste propriamente nel formare e determinare I’amore, col quale solo, agente morale com’egli ¢,
produce le azioni» (zbid.).

421

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

Oltre il falso dilemma tra compatibilismo ed incompatibilismo

compito di ogni individuo responsabile. Bene e male si determinano quindi nella mi-
sura dell’amore in quell’idea dell’essere che & I’elemento divino di eséstenza astratta.
Si & molto discusso sul motivo metafisico dell’idea dell’essere in Rosmini, ma forse
sta qui il suo motivo metafisico pil intrinseco, che renderebbe del resto il pensiero
di Rosmini un sistema della liberta e in questo senso veramente una piena alternativa
all’idealismo: ossia il fatto che la liberta come «facolta di volere il male [...] deve avere
una radice indipendente da Dio»%2, ma anche che 'amore del soggetto sia davvero
ed esistenzialmente attribuibile a lui, costituendo per esso il suo perfezionamento
morale-esistenziale. I.’antagonismo tra bene e male, che per Rosmini caratterizza |’es-
sere del soggetto e non i principi metafisici, non pud essere risolto nemmeno da Dio
stesso, che in questo caso — “risolvendo” la teodicea — distruggerebbe la liberta e
quindi ogni possibilita di bene®3. Rosmini afferma esplicitamente che la permissione
del male da parte di Dio ¢ presupposto della liberta44.

La liberta umana si realizza quindi non solo nella scelta4>, ma soprattutto nell’ac-
crescere la forza pratica dell’amore: «1° la elezione fra le volizioni» e «2° la forza
pratica, funzione esecutiva dell’elezione, che sta in accrescere il prezzo e valore di
quel bene dalla parte del quale si determina la volonta»46. Siccome soprattutto con il
secondo elemento entra la «reale determinazione della volonta»+47, Rosmini pud ap-
plicare il concetto di liberta anche all’assoluto divino il quale, come egli sottolinea,
non si trova davanti a una molteplicita di opzioni, creando da/ nulla: «[sle dunque
la potenza di scegliere il male e lasciare il bene ¢ una limitazione, questa limitazio-
ne in quant’¢ propria dell’ente posteriore non cade nell’ente anteriore [divinol; e
pero I'ente anteriore non puod giammai determinare al male I'ente posteriore; ma se
I’ente posteriore si determina al male, si determina da se stesso; poiché questa de-
terminazione al male, in quanto & precisamente al male & una limitazione ¢ il limita-
to, il negativo operante»*8. Nei confronti di tale concezione rosminiana, il dibattito
tra determinismo e indeterminismo dovrebbe infatti condursi all’assurdo; ma pure
il concetto schellinghiano rivela a questo punto un caratteristico limite: essendo la
liberta definita come possibilita del male, per Schelling anche la liberta divina si la-
scia, almeno nella sua dimensione dell’Ungrund, non sufficientemente distanziare.
In questa dimensione, sembra che Schelling avvicini troppo la liberta divina alla

42 SCHELLING, Ricerche filosofiche, 134s. (354).
43 Cfr. Teod, nn. 545, 739.

44 Cfr. P. GOMARASCA, I/ linguaggio del male. Strategie giustificative nella “Teodicea” di Rosmini, Milano
2001, 337, nota 104.

45 Cfr. AM, n. 501.
46 AM, n. 653.

47 AM, n. 662.

48 T, n. 2224,

422



Markus Krienke

drammaticita di quella umana, sebbene si distingua da essa per la realizzazione della
perfetta universalita e del supremo amore#?, mentre Rosmini pensa la liberta umana
a partire da quella divina, tramite I'astrazione dell’esistenza. Altrimenti, come egli
sottolinea un’altra volta, non si riesce a dare alla liberta il suo necessario spessore:
«[s]e si considera la detta causa puramente come reale pud operare o non operare,
puo produrli o non produrli. La sua azione apparisce quindi come contingente anzi
che come necessaria»>0. Interpretare la liberta secondo una sua intrinseca necessita e
non secondo la causalita esterna, ¢ per Rosmini in fondo il concetto divino di liberta,
conseguentemente applicato all’antropologica dell’'uomo creato ad immagine di Dio.

Su questa base si capisce anche come, nonostante il fatto che entrambi definiscano
la morale a partire dagli atti liberi, ossia non come precedente alla liberta ma come
la sua realizzazione>!, Rosmini non concepisce il momento della scelta nella dialettica
tra il bene e il male, ma in quella tra un «bene soggettivo» e un «bene oggettivo e
assoluto»’2, implicando sempre anche la dimensione dell’assoluto divino. I’abisso
schellinghiano, infatti, che apre alla paura del male radicale, viene sostituito dalla
dimensione inferiore della natura umana: «ogni qualvolta una facolta interiore alla [i-
berta muovesi da se stessa, quell’operazione non ¢ libera, ma sottratta all'impero della
liberta»33. Sembra perd che Rosmini stesso fosse preoccupato che con questa sistema-
tica si compromettesse tutto cio che era stato da lui sviluppato sulla radicalita della
scelta e sull’'importanza della possibilita del male a riguardo. Ora che questa dialettica,
la quale ¢ radicale in Schelling, viene interpretata come la determinazione di due livel-
li ontologici — quello dell’«ente anteriore» e quello dell’«ente posteriore» —, cid po-
trebbe portare direttamente a una sorta di “determinismo al bene”: non si puo parlare
di una limitazione della liberta dell’ente posteriore fin quando ad esso non venga tolta
la liberta bilaterale4. Ma come in Schelling, anche per Rosmini ¢ questo secondo am-
bito quello che diventa poi la sfera della realta del male. Egli giunge ad affermare con
il pensatore tedesco che il «bene appartiene all’elemento positivo dell’ente e il male al
negativo della limitazione»5, indicando evidentemente la posszbilita del male e non la

49 «Affinché sia 'amore assoluto, Dio esiste; perché Dio ¢ 'amore assoluto. Soltanto da questo scopo si
evince il ragionamento delle indagini schellinghiane compresa la fondazione teoretica del principio che
ne costituisce I'inizio» (G. WENz, Metaphysik des Bosen als Grundlegung eines Systems der Freiheit. Zur
Erinnerung an eine Schrift E W. |. Schellings aus den: Jabr 1809, in ID. [ed.], Das Bése und sein Grund.
Zur Rezeptionsgeschichte von Schellings Freibeitsschrift 1809 [Abhandlungen, N. F. 137], Miinchen
2010, 7-30, qui 13; tr. it. nostra).

50 T, n. 1899; cfr. nn. 1897s.
51 Cfr. PSM, 451.

52 AM, n. 639.

55 AM, n. 650.

54 Cfr. T, n. 2225.

55 T, n.2337. Non appunto in senso ontologico, come ¢ stato gia rilevato sopra.

423

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

Oltre il falso dilemma tra compatibilismo ed incompatibilismo

sua necessita. La liberta esiste quindi grazie a questo secondo elemento, quello nega-
tivo della limitazione, e I'ente limitato ¢ il responsabile e I'istanza del male morale.
E come a voler salvare la dialetticita, egli afferma: «[alvviene dunque che il reale, la
forma, si metta in una lotta coll’essere»>7. Tale lotta, sostiene Rosmini in modo quasi
schellinghiano, non puo esistere in Dio che si colloca, quindi, al di la di questa dialet-
tica: «questa liberta bilaterale, in quanto entra come elemento del merito, non si trova
in Dio, dove il bene subiettivo e 'obiettivo non possono venire in alcuna collisione».
In quanto liberta totalmente autodeterminantesi, Rosmini la chiama «causa-atto», non
a caso come formulazione simile ma alternativa alla Tathandlung fichtiana38,

6. Conclusione

Per Schelling e Rosmini il male non ¢ semplicemente una caratteristica degli atti
umani, e nemmeno caratterizza la costituzione limitata e finita dell’ente personale,
ma ¢ spiegabile soltanto a partire dalla dimensione metafisica della liberta. Mentre
Schelling supera con la sua teoria I'identificazione idealistica della volonta con Ies-
sere originale>®, Rosmini va oltre I'intellettualismo della liberta nella dottrina classica
della scolastica.

Da un lato, si rimprovera a Schelling che «si ¢ ritirato — come il Faust di Goethe
— nell’abisso profondo (abyssus) e nel tempo originario degli gnostici, e in questo
modo ¢ fuggito al presente»®0, dall’altro, ¢ stato evidenziato come per Rosmini si
tratti piuttosto di una questione della limitatezza della natura umana e quindi dell’an-
tiperfettismo: rimane sempre chiaro che la «liberta in ogni sua parte perfetta non puo
conseguirsi nella vita presente»®l. All’interno di un ipotetico paradigma schellinghia-
no-rosminiano, mentre Schelling interpreta I'intero cosmo come evento di liberta,
solo Rosmini presenta una soluzione personalistica riconoscendo la liberta come «fa-
stigio dell’'umana natura»©2.

56 «E perciocché la natura di ogni ente principio relativo consiste nel sentimento della propria limitazione
che lo individua, per questo la potenza del male ¢ propria dell’ente intelligente e morale» (/bzd.).

57 T, n. 1043.
58 T, n. 1366.

59 In questo sta il fraintendimento heideggeriano di questo scritto di Schelling: cfr. FRIEDRICH, Der Un-
grund der Fretheit, 11.

60 Tbid., 226.
61 AM, n. 605.
62 AM, n. 906.

424



Markus Krienke

Riassunto

Si cerca di enucleare dai testi di Schelling e di Rosmini un “paradigma” nel dibat-
tito sul /zbero arbitrio: entrambi non seguono Kant nel metodo di considerarlo nei
confronti della teoria del determinismo naturale, ma ritengono la liberta determi-
nabile soltanto in riferimento all’assoluto. Tale riferimento diventa obbligatorio nel
momento in cui si considera essenziale per la liberta la differenza tra bene e male,
dimensione emersa gia con Kant, dove pero non divenne decisiva per la definizione
della stessa. Tale metafisica della liberta indica I’assoluto come amore e in questo
modo non come fondamento ma come ragion sufficiente dell’ente finito come essere
personale. 11 conflitto con il male viene risolto attraverso il radicamento dell’essere
personale nell’assoluto che ha vinto il male con I'amore assoluto.

Abstract

Schelling and Rosmini surprisingly correspond in the main elements of their con-
cept of liberty and love as metaphysical principle, and despite the great distance in
their theoretical thought, they can be put together in a common “Schelling-Ros-
mini-Paradigm” of free will. Both do not follow Kant in his contraposition of free
will to the natural determinism. To the contrary, they retain liberty determinable as
dialectics between the good and the evil, and because of this intrinsic dialectic in
the concept of liberty, it can be determined only in reference to the absolute, not
to natural determinism. In this view, the absolute is seen as love and therefore not
fundament but sufficient reason for the finite personal being. The conflict with evil
is resolved through the anchorage of the personal being in the absolute which has
won the evil by absolute love.

425

>
2
n
o
D
(&)
(@]
=
—
=
lon
=
(=7







