
Contributi S IU XX 1/2016) 1453-155

La misericorde 4ans la devotio Cordis Jesu
de salnt Jean Eudes

Paul-Marie Mba*

«I Iieu enferme TOUS les hommes dans 1a desobeissance DOUL faire TOUS IMSEe-
ricorde>» (Rm 11,32 dans s()  — Verbe incarne. (ette misericorde divine est_-elle
Lrevue dans 1a devotion Sacre-(.ceur de Salnt Jean Eudes S, )? (‚omment
oinscrit-elle dans theologta Cordis Jesu? Quelle place recoit-elle parmı les Aautres

qualites du Ceur de ’Homme-Dieu?
L’analyse de la theologie eudienne du Ceur du Christ, qu1 evoque le nystere de

’ ım tEerigorite d’amour du Verbe Incarne, principe de SC  — actlion salvifique, IMNONLTLTE

quelle embrasse discretement celle de 1a misericorde. ( e lien v’atend len au-cela de
1a parente eEtymologique du (E£UT et de la misericorde), ftondement de leur COINIMNUN

destin. TIrois elements authentifient affırmation dans les ectIts euciens?2: 10 La
frequence et l’amplitude semantıque du In OT misericorde: 20 La presence d’une theo-
logie de 1a misericorde dans les Textes eudiens; 30 Le lien intrinseque GUC le salnt
etablit d’une part en le Ceur du Christ eTt 1a divine misericorde, eTt d’autre Dart,
en le (XUL du AHidele eTt celle-c1 Dar culte authentique. Nous considererons les
ect1Its eudiens 1a umiere de ( CN trols dACS, DOUL decouvrir GUC le ere des
Eudistes at] authentique culte de 1a misericorde divine.

Pere Paul-Marie Mba (cb) est ne Gabon 197/0 est ’ancien recteur du sanctualre marial Notre-
Dame de la Delivrance el responsable des MmMalsons des Beatitudes IN (Cote d’Ivoire) el Burkina
Faso de 2000 2007 Auteur de livres de spiritualite el predicateur de retraltes, l est docteur theolo-
ole el specialiste de salnt Jean Eudes 5a these est de publication. E-mail: dcmba02@yahoo.fr.
Le substantif LO est lie celu1 de mm isertcorde. Lorigine latine de dernier: MS CH-COY-AdLA le manıiteste
alnsı: In IMISECHL, du latin ISCHLA (-4e) qu1 evoque la misere, l’infortune, le malheur, la bauvrete, CLC,; va
LF (cordis), du latin egalement qu1 signifle COCUL, ame, intelligence, SALCSSC; did, du verbe transıtit
atın do (das. dedi datum, dare) donner, offrir, dedier, eic

Nous cliterons salnt Jean Eudes d’apres la Version: (EuDres combpletes, vol., Parıs- Vannes
Les ce1tat1ons feront alnsı: (Euvres compfetes); 1, 1L, 11L, erIc chiffre romaln) DOUF le numero du
volume, DUu1s L, 2, S, eic chiffre arabe) DOUF les KRarissiıme bibliotheque, Sdition est
desormais accessible l’adresse: Bibliotheque liene Salnt Libere http://www.liberius.net,

145143

RTLu XXI (1/2016) 143-153Contributi

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu 
de saint Jean Eudes

Paul-Marie Mba*

«Dieu a enfermé tous les hommes dans la désobéissance pour faire à tous misé-
ricorde» (Rm 11,32) dans son Verbe incarné. Cette miséricorde divine est-elle en-
trevue dans la dévotion au Sacré-Cœur de saint Jean Eudes (XVIIe s.)? Comment 
s’inscrit-elle dans cette theologia Cordis Jesu? Quelle place reçoit-elle parmi les autres 
qualités du Cœur de l’Homme-Dieu?

L’analyse de la théologie eudienne du Cœur du Christ, qui évoque le mystère de 
l’intériorité d’amour du Verbe Incarné, principe de toute son action salvifique, montre 
qu’elle embrasse discrètement celle de la miséricorde. Ce lien s’étend bien au-delà de 
la parenté étymologique du cœur et de la miséricorde1, fondement de leur commun 
destin. Trois éléments authentifient cette affirmation dans les écrits eudiens2: 1° La 
fréquence et l’amplitude sémantique du mot miséricorde; 2° La présence d’une théo-
logie de la miséricorde dans les textes eudiens; 3° Le lien intrinsèque que le saint 
établit d’une part entre le Cœur du Christ et la divine miséricorde, et d’autre part, 
entre le cœur du fidèle et celle-ci par un culte authentique. Nous considérerons les 
écrits eudiens à la lumière de ces trois axes, pour découvrir au terme que le Père des 
Eudistes a bâti un authentique culte de la miséricorde divine. 

*	 Père Paul-Marie Mba (cb) est né au Gabon en 1970. Il est l’ancien recteur du sanctuaire marial Notre-
Dame de la Délivrance et responsable des maisons des Béatitudes en RCI (Côte d’Ivoire) et au Burkina 
Faso de 2000 à 2007. Auteur de livres de spiritualité et prédicateur de retraites, il est docteur en théolo-
gie et spécialiste de saint Jean Eudes. Sa thèse est en cours de publication. E-mail: pcmba02@yahoo.fr.

1	 Le substantif cœur est lié à celui de miséricorde. L’origine latine de ce dernier: miseri-cor-dia le manifeste 
ainsi: 1° miseri, du latin miseria (-ae) qui évoque la misère, l’infortune, le malheur, la pauvreté, etc.; 2° 
cor (cordis), du latin également qui signifie cœur, âme, intelligence, sagesse; 3° dia, du verbe transitif 
latin do (das, dedi, datum, dare): se donner, offrir, dédier, etc. 

2	 Nous citerons saint Jean Eudes d’après la version: Œuvres complètes, 12 vol., Paris-Vannes 1905-1911. 
Les citations se feront ainsi: OC (Œuvres complètes); I, II, III, etc. (chiffre romain) pour le numéro du 
volume, puis 1, 2, 3, etc. (chiffre arabe) pour les pages. Rarissime en bibliothèque, cette édition est 
désormais accessible à l’adresse: Bibliothèque en ligne Saint Libère http://www.liberius.net.



Fa MIsSrcorde ans / MevotIo ( Oordıs SW AC St Jean Füdes

Le substantit misericorde ans les ecrts eudiens

En effet, le maltre-ouvrage) de Salnt Jean Eudes S1I1IL theologie du Ceur CO112-

1a presence habituelle du InOT mi sericorde. Les Aautres ecr1ts“ eudiens font egale-
iment un large place (‚omment salnt Jean Eudes a-t-1] defini notlon
AVan C srands << apoötres» contemporalns?

TIrois elements definissent la misericorde selon Salnt Jean Eudes>: 10 L/’ex1istence4110141100 _) de 1a nisere d’autrui: 20 La Compass1on et 1a volonte de le secourIir; 30 L’action
courable elle-meme. La misericorde eudienne S1I1IL 1a misere, 1a maladie, 1a souf-
france, 1a douleur, le malheur, 1a pauvrete.

En QU:  e, salnt Jean Eudes fait oraviıter AaUTOUF du IN OL misericorde abondant
lexique tels GUC le don, 1a generosıte, la oratulte, le ServViICe, 1a bonte, 1a Hidelite Le
VAaste champ semantıque OUVert Dar ( CN differents IN OTS evoque ul-meme 1a sensihilite
eTt le COVDS, travers CeTt al vocabulaire: entrailles, emotivıte, pass1ons, COompass1on,
EeicC (_ette terminologie referant 1a V1Ie INFTEYNIEUFE et 1a V1Ie affective, DEeut affır
1116 GUC 1a conception eudienne de 1a misericorde LTrOUVE partıe phase VE

les ACCENTS du monde contemporaln, 61 attache ALL  N sent1iments et 1a subjectivite.
Neanmoi1ns, 61 l’approche eudienne reJo1int MOMmMent culturel SIIr CeTt asDeECT, elle
S en distingue tres clairement DarL SC  — enracınement dans le yEel. La misericorde
dienne revele effet un qualite de ’action Orlentee VOTIS le soulagement
CONCTET du prochain. est un approche manifestement anthropocentrique eTt huma-
nlste GUC le Ssalnt fonde S1UIC authentique theocentrisme.

La Misericorde, la creation et la Redemption
La misericorde LIFrOUVeEe place Dieu, «Reel] du reel», rFangs des attributs

divins: «] Iieu Est TOUL misericordieux naturellement et essentiellement»6. Elle Est

CoNseEquenNCE COILIMNUNEC ALL  N trols DEISONNECS eternelles eTt o’identihe VE leur CO112-

Cir. Le (CEUF admirable de Ia FYES SACHEE Möere de Dieu, VI-VIIL Le titre abrege est_t Le (LCEUF Admi-
vahle Le MOL revient 577 fois el l’adjectif misericordieux qu1 derive fois
Nous denombre 49 / (IC!  ( eNvIrons. Le bremler OUVIASC de Ssalnt. Jean Eudes (Le
KOyaume de FESUS, 163 7, cr. D ALLLLOLLCE dejä devotion la divine misericorde cetr. 1,

Pour l’importance de theme che7z le salnt, lire LEGARE (dir.) Au (F de Ia IS CHE-
rorde DE SAtME fean Eudes, Paris-Quebec 1995 Neanmaoins, berspective 7  est Das specifiquement
«cardio-centrique>», du  Ou l’interet du bresent article.
Cir. VIUL, VUILL,

VUILL, I: cfr. Aalss1ı VILL,

144144

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

C
on

tr
ib

ut
i

1. Le substantif miséricorde dans les écrits eudiens

En effet, le maître-ouvrage3 de saint Jean Eudes sur sa théologie du Cœur com-
porte la présence habituelle du mot miséricorde. Les autres écrits4 eudiens font égale-
ment une large place à ce terme. Comment saint Jean Eudes a-t-il défini cette notion 
avant ses grands « apôtres» contemporains?

Trois éléments définissent la miséricorde selon saint Jean Eudes5: 1° L’existence 
de la misère d’autrui; 2° La compassion et la volonté de le secourir; 3° L’action se-
courable elle-même. La miséricorde eudienne porte sur la misère, la maladie, la souf-
france, la douleur, le malheur, la pauvreté.

En outre, saint Jean Eudes fait graviter autour du mot miséricorde un abondant 
lexique tels que le don, la générosité, la gratuité, le service, la bonté, la fidélité� Le 
vaste champ sémantique ouvert par ces différents mots évoque lui-même la sensibilité 
et le corps, à travers cet autre vocabulaire: entrailles, émotivité, passions, compassion, 
etc. Cette terminologie se référant à la vie intérieure et à la vie affective, on peut affir-
mer que la conception eudienne de la miséricorde se trouve en partie en phase avec 
les accents du monde contemporain, si attaché aux sentiments et à la subjectivité. 
Néanmoins, si l’approche eudienne rejoint notre moment culturel sur cet aspect, elle 
s’en distingue très clairement par son enracinement dans le réel. La miséricorde eu-
dienne se révèle en effet comme une qualité de l’action orientée vers le soulagement 
concret du prochain. C’est une approche manifestement anthropocentrique et huma-
niste que le saint fonde sur un authentique théocentrisme.

2. La Miséricorde, la création et la Rédemption

La miséricorde trouve sa place en Dieu, «Réel du réel», au rang des attributs 
divins: «Dieu est tout miséricordieux naturellement et essentiellement»6. Elle est en 
conséquence commune aux trois personnes éternelles et s’identifie avec leur com-

3	 Cfr. Le Cœur admirable de la très sacrée Mère de Dieu, OC, VI-VIII. Le titre abrégé est: Le Cœur admi-
rable. Le mot y revient 372 fois et l’adjectif miséricordieux qui en dérive 31 fois. 

4	 Nous y avons dénombré 497 occurrences environs. Le premier ouvrage de saint Jean Eudes (Le 
Royaume de Jésus, 1637, cfr. OC, I), annonce déjà sa dévotion à la divine miséricorde (cfr. OC, I, 
85.101.242). Pour l’importance de ce thème chez le saint, lire: C. Legare (dir.), Au cœur de la miséri-
corde avec saint Jean Eudes, Paris-Québec 1995. Néanmoins, sa perspective n’est pas spécifiquement 
«cardio-centrique», d’où l’intérêt du présent article.

5	 Cfr. OC, VII, 7; OC, VIII, 53.
6	 OC, VIII, 52; cfr. aussi OC, VIII, 59.



Paul-Marıe Ma

11U0E substance divine, LTOUS les attributs divins. Pourtant, 61 AUCUNE

divine Deut revendiquer DOUL SO1 cseule Cet attribut divin, dernier recolt un plus
srande «atfinite> VE l’une des trols DEISONNECS de l’indivisible Irmite. De quelle

S’agit-11? (‚omment jJustifier COHNDEHANHNCE de 1a misericorde VE

divine?
Salnt Jean Eudes attribue 1a misericorde divine 1a du Fils de Dienu.

(ette apbropriation comprend prenant COMPTE la definition de 1a misericorde
Dar le saınt, et SOUVenan GUC Dieu Tee Dar SC  — Verbe divin: «AÄAu 1L  (

mment etalt le Verbe (...) LTOUL fut DarL lui, et s \4115 lu1 rlen füt...> (In 1,1-2) De fait, C ontribut|
precise salnt Jean Eudes «La divine Misericorde Est un perfection qu1 regarde les 11 -
seres de 1a creature, DOUL 1a soulager eTt meme DOUL V’en delivrer.. . »7. ÜUr, DOUL le saınt,
1a inisere inclut egalement le neAant duquel le („.reateur «SOustralt> V’ätre. (Lar, eecrit-il:
le «neant (...) Est abime d'une infinite d'imperfections et 1a SOUTCE d'une iImmensıte
de iniseres»® En d’autres LErmes, Dieu «delivre» quelque SO gul SA de gul
n est DdS (Lonsequemment, etant donne GUC Dieu YPE le monde et le achete Dar SC  —

Verbe divin, ı] coNvlent A’attribuer 1a misericorde divine 1a seconde de 1a
Tes Salnte Irmite. S1 «metaphysique>» eudienne DEeut discuter, l’appropria-
HONM de 1a misericorde divine 1a du Verbe divin Est plus cCOoNvalncante
consideration du nystere de 1a Redemption. (L est, final, l’argument GUC privilegie
le salnt dans DAassSase:

«]la misericorde ] est attribuee ( specialement la du Fils ( ar c& est le Verbe
iIncarne particulierement qul, Par orande misericorde, LOULUS delivres de la tyrannıe du peche,
de la pulssance du demon, de la MoOort eternelle, des EOUTITMENEFS de V’enfer et une infinite de
114UX de mliseres>» VILL, 59  Z

La misericorde Est quelque SO le plus srand attribut divin. est qu’elle SST,
DOUFL Salnt Jean Eudes, 1a forme effective GUC prend l’amour de Dieu, Certfes d’abord
face peche, MAals auss], plus largement devant LTOUTLES les formes de inisere Jusqu au
neant ul-meme. (_ette approche eudienne Est thomiste GUC 1a misericorde SV
devoile effet de 1a charite?.

Toutefois, S\a1l$s5 l’approche eudienne du LUCUF , LOUS comprendrions Das le en
intime qul nıt 1a misericorde divine Sacre-(ceur du Seigneur.

VIUL,
VIUL, Cfr. Aalss1ı VIUL,

Cir. STh 11la-]lae, 32, Co

145145

Paul-Marie Mba

C
ontributi

mune substance divine, comme tous les attributs divins. Pourtant, si aucune personne 
divine ne peut revendiquer pour soi seule cet attribut divin, ce dernier reçoit une plus 
grande «affinité» avec l’une des trois personnes de l’indivisible Trinité. De quelle 
personne s’agit-il? Comment justifier cette convenance de la miséricorde avec cette 
personne divine?

Saint Jean Eudes attribue la miséricorde divine à la personne du Fils de Dieu. 
Cette appropriation se comprend en prenant en compte la définition de la miséricorde 
par le saint, et en se souvenant que Dieu crée par son Verbe divin: «Au commence-
ment était le Verbe (...) tout fut par lui, et sans lui rien ne fut...» (Jn 1,1-2). De fait, 
précise saint Jean Eudes: «La divine Miséricorde est une perfection qui regarde les mi-
sères de la créature, pour la soulager et même pour l’en délivrer...»7. Or, pour le saint, 
la misère inclut également le néant duquel le Créateur «soustrait» l’être. Car, écrit-il: 
le «néant (...) est un abîme d'une infinité d'imperfections et la source d'une immensité 
de misères»8. En d’autres termes, Dieu «délivre» en quelque sorte ce qui est de ce qui 
n’est pas. Conséquemment, étant donné que Dieu crée le monde et le rachète par son 
Verbe divin, il convient d’attribuer la miséricorde divine à la seconde personne de la 
Très Sainte Trinité. Si cette «métaphysique» eudienne peut se discuter, l’appropria-
tion de la miséricorde divine à la personne du Verbe divin est plus convaincante en 
considération du mystère de la Rédemption. C’est, au final, l’argument que privilégie 
le saint dans ce passage:

«[la miséricorde] est attribuée (...) spécialement à la personne du Fils (…). Car c'est le Verbe 
incarné particulièrement qui, par sa grande miséricorde, nous a délivrés de la tyrannie du péché, 
de la puissance du démon, de la mort éternelle, des tourments de l'enfer et d'une infinité de 
maux et de misères» (OC, VIII, 59). 

La miséricorde est en quelque sorte le plus grand attribut divin. C’est qu’elle est, 
pour saint Jean Eudes, la forme effective que prend l’amour de Dieu, certes d’abord 
face au péché, mais aussi, plus largement devant toutes les formes de misère jusqu’au 
néant lui-même. Cette approche eudienne est thomiste en ce que la miséricorde s’y 
dévoile comme un effet de la charité9. 

Toutefois, sans l’approche eudienne du cœur, nous ne comprendrions pas le lien 
intime qui unit la miséricorde divine au Sacré-Cœur du Seigneur.

7	 OC, VII, 7.
8	 OC, VII, 8. Cfr. aussi OC, VII, 7.
9	 Cfr. STh IIa-IIae, q. 32, a. 1 Co. 



Fa MIsSrcorde ans / MevotIo ( Oordıs SW AC St Jean Füdes

LU’Incarnatıon, i  Ca  _  s  i  _  _  i  s et SOUTCE de misericorde

Consideree dans l’Essence divine, 1a misericorde divine apparalt V’origine
hremiere de chose, eTt 1a Redemption s()  - chef-d’ceuvre temporel. CGar,
DOUL le berullien Salnt Jean Eudes, en les effets de 1a misericorde divine: <i]

trols DPIINC1IPaUX, qul COMPpreNNENT un infinite d'autres dont le premier est
"Homme-Dieu. »10 En d’autres termes, l’Incarnation du Verbe Est et un4110141100 _) mantfestalion de 1a misericorde divine dans l’histoire. (_ette du Fils de Dieu
dans 1a chair Est le SUHFLEHTFLEÄHRE de 1a manıifestation de la misericorde divine l’humanite.
Elle Est Ou 1a SOMUFLE infinie des misericordes divines salvifiques AL  e hommes.
Äpres l’Homme-Dieu, viennent l’Eglise (corps MysSt1que) eTt la ere de Dieu qul SONT
les chefs-d’ceuvre et les CAaANAaUX extraordinaires de la mIisericorde christiquel), (‚onse-
UCMMENT, la misericorde divine Est mere des bienfaits divins, de 1a ( .reation et de 1a
Redemption.

Dans perspect1ve, Dieu- Irinite, 1a misericorde divine Est 1a 'UÜ. Dremiere
originelle de TOUS les bienfaits divins Ad Quant Christ, ”’Homme-Dieu et
SOMMET de 1a manifestation de 1a misericorde, ı] apparalt quelque SO7LE 1a
'UÜ. seconde de 1a misericorde divine ALL  N hommes, etant donne GUC I’Incarnation Est
le fruit ultime de 1a misericorde divine. est un logique descendante: d’abord 1a 1-
sericorde essentielle (Dieu-misericorde) identique l’Essence divine, DU1s l’Homme-
Dieu, manıifestation ultime de 1a misericorde divine dans un A4LUTre humaine hy
postasıee Dar le Verbe divin. Enfin, dans le nystere du Christ, passıon OCCUDE le
premler röle milieu de TOUS i ACLA, SOUTCE de misericorde salvifique. ( In
comprend DOUFqUOI1 1a misericorde eudienne v’atend LOUTfES les (NUVIECS divines de
nature, de osrace et de oloire!2, Son objet Est donc realite untversel, meme-s1 Cet

objet hrivilegre AVan TOUT le peche LAanL GUC «mal des maux>»> 13

Le (‚ceur de Jesus, SOUTCE de misericorde salvitfique
Le (LUL apparalt Salnt Jean Eudes le Drincıpe des pensees, des sent]1-

EeNTs eTt des aCct10Ns de 1a humaine. >] conception fonde S1I1IL des tracl-
t10NsSs philosophiques, bibliques, myst1ques eTt theologiques. Elle pulse egalement ALL  N

VIUL,
11 Cir. hid.

Cir. 11L, {/5 DU1s VIUL, /-5 (mals DEUL lire entler 7-20)
15 Cir. VUILL, 29_-50)

146146

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

C
on

tr
ib

ut
i

3. L’Incarnation, summum et source de miséricorde 

Considérée dans l’Essence divine, la miséricorde divine apparaît comme l’origine 
première de toute chose, et la Rédemption comme son chef-d’œuvre temporel. Car, 
pour le bérullien saint Jean Eudes, entre les effets de la miséricorde divine: «il y en 
a trois principaux, qui en comprennent une infinité d'autres dont le premier est: 
l'Homme-Dieu…»10. En d’autres termes, l’Incarnation du Verbe est un effet et une 
manifestation de la miséricorde divine dans l’histoire. Cette venue du Fils de Dieu 
dans la chair est le summum de la manifestation de la miséricorde divine à l’humanité. 
Elle est en outre la source infinie des miséricordes divines salvifiques aux hommes. 
Après l’Homme-Dieu, viennent l’Eglise (corps mystique) et la Mère de Dieu qui sont 
les chefs-d’œuvre et les canaux extraordinaires de la miséricorde christique11. Consé-
quemment, la miséricorde divine est mère des bienfaits divins, de la Création et de la 
Rédemption.

Dans cette perspective, en Dieu-Trinité, la miséricorde divine est la cause première 
originelle de tous les bienfaits divins ad extra. Quant au Christ, l’Homme-Dieu et 
sommet de la manifestation de la miséricorde, il apparaît en quelque sorte comme la 
cause seconde de la miséricorde divine aux hommes, étant donné que l’Incarnation est 
le fruit ultime de la miséricorde divine. C’est une logique descendante: d’abord la mi-
séricorde essentielle (Dieu-miséricorde) identique à l’Essence divine, puis l’Homme-
Dieu, manifestation ultime de la miséricorde divine dans une nature humaine hy-
postasiée par le Verbe divin. Enfin, dans le mystère du Christ, sa passion occupe le 
premier rôle au milieu de tous ses acta, comme source de miséricorde salvifique. On 
comprend pourquoi la miséricorde eudienne s’étend à toutes les œuvres divines de 
nature, de grâce et de gloire12. Son objet est donc en réalité universel, même-si cet 
objet privilégie avant tout le péché en tant que «mal des maux»13.

4. Le Cœur de Jésus, source de miséricorde salvifique

Le cœur apparaît à saint Jean Eudes comme le principe des pensées, des senti-
ments et des actions de la personne humaine. Sa conception se fonde sur des tradi-
tions philosophiques, bibliques, mystiques et théologiques. Elle puise également aux 

10	 OC, VII, 9.
11	 Cfr. ibid.
12	 Cfr. OC, III, 75 puis OC, VII, 7-8 (mais on peut lire en entier pp. 7-20).
13	 Cfr. OC, VIII, 29-30.



Paul-Marıe Ma

prerogatives vitales scientifiques de CeTt OLSallc dans l’organisme humain, C ran
reels SUppOSES VE les Dassıons (specialement l’amour), eTt enfin position

eTt place cachee dans le OID humain. Oort de ( CN considerations complexes, Salnt
Jean Eudes fera du (DUL «V’organe>» de l’amour, le symbole de ’ znterigrvite et de 1a

humainel4. Le (LUL de chair du Christ representera CONSEquENCE Per
SOMNNEC-AINOUFLC LAanL GUC Verbe incarne. Our INAaLUCT 1a salntete-source de (Lceur,
Salnt Jean Eudes V’affectera du qualificatif SACFE. En d’autres teErmes, le Sacre-(_oceur
designera dans le Christ, le principe almant anımant SC  — actlion salvifique, SC  —

interlorıite 111  (D DarL l’amour «divino-humain>», CEINCOTEC le nystere de Personne C ontribut|
Iincarnee donnant Dar OL DOUL LLOUS SaUVOET.

Enfin, considerant, et l’union de la double A4LUTre du Christ dans I’Hypostase du
Verbe, et 1a tripartition de l’anthropologie paulinienne cfr Thes D, 23), salnt Jean
Eudes donnera Sacre-(oceur de 1a profondeur S\a1l$s5 detruire l’unite. Quelle Est

approche originale qu1 IHNAaNyUC Das de sgenle et qu1 L1OUC plusieurs conciles
dans 1a symbolique biblique du Coeur”

Salnt Jean Eudes distingue FYO1S (L OPUYS dans le Christ2> 10 Le COPUF corborel: Ccest-
a-dire SC  — (DUL physique: 20 Le OPUV spirituel: qu1 comprend 1a volonte et LTOUTLES les
facultes humaines du Christ dont le DIODIE Est d’aimer humainement d’une imanlere
divine: 30 Le OPUV diyın: qul designe tantot ’ amour essentijel16 1a AaLUTre divine
du Verbe qul Est Ämour, tantot C11COTEC ’ Amour VE lequel le Verbe divin spıre
activement!/ le Saint-Esprit VE Dieu le ere MaıIs le Ceur divin designe ARBESS l’Es
prit-Saint anımant 1a V1Ie intime du Christ18. (es trols (Lceurs, TOUS dignes d’adoration

Ve du nystere de V’umzon hypostatique, const1ituent qu ’un Uniqgue ( ceur19
dans ”’Homme-Dienu.

En d’autres LeErmeSs, 1a Irmite entlere habite d’une manlere un1que Tes Sa

14 (n lira In Les SC115 bibliques du MOL C{({LUL: cfr. VIÜ, 33: VILL, 42):; va les du C{LULTL AVEC

les Dass10ns: cftr. VIÜ, /1 el VL, {17.8); Pour le ({LULTL symbole de l’interiorite, de la
el OTSaLle de l’amour: cftr. VL, 5/.91; VUIIL, 344.252: VUILL, 5350 Notons len UU l’Eglise

L1ECOLLLLUWU le ({LULTL de chair COTILIEE le symebole de Pamour ctr. HIE A, Haurtetis AÄguas, encycl. 15  \A
1956, 26-27.39), el Das COTILIEE S()1Il1 (ette CLLICULI etalt bar

15 Pour les FYO1S (LurS, cfr. VL, 36; VUILL, 344-54/: Duls: (CEUF corporel;: VUILL, 334.337.346:
(CEUF spirituel: VL, 3l VILL, 345 comprend EeUxX grands ALLLOUIS l’amour du Christ DOUF
S()11 Pere cetr. VUILL, 208) el s()1Il1 DOUF les hommes ctr. VUIIL, 245): (LCEUF divin: VIÜ,
df: VILL, 344 (‚ette abproche rassemble tTO1S Conciles: NIicee 325 Christ est ral LDeu el
ral Homme, consubstantiel Pere): Chalcedoine 451 EeUX NAaLures harfalites Aans UL unique
Personne) el Constantinople IIL GR0 EeUxX volontes Aans le Christ).
Cir. VUILL, 262.275 ()9 3 1.540

17 Cir. VUILL, 344:; AIL, 469
Cir. VL, 3/.98,.99: VUIIL, 265 est AVEC le Pere el le Saınt-Esprit cetr. VUIIL, 262)
Cir. VL, 37199

14/147

Paul-Marie Mba

C
ontributi

prérogatives vitales scientifiques de cet organe dans l’organisme humain, à ses rap-
ports réels ou supposés avec les passions (spécialement l’amour), et enfin à sa position 
et à sa place cachée dans le corps humain. Fort de ces considérations complexes, saint 
Jean Eudes fera du cœur «l’organe» de l’amour, le symbole de l’intériorité et de la 
personne humaine14. Le cœur de chair du Christ représentera en conséquence sa Per-
sonne-amour en tant que Verbe incarné. Pour marquer la sainteté-source de ce Cœur, 
saint Jean Eudes l’affectera du qualificatif sacré. En d’autres termes, le Sacré-Cœur 
désignera dans le Christ, le principe aimant animant toute son action salvifique, son 
intériorité mue par l’amour «divino-humain», ou encore le mystère de sa Personne 
incarnée se donnant par amour pour nous sauver.

Enfin, considérant, et l’union de la double nature du Christ dans l’Hypostase du 
Verbe, et la tripartition de l’anthropologie paulinienne (cfr. 1 Thes 5, 23), saint Jean 
Eudes donnera au Sacré-Cœur de la profondeur sans en détruire l’unité. Quelle est 
cette approche originale qui ne manque pas de génie et qui noue plusieurs conciles 
dans la symbolique biblique du cœur? 

Saint Jean Eudes distingue trois Cœurs dans le Christ15: 1° Le Cœur corporel: c’est-
à-dire son cœur physique; 2° Le Cœur spirituel: qui comprend la volonté et toutes les 
facultés humaines du Christ dont le propre est d’aimer humainement d’une manière 
divine; 3° Le Cœur divin: qui désigne tantôt l’amour essentiel16 ou la nature divine 
du Verbe qui est Amour, tantôt encore l’Amour avec lequel le Verbe divin spire 
activement17 le Saint-Esprit avec Dieu le Père. Mais le Cœur divin désigne aussi l’Es-
prit-Saint animant la vie intime du Christ18. Ces trois Cœurs, tous dignes d’adoration 
en vertu du mystère de l’union hypostatique, ne constituent qu’un Unique Cœur19 
dans l’Homme-Dieu.

En d’autres termes, la Trinité entière habite d’une manière unique ce Très Sa-

14	 On lira: 1° Les sens bibliques du mot cœur: cfr. OC, VI, 33; OC, VIII, 425; 2° les rapports du cœur avec 
les passions: cfr. OC, VI, 71 et OC, VI, 77.85; 3° Pour le cœur symbole de l’intériorité, de la personne 
et organe de l’amour: cfr. OC, VI, 37.97; OC, VIII, 344.552; OC, VIII, 550. Notons bien que l’Eglise 
a reconnu le cœur de chair comme le symbole de l’amour (cfr. Pie XII, Haurietis Aquas, encycl. 15-5-
1956, n° 26-27.39), et pas comme son organe. Cette erreur était partagée au XVIIe s. 

15	 Pour les trois Cœurs, cfr. OC, VI, 36; OC, VIII, 344-347; puis: Cœur corporel: OC, VIII, 334.337.346; 
Cœur spirituel: OC, VI, 37; OC, VIII, 345: il comprend deux grands amours: l’amour du Christ pour 
son Père (cfr. OC, VIII, 208) et son amour pour les hommes (cfr. OC, VIII, 245); Cœur divin: OC, VI, 
37; OC, VIII, 344. Cette approche rassemble trois Conciles: Nicée I en 325 (: Christ est vrai Dieu et 
vrai Homme, consubstantiel au Père); Chalcédoine en 451 (: deux natures parfaites dans une unique 
Personne) et Constantinople III en 680 (: deux volontés dans le Christ).

16	 Cfr. OC, VIII, 262.275.309.311.340.
17	 Cfr. OC, VIII, 344; OC, XI, 469.
18	 Cfr. OC, VI, 37.98.99; OC, VIII, 265. Il est un avec le Père et le Saint-Esprit (cfr. OC, VIII, 262).
19	 Cfr. OC, VI, 37.99.



Fa MIsSrcorde ans / MevotIo ( Oordıs SW AC St Jean Füdes

cre-(oeur du Verbe Incarne20, Ve 10  — seulement de 1a consubstantialite des DECL
SOMNLNCS divines, in Als ARBISS ralson du nystere de U’Imhabitation divine Dar 1a ograce
sanctifante. est DOUFrquoOL, LAanL GUC Ceur du Verbe incarne, le Sacre-(_oceur Est
le parfait reflet des perfections divines dans A4LUTre divine Dieu, et dans
A4LUTre humaine VE des liens de l’Incarnation. Neanmoins, 61 1a perfection du
Ceur divin Est de nature, celle du Ceur humain (C’est-A-dire du Ceur spirituel et du
Ceur corporel) Est partıcıpee. Telle Est len 1a pensee du Salnt manifestee dans ( CN

lignes: «Adorons et contemplons IOMTIES les herfections de In divine ESSENCE, vivantes4110141100 _) eTt regnantes dans le Ceur de Jesus (v..) Considerons GUC ( CN adorables perfections
ımbDriıment leur IMdgE pf vessemblance dans divin (Lceur, d’une manlere infAiniment
plus excellente GUC TOUS les esprIits humains eTt angeliques PEUVENT nı1 dire, nı1 DCN
ser»21 Autrement dit, Jesus Est I’Incarnation de 1a misericorde LAanL GUEC LTOUTES les
perfections de l’Essence divine o’identifhent VE Personne divine (Ouidguid 1 Deo
SL, Deus est): eTt SC  — Sacre-(.ceur Est quelque SO7LE le (DUL du Ceur de

«divino-humaine», le CEHIYTE-SOUFCE de 1a divine misericorde Personne
incarnee. En effet, «Je Ceur de Jesus Est le Sanctualre eTt l’Image des divines perfec-
t10Ns»22 est Ceur tres misericordieux GUC le fondateur des Eudistes invoquera
a1Ns]: Awe COr MISEYCENHTISSTMUMS Ne seralt-ce Das I ”ndice d’un culte 1a inmiser1-
corde divine che7 le salnt dont l’importance seralt determiner?

Le culte de la divine misericorde che7z salnt Jean Eudes

Salnt Jean Eudes Compose DOUL le Sacre-(ceur un liturgie complete
1670 Instituant fäte France24 (es offices [iturgiques portent AUCUNE AL-
entlon speciale 1a divine misericorde Ainsli, OUVeEe-L-O dans les Petits offices
SaH$ [econs qu ’ une ALC imention du InOT misericorde dans l’oraison Anale (Pater MISP-

Cir. VUILL, 355
71 VUILL, 5355
A} Ihid.
23 Cir. ’Ave ( LOr cetr. 1L, A Jlexte dat. de cftr. 1L, 278): cr. AaUSSI1 les itanies

’honneur du tres adorable ( ‚ceur de Jesus ( LOr IMLSCHLCOVdISSIM U, MISCYEHE nOobis cetr. VUIIL, 361)
24 Les Öffices de liturgie tres Iyrique SONME rassembleäes dans AlL, 217-665 el A, 14-95

Notons UU certalns SONL latin. Les Piıe 1909) el Piıe XI 1925) font du Ssalnt. £«Fle pere, le
docteur el l’apötre liturgique des Sacres (‚ceurs de Jesus el de Marle. Cfr. les decrets bontificaux:

1909) 45(() el AASXN 1/ 1925) 489-49() el {217 DOUF la correctlon. Pour l’institution des fötes du ( ‚ceur
de Jesus (29 juillet 1672) el de Marıle (8 fevrier 1648) Dar salnt Jean Eudes, cfr. („EORGES, Satnt fean
Eude, Pere, OCFEUY EF Abpötre du Culte liturgique des SaCcCYHEeS-CLceurs Parıs

145148

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

C
on

tr
ib

ut
i

cré-Cœur du Verbe Incarné20, en vertu non seulement de la consubstantialité des per-
sonnes divines, mais aussi en raison du mystère de l’Inhabitation divine par la grâce 
sanctifiante. C’est pourquoi, en tant que Cœur du Verbe incarné, le Sacré-Cœur est 
le parfait reflet des perfections divines dans sa nature divine comme Dieu, et dans sa 
nature humaine en vertu des liens de l’Incarnation. Néanmoins, si la perfection du 
Cœur divin est de nature, celle du Cœur humain (c’est-à-dire du Cœur spirituel et du 
Cœur corporel) est participée. Telle est bien la pensée du saint manifestée dans ces 
lignes: «Adorons et contemplons toutes les perfections de la divine Essence, vivantes 
et régnantes dans le Cœur de Jésus (...) Considérons que ces adorables perfections 
impriment leur image et ressemblance dans ce divin Cœur, d’une manière infiniment 
plus excellente que tous les esprits humains et angéliques ne peuvent ni dire, ni pen-
ser»21. Autrement dit, Jésus est l’Incarnation de la miséricorde en tant que toutes les 
perfections de l’Essence divine s’identifient avec sa Personne divine (Quidquid in Deo 
est, Deus est); et son Sacré-Cœur est en quelque sorte comme le cœur du Cœur de sa 
personne «divino-humaine», le centre-source de la divine miséricorde en sa Personne 
incarnée. En effet, «le Cœur de Jésus est le Sanctuaire et l’Image des divines perfec-
tions»22. C’est ce Cœur très miséricordieux que le fondateur des Eudistes invoquera 
ainsi: Ave Cor miserentissimum23… Ne serait-ce pas là l’indice d’un culte à la miséri-
corde divine chez le saint dont l’importance serait à déterminer?

5. Le culte de la divine miséricorde chez saint Jean Eudes

Saint Jean Eudes a composé pour le Sacré-Cœur une liturgie complète (1668-
1670) en instituant sa fête en France24. Ces offices liturgiques ne portent aucune at-
tention spéciale à la divine miséricorde ! Ainsi, ne trouve-t-on dans les Petits offices 
sans leçons qu’une rare mention du mot miséricorde dans l’oraison finale (Pater mise-

20	 Cfr. OC, VIII, 333.
21	 OC, VIII, 335.
22	 Ibid.
23	 Cfr. l’Ave Cor (cfr. OC, II, 272. Texte daté de 1640-1641: cfr. OC, II, 278); cfr. aussi les litanies en 

l’honneur du très adorable Cœur de Jésus: Cor misericordissimum, miserere nobis (cfr. OC, VIII, 361).
24	 Les Offices de cette liturgie très lyrique sont rassemblées dans: OC, XI, 217-665 et OC, XII, 14-98. 

Notons que certains sont en latin. Les papes Pie X (1909) et Pie XI (1925) font du saint £«£le père, le 
docteur et l’apôtre liturgique des Sacrés Cœurs de Jésus et de Marie. Cfr. les décrets pontificaux: AAS 
1 (1909), 480 et AAS 17 (1925), 489-490 et 727 pour la correction. Pour l’institution des fêtes du Cœur 
de Jésus (29 juillet 1672) et de Marie (8 février 1648) par saint Jean Eudes, cfr. E. Georges, Saint Jean 
Eude, Père, Docteur et Apôtre du Culte liturgique des Sacrés-Cœurs (1601-1680), Paris 19363.



Paul-Marıe Ma

vicordiarum?>) COILIMNUNEC ALL  N Petites et ALL  N Grandes Heures. La misericorde du Ceur
de Jesus Est evoquee indirectement travers Compassıon cfr l’hymne des (‚ Om
Dlies26), La ecture transversale des Petits OÖffices FYO1S [econs eTt des (grands OÖffices?27
aboultit meme CONSTLAL Quant la Messe du Sacre-(_oceur du saınt, hormis quelques
VaDLlCSs allusions28, le misericorde Nn Y fait SC  — apparıtion qu ' une fois dans 1a
Collecte29 L/’accent de belle Est l’ardente charite du Ceur de Jesus?9, C

intimes VE 1a T'rinite, VE le Ceur de Marlte, EeicC
En fait, est analysant les ectIts didactiques, DASLOTAUX eTt Juridiques du salnt

de 141en qu on decouvre che7 lui les Otfes d’un culte tres coherent 1a misericorde C ontribut|
divine. (Gar, 61 autfeur contemple SOUVENT les attributs divins refletant dans
le C(eur du Christ, s’apercoit GUC pensee accorde ILLE place DrWwWilEgLEE Ia
divine mI sEevicCOrde: «E.ntre les divines perfections dont le tres Salnt Ceur de
Sauveur SO1 1a ressemblance, LLOUS devons QAVOILF un devotion particuliere
DOUL la divine Misericorde >>3 1 INDIFE DAr ailleurs SO ecteur In contemplation de

perfection partant de Dieu: «Adorons 1a divine Misericorde elle-meme,
eTt TOUS les effets qu elle Jama1s operes, et qu/elle operera eternellement dans LTOUL

l’univers, specialement regard de nous»>2 Puis, Orlente s()  - culte ( A E OPUV de
Jesus: «Adorons eTt contemplons LTOUTES les perfections de 1a divine Eissence, vivantes
eTt regnantes dans le Ceur de Jesus: c'est-ä-dire, l'’Eternite de Dieu, I'Immensite de
Dieu, l’Amour, 1a Charite, la Justice, Ia Meisericorde. >>3 3

(ette devotion eudienne 1a misericorde divine nourrt1it de quatre attitudes
interleures: Vabandon de so174 AL  e desseins de «Ja bonte infinie du Ceur (v..) tres
misericordieux de aimable Redempteur»5, un esberance inebranlable dans

25 Cir. Petits OÖffıces des SAaCHES (CEUFS de fesus EF de Marte COMPDOSES DAr le fean Eudes abötre des SACHES
(LurS, trad du latin Dar PETIT (eudiste), Parıs 19”ZÜ, il s’agıt des betits offices SAaLlS lecons nı
Dsaumes),
Cir. hid.,

27 La misericorde esL rapportee LDeu le Pere Cfr. Daf ralson finale des ] eres Vepres ctr. AlL,
467.481), les repons des lecons des NOCLurnes ctr. AlL, 472.488)
Cir. la Priere de commMuUuN1lON apres la Secrete ctr. Vl’expression: ”ISsEeVEFE nOoDIS, AIL, 510), DUI1s la
strophe COrdis fesu cCharttas, I mensae eVlementide de la SEquence Prose cetr. AIL, 509-510)
Cir. AlL, 07

Cir. Dar Priere de Postcommunlon, AlL, 11L
51 VUILL, 336
52 11L, Z29U: cr. Aalss1ı 11L, 365
55 VUILL, 5355
54 Cir. 1, 234:;: 11L,
5 VUILL, 44

149149

Paul-Marie Mba

C
ontributi

ricordiarum25) commune aux Petites et aux Grandes Heures. La miséricorde du Cœur 
de Jésus y est évoquée indirectement à travers sa compassion (cfr. l’hymne des Com-
plies26). La lecture transversale des Petits Offices à trois leçons et des Grands Offices27 
aboutit au même constat. Quant à la Messe du Sacré-Cœur du saint, hormis quelques 
vagues allusions28, le terme miséricorde n’y fait son apparition qu’une fois dans la 
Collecte29. L’accent de cette belle messe est l’ardente charité du Cœur de Jésus30, ses 
rapports intimes avec la Trinité, avec le Cœur de Marie, etc.

 En fait, c’est en analysant les écrits didactiques, pastoraux et juridiques du saint 
de Caen qu’on découvre chez lui les notes d’un culte très cohérent à la miséricorde 
divine. Car, si notre auteur contemple souvent les attributs divins se reflétant dans 
le Cœur du Christ, on s’aperçoit que sa pensée accorde une place privilégiée à la 
divine miséricorde: «Entre les divines perfections dont le très saint Cœur de notre 
Sauveur porte en soi la ressemblance, nous devons avoir une dévotion particulière 
pour la divine Miséricorde�»31. Il invite par ailleurs son lecteur à la contemplation de 
cette perfection en partant de Dieu: «Adorons la divine Miséricorde en elle-même, 
et en tous les effets qu'elle a jamais opérés, et qu'elle opérera éternellement dans tout 
l'univers, spécialement au regard de nous»32. Puis, il oriente son culte vers le Cœur de 
Jésus: «Adorons et contemplons toutes les perfections de la divine Essence, vivantes 
et régnantes dans le Cœur de Jésus: c'est-à-dire, l'Éternité de Dieu, l'Immensité de 
Dieu, l'Amour, la Charité, la Justice, la Miséricorde…»33. 

Cette dévotion eudienne à la miséricorde divine se nourrit de quatre attitudes 
intérieures: l’abandon de soi34 aux desseins de «la bonté infinie du Cœur (...) très 
miséricordieux de notre aimable Rédempteur»35, une espérance inébranlable dans sa 

25	 Cfr. Petits Offices des Sacrés Cœurs de Jésus et de Marie composés par le B. Jean Eudes apôtre des Sacrés 
Cœurs, trad. du latin par P. Petit (eudiste), Paris 1920, 7 (il s’agit des petits offices sans leçons ni 
psaumes).

26	 Cfr. ibid., 23.
27	 La miséricorde est rapportée à Dieu le Père. Cfr. par ex. Oraison finale des 1ères Vêpres (cfr. OC, XI, 

467.481), les répons des leçons des Nocturnes (cfr. OC, XI, 472.488).
28	 Cfr. la Prière de communion après la Secrète (cfr. l’expression: miserere nobis, OC, XI, 510), puis la 

strophe Cordis Jesu charitas, Immensae clementiae de la Séquence ou Prose (cfr. OC, XI, 509-510).
29	 Cfr. OC, XI, 507.
30	 Cfr. par ex. Prière de Postcommunion, OC, XI, 511.
31	 OC, VIII, 336.
32	 OC, III, 290; cfr. aussi OC, III, 365.
33	 OC, VIII, 335.
34	 Cfr. OC, I, 234; OC, III, 63.279.
35	 OC, VIII, 244.



Fa MIsSrcorde ans / MevotIo ( Oordıs SW AC St Jean Füdes

misericorde?6, 1a deflance de SO1 DarL U’humilite ST, SUrTOuL, un confiance inebranlable
dans 1a misericorde divine. Auss] faut-il prendre sarde point s’appuyer SIIr SOl1-
meme «N1 S1I1IL AUCUNE chose creee, Mals SIIr 1a cseule misericorde de Dieu et|
attendre TOUL de 1a seule misericorde de Dieus»>7.

(et abandon la misericorde divine n a un relent de Guietisme CAL LOUS de
VO11S «apporter de Ote TOUL GUC LOUS DOUVODJDS DOUL valncre le VICE, DOUL
LLOUS OCXEICOEL 1a Ve (...) eTt LLOUS acqulitter des obligations qul SONT attachees

condition»3®. Lit, DOUL ecarter plus fermement LTOUL sentimentalisme DIEUX, Salnt4110141100 _) Jean Eudes InscerIit culte dans V’zmartation authentique de 1a divine misericorde?? Dar
le pardon des offenses du prochain, 1a Compasslon eTt le soulagement de i iniseres
physiques et morales, DUISs UVrant SC  — salut eternel DarL 1a priere, la parole
eTt le bon exemple40, (_ette IMIFALION ASSOCIEE L’zMyOocation de 1a divine misericorde
VIse, che7 le salnt Normand, 1a configuralion du (LUL du Hidele Sacre-(_oceur de
Jesus DU1SqUE, ecrit-il, LOUS devons <«110101S$ efforcer d’'en TaverL l’image dans
coceur>41 LTOUL mendiant cela un orace*?, ( In decouvre DarL consequent GUC
61 Salnt Jean Eudes concentre C liturgies du Sacre-(.ceur S1I1IL l’amour eTt 1a charite
du Christ, ı] neanNMO1NS, familier de V’zmterzeur du Christ, frequente le mystere de
1a divine misericorde:

«Adorvons la divine Misericorde elle-meme, et EOUS les effets dans FOULE l’univers, spe
olalement regard de LLOUS Rendons-Iut-en OrACES. Demandons-lu1 pardon de EOUS les obstacles

DOoNnNONS-NOUS elle et u elle A Venete d’elle-meme, IMDVFIIMANET A ME DVPATE
COMPASSION des mlseres spirituelles corporelles du prochain, EF ME orande inCLHNAatHON de le
SECOUFIV selon LOULE DOUVOLL>» LLL  5 290)

( In SCra donc nullement surprIis de decouvrir Salnt Jean Eudes cCONvVIer TOUS les
Vivre de l’esprit de misericorde®, considerant <Jes tresorlers

Cir. 1, 234
57 1, 242:; cftr. AauUssı ILL, DArELDFItT

1,z
Cir. 1L, 168 Insiste S{I11 les (KUVICS de misericorde cetr. 1L, 452: VIIL, 1L/:
A, 400) alnsı UU le Pape FRANCOIS, Bulle d’indietion du Jubile extraordinaire de la misericorde
Misertcordiae Vaultus (1 avrıl 2015),
Cir. VUILL, 336

41 VUILL, 336
A Cir. alevation: «() tres benin el tres miserticordieux ( ‚ceur de Jesus, iImprimez 1L10585 UL

image harfaite de VOS grandes misericordes» tbid.
45 Lesprit de SCS COoNgregations SC1A de misericorde ctr. 1Ä, 150) Cfr. Dar qu/’il dit des pretres

cetr. 11L, 187), des bredicateurs ctr. 1L, 285), des confesseurs ctr. ILL, 1ı 1 105
106) el des missionnalres cetr. LV, 1622 12)

150150

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

C
on

tr
ib

ut
i

miséricorde36, la défiance de soi par l’humilité et, surtout, une confiance inébranlable 
dans la miséricorde divine. Aussi faut-il prendre garde à ne point s’appuyer sur soi-
même «ni sur aucune chose créée, mais sur la seule miséricorde de Dieu (…) [et] 
attendre tout de la seule miséricorde de Dieu»37.

Cet abandon à la miséricorde divine n’a aucun relent de quiétisme car nous de-
vons «apporter de notre côté tout ce que nous pouvons pour vaincre le vice, pour 
nous exercer en la vertu (...) et nous acquitter des obligations qui sont attachées à 
notre condition»38. Et, pour écarter plus fermement tout sentimentalisme pieux, saint 
Jean Eudes inscrit ce culte dans l’imitation authentique de la divine miséricorde39 par 
le pardon des offenses du prochain, la compassion et le soulagement de ses misères 
physiques et morales, puis en œuvrant à son salut éternel par la prière, la parole 
et le bon exemple40. Cette imitation associée à l’invocation de la divine miséricorde 
vise, chez le saint Normand, à la configuration du cœur du fidèle au Sacré-Cœur de 
Jésus puisque, écrit-il, nous devons «nous efforcer d'en graver l'image dans notre 
cœur»41 tout en mendiant cela comme une grâce42. On découvre par conséquent que 
si saint Jean Eudes a concentré ses liturgies du Sacré-Cœur sur l’amour et la charité 
du Christ, il a néanmoins, en familier de l’intérieur du Christ, fréquenté le mystère de 
la divine miséricorde: 

«Adorons la divine Miséricorde en elle-même, et en tous les effets (…) dans tout l'univers, spé-
cialement au regard de nous. Rendons-lui-en grâces. Demandons-lui pardon de tous les obstacles 
(…) Donnons-nous à elle (…) et qu'elle nous revête d'elle-même, imprimant en nous une vraie 
compassion des misères spirituelles et corporelles du prochain, et une grande inclination de le 
secourir selon tout notre pouvoir» (OC, III, 290).

On ne sera donc nullement surpris de découvrir saint Jean Eudes convier tous les 
pasteurs à vivre de l’esprit de miséricorde43, en se considérant comme «les trésoriers 

36	 Cfr. OC, I, 234.
37	 OC, I, 242; cfr. aussi OC, III, 271.277.
38	 OC, I, 242.
39	 Cfr. OC, II, 168. Il insiste en outre sur les œuvres de miséricorde (cfr. OC, II, 432; OC, VII, 17; OC, 

X, 400) ainsi que le Pape François, in Bulle d’indiction du Jubilé extraordinaire de la miséricorde 
Misericordiae Vultus (11 avril 2015), n° 15.

40	 Cfr. OC, VIII, 336.
41	 OC, VIII, 336.
42	 Cfr. cette élévation: «O très bénin et très miséricordieux Cœur de Jésus, imprimez en nos cœurs une 

image parfaite de vos grandes miséricordes» (ibid.).
43	 L’esprit de ses congrégations sera de miséricorde (cfr. OC, IX, 150). Cfr. par ex. ce qu’il dit des prêtres 

(cfr. OC, III, 187), des prédicateurs (cfr. OC, II, 285), des confesseurs (cfr. OC, III, 81. OC, IX, 105-
106) et des missionnaires (cfr. OC, IV, 162.212).



Paul-Marıe Ma

de 1a misericorde»44 Our lui, «qu est-ce qu un pasteur et pretre selon le (DUL

de Dieu”? (...) est des tresorlers du srand Kol, en les ImAalns duquel ı] MISs
les richesses infAinies de misericorde, DOUL les distribuer TOUS et DOUL enrichir
LTOUTLES les aAmes> Par Consequent, le pPasteur devra ul-meme d’abord VEHCLIF Ia 1-
sEricordes6. I} 1a m editeradt afin de V’enseign eTt de V’exercer C1L1VOEILIS les Adeles48 Enfin,
beneficiaire des misericordes divines dans malntes epreuves de V1Ie de fondateur®?,
Salnt Jean Eudes reprecIisera a1Ns1 AL  e Ss1ens leur vocatlon: <«110U0US5 SOILINES les ISSIOM-
NAIYES de Ia divine misericorde, eNVOYyESs Dar le ere des misericordes DOUL distribuer
les tresors de misericorde (v..) AL  e pecheurs, et DOUL ralter VE C{  N VE esprit C ontribut|
de misericorde, de Compassıon et de douceur»>0

Cependant, pastorale de 1a misericorde caracter1ise Dar SOMCI d’equilibre
GUC salnt Jean Eudes inculque ALL  N confesseurs:

<<1i] faut varder de EeuxX extremites, SAVOILF d’&tre trop indulgent, et d’&tre Lrop severe: et
tenıir le milieu, c’'est-a-dire, temperer la rmgueur Part la douceur, et jJoindre la misericorde AVOEC
la Justice, de telle UJUC l’on donne davantage AUX sentiments de la misericorde,
qu a CEUX de la Justice: SOUVeEeNAant UJUC Sacrement ete Stabli Part Sauveur plutöt PDOUL
GXEICEL la misericorde UJUC la Justice» L 261-262)

En effet, temolgnNer de 1a misericorde oubliant 1a JuSLIce divine conduit un

«fausse charite> eTt un «fausse eTt eruelle misericorde»>1 pastoralement domma-
geable puisqu’elle «endort le pecheur dans SC  — cr'ime eTt dans un faıısse Dalx. »22
La misericorde eTt 1a Justice SONT effet deux ALtriDuES YHHEOYTAUNX qul <’harmonisent
dans l’Etre divin>2. est DOUFCqUOI1 1a misericorde divine S’exerce Jusques  - dans la 7uSs-

44 11L,
45 11L, 23-24

Cir. 1V, 212
4A / Cir. 1V, 255

Cir. 1V, 40.46.65:; cr. AaUSSI1: 1L, 282 LV, 214

(n UV! la priere de ’Ave ( LOr SANCLISSIHIMUHA In 1L, AI Ce remonteralt 1640 el 1641
ctr. 1L, 278) Salnt Jean Eudes actlion de orace Marıle du Fecouvrement de la chapelle (aen
1653 enrichira une nouvelle Invocatlion ’ Ave ( LOr AVEC AÄAwnve ( LOr IMS CHCOYdISSTUM: Nous saluons,
( ‚ceur Dlein de misericorde cetr. 1L, 365 Ote L) LAÄAye Martd, Filia Det Patyis subira le meme SOTT
AVEC l’introduection de AÄAwnve Martd, Mater IMS eYtiCOYdiAde: Nous saluons Marle, Mere de misericorde
ctr. 1L, 359 Ote 2)

A, 399 Le PDape Francols emploie la meme expression cetr. Misericordiae Vultus, 18): cftr. Aalss1ı
1,

öl Dans V’ordre des c1itations cr. 1V, 214:; LV, 246 Lire AaUSSI* 1V, 255-256
ö52 LV, 161
ö5 La bresence Deu de la Justice el de la misericorde est De fıde: cftr. (OTT, Pry6cis de theologte dog-

MALLGUE, Mulhouse-Paris-Tournai {/5-/75 (titre original: (g rundriss der Dogmatik, Freiburg 1954
Cir. Aalss1ı Pape FRANCOIS, Misertcordiae Vultus, 20-21

151151

Paul-Marie Mba

C
ontributi

de la miséricorde»44. Pour lui,: «qu'est-ce qu'un pasteur et un prêtre selon le cœur 
de Dieu? (...) C'est un des trésoriers du grand Roi, entre les mains duquel il a mis 
les richesses infinies de sa miséricorde, pour les distribuer à tous et pour enrichir 
toutes les âmes»45. Par conséquent, le pasteur devra lui-même d’abord revêtir la mi-
séricorde46. Il la méditera47 afin de l’enseigner et de l’exercer envers les fidèles48. Enfin, 
bénéficiaire des miséricordes divines dans maintes épreuves de sa vie de fondateur49, 
saint Jean Eudes reprécisera ainsi aux siens leur vocation: «nous sommes les Mission-
naires de la divine miséricorde, envoyés par le Père des miséricordes pour distribuer 
les trésors de sa miséricorde (...) aux pécheurs, et pour traiter avec eux avec un esprit 
de miséricorde, de compassion et de douceur»50. 

Cependant, cette pastorale de la miséricorde se caractérise par un souci d’équilibre 
que saint Jean Eudes inculque aux confesseurs:

«il faut se garder de deux extrémités, à savoir d'être trop indulgent, et d'être trop sévère; et 
tenir le milieu, c'est-à-dire, tempérer la rigueur par la douceur, et joindre la miséricorde avec 
la justice, de telle sorte que l'on donne pourtant davantage aux sentiments de la miséricorde, 
qu'à ceux de la justice: se souvenant que ce sacrement a été établi par notre Sauveur plutôt pour 
exercer la miséricorde que la justice» (OC, IV, 261-262).

En effet, témoigner de la miséricorde en oubliant la justice divine conduit à une 
«fausse charité» et à une «fausse et cruelle miséricorde»51 pastoralement domma-
geable puisqu’elle «endort le pécheur dans son crime et dans une fausse paix…»52. 
La miséricorde et la justice sont en effet deux attributs moraux qui s’harmonisent 
dans l’Être divin53. C’est pourquoi la miséricorde divine s’exerce jusques dans la jus-

44	 OC, III, 14.
45	 OC, III, 23-24.
46	 Cfr. OC, IV, 212.
47	 Cfr. OC, IV, 255.
48	 Cfr. OC, IV, 40.46.65; cfr. aussi: OC, II, 285; OC, IV, 214.
49	 On trouvera la prière de l’Ave Cor sanctissimum in OC, II, 272. Ce texte remonterait entre 1640 et 1641 

(cfr. OC, II, 278). Saint Jean Eudes en action de grâce à Marie du recouvrement de la chapelle Caen en 
1653 enrichira d’une nouvelle invocation l’Ave Cor avec Ave Cor misericordissimum: Nous te saluons, 
Cœur plein de miséricorde (cfr. OC, II, 365 note 1). L’Ave Maria, Filia Dei Patris subira le même sort 
avec l’introduction de: Ave Maria, Mater misericordiae: Nous te saluons Marie, Mère de miséricorde 
(cfr. OC, II, 359 note 2).

50	 OC, X, 399. Le pape François emploie la même expression (cfr. Misericordiae Vultus, n° 18); cfr. aussi 
OC, I, 85.101.

51	 Dans l’ordre des citations cfr. OC, IV, 214; OC, IV, 246. Lire aussi: OC, IV, 255-256.
52	 OC, IV, 161.
53	 La présence en Dieu de la justice et de la miséricorde est De fide; cfr. L. Ott, Précis de théologie dog-

matique, Mulhouse-Paris-Tournai 19603, 75-78 (titre original: Grundriss der Dogmatik, Freiburg 1954). 
Cfr. aussi Pape François, Misericordiae Vultus, n° 20-21.



Fa MIsSrcorde ans / MevotIo ( Oordıs SW AC St Jean Füdes

FICe distrihutive dans 1a pensee eudienne. Dieu recompense au-cela des imer1ıtes d’une
part, eTt inflige chätiment inferieur 1a faute d’autre part?4,

Conclusion

La pensee du ftondateur des Eudistes vehicule un tres robuste doctrine de 1a4110141100 _) misericorde dans un approche eminemmMent christocentrique, anthropbocentrique et

symbolique Dar SC  — «CAYdiocentriSsmex. est un doctrine pratique dogmatiquement
orthodoxe, qu1 mele les elements de 1a spiritualite de l’Ecole francaise un mystique
de l’Essence divine. (‚omment doctrine a-t-elle bourgeonne DOUL atteindre un

telle maturıiter Est-elle nee reactlion Jansenisme du AXAVIle Sn Quelles furent
les SOUFrCEes” Un travail historique LOUS dirait davantage. Notre approche voulait
SyStEMALLGUE et synch roNLGUE DOUL ImnONTIrer 1a coherence eTt 1a pertinence de Cet autfeur
CEINCOTEC DEU OMNNU

La misericorde Est quelque SO le plus srand attribut divin LAantL qu’elle
Est 1a « ALLSC> de LTOUL l’agir divin Ad Elle manıifeste l’humanite tIravers le
Sacre-(.ceur de l’Homme-Dieu, inseparable du Ceur de Marle dans generation
temporelle>5. CGar, symbole du principe et du centfre de la V1Ie d’amour du Verbe
ncarne DOUL Dieu et DOUL le (D humain, le Sacre-(ceur Est le parfait reflet des
attributs divins Ou 1a misericorde OCCUDE un place exceptionnelle. Auss!], le culte de
1a misericorde Occupe-t-il un place veelle, len GUC secondatre, Z 1a devotio Cordis
Jesu eudienne. vient apres le culte de 1a charite auquel ı] Est LOHHEXE ( e röle mineur
de 1a devotion 1a divine misericorde n’enleve rlen sgenle du ere du culte public
du Sacre-(.ceur in Als manıfeste davantage SC  — CHNX theologique, SC  — esprit Drophe-
f1GuUeE et SC  — Actualite. Qul auralt Jamaıs GUC quatre siecles apres le saınt, Cet
element de pensee seralt pleinement deploye dans la V1Ie de l’Eglise? (Lar, est ALL  N

Salnts du XXe siecle qul’il reviendra d’expliciter et de Dromouvolr VE SUCCES culte
de 1a misericorde divine, S\a1l$s5 doute dans dessein providentiel de misericorde DOUL
le monde contemporaln.

54 Cir. 1, 252 Ce pbomnt de VUu«C eudien est Aalss1ı Omiste ctr. STA 1a, 21, ad I
ö59 Nous developpe Cel aSDECL ans these de theologie systemat1ıque Salnt Jean Eudes, La

theologta C Ordis Mariae: UL theologie mariale hasee S{I11 la Charite du Verbe) la Faculte de
Theologie de Lugano novembre 2014 S()I1I5 la direction du Prof. Manfred HAUKE Ce travail esL

de publication,

152152

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

C
on

tr
ib

ut
i

tice distributive dans la pensée eudienne. Dieu récompense au-delà des mérites d’une 
part, et inflige un châtiment inférieur à la faute d’autre part54. 

Conclusion

La pensée du fondateur des Eudistes véhicule une très robuste doctrine de la 
miséricorde dans une approche éminemment christocentrique, anthropocentrique et 
symbolique par son «cardiocentrisme». C’est une doctrine pratique dogmatiquement 
orthodoxe, qui mêle les éléments de la spiritualité de l’Ecole française à une mystique 
de l’Essence divine. Comment cette doctrine a-t-elle bourgeonné pour atteindre une 
telle maturité? Est-elle née en réaction au jansénisme du XVIIe s.? Quelles en furent 
les sources? Un travail historique nous en dirait davantage. Notre approche se voulait 
systématique et synchronique pour montrer la cohérence et la pertinence de cet auteur 
encore peu connu. 

La miséricorde est en quelque sorte le plus grand attribut divin en tant qu’elle 
est la «cause» de tout l’agir divin ad extra. Elle se manifeste à l’humanité à travers le 
Sacré-Cœur de l’Homme-Dieu, inséparable du Cœur de Marie dans sa génération 
temporelle55. Car, symbole du principe et du centre de toute la vie d’amour du Verbe 
Incarné pour Dieu et pour le genre humain, le Sacré-Cœur est le parfait reflet des 
attributs divins où la miséricorde occupe une place exceptionnelle. Aussi, le culte de 
la miséricorde occupe-t-il une place réelle, bien que secondaire, dans la devotio Cordis 
Jesu eudienne. Il vient après le culte de la charité auquel il est connexe. Ce rôle mineur 
de la dévotion à la divine miséricorde n’enlève rien au génie du Père du culte public 
du Sacré-Cœur mais il manifeste davantage son sens théologique, son esprit prophé-
tique et son actualité. Qui aurait jamais perçu que quatre siècles après le saint, cet 
élément de sa pensée serait pleinement déployé dans la vie de l’Eglise? Car, c’est aux 
saints du XXe siècle qu’il reviendra d’expliciter et de promouvoir avec succès ce culte 
de la miséricorde divine, sans doute dans un dessein providentiel de miséricorde pour 
le monde contemporain. 

54	 Cfr. OC, I, 252. Ce point de vue eudien est aussi thomiste (cfr. STh. Ia, 21, 4 ad I).
55	 Nous avons développé cet aspect dans notre thèse de théologie systématique (: Saint Jean Eudes, La 

theologia Cordis Mariae: une théologie mariale basée sur la Charité du Verbe) soutenue à la Faculté de 
Théologie de Lugano en novembre 2014 sous la direction du Prof. Manfred Hauke. Ce travail est en 
cours de publication.



Paul-Marıe Ma

Resume

Äpres QVOLF rappele l’importance de la misericorde dans les ect1ts eudiens, V’article
IMONLTTE la place de theme dans la theologta Cordzis Jesu de Salnt Jean Eudes ( In

decouvre GUEC le tondateur des eucdlistes developpe un solide doctrine S11r la 11 -
sericorde, la fois theocentrique et christocentrique In Als Aalss] pastorale qu1 sarde

s()  - actualite. C ontribut|
Abstract
After having recalled the importance of the (a  y 1n the Wr1ltings of Salnt Jean Eu:
des, the chows the place of this theme 1n the theologta Cordzis Jesu of the Salnt
\We Can ( through this that the ounder of the Eudlists has developed VE
Sstrong doctrine (  V, which 1s AL the s \4111e t1me theocentric an christocentric,
but also pastoral, AN: which 1s st11] actual today.

155153

Paul-Marie Mba

C
ontributi

Résumé

Après avoir rappelé l’importance de la miséricorde dans les écrits eudiens, l’article 
montre la place de ce thème dans la theologia Cordis Jesu de saint Jean Eudes. On 
y découvre que le fondateur des eudistes a développé une solide doctrine sur la mi-
séricorde, à la fois théocentrique et christocentrique mais aussi pastorale qui garde 
toute son actualité.

Abstract

After having recalled the importance of the mercy in the writings of Saint Jean Eu-
des, the paper shows the place of this theme in the theologia Cordis Jesu of the Saint. 
We can see through this paper that the founder of the Eudists has developed a very 
strong doctrine on mercy, which is at the same time theocentric and christocentric, 
but also pastoral, and which is still actual today.




