Contributi RTLu XXI (1/2016) 143-153

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu
de saint Jean Eudes

Paul-Marie Mba*

«Dieu a enfermé tous les hommes dans la désobéissance pour faire a tous misé-
ricorde» (Rm 11,32) dans son Verbe incarné. Cette miséricorde divine est-elle en-
trevue dans la dévotion au Sacré-Ceeur de saint Jean Eudes (XVIIe s.)? Comment
s'inscrit-elle dans cette theologia Cordis Jesu? Quelle place recoit-elle parmi les autres
qualités du Ceeur de 'Homme-Dieu?

L’analyse de la théologie eudienne du Ceeur du Christ, qui évoque le mystere de
Uintériorité d’amour du Verbe Incarné, principe de toute son action salvifique, montre
qu’elle embrasse discrétement celle de la miséricorde. Ce lien s’étend bien au-dela de
la parenté étymologique du ceeur et de la miséricordel, fondement de leur commun
destin. Trois éléments authentifient cette affirmation dans les écrits eudiens?: 1° La
fréquence et I'amplitude sémantique du mot miséricorde; 2° La présence d’une théo-
logie de la miséricorde dans les textes eudiens; 3° Le lien intrinséque que le saint
établit d’une part entre le Coeur du Christ et la divine miséricorde, et d’autre part,
entre le coeur du fideéle et celle-ci par un culte authentique. Nous considérerons les
écrits eudiens 2 la lumiére de ces trois axes, pour découvrir au terme que le Pere des
Eudistes a bati un authentique culte de la miséricorde divine.

Pére Paul-Marie Mba (cb) est né au Gabon en 1970. Il est I'ancien recteur du sanctuaire marial Notre-
Dame de la Délivrance et responsable des maisons des Béatitudes en RCI (Céte d’Ivoire) et au Burkina
Faso de 2000 2 2007. Auteur de livres de spiritualité et prédicateur de retraites, il est docteur en théolo-
gie et spécialiste de saint Jean Eudes. Sa thése est en cours de publication. E-mail: pcmba02@yahoo.fr.

1 Le substantif cceur est lié a celui de mziséricorde. Lorigine latine de ce dernier: nzseri-cor-dia le manifeste
ainsi: 1° misers, du latin miseria (-ae) qui évoque la misére, I'infortune, le malheur, la pauvreté, etc.; 2°
cor (cordis), du latin également qui signifie cceur, ame, intelligence, sagesse; 3° dia, du verbe transitif
latin do (das, dedi, datum, dare): se donner, offrir, dédier, etc.

2 Nous citerons saint Jean Eudes d’aprés la version: (Euvres complétes, 12 vol., Paris-Vannes 1905-1911.
Les citations se feront ainsi: OC ((Euvres completes); 1, 11, 111, etc. (chiffre romain) pour le numéro du
volume, puis 1, 2, 3, etc. (chiffre arabe) pour les pages. Rarissime en bibliothéque, cette édition est
désormais accessible a I'adresse: Bibliotheque en ligne Saint Libeére http://www.liberius.net.

143



=
>
o
=
=
c
o
o

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

1. Le substantif miséricorde dans les écrits eudiens

En effet, le maitre-ouvrage> de saint Jean Eudes sur sa théologie du Ceeur com-
porte la présence habituelle du mot ziséricorde. Les autres écrits# eudiens font égale-
ment une large place a ce terme. Comment saint Jean Eudes a-t-il défini cette notion
avant ses grands « apOtres» contemporains?

Trois éléments définissent la miséricorde selon saint Jean Eudes’: 1° L’existence
de la misére d’autrui; 2° La compassion et la volonté de le secourir; 3° L’action se-
courable elle-méme. La miséricorde eudienne porte sur la misére, la maladie, la souf-
france, la douleur, le malheur, la pauvreté.

En outre, saint Jean Eudes fait graviter autour du mot miséricorde un abondant
lexique tels que le don, la générosité, la gratuité, le service, la bonté, la fidélité Le
vaste champ sémantique ouvert par ces différents mots évoque lui-méme la sensibilité
et le corps, a travers cet autre vocabulaire: entrailles, émotivité, passions, compassion,
etc. Cette terminologie se référant a la vie intérieure et a la vie affective, on peut affir-
mer que la conception eudienne de la miséricorde se trouve en partie en phase avec
les accents du monde contemporain, si attaché aux sentiments et a la subjectivité.
Néanmoins, si 'approche eudienne rejoint notre moment culturel sur cet aspect, elle
s’en distingue trés clairement par son enracinement dans le 7éel. La miséricorde eu-
dienne se révéle en effet comme une qualité de I’action orientée vers le soulagement
concret du prochain. C’est une approche manifestement anthropocentrique et huma-
niste que le saint fonde sur un authentique théocentrisme.

2. La Miséricorde, la création et la Rédemption

La miséricorde trouve sa place en Dieu, «Réel du réel», au rang des attributs
divins: «Dieu est tout miséricordieux naturellement et essentiellement»¢. Elle est en
conséquence commune aux trois personnes éternelles et s’identifie avec leur com-

3 Cfr. Le Ceeur admirable de la trés sacrée Mére de Dieu, OC, VI-VIIL Le titre abrégé est: Le Caeur admi-
rable. Le mot y revient 372 fois et I'adjectif miséricordieux qui en dérive 31 fois.

4 Nous y avons dénombré 497 occurrences environs. Le premier ouvrage de saint Jean Eudes (Le
Royaume de Jésus, 1637, cfr. OC, I), annonce déja sa dévotion a la divine miséricorde (cfr. OC, I,
85.101.242). Pour I'importance de ce théme chez le saint, lire: C. LEGARE (dir.), Au cceur de la miséri-
corde avec saint Jean Eudes, Paris-Québec 1995. Néanmoins, sa perspective n’est pas spécifiquement
«cardio-centrique», d’oul I'intérét du présent article.

5 Cfr. OC, VII, 7; OC, VIII, 53.
6 OC, VIII, 52; cfr. aussi OC, VIII, 59.

144



Paul-Marie Mba

mune substance divine, comme tous les attributs divins. Pourtant, si aucune personne
divine ne peut revendiquer pour soi seule cet attribut divin, ce dernier recoit une plus
grande «affinité» avec I'une des trois personnes de I'indivisible Trinité. De quelle
personne s’agit-il? Comment justifier cette convenance de la miséricorde avec cette
personne divine?

Saint Jean Eudes attribue la miséricorde divine a la personne du Fils de Dieu.
Cette appropriation se comprend en prenant en compte la définition de la miséricorde
par le saint, et en se souvenant que Dieu crée par son Verbe divin: «Au commence-
ment était le Verbe (...) tout fut par lui, et sans lui rien ne fut...» (Jn 1,1-2). De fait,
précise saint Jean Eudes: «La divine Mzséricorde est une perfection qui regarde les mi-
seres de la créature, pour la soulager et méme pour ’en délivrer...»7. Or, pour le saint,
la misere inclut également le #éant duquel le Créateur «soustrait» 1’étre. Car, écrit-il:
le «néant (...) est un abime d'une infinité d'imperfections et la source d'une immensité
de miséres»8. En d’autres termes, Dieu «délivre» en quelque sorte ce gui est de ce qui
n’est pas. Conséquemment, étant donné que Dieu crée le monde et le rachéte par son
Verbe divin, il convient d’attribuer la miséricorde divine a la seconde personne de la
Tres Sainte Trinité. Si cette «métaphysique» eudienne peut se discuter, I'appropria-
tion de la miséricorde divine a la personne du Verbe divin est plus convaincante en
considération du mystére de la Rédemption. Cest, au final, I'argument que privilégie
le saint dans ce passage:

«[la miséricorde] est attribuée (...) spécialement a la personne du Fils (...). Car c'est le Verbe
incarné particuliérement qui, par sa grande miséricorde, nous a délivrés de la tyrannie du péché,
de la puissance du démon, de la mort éternelle, des tourments de 1'enfer et d'une infinité de
maux et de miséres» (OC, VIII, 59).

La miséricorde est en quelque sorte le plus grand attribut divin. C’est qu’elle est,
pour saint Jean Eudes, la forme effective que prend 'amour de Dieu, certes d’abord
face au péché, mais aussi, plus largement devant toutes les formes de misére jusqu’au
néant lui-méme. Cette approche eudienne est thomiste en ce que la miséricorde s’y
dévoile comme un effet de la charité®.

Toutefois, sans 'approche eudienne du ceeur, nous ne comprendrions pas le /en
intime qui unit la miséricorde divine au Sacré-Ceeur du Seigneur.

7 OC, VIL, 7.
8 OC, VII, 8. Cfr. aussi OC, VII, 7.
9 Cfr. STh Ia-1l2¢, q. 32, a. 1 Co.

145

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

3. DlIncarnation, summum et source de miséricorde

Considérée dans I'Essence divine, la miséricorde divine apparait comme I'origine
premiére de toute chose, et la Rédemption comme son chef-d’ceuvre temporel. Car,
pour le bérullien saint Jean Eudes, entre les effets de la miséricorde divine: «il y en
a trois principaux, qui en comprennent une infinité d'autres dont le premier est:
I'Homme-Dieu...»10, En d’autres termes, I'Incarnation du Verbe est un effet et une
manifestation de la miséricorde divine dans I’histoire. Cette venue du Fils de Dieu
dans la chair est le sumzmun de la manifestation de la miséricorde divine 4 "humanité.
Elle est en outre la source infinie des miséricordes divines salvifiques aux hommes.
Aprés 'Homme-Dieu, viennent I’Eglise (corps mystique) et la Mére de Dieu qui sont
les chefs-d’ceuvre et les canaux extraordinaires de la mziséricorde christiquell. Consé-
quemment, la miséricorde divine est mere des bienfaits divins, de la Création et de la
Rédemption.

Dans cette perspective, en Dieu-Trinité, la miséricorde divine est la cause premiére
originelle de tous les bienfaits divins ad extra. Quant au Christ, 'Homme-Dieu et
sommet de la manifestation de la miséricorde, il apparait en guelque sorte comme la
cause seconde de la miséricorde divine aux hommes, étant donné que I'Incarnation est
le fruit ultime de la miséricorde divine. C’est une logique descendante: d’abord la -
séricorde essentielle (Dieu-miséricorde) identique a 'Essence divine, puis 'Homme-
Dieu, manifestation ultime de la miséricorde divine dans une nature humaine hy-
postasiée par le Verbe divin. Enfin, dans le mystére du Christ, sa passion occupe le
premier role au milieu de tous ses acta, comme source de miséricorde salvifique. On
comprend pourquoi la miséricorde eudienne s’étend a toutes les ceuvres divines de
nature, de grace et de gloirel2, Son objet est donc en réalité universel, méme-si cet
objet privilégie avant tout le péché en tant que «mal des maux»13.

4. Le Cceur de Jésus, source de miséricorde salvifique

Le cceur apparait a saint Jean Eudes comme le principe des pensées, des senti-
ments et des actions de la personne humaine. Sa conception se fonde sur des tradi-
tions philosophiques, bibliques, mystiques et théologiques. Elle puise également aux

10 OC, VII, 9.

11 Cfr. ibid.

12 Cfr. OC, I11, 75 puis OC, VII, 7-8 (mais on peut lire en entier pp. 7-20).
13 Cfr. OC, VIII, 29-30.

146



Paul-Marie Mba

prérogatives vitales scientifiques de cet organe dans I'organisme humain, a ses rap-
ports réels ou supposés avec les passions (spécialement ’'amour), et enfin a sa position
et a sa place cachée dans le corps humain. Fort de ces considérations complexes, saint
Jean Eudes fera du cceur «’organe» de 'amour, le symbole de Uintériorité et de la
personne humainel4, Le cceur de chair du Christ représentera en conséquence sa Per-
sonne-amour en tant que Verbe incarné. Pour marquer la sainteté-source de ce Cceur,
saint Jean Eudes laffectera du qualificatif sacré. En d’autres termes, le Sacré-Ceeur
désignera dans le Christ, le principe aimant animant toute son action salvifique, son
intériorité mue par I'amour «divino-humain», ou encore le mystére de sa Personne
incarnée se donnant par amour pour nous sauver.

Enfin, considérant, et 'union de la double nature du Christ dans ’'Hypostase du
Verbe, et la tripartition de I'anthropologie paulinienne (cfr. 1 Thes 5, 23), saint Jean
Eudes donnera au Sacré-Cceur de la profondeur sans en détruire 'unité. Quelle est
cette approche originale qui ne manque pas de génie et qui noue plusieurs conciles
dans la symbolique biblique du cceur?

Saint Jean Eudes distingue #7ois Caeurs dans le Christ!: 1° Le Caeur corporel: c’est-
a-dire son cceur physique; 2° Le Ceeur spirituel: qui comprend la volonté et toutes les
facultés humaines du Christ dont le propre est d’aimer humainement d’une maniére
divine; 3° Le Ceeur divin: qui désigne tantot 'amour essentiell6 ou la nature divine
du Verbe qui est Amour, tantot encore I’Amour avec lequel le Verbe divin spire
activement!7 le Saint-Esprit avec Dieu le Pére. Mais le Ceeur divin désigne aussi I’Es-
prit-Saint animant la vie intime du Christ!8, Ces trois Ceeurs, tous dignes d’adoration
en vertu du mystere de union hypostatique, ne constituent qu'un Unigue Ceoeur'®
dans 'Homme-Dieu.

En d’autres termes, la Trinité entiére habite d’'une maniére unique ce Tres Sa-

14 On lira: 1° Les sens bibliques du mot cceur: cfr. OC, VI, 33; OC, VIII, 425; 2° les rapports du cceur avec
les passions: cfr. OC, VI, 71 et OC, VI, 77.85; 3° Pour le cceur symbole de I'intériorité, de la personne
et organe de 'amour: cfr. OC, VI, 37.97; OC, VIII, 344.552; OC, VIII, 550. Notons bien que I'Eglise
a reconnu le cceur de chair comme le symzbole de l'amour (cfr. PIE X1, Haurietis Aquas, encycl. 15-5-
1956, n° 26-27.39), et pas comme son organe. Cette erreur était partagée au XVlIles.

15 Pour les trois Caeurs, cfr. OC, VI, 36; OC, VIII, 344-347; puis: Ceeur corporel: OC, VIII, 334.337.346;
Ceeur spirituel: OC, VI, 37; OC, VIII, 345: il comprend deux grands amours: 'amour du Christ pour
son Pére (cfr. OC, VIII, 208) et son amour pour les hommes (cfr. OC, VIII, 245); Ceeur divin: OC, VI,
37; OC, VIII, 344. Cette approche rassemble trois Conciles: Nicée I en 325 (: Christ est vrai Dieu et
vrai Homme, consubstantiel au Pére); Chalcédoine en 451 (: deux natures parfaites dans une unique
Personne) et Constantinople IIT en 680 (: deux volontés dans le Christ).

16 Cfr. OC, VIII, 262.275.309.311.340.

17 Cfr. OC, VIII, 344; OC, X1, 469.

18 Cfr. OC, VI, 37.98.99; OC, VIII, 265. 1l est un avec le Pére et le Saint-Esprit (cfr. OC, VIIL, 262).
19 Cfr. OC, VI, 37.99.

147

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

cré-Ceeur du Verbe Incarné?0, en vertu non seulement de la consubstantialité des per-
sonnes divines, mais aussi en raison du mystére de I'Inhabitation divine par la grace
sanctifiante. C’est pourquoi, en tant que Cceur du Verbe incarné, le Sacré-Ceeur est
le parfait reflet des perfections divines dans sa nature divine comme Dieu, et dans sa
nature humaine en vertu des liens de I'Incarnation. Néanmoins, si la perfection du
Cceur divin est de nature, celle du Cceur humain (c’est-a-dire du Ceeur spirituel et du
Cceur corporel) est participée. Telle est bien la pensée du saint manifestée dans ces
lignes: «Adorons et contemplons foutes les perfections de la divine Essence, vivantes
et régnantes dans le Coeur de Jésus (...) Considérons que ces adorables perfections
impriment leur image et ressemblance dans ce divin Cceur, d’'une maniére infiniment
plus excellente que tous les esprits humains et angéliques ne peuvent ni dire, ni pen-
ser»21, Autrement dit, Jésus est 'Incarnation de la miséricorde en tant que toutes les
perfections de I'Essence divine s’identifient avec sa Personne divine (Quzdquid in Deo
est, Deus est); et son Sacré-Ceeur est en quelque sorte comme le coeur du Ceeur de sa
personne «divino-humaine», le centre-source de la divine miséricorde en sa Personne
incarnée. En effet, «le Cceur de Jésus est le Sanctuaire et 'Tmage des divines perfec-
tions»22. C’est ce Coeur tres miséricordieux que le fondateur des Eudistes invoquera
ainsi: Ave Cor miserentissimum?3... Ne serait-ce pas 1a I'indice d’un culte a la miséri-
corde divine chez le saint dont 'importance serait a déterminer?

5. Le culte de la divine miséricorde chez saint Jean Eudes

Saint Jean Eudes a composé pour le Sacré-Cceur une liturgie compléte (1668-
1670) en instituant sa féte en France24. Ces offices liturgiques ne portent aucune at-
tention spéciale a la divine miséricorde ! Ainsi, ne trouve-t-on dans les Petts offices
sans lecons qu’une rare mention du mot miséricorde dans I’oraison finale (Pater mzise-

20 Cfr. OC, VIII, 333.
21 OC, VIIL, 335.
2 Jhid.

2 Cfr. PAve Cor (cfr. OC, 1II, 272. Texte daté de 1640-1641: cfr. OC, II, 278); cfr. aussi les litanies en
I’honneur du trés adorable Ceeur de Jésus: Cor miisericordissinum, miserere nobis (cfr. OC, VIII, 361).

24 Les Offices de cette liturgie trés lyrique sont rassemblées dans: OC, XI, 217-665 et OC, XII, 14-98.
Notons que certains sont en latin. Les papes Pie X (1909) et Pie XI (1925) font du saint £«£le pére, le
docteur et apétre liturgique des Sacrés Cceurs de Jésus et de Marie. Cfr. les décrets pontificaux: AAS
1(1909), 480 et AAS 17 (1925), 489-490 et 727 pour la correction. Pour I'institution des fétes du Coeur
de Jésus (29 juillet 1672) et de Marie (8 février 1648) par saint Jean Eudes, cfr. E. GEORGES, Saint Jean
Eude, Pére, Docteur et Apétre du Culte liturgique des Sacrés-Coeurs (1601-1680), Paris 19363,

148



Paul-Marie Mba

ricordiarum?5) commune aux Petites et aux Grandes Heures. La miséricorde du Ceeur
de Jésus y est évoquée indirectement 2 travers sa compassion (cfr. I’hymne des Corz-
plies?6). La lecture transversale des Petits Offices d trois lecons et des Grands Offices??
aboutit au méme constat. Quant a la Messe du Sacré-Ceeur du saint, hormis quelques
vagues allusions?8, le terme miséricorde n’y fait son apparition qu’une fois dans la
Collecte?9. L’accent de cette belle messe est I'ardente charité du Ceeur de Jésus30, ses
rapports intimes avec la Trinité, avec le Coeur de Marie, etc.

En fait, c’est en analysant les écrits didactiques, pastoraux et juridiques du saint
de Caen qu’on découvre chez lui les notes d’un culte trés cohérent a la miséricorde
divine. Car, si notre auteur contemple souvent les attributs divins se reflétant dans
le Coeur du Christ, on s’apercoit que sa pensée accorde une place privilégiée a la
divine miséricorde: «Entre les divines perfections dont le trés saint Ceeur de notre
Sauveur porte en soi la ressemblance, nous devons avoir une dévotion particuliere
pour la divine Miséricorde »31. Il znvite par ailleurs son lecteur a la contemplation de
cette perfection en partant de Dieu: «Adorons la divine Miséricorde en elle-méme,
et en tous les effets qu'elle a jamais opérés, et qu'elle opérera éternellement dans tout
I'univers, spécialement au regard de nous»32. Puis, il oriente son culte vers le Coeur de
Jésus: «Adorons et contemplons toutes les perfections de la divine Essence, vivantes
et régnantes dans le Ceeur de Jésus: c'est-a-dire, I'Eternité de Dieu, I'ITmmensité de
Dieu, I'Amour, la Charité, la Justice, la Miséricorde.. . »33.

Cette dévotion eudienne a la miséricorde divine se nourrit de quatre attitudes
intérieures: 'abandon de soi>* aux desseins de «la bonté infinie du Cceur (...) trés
miséricordieux de notre aimable Rédempteur»35, une espérance inébranlable dans sa

25 Cfr. Petits Offices des Sacrés Caeurs de Jésus et de Marie composés par le B. Jean Eudes apétre des Sacrés
Ceeurs, trad. du latin par P. PETIT (eudiste), Paris 1920, 7 (il s’agit des petits offices sans lecons ni
psaumes).

26 Cfr. ibid., 23.

27 La miséricorde est rapportée a Dieu le Pére. Cfr. par ex. Oraison finale des 1¢res Vépres (cfr. OC, X1,
467.481), les répons des lecons des Nocturnes (cfr. OC, X1, 472.488).

28 Cfr. la Priere de communion apres la Secréte (cfr. Pexpression: miserere nobis, OC, X1, 510), puis la
strophe Cordis Jesu charitas, Immensae clementiae de la Séquence ou Prose (cfr. OC, XI, 509-510).

29 Cfr. OC, XI, 507.

30 Cfr. par ex. Priere de Postcommunion, OC, XTI, 511.
31 OC, VIII, 336.

32 OC, II1, 290; cfr. aussi OC, III, 365.

35 OC, VIII, 335.

34 Cfr. OC, 1, 234; OC, 11, 63.279.

35 OC, VIII, 244.

149

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

miséricorde36, la défiance de soi par I'humzilité et, surtout, une confiance inébranlable
dans la miséricorde divine. Aussi faut-il prendre garde a ne point s’appuyer sur soi-
méme «ni sur aucune chose créée, mais sur la seule miséricorde de Dieu (...) [et]
attendre tout de la seule miséricorde de Dieu»37.

Cet abandon a la miséricorde divine n’a aucun relent de guiétisme car nous de-
vons «apporter de notre cdté tout ce que nous pouvons pour vaincre le vice, pour
nous exercer en la vertu (...) et nous acquitter des obligations qui sont attachées a
notre condition»38, Et, pour écarter plus fermement tout sentimentalisme pieux, saint
Jean Eudes inscrit ce culte dans 'zmzztation authentique de la divine miséricorde?® par
le pardon des offenses du prochain, la compassion et le soulagement de ses miséres
physiques et morales, puis en ceuvrant a son salut éternel par la pricre, la parole
et le bon exemple#0, Cette imzitation associée a 'invocation de la divine miséricorde
vise, chez le saint Normand, a la configuration du cceur du fidele au Sacré-Ceeur de
Jésus puisque, écrit-il, nous devons «nous efforcer d'en graver I'image dans notre
cceur»#! tout en mendiant cela comme une grace42, On découvre par conséquent que
si saint Jean Eudes a concentré ses liturgies du Sacré-Ceeur sur 'amour et la charité
du Christ, il a néanmoins, en familier de I'zn¢érieur du Christ, fréquenté le mystére de
la divine miséricorde:

«Adorons la divine Miséricorde en elle-méme, et en tous les effets (...) dans tout 'univers, spé-
cialement au regard de nous. Rendons-lui-en grices. Demandons-lui pardon de tous les obstacles
(...) Donnons-nous a elle (...) et qu'elle nous revéte d'elle-méme, imprimant en nous une vraie
compassion des miseres spirituelles et corporelles du prochain, ez une grande inclination de le
secourtr selon tout notre pouvoir» (OC, I1I, 290).

On ne sera donc nullement surpris de découvrir saint Jean Eudes convier tous les
pasteurs a vivre de 'esprit de miséricorde®3, en se considérant comme «les trésoriers

36 Cfr. OC, 1, 234.
37 OC, 1, 242; cfr. aussi OC, III, 271.277.
38 OC, I, 242.

39 Cfr. OC, II, 168. 1l insiste en outre sur les ceuvres de miséricorde (cfr. OC, 11, 432; OC, VII, 17; OC,
X, 400) ainsi que le Pape FRANCOIS, in Bulle d’indiction du Jubilé extraordinaire de la miséricorde
Misericordiae Vultus (11 avril 2015), n° 15.

40 Cfr. OC, VIIL, 336.
41 OC, VIIL, 336.

42 Cfr. cette élévation: «O tres bénin et trés miséricordieux Coeur de Jésus, imprimez en nos cceurs une
image parfaite de vos grandes miséricordes» (ibzd.).

4 Desprit de ses congrégations sera de miséricorde (cfr. OC, IX, 150). Cfr. par ex. ce qu'il dit des prétres
(cfr. OC, III, 187), des prédicateurs (cfr. OC, II, 285), des confesseurs (cfr. OC, III, 81. OC, IX, 105-
106) et des missionnaires (cfr. OC, 1V, 162.212).

150



Paul-Marie Mba

de la miséricorde»#4. Pour lui,: «qu'est-ce qu'un pasteur et un prétre selon le cceur
de Dieu? (...) C'est un des trésoriers du grand Roi, entre les mains duquel il a mis
les richesses infinies de sa miséricorde, pour les distribuer a tous et pour enrichir
toutes les ames»#5. Par conséquent, le pasteur devra lui-méme d’abord revétir la mi-
séricorde?6. 1l 1a méditera®’ afin de I'enseigner et de 'exercer envers les fidéles*8. Enfin,
bénéficiaire des miséricordes divines dans maintes épreuves de sa vie de fondateur4,
saint Jean Eudes reprécisera ainsi aux siens leur vocation: «nous sommes les Mission-
natres de la divine miséricorde, envoyés par le Pére des miséricordes pour distribuer
les trésors de sa miséricorde (...) aux pécheurs, et pour traiter avec eux avec un esprit
de miséricorde, de compassion et de douceur»30,

Cependant, cette pastorale de la miséricorde se caractérise par un souct d’équilibre
que saint Jean Eudes inculque aux confesseurs:

«il faut se garder de deux extrémités, a savoir d'étre trop indulgent, et d'étre trop sévére; et
tenir le milieu, c'est-a-dire, tempérer la rigueur par la douceur, et joindre la miséricorde avec
la justice, de telle sorte que 1'on donne pourtant davantage aux sentiments de la miséricorde,
qu'a ceux de la justice: se souvenant que ce sacrement a été établi par notre Sauveur plutdt pour
exercer la miséricorde que la justice» (OC, IV, 261-262).

En effet, témoigner de la miséricorde en oubliant la justice divine conduit a une
«fausse charité» et 2 une «fausse et cruelle miséricorde»>! pastoralement domma-
geable puisqu’elle «endort le pécheur dans son crime et dans une fausse paix...»%2.
La miséricorde et la justice sont en effet deux attributs moraux qui s’harmonisent
dans I'Etre divin®3. C’est pourquoi la miséricorde divine s’exerce jusques dans la jus-

44 OC, 111, 14.

45 0OC, 111, 23-24.

46 Cfr. OC, 1V, 212.

47 Cfr. OC, 1V, 255.

48 Cfr. OC, 1V, 40.46.65; cfr. aussi: OC, 11, 285; OC, 1V, 214.

49 On trouvera la priere de ' Ave Cor sanctissimum in OC, 11, 272. Ce texte remonterait entre 1640 et 1641
(cfr. OC, II, 278). Saint Jean Eudes en action de grace 2 Marie du recouvrement de la chapelle Caen en
1653 enrichira d’une nouvelle invocation I’Ave Cor avec Ave Cor misericordissimunm: Nous te saluons,
Cceur plein de miséricorde (cfr. OC, II, 365 note 1). UAve Maria, Filia Dei Patris subira le méme sort
avec l'introduction de: Ave Maria, Mater misericordiae: Nous te saluons Marie, Mére de miséricorde
(cfr. OC, 11, 359 note 2).

50 OC, X, 399. Le pape Frangois emploie la méme expression (cfr. Misericordiae Vultus, n® 18); cfr. aussi
0OC, 1, 85.101.

51 Dans Pordre des citations cfr. OC, 1V, 214; OC, 1V, 246. Lire aussi: OC, IV, 255-256.
52 OC, 1V, 161.

53 La présence en Dieu de la justice et de la miséricorde est De fide; cfr. L. OTT, Précis de théologie dog-
matique, Mulhouse-Paris-Tournai 19603, 75-78 (titre original: Grundriss der Dogmatik, Freiburg 1954).
Cfr. aussi Pape FRANCOIS, Misericordiae Vultus, n® 20-21.

151

0
o
>
—
=
o
c
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

La miséricorde dans la devotio Cordis Jesu de St. Jean Eudes

tice distributive dans la pensée eudienne. Dieu récompense au-dela des mérites d'une
part, et inflige un chatiment inférieur a la faute d’autre part>4,

Conclusion

La pensée du fondateur des Eudistes véhicule une trés robuste doctrine de la
miséricorde dans une approche éminemment christocentrigue, anthropocentrique et
symbolique par son «cardiocentrismes. C’est une doctrine pratique dogmatiquement
orthodoxe, qui méle les éléments de la spiritualité de I'Ecole francaise 2 une mystique
de 'Essence divine. Comment cette doctrine a-t-elle bourgeonné pour atteindre une
telle maturité? Est-elle née en réaction au jansénisme du XVIIe s.? Quelles en furent
les sources? Un travail historique nous en dirait davantage. Notre approche se voulait
systématique et synchronique pour montrer la cohérence et la pertinence de cet auteur
encore peu connu.

La miséricorde est en quelque sorte le plus grand attribut divin en tant qu’elle
est la «cause» de tout 'agir divin ad extra. Elle se manifeste a ’humanité a travers le
Sacré-Ceoeur de 'Homme-Dieu, inséparable du Coeur de Marie dans sa génération
temporelle’. Car, symbole du principe et du centre de toute la vie d’amour du Verbe
Incarné pour Dieu et pour le genre humain, le Sacré-Coeur est le parfait reflet des
attributs divins ot la miséricorde occupe une place exceptionnelle. Aussi, le culte de
la miséricorde occupe-t-il une place réelle, bien que secondaire, dans la devotio Cordis
Jesu eudienne. Il vient apres le culte de la charité auquel il est connexe. Ce role mineur
de la dévotion 2 la divine miséricorde n’enléve rien au génie du Pere du culte public
du Sacré-Coeur mais il manifeste davantage son sens théologique, son esprit prophé-
tique et son actualité. Qui aurait jamais percu que quatre si¢cles apres le saint, cet
élément de sa pensée serait pleinement déployé dans la vie de ’Eglise? Car, c’est aux
saints du XXe si¢cle qu’il reviendra d’expliciter et de promouvoir avec succes ce culte
de la miséricorde divine, sans doute dans un dessein providentiel de miséricorde pour
le monde contemporain.

54 Cfr. OC, 1, 252. Ce point de vue eudien est aussi thomiste (cfr. STh. T2, 21,4 ad I).

55 Nous avons développé cet aspect dans notre thése de théologie systématique (: Saint Jean Eudes, La
theologia Cordis Mariae: une théologie mariale basée sur la Charité du Verbe) soutenue a la Faculté de
Théologie de Lugano en novembre 2014 sous la direction du Prof. Manfred HAUKE. Ce travail est en
cours de publication.

152



Paul-Marie Mba

Résumé

Aprés avoir rappelé I'importance de la miséricorde dans les écrits eudiens, I'article
montre la place de ce théme dans la theologia Cordis Jesu de saint Jean Eudes. On
y découvre que le fondateur des eudistes a développé une solide doctrine sur la mi-
séricorde, a la fois théocentrique et christocentrique mais aussi pastorale qui garde
toute son actualité.

n
o
=
=+
=
o
=
=2

Abstract

After having recalled the importance of the mercy in the writings of Saint Jean Eu-
des, the paper shows the place of this theme in the theologia Cordis Jesu of the Saint.
We can see through this paper that the founder of the Eudists has developed a very
strong doctrine on mercy, which is at the same time theocentric and christocentric,
but also pastoral, and which is still actual today.

153






