Recensioni RTLu XXI (1/2016) 207-210

Ambrose and John Chrysostom.
Clerics between Desert and Empire

J. H. W. G. Liebeschuetz
Oxford University Press, Oxford 2011, 303 pp.

La monografia di Liebeschuetz delinea le attivita pastorali di Ambrogio di Mila-
no e di Giovanni Crisostomo, due Padri della Chiesa con tanti punti comuni fra di
loro, vissuti peraltro in un periodo storico e in una societa caratterizzati da culture,
filosofie, religioni e politiche diverse, e dove il messaggio cristiano diventava sempre
pitt norma di vita.

Dopo I’Editto di Milano (313), la figura di Gest Cristo non si trovava pili ai margi-
ni della societa pluriculturale dell’epoca, che pure lontana nel tempo, per certi aspet-
ti, assomiglia alla nostra, ma diventava centrale ed interagiva intensamente in spazi
pubblici e luoghi comuni attraverso i due luminari venerati come santi dai cristiani
occidentali e orientali (cfr. C. PASINI [a cura dil, Le fonti greche su Sant’ Ambrogio,
Opera Omnia di Sant’ Ambrogio. Sussidi, vol. 24/1, Milano-Roma 1990, 9-15).

E il periodo definito ’epoca d’oro della patristica proprio perché alcuni Padri del-
la Chiesa, formati nei grandi centri culturali, arricchiscono la predicazione cristiana
con un nuovo lessico che porta i connotati filosofici e classici. Per esempio, Ambrogio
si ispira molto ai filosofi neoplatonici (pp. 254-255; cfr. C. PASINI [a cura dil, Le fonti
greche su Sant’ Ambrogio, cit., 9), mentre la forma dialogica del Sacerdozio di Giovanni
Crisostomo rimanda, con la dovuta prudenza, al Critone, al Fedro e alla Repubblica di
Platone (cfr. GIOVANNI CRISOSTOMO, I/ Sacerdozio, a cura di A. Quacquarelli, Collana
di testi patristici 24, Roma 1980, 10).

La particolarita di questo studio consiste nell’esposizione comparata delle due
figure emblematiche, Ambrogio per 'Occidente e Giovanni per I'Oriente. Inoltre,
l'autore i presenta come esempi di vita cristiana, vissuta con fermezza e trasparenza.

L’approccio al mondo patristico ¢ arduo e — oltre la previa e appropriata cono-
scenza linguistica, del latino e del greco in questo caso, di cui I’autore, avendo gia la-
vorato sui testi originali (pp. 1, 3), da prova indubitabile — richiede anche la capacita
di cogliere gli aspetti sistematici che caratterizzano i due personaggi e il loro reale in-
serimento in quell’ambiente ecclesiastico e politico che possiede ormai i tratti distin-

207



c
.2
v
c
)
O
]
o

J.H. W. G. Liebeschuetz, Ambrose and John Chrysostom. Clerics between Desert and Empire

tivi della nuova comunita/societa pensata e ambita da Ambrogio e Giovanni. Anche
quest’ultimo obbiettivo & raggiunto in modo piti che soddisfacente dall’autore.

1l libro si divide in tre parti, pitt la conclusione che per contenuto sarebbe la
quarta parte, suddivise in diciotto capitoli. E insolita la distribuzione dei capitoli. Se
alla trattazione di Ambrogio I'autore dedica la seconda parte con soltanto tre capitoli
(37 pagine), a quella di Giovanni riserva la terza parte con dieci capitoli (150 pagine).

Gli aspetti fondamentali evidenziati possono essere riassunti in tre tematiche: Ia-
scetismo, la parresia (noppnoia) in quanto testimonianza di fede e manifestazione del
rapporto tra religione e politica, le similitudini/dissimilitudini prese in considerazio-
ne soprattutto nella conclusione.

Nella prima parte I'autore analizza le radici dell’ascetismo (pp. 9-42) portando
moltissime informazioni che aprono diverse tematiche, non tutte indispensabili alla
trattazione del tema.

Con riferimento all’ascetismo prende in considerazione la tesi intrigante di M.
ILLERT, Johannes Chrysostomus und das antiochenische Ménchtum (Ziirich 2000), se-
condo cui Palladio, nel Dialogus de vita S. Ioannis Chrysostom:, sarebbe fuorviante
quando parla di Giovanni e della sua esperienza di monaco ed eremita per il fatto che
avrebbe modellato le sue considerazioni sulla vita di uomini santi celebri del deserto
egiziano, mentre I'ascetismo vissuto dal Crisostomo sarebbe stato ben diverso, cio¢
distintamente siriano e legato alla citta.

Liebeschuetz osserva infine che Illert «minimizza le differenze tra la vita ascetica
vissuta all'interno della citta e “sulla montagna”» (p. 106) — cosa d’altronde messa
bene in risalto dagli scritti e dalla vita stessa del Crisostomo — e conclude, quindi,
che si era sbagliato a scartare le considerazioni di Palladio sul Crisostomo monaco
ed eremita. L’autore condivide giustamente le informazioni del Dialogus di Palladio
sull’esperienza del Crisostomo «sulla montagna» (pp. 4, 117) e, seguendo i dati della
Storia Ecclesiastica di Socrate, considera piti probabile la conversione di Crisostomo
alla vita ascetica a partire dal contatto con Evagrio, anche se questo fatto non & men-
zionato in Palladio e generalmente ¢ ritenuto inesatto (pp. 122-123).

Nella seconda parte I"autore espone con cura gli aspetti biografici di Ambrogio
e di Giovanni, specialmente le fonti e gli elementi riguardanti i primi anni di vita di
Giovanni, considerati d’importanza fondamentale per comprenderne I’attivita pasto-
rale (pp. 113-132).

I grandi temi della parresia e del rapporto tra il vescovo e la corte imperiale sono
trattati in questa parte ed anche nella terza. L’autore evidenzia che il valore della
parresia non & dato dall’esito positivo o negativo del conflitto di una determinata
situazione, ma dalla fermezza costante di fede dimostrata da tanti Padri della Chiesa
(per esempio san Basilio di Cesarea: cfr. D. SPATARU, Sacerdoti e diaconesse. La gerar-
chia ecclesiastica secondo i Padri Cappadoci, Bologna 2007, 188-189), in questo caso
da Ambrogio e da Giovanni.

208



Damian Spataru

Le somiglianze tra i due Padri riemergono proprio dagli episodi di vita riportati
efficacemente da Liebeschuetz, nei quali si manifesta il coraggio straordinario e la
fedelta all’insegnamento cristiano.

Ambrogio ¢ considerato uno dei vescovi piti intrepidi e schietti (outspoken) della
storia di tutti i tempi (p. 60), un «diplomatico abilissimo e straordinariamente co-
raggioso» (p. 91). L’autore ricorda tre tensioni tra il vescovo di Milano e il potere
imperiale: la prima tensione mostra I'immutata posizione di Ambrogio per la difesa
e la promozione della fede nicena contro gli “homoiani” ariani, assieme al rifiuto di
concedere loro una chiesa, con delle ripercussioni sul vescovo stesso e sui suoi fedeli
(p. 86); la seconda riporta la diatriba sul ripristino dell’altare della dea Vittoria in
senato e sui privilegi per i sacerdoti pagani e le Vestali, occasione in cui Ambrogio
mostra che lo Stato non pud far coesistere la verita (la fede cristiana) accanto all’erro-
re (la fede negli dei); la terza ¢ di particolare rilievo ed evidenzia I'imposizione della
penitenza da parte di Ambrogio all'imperatore Teodosio per il massacro di Tessalo-
nica con la pubblica amissione delle colpe (p. 90).

Le vicende di Giovanni a Costantinopoli sono perd diverse da quelle di Ambro-
gio. Se Liebeschuetz riporta in modo corretto e dettagliato il rapporto del Crisostomo
con la corte imperiale — come per esempio il contrasto tra la spiritualita di Giovanni
e la mondanita della corte, il rapporto con I'imperatrice Eudossia che stringe alleanza
col vescovo di Alessandria ai danni di Giovanni (pp. 231-238), la trama del Sinodo
della Quercia, gli esili che dovra affrontare e che gli causeranno la morte, ecc. — bi-
sogna d’altro canto affermare che le priorita di Giovanni furono piuttosto «lo sforzo
per una pit perfetta e radicale imitazione di Cristo [...], la concretizzazione di una
vita basata sulla fede, non nella monastica rinuncia al mondo, bensi affrontando i pro-
blemi quotidiani della cura delle anime nel “mondo”» (H. R. DROBNER, Patrologia,
Casale Monferrato 1998, 438).

Un aspetto ancora pitt importante che sta dietro all’episcopato sofferto di Giovan-
ni (come prima di lui Gregorio di Nazianzo), sfiorato di passaggio da Liebeschuetz
(p. 247), & una certa politica ecclesiastica nei confronti della sede vescovile di Co-
stantinopoli, portata avanti anche dal vescovo Teofilo di Alessandria che «continuava
ad impedire la presenza a Costantinopoli di vescovi d’alta statura e di indipendenza
culturale onde ottenere il predominio in Oriente» (M. SIMONETTI — E. PRINZIVALLI,
Letteratura cristiana antica 2. Dall’ epoca costantiniana alla crisi del mondo antico, Ca-
sale Monferrato 1996, 498-499; cfr. ibid., 277).

Per quanto riguarda il rapporto con il potere imperiale, dall’analisi degli scritti
ricordati dall’autore si desume che tutti e due Padri hanno scritto trattati sui doveri
sacerdotali ed hanno espresso fermi giudizi sui diritti e i doveri del sacerdote, che
arrivano fino al punto di censurare le infrazioni da parte di chiunque, anche dell’im-
peratore che ¢ nella Chiesa ed ha anch’egli bisogno di salvezza. La cura pastorale
del vescovo si estende a tutti senza alcuna distinzione di cariche civili o politiche. In

209

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

J.H. W. G. Liebeschuetz, Ambrose and John Chrysostom. Clerics between Desert and Empire

questo senso ogni intervento del vescovo riguarda la disciplina interna della Chiesa e
non puo essere visto come un segno della sovraordinazione della Chiesa allo Stato. La
Chiesa e lo Stato «sono due istituzioni che possono avere in comune solo somiglianze
apparenti, mentre in realta tutte le loro strutture hanno ben altri fini» (CRISOSTOMO,
Il Sacerdozio, cit., p. 10).

Liebeschuetz sottolinea questa realta sempre pitl evidente quando afferma che in
Occidente «!’incorporazione della Chiesa allo Stato romano ha comportato una fon-
damentale trasformazione delle istituzioni romane, perché creava per la prima volta il
dualismo tra la Chiesa e lo Stato, ponendo le premesse per un serio scontro tra le due
organizzazioni» (pp. 2-3).

Lo studio avrebbe potuto tener maggiormente conto anche della situazione po-
litica diversa in Oriente (p. 266). Se in Occidente «si stava procedendo verso uno
sviluppo del rapporto tra Stato e Chiesa, [...] tuttavia le questioni di fede e quelle
relative all’organizzazione interna della Chiesa ricadevano ormai sotto la giurisdizio-
ne dell’autorita ecclesiastica» (DROBNER, Patrologia, cit., 418), mentre in «Oriente
le strutture ecclesiastiche venivano inglobate nell’amministrazione statale, e nessuno
avrebbe osato negare all'imperatore il diritto di intervenire su problemi riguardanti
la Chiesa [...1» (/b4d.).

Soltanto in questa prospettiva generale si colgono in modo pit efficace 'atteggia-
mento di Ambrogio di fronte all'imperatore ed i suoi successi, lodato da Agostino
per U'«integrita di fede» (Contra Iulianum 1,7, 35) e I'operato sofferto di Giovanni,
il quale nonostante sembri aver subito una sconfitta dal punto di vista politico, dal
punto di vista della parresia & un «grande difensore della fede cristiana» (AGOSTINO,
Contra Iulianum 1, 6, 28).

In conclusione, lo studio di Liebeschuetz porta un contributo notevole allo stu-
dio dei Padri della Chiesa e mostra, in linea con I'insegnamento della Chiesa, che i
loro scritti sono «pieni di sapienza e incapaci di invecchiare» (GIOVANNI PaoLo 1I,
Lettera apostolica Patres ecclesiae per il XVI centenario della morte di san Basilio [2
gennaio 19801, in AAS 72 [1980] 6).

L’ascetismo e la parresia non devono rimanere delle realta appartenenti al passato,
ma vissute come dimensioni intrinseche della vita di ogni cristiano, laico e consacrato.
Il rapporto del vescovo o del cristiano con il mondo circostante (il potere civile) deve
essere sempre guidato dall’insegnamento di Gesti Cristo ed orientato verso la salvezza
eterna alla quale tutti sono chiamati. La vicinanza del popolo ai suoi pastori ¢ molto
bene sottolineata dall’autore e mostra una Chiesa riunita intorno al vescovo, realta
che sara sviluppata dall’insegnamento del Concilio Vaticano II.

Damian Spataru

210



