
Recensioniı S IU XX 1/2016) 207/7-210

Ambrose an John Chrysostom.
Clerics between Desert an Empire

Liebeschuetz
Oxford Untversity Press, Oxford 2OTLT, 5305

La monografia di Liebeschuetz delinea le attıvıta pastorali di Ambrogio di Mila
di (0vannı (Lrisostomo, due Padri della Chiesa CO  - tantı puntı cCOomMun1 fra di

loro, vissut] peraltro 1n periodo StOr1CO 1n una socleta caratter1zzatl] da culture,
filosofte, religioni politiche diverse, dove ı] MeEsSsSaggl10 ecrist1ano diventava SCINDIEC
DIU di vita.

Dopo ’Editto di Milano (3 13), 1a figura di (Je8 (rsSto 10  — 61 EFrOVava DIU al margl-
nı1 della socleta pluriculturale dell’epoca, che DULC ontana nel DCI cert1 L-
t1, assomiglia alla nOSTra, diventava centrale d interag1ıva Intensamente 1n spazı
pubblici luoghi COMUnNI ALLEFAVEeTrSO due luminar i venerat] (G)1R{5 Sant]ı daj cristlanı
occidentalji Orlentali cfr PASINI a ura di], Le fonti greche Sant’Ambrogio,
UÜpera ( )mnı1a di Sant’Ambrogio. Sussidi, vol 24/1, Milano-Roma 1990, 9-15)

ı] periodo definito l’epoca d’oro della patrıstica Propri0 perche alcun] Padri del
1a Chiesa, ormalti nel srandi centrI1 culturali, arricchiscono 1a predicazione ecristi1ana
CO  - OVO EessSiICO che connotatı Alosofiei classie]. Per esempI10, Ambrogio
61 ispira molto al Alosofi neoplatonici (pp 254-2595: ctr PASINI a ura di], Le fonti
greche Sant’Ambrogio, Cit., 9), mentfre 1a forma dialogica de]l Sacerdozio di (:10vannı
( Tsostomo rimanda, CO  - 1a dovuta prudenza, Gritone, Fedro alla Repubblica di
Platone cfr IOVANNI (LRISOSTOMO, Sacerdozio, ura di Quacquarelli, Collana
di test1 patrısticı 24, oma 1980, 10)

La particolarita di QqUESTO studio consliste nell’esposizione COMparata delle due
figure emblematiche, AÄmbrogio DCI l’Occidente (10vannı! DCI l’Orilente. Inoltre,
’autore I (G)1R{5 esempI1 di vita cristiana, vissuta CO  - fermezza trasparenza.

L’approcclo al mondoa patrıst1co arduo oltre 1a previa approprliata ONO-

SCC12724 linguistica, de] latino de]l Ö 1n QqUESTO C dsÜU, di Cul l’autore, avendo 914 la
VOTrTALO S11 test1 originali (pp 1, 3), da OV. indubitabile richiede anche 1a capacıta
di cogliere oli aspett1 Ssistemat1c1 che caratter1zzano due personagg1 loro reale 1n -
ser1imento 1n quell’ambiente eccleslastico politico che possiede Ormal tratt] distin-

A0 /207

RTLu XXI (1/2016) 207-210Recensioni

Ambrose and John Chrysostom. 
Clerics between Desert and Empire

J. H. W. G. Liebeschuetz
Oxford University Press, Oxford 2011, 303 pp.

La monografia di Liebeschuetz delinea le attività pastorali di Ambrogio di Mila-
no e di Giovanni Crisostomo, due Padri della Chiesa con tanti punti comuni fra di 
loro, vissuti peraltro in un periodo storico e in una società caratterizzati da culture, 
filosofie, religioni e politiche diverse, e dove il messaggio cristiano diventava sempre 
più norma di vita.

Dopo l’Editto di Milano (313), la figura di Gesù Cristo non si trovava più ai margi-
ni della società pluriculturale dell’epoca, che pure lontana nel tempo, per certi aspet-
ti, assomiglia alla nostra, ma diventava centrale ed interagiva intensamente in spazi 
pubblici e luoghi comuni attraverso i due luminari venerati come santi dai cristiani 
occidentali e orientali (cfr. C. Pasini [a cura di], Le fonti greche su Sant’Ambrogio, 
Opera Omnia di Sant’Ambrogio. Sussidi, vol. 24/1, Milano-Roma 1990, 9-15). 

È il periodo definito l’epoca d’oro della patristica proprio perché alcuni Padri del-
la Chiesa, formati nei grandi centri culturali, arricchiscono la predicazione cristiana 
con un nuovo lessico che porta i connotati filosofici e classici. Per esempio, Ambrogio 
si ispira molto ai filosofi neoplatonici (pp. 254-255; cfr. C. Pasini [a cura di], Le fonti 
greche su Sant’Ambrogio, cit., 9), mentre la forma dialogica del Sacerdozio di Giovanni 
Crisostomo rimanda, con la dovuta prudenza, al Critone, al Fedro e alla Repubblica di 
Platone (cfr. Giovanni Crisostomo, Il Sacerdozio, a cura di A. Quacquarelli, Collana 
di testi patristici 24, Roma 1980, 10). 

La particolarità di questo studio consiste nell’esposizione comparata delle due 
figure emblematiche, Ambrogio per l’Occidente e Giovanni per l’Oriente. Inoltre, 
l’autore li presenta come esempi di vita cristiana, vissuta con fermezza e trasparenza. 

L’approccio al mondo patristico è arduo e - oltre la previa e appropriata cono-
scenza linguistica, del latino e del greco in questo caso, di cui l’autore, avendo già la-
vorato sui testi originali (pp. 1, 3), dà prova indubitabile - richiede anche la capacità 
di cogliere gli aspetti sistematici che caratterizzano i due personaggi e il loro reale in-
serimento in quell’ambiente ecclesiastico e politico che possiede ormai i tratti distin-



LIeDESCHUETZ, AMBDrose and John Chrysostom. ( Tarıcs hetween Talya] and FEmpire

t1vV1 della OV: comunIıta/socleta pCENsata ambita da Ambrogio (10vannı. Anche
quest’ultimo obbiettivo raggl1unto 1n modo DIU che soddisfacente dall’autore.

I} libro 61 divide 1n tre partı, DIU 1a conclusione che DCI CONTENUTO <arehbbe 1a
quarta D suddivise 1n diciotto capitoli. insolita 1a distribuzione de]l capitoli. Ne
alla trattazlione d AÄmbrogio ’autore dedica 1a seconda CO  — soltanto tre capitoli
(37 pagine), quella di (0vannı tserva la CO  - diec] capitoli 150 pagine).

Gi_i aspett1 ftondamentalji evidenzlat] DOSSONO GSSCTEC rlassuntı 1n tre tematiche: ’a
scet1smo, la Darrestad (XAPPNOTA,) 1n quanto testimon1anza di fede manifestazione de]l

tra religione politica, le similitudini/dissimilitudini C 1n considera7zi0-
SOPprattutto nella conclusione.
Nella prima ’autore analizza le radic] dell’ascetismo (pp 9-42) portando

moltissime informazion] che ADTONO diverse tematiche, 10  — indispensabili alla
trattazlione de] tema

C‚on tferimento all’ascetismo prende 1n considerazione 1a tes1 intrigante di
ILLERT, Johannes Chrysostomus UNM das antiochenische Mönchtum Zürich 2000),
condo CUul Palladio, nel Dialogus de nabd [OAnnNIS Chrysostomt, sarebbe fuorviante
quando parla di (10vannı della y{l esperlenza di 1NONACO ed eremiıta DCT fatto che
avrehbbe modellato le { 1E considerazion] sulla vita d uom1n1] Sant]ı celebri de]l deserto
e91Z1anN0, mentfre l’ascetismo ViISssuto dal (rlsostomo <arehbbe ben diverso, 10€e
distintamente S1T1anO0 legato alla C1itta

Liebeschuetz OSSCLIVA infine che Hlert «miniımizza le differenze ira la vita ascet1ca
vissuta all’interno della C1itta “sulla montagna ” » (p 106) (8NXY2] dV’altrondeUOTSUGICM ene 1n risalto dagli scr1tt1 dalla vita STESSAa de] ( TsSOostomo conclude, quindi,
che 61 CTa sbagliato SCArtLAare le considerazion] di Palladio aul (rlsostomo 1NLONACO

ed eremita. L’autore condivide o1ustamente le informazion] de] Diralogus di Palladio
sull’esperienza de]l ( TsSOostomo «sulla MONTAaSNA>» (pp 4, 117) C, seguendo dati della
S FOY1A Ecclesiastica d Socrate, considera DIU probabile 1a cCONverslone di ( rsostomo
alla vita ascet1ca partıre dal CO  - Evagrio, anche QquUESTO fatto 110  - 11E11-

z1o0nato 1n Palladio generalmente rMtenuto Iinesatto (938) 122-123)
Nella seconda ’autore CSDONEC CO  - ura oli aspett1 biografici di AÄmbrogio

di („10vann!l, specialmente le fonti oli elementi riguardanti prımı ann] d vita di
(„10vannl, considerati d’importanza ftondamentale DCI comprenderne Vl’attivita O-
rale (pp 113-132)

srandi tem1 della Darrestad de]l tra ı] VOEOSCOVO la CO imperlale SO110

trattat] 1n questa d anche nella L’autore evidenzia che ı] valore della
Darresia 10  — dato dall’esito DOSIt1VO negat1vo de] conflitto di una determinata
situazlone, dalla fermezza di fede dimostrata da tantı Padri della Chiesa
per esemp10 sAll Basilio di (esarea: cfr SPATARU, Sacerdotz diaconesse. La F-
chia pcclestastica secondo DPadrı Cappadoct, Bologna 2007/, 188-189), 1n QquUESTO Aas O

da Ämpbrogio da (10vannı.

205208

J. H. W. G. Liebeschuetz, Ambrose and John Chrysostom. Clerics between Desert and Empire

Re
ce

ns
io

ni

tivi della nuova comunità/società pensata e ambita da Ambrogio e Giovanni. Anche 
quest’ultimo obbiettivo è raggiunto in modo più che soddisfacente dall’autore.

Il libro si divide in tre parti, più la conclusione che per contenuto sarebbe la 
quarta parte, suddivise in diciotto capitoli. È insolita la distribuzione dei capitoli. Se 
alla trattazione di Ambrogio l’autore dedica la seconda parte con soltanto tre capitoli 
(37 pagine), a quella di Giovanni riserva la terza parte con dieci capitoli (150 pagine).

Gli aspetti fondamentali evidenziati possono essere riassunti in tre tematiche: l’a-
scetismo, la parresìa (παρρησία) in quanto testimonianza di fede e manifestazione del 
rapporto tra religione e politica, le similitudini/dissimilitudini prese in considerazio-
ne soprattutto nella conclusione. 

Nella prima parte l’autore analizza le radici dell’ascetismo (pp. 9-42) portando 
moltissime informazioni che aprono diverse tematiche, non tutte indispensabili alla 
trattazione del tema.

Con riferimento all’ascetismo prende in considerazione la tesi intrigante di M. 
Illert, Johannes Chrysostomus und das antiochenische Mönchtum (Zürich 2000), se-
condo cui Palladio, nel Dialogus de vita S. Ioannis Chrysostomi, sarebbe fuorviante 
quando parla di Giovanni e della sua esperienza di monaco ed eremita per il fatto che 
avrebbe modellato le sue considerazioni sulla vita di uomini santi celebri del deserto 
egiziano, mentre l’ascetismo vissuto dal Crisostomo sarebbe stato ben diverso, cioè 
distintamente siriano e legato alla città.

Liebeschuetz osserva infine che Illert «minimizza le differenze tra la vita ascetica 
vissuta all’interno della città e “sulla montagna”» (p. 106) - cosa d’altronde messa 
bene in risalto dagli scritti e dalla vita stessa del Crisostomo - e conclude, quindi, 
che si era sbagliato a scartare le considerazioni di Palladio sul Crisostomo monaco 
ed eremita. L’autore condivide giustamente le informazioni del Dialogus di Palladio 
sull’esperienza del Crisostomo «sulla montagna» (pp. 4, 117) e, seguendo i dati della 
Storia Ecclesiastica di Socrate, considera più probabile la conversione di Crisostomo 
alla vita ascetica a partire dal contatto con Evagrio, anche se questo fatto non è men-
zionato in Palladio e generalmente è ritenuto inesatto (pp. 122-123). 

Nella seconda parte l’autore espone con cura gli aspetti biografici di Ambrogio 
e di Giovanni, specialmente le fonti e gli elementi riguardanti i primi anni di vita di 
Giovanni, considerati d’importanza fondamentale per comprenderne l’attività pasto-
rale (pp. 113-132). 

I grandi temi della parresìa e del rapporto tra il vescovo e la corte imperiale sono 
trattati in questa parte ed anche nella terza. L’autore evidenzia che il valore della 
parresìa non è dato dall’esito positivo o negativo del conflitto di una determinata 
situazione, ma dalla fermezza costante di fede dimostrata da tanti Padri della Chiesa 
(per esempio san Basilio di Cesarea: cfr. D. Spataru, Sacerdoti e diaconesse. La gerar-
chia ecclesiastica secondo i Padri Cappadoci, Bologna 2007, 188-189), in questo caso 
da Ambrogio e da Giovanni.



Damılan Spataru

Le somiglianze tra due Padri riemergono Proprio dagli episodi di vita riportatı
efficacemente da Liebeschuetz, nel quali 61 manitfesta ı] COragg10 straordinario 1a
edeltä all’insegnamento ecrist1ano.

AÄmbrogio considerato u12  ® de]l VEeSCOVI DIU intrepidi schiett] (outspoken) della
stor1a di tutt1 temp1 (p 60), «diplomatico abilissimo straordinariamente
ragg10s0>» (p 91) L’autore ricorda tre tens10n1 tra ı] VESCOVO di Milano potere
imperlale: 1a prima tenslione InNOSTITA l’immultata pOosizlionNe di AÄmbrogio DCI 1a difesa

1a Promozlone della fede nlcena CONITO oli “homolani” arlanl, asslieme rihuto di
concedere loro una chiesa, CO  — delle r1percussion1 s11] VOEOSCOVO STESSO S11 SUO1 fedeli
(p S6): la seconda riporta 1a diatriıba s11] MDrsStINO dell’altare della dea Vittorla 1n
SCENATO SU1 privileg] DCI Ssacerdoti paganı le Vestali, OCccaslone 1n Cul AÄmbrogio
InNOSTIra che lo Stato 110  - DUO far cOoOeslstere la verıta (la fede cristlana) ACCANTLO all’erro-

(la fede negli dei): 1a di particolare rilievo ed evidenzi]a l’imposizione della
penitenza da di AÄmbrogio all’imperatore Teodosio DCI ı] di Tessalo-
nıca CO  — 1a pubblica amMissione delle colpe (p 90)

Le vicende di (10vannı Costantinopoli SO110 peroö diverse da quelle d Ambro
910 Se Liebeschuetz riporta 1n modo dettagliato ı] de] ( rsostomo
CO  - 1a CO imperlale (G)1R{5 DCL esemp10 ı] CONTITASTO ira 1a spiritualitä di (10vannı!

1a mondanita della CO  e, CO  — l’imperatrice Eudossia che stringe alleanza
col VOEOSCOVO d Alessandria al dannı]ı di (10vannı (pp S), la de] Sinodo
della QÜuercla, oli esili che dovräa affrontare che oli CAUSCTANLNO la (8)  e, CC  C bi
[0722 01 d’altro CANTO affermare che le prliorita di (0vannı furono pluttosto <«Jo sforzo
DCI una DIU perfetta radicale Imitazlione d (LrsSto 1, 1a concret17z7zazlone di una KACeNsSION!
vita basata sulla fede, 10  — nella imonast1ica mnuncla mondo, bens] affrontando DIO
blem]i quotidiani della ura delle anıme nel “mondo”>» ( DROBNER, Patrologia,
Casale Monferrato 1998, 438)

Un aSPeETtLO ALICOTLA DIU importante che STA dietro all’episcopato sofferto di (10van-
nı1 (come prima di lui Gregorio di Nazianzo), <horato di passagg10 da Liebeschuetz
(p 247), un Ce politica ecclesiastica nel confronti della csede vescovile di CO
stantinopoli, portata avantı anche VOEOSCOVO Teofilo di Alessandria che «continuava
acl impedire 1a Costantinopoli di VEeSCOVI] A’alta tTAatura di indipendenza
culturale onde predominio 1n (Jriente>» ( SIMONETTI PRINZIVALLI,
Letteraturad CYISHANd ANLICA Dall’epoca COSTANLTIN1IANA alla CYVIS1 del mOondo Antico, (a
oqle Monferrato 19906, 498-499: cr ibid., 277)

Per quanto riguarda ı] CO  — ı] DOTteErE imperlale, dall’analisı degli scr1itt1
ricordati dall’autore 61 desume che tutt1 due Padı hanno scr1ltto trattat] S11 dover]
sacerdotalji ed hanno fermi oiudizi S11 diritti dover] de]l sacerdote, che
arf1vano fino d CENSULALE le infrazioni da d chiunque, anche dell’im-

che nella Chiesa d ha anch’egli bisogno di salvez7a. La ura pastorale
de]l VOEOSCOVO 61 estende tutt1 11 alcuna distinzione di cariche civili politiche. In

209209

Damian Spataru

Recensioni

Le somiglianze tra i due Padri riemergono proprio dagli episodi di vita riportati 
efficacemente da Liebeschuetz, nei quali si manifesta il coraggio straordinario e la 
fedeltà all’insegnamento cristiano. 

Ambrogio è considerato uno dei vescovi più intrepidi e schietti (outspoken) della 
storia di tutti i tempi (p. 60), un «diplomatico abilissimo e straordinariamente co-
raggioso» (p. 91). L’autore ricorda tre tensioni tra il vescovo di Milano e il potere 
imperiale: la prima tensione mostra l’immutata posizione di Ambrogio per la difesa 
e la promozione della fede nicena contro gli “homoiani” ariani, assieme al rifiuto di 
concedere loro una chiesa, con delle ripercussioni sul vescovo stesso e sui suoi fedeli 
(p. 86); la seconda riporta la diatriba sul ripristino dell’altare della dea Vittoria in 
senato e sui privilegi per i sacerdoti pagani e le Vestali, occasione in cui Ambrogio 
mostra che lo Stato non può far coesistere la verità (la fede cristiana) accanto all’erro-
re (la fede negli dei); la terza è di particolare rilievo ed evidenzia l’imposizione della 
penitenza da parte di Ambrogio all’imperatore Teodosio per il massacro di Tessalo-
nica con la pubblica amissione delle colpe (p. 90). 

Le vicende di Giovanni a Costantinopoli sono però diverse da quelle di Ambro-
gio. Se Liebeschuetz riporta in modo corretto e dettagliato il rapporto del Crisostomo 
con la corte imperiale - come per esempio il contrasto tra la spiritualità di Giovanni 
e la mondanità della corte, il rapporto con l’imperatrice Eudossia che stringe alleanza 
col vescovo di Alessandria ai danni di Giovanni (pp. 231-238), la trama del Sinodo 
della Quercia, gli esili che dovrà affrontare e che gli causeranno la morte, ecc. - bi-
sogna d’altro canto affermare che le priorità di Giovanni furono piuttosto «lo sforzo 
per una più perfetta e radicale imitazione di Cristo […], la concretizzazione di una 
vita basata sulla fede, non nella monastica rinuncia al mondo, bensì affrontando i pro-
blemi quotidiani della cura delle anime nel “mondo”» (H. R. Drobner, Patrologia, 
Casale Monferrato 1998, 438). 

Un aspetto ancora più importante che sta dietro all’episcopato sofferto di Giovan-
ni (come prima di lui Gregorio di Nazianzo), sfiorato di passaggio da Liebeschuetz 
(p. 247), è una certa politica ecclesiastica nei confronti della sede vescovile di Co-
stantinopoli, portata avanti anche dal vescovo Teofilo di Alessandria che «continuava 
ad impedire la presenza a Costantinopoli di vescovi d’alta statura e di indipendenza 
culturale onde ottenere il predominio in Oriente» (M. Simonetti – E. Prinzivalli, 
Letteratura cristiana antica 2. Dall’epoca costantiniana alla crisi del mondo antico, Ca-
sale Monferrato 1996, 498-499; cfr. ibid., 277).

Per quanto riguarda il rapporto con il potere imperiale, dall’analisi degli scritti 
ricordati dall’autore si desume che tutti e due Padri hanno scritto trattati sui doveri 
sacerdotali ed hanno espresso fermi giudizi sui diritti e i doveri del sacerdote, che 
arrivano fino al punto di censurare le infrazioni da parte di chiunque, anche dell’im-
peratore che è nella Chiesa ed ha anch’egli bisogno di salvezza. La cura pastorale 
del vescovo si estende a tutti senza alcuna distinzione di cariche civili o politiche. In 



LIeDESCHUETZ, AMBDrose and John Chrysostom. ( Tarıcs hetween Talya] and FEmpire

QqUESTO C11SO ogn1 intervento de] VESCOVO riguarda la disciplina interna della Chiesa
110  - DUO GSSCTEC VIStO OM ONO della sovraordinazione della Chiesa allo Stato La
Chiesa lo Stato <«SONO due Ist1tuz10Nn1 che DOSSONO VE 1n COINUNEC solo somiglianze
apparent], mentfre 1n realta le loro STITUFIUre hanno ben tr1 Anı> (CRISOSTOMO,
IN Sacerdozio, C1It., 10)

Liebeschuetz sottolinea questa realta SCINDIC DIU evidente quando afferma che 1n
()ceidente «Vincorporazione della Chiesa allo Stato LOINAUANO ha COM POrTLALO una fon
damentale trasformazione delle Ist1tuz10on1] FOMNANC, perche CLCAVA DCT la prima volta
dualismo tra 1a Chiesa lo Stato, ponendo le11DCI Ser10 SCONTITO ira le due
Organ1zzazlon1>» (pp 2-3)

LO studio avrebbe DOTUTO ene magg10rmente CONTO anche della s1tuazlione DO
litica diversa 1n (Jriente (p 266) Se 1n ()cecidente «S]1 STAVAa procedendo u12  ®

Sviluppo de]l tra Stato Chiesa, tuttavıa le quest1on1 di fede quelle
relative all’organizzazione interna della Chiesa ticadevano Ormal 1a oiurisdizlo-

dell’autoritä ecclesiastica» (DROBNER, Patrologia, Cit., 418), mentfre 1n «(Jriente
le STTUttUre ecclesiastiche ven1vano inglobate nell’amministrazione statale, HNESSUNOÖO

avrehbbe OSATO NESAIC all’imperatore ı] diritto di intervenıire problemi riguardanti
1a Chiesa IN ibid.)

Soltanto 1n questa prospettiva generale 61 colgono 1n modo DIU efficace l’atteggiag-
ENTO di Ambrogio di fronte all’imperatore ed SUO1 SUCCESSI, lodato da AÄgostino
DCT l’«integritä d f€d€>> Contra Tulianum 1, 7, 35) l’operato sofferto di („10vannl,
ı] quale NONOSTLANTE sembri VT subito una sconfitta d vista politico, dalUOTSUGICM di vista della Darresiad «srande difensore della fede ecrist1ana>» (ÄGOSTINO,
( Ontra Tulianum 1, 6, 28)

In conclusione, lo studio di Liebeschuetz contributo notevole allo STU-
dio de]l Padri della Chiesa mMOstra, 1n linea CO  - l’insegnamento della Chiesa, che
loro scr1tt1 SO110 «Dlen]1 di sapıenza incapacı di invecchilare» (GIOVANNI 'AOLO 1L,
Lettera apostolica Patres ecclesiae DCI ı] AVI centenarı1o della di 11 Basilio 2
geNNalO 1n AAS [2 1980 ! G6)

L’ascetismo 1a Darresia 10  — devono tmanere delle realta appartenent! al passato,
vissute (G)183{° dimensioni intrinseche della vita di Ogn1 crist1ano, laico CONSACFTALO

I} de]l VOEOSCOVO de]l cristi1ano CO  — ı] mondoa Clrcostante il DOTteErE civile) deve
OSSCTC SCHIDIC gulidato dall’insegnamento di (Je8 (rIsto d Orlentato 1a salvez7za
etferna alla quale tutt1 SO110 chiamati. La vicinanza de]l popolo al S1101 pastor1 molto
ene sottolineata dall’autore InNOSTITA una Chiesa rmunita intorno VESCOVO, realta
che Sara sviluppata dall’insegnamento de] Concilio Vaticano L1

Damıan Spataru

210210

J. H. W. G. Liebeschuetz, Ambrose and John Chrysostom. Clerics between Desert and Empire

Re
ce

ns
io

ni

questo senso ogni intervento del vescovo riguarda la disciplina interna della Chiesa e 
non può essere visto come un segno della sovraordinazione della Chiesa allo Stato. La 
Chiesa e lo Stato «sono due istituzioni che possono avere in comune solo somiglianze 
apparenti, mentre in realtà tutte le loro strutture hanno ben altri fini» (Crisostomo, 
Il Sacerdozio, cit., p. 10).

Liebeschuetz sottolinea questa realtà sempre più evidente quando afferma che in 
Occidente «l’incorporazione della Chiesa allo Stato romano ha comportato una fon-
damentale trasformazione delle istituzioni romane, perché creava per la prima volta il 
dualismo tra la Chiesa e lo Stato, ponendo le premesse per un serio scontro tra le due 
organizzazioni» (pp. 2-3).

Lo studio avrebbe potuto tener maggiormente conto anche della situazione po-
litica diversa in Oriente (p. 266). Se in Occidente «si stava procedendo verso uno 
sviluppo del rapporto tra Stato e Chiesa, […] tuttavia le questioni di fede e quelle 
relative all’organizzazione interna della Chiesa ricadevano ormai sotto la giurisdizio-
ne dell’autorità ecclesiastica» (Drobner, Patrologia, cit., 418), mentre in «Oriente 
le strutture ecclesiastiche venivano inglobate nell’amministrazione statale, e nessuno 
avrebbe osato negare all’imperatore il diritto di intervenire su problemi riguardanti 
la Chiesa […]» (ibid.).

Soltanto in questa prospettiva generale si colgono in modo più efficace l’atteggia-
mento di Ambrogio di fronte all’imperatore ed i suoi successi, lodato da Agostino 
per l’«integrità di fede» (Contra Iulianum 1, 7, 35) e l’operato sofferto di Giovanni, 
il quale nonostante sembri aver subito una sconfitta dal punto di vista politico, dal 
punto di vista della parresìa è un «grande difensore della fede cristiana» (Agostino, 
Contra Iulianum 1, 6, 28).

In conclusione, lo studio di Liebeschuetz porta un contributo notevole allo stu-
dio dei Padri della Chiesa e mostra, in linea con l’insegnamento della Chiesa, che i 
loro scritti sono «pieni di sapienza e incapaci di invecchiare» (Giovanni Paolo II, 
Lettera apostolica Patres ecclesiae per il XVI centenario della morte di san Basilio [2 
gennaio 1980], in AAS 72 [1980] 6).

L’ascetismo e la parresìa non devono rimanere delle realtà appartenenti al passato, 
ma vissute come dimensioni intrinseche della vita di ogni cristiano, laico e consacrato. 
Il rapporto del vescovo o del cristiano con il mondo circostante (il potere civile) deve 
essere sempre guidato dall’insegnamento di Gesù Cristo ed orientato verso la salvezza 
eterna alla quale tutti sono chiamati. La vicinanza del popolo ai suoi pastori è molto 
bene sottolineata dall’autore e mostra una Chiesa riunita intorno al vescovo, realtà 
che sarà sviluppata dall’insegnamento del Concilio Vaticano II.

Damian Spataru


