RTLu XXI (2/2016) 217-221

Editoriale
I/ contributo ecologico della fede

André-Marie Jerumanis
Facolta di Teologia (Lugano)

La recente enciclica Laudato si’ di papa Francesco (2015) ha ricevuto un’acco-
glienza molto positiva in tutte le parti del mondo. Non si pud negare che la crisi
ecologica & un tema che preoccupa tutta 'umanita. La conferenza internazionale del-
I’ONU sul clima a Parigi nel 2015 si & conclusa con un accordo storico. La questione
dell’etica ambientale non pud che suscitare interesse da parte del mondo cristiano
e della sua riflessione teologica. Non solo perché negli ultimi anni sono nati diversi
modelli di etica ambientale, e come tale la questione etica non lascia indifferente la
teologia, ma anche perché proprio il cristianesimo si ¢ ritrovato nel passato sul banco
degli accusati per quanto riguarda la crisi ecologica a causa del suo antropocentrismo
e della sua visione di amministratore-sfruttatore della terra.

Ricordiamo che esistono diversi modelli di etica ambientale!l. Enumeriamo bre-
vemente quelli principali: 'ecologia profonda (deep ecology) che invita ad una nuova
ontologia in grado di sviluppare un’ecologia biocentrica2; I’ecofemminismo che de-
nuncia 'androcentrismo come causa della distruzione della natura3; il modello per i
diritti degli animali4; i naturalisti del modello leopoldiano con un’etica della terra che
va al di la del regno animale’; la teologia della liberazione con la sua ecoteologia che
evidenzia la relazione tra la questione ecologia e 'oppressione dei poveri6; ’etica della

1 Ciispiriamo alla sistematizzazione di P. SMITH, What are they saying about environmental ethics?, New
York 1997.

2 Cfr. A. NAEsS, Ecology. Community and Lifestyle, New York 1989.

3 Cfr. C. MARCHANT, The Death of Nature: Women, Ecology and the Scientific Revolution, San Francisco
1980; ID., Radical Ecology. The Search for Livable World, New York 1992.

4 Cfr. P. SINGER, Animal Liberation, New York 1975.
5 Cfr. A. LEOPOLD, A Sand County Almanac, New York 1949.

6 Cfr. G. GUTIERREZ, The God of Life, Maryknoll 1991; L. BOFF, Grido della Terra, grido dei poveri. Per
una ecologia cosmica, Assisi 1996.

217



Editoriale: Il contributo ecologico della fede

responsabilita di Hans Jonas con una rilettura dell’imperativo categorico: «Agisci in
modo che le conseguenze della tua azione siano compatibili con la permanenza di
un’autentica vita umana sulla terra»’. Non possiamo non alludere anche al modello
proposto dalle religioni del mondo con il documento Declaration Toward a Global
Ethic del Parlamento delle religioni del mondo del 1993 a Chicago, che invita ad
una cultura della non-violenza e del rispetto della vita, una cultura della solidarieta
e di un ordine economico giusto, una cultura della tolleranza ma senza dimenticare
la questione della verita, una cultura rispettosa dei diritti dell'uomo e della donnas.

Alfons Auer, nella sua Etica dell’ambiente, notava nel 1988 che i cristiani non
avevano ancora pienamente portato alla luce il significato ecologico insito nella fede
cristiana’®.

Il Magistero della Chiesa cattolica a partire dal Concilio Vaticano II ha mostrato
un interesse notevole in tal senso, dando un contributo allo sviluppo di una sensibilita
ecologica maggiore e cercando a superare un atteggiamento considerato come ambi-
valente verso il mondo della natura. Sara la Gaudium et spes ad offrire un fondamento
teologico per un’etica cristiana dell’ambiente. Alla base viene posta la teologia della
creazione, che considera I'essere umano nella sua dimensione sociale, creato a im-
magine di Dio e chiamato a “governare” in modo responsabile il mondo creato e ad
usarlo per la gloria di Dio (cfr. GS 12). La perdita dell’armonia originale con se stesso,
con gli altri e con il cosmo creato deriva dal peccato dell’'uomo (cfr. GS 12). L’appel-
lo a prendersi cura del bene comune universale (cfr. GS 84), e in modo particolare
della terra, & un dovere etico (cfr. GS 57). L’uso irresponsabile della tecnologia viene
denunciato e considerato come un crimine (cfr. GS 80). Paolo VI nell’ Octogesima ad-
veniens parla di «uno sfruttamento sconsiderato della natura, da parte dell'uomo, che
rischia di distruggerla e di essere a sua volta vittima di siffatta degradazione. Non sol-
tanto I'ambiente materiale diventa una minaccia permanente: inquinamento e rifiuti,
nuove malattie, potere distruttivo totale; ma ¢& il contesto umano, che 'uomo non
padroneggia pitl, creandosi cosi per il domani un ambiente che potra essergli intolle-
rabile: problema sociale di vaste dimensioni che riguarda I'intera famiglia umana»19.
Giovanni Paolo II nella Sollicitudo rei socialis denuncia il degrado ecologico che de-
riva da un modello economico sociale che trascura la qualita “umana” della vita. Egli
evidenzia come la crisi ecologica abbia una dimensione profondamente antropolo-
gica ed etica (cfr. SRS 34 e 38). Nella Centesimus annus, egli prolunga il discorso
magisteriale ecologico approfondendo la nozione di dominio della terra come atto di

7 Cfr. H. JONAS, I/ principio responsabilita. Un’etica per la civilta tecnologica, Torino 1993, 15.

8 Cfr. H. KONG - K.-J. KuscHEL (edd.), A global ethic: the declaration of the parliament of the world’s
religions, New York 1993.

9 Cfr. A. AUER, Etica dell’'ambiente. Un contributo teologico nel dibattito ecologico, Brescia 1988, 29.
10 PAOLO VI, Octogesima adveniens, 21, in EV 4/743.

218



André-Marie Jerumanis

collaborazione con Dio (cfr. CA 37), affermando che la famiglia & la prima struttura
dell’ecologia umana. Benedetto XVI nella Caritas in veritate non manca di rilevare
la dimensione ecologica della fede: «LLa Chiesa ha una responsabilita per il creato e
deve far valere questa responsabilita anche in pubblico. E facendolo deve difendere
non solo la terra, I'acqua e I’aria come doni della creazione appartenenti a tutti. Deve
proteggere soprattutto 'uomo contro la distruzione di se stesso. E necessario che
ci sia qualcosa come un’ecologia dell’'uomo, intesa in senso giusto. Il degrado della
natura ¢& infatti strettamente connesso alla cultura che modella la convivenza umana:
quando I"“ecologia umana” ¢ rispettata dentro la societa, anche I'ecologia ambientale
ne trae beneficio» (CV'51).

Papa Francesco con la sua enciclica dedicata interamente alla questione ecologica
Laudato si’ ha ulteriormente sviluppato I'insegnamento ecologico del Magistero ec-
clesiale e ha invitato ad una vera conversione ecologica, abbandonando una cultura
dello scarto per un nuovo stile di vitall. Non esita a mostrare I'intima relazione tra i
poveri e la fragilita del pianeta e la convinzione che tutto nel mondo ¢ intimamente
connesso. Egli critica il nuovo paradigma e le forme di potere che derivano dalla tec-
nologia, invitando a cercare altri modi di intendere I"economia e il progresso. Ricorda
il valore proprio di ogni creatura e il senso umano dell’ecologia, mettendo in evidenza
la grave responsabilita della politica internazionale e locale. Il Magistero sociale del-
la Chiesa ne esce sostanzialmente arricchito e trova accoglienza positiva nel mondo
secolare, ma anche nel mondo cristiano ortodosso e tra le altre religioni. Proprio la
questione ecologica diventa un ponte di dialogo all’interno di un mondo diviso tra
interessi particolari. Ricordiamo la presentazione dell’enciclica da parte di Angelo
Scola all’Expo di Milano nel 2015. L’appello del bene universale della casa comune
permette di unire tutti gli uomini di buona volonta secondo il principio della respon-
sabilita. L’etica ecologica che papa Francesco presenta pud inserirsi nel modello di
un’ecologia di comunione!2.

Lo sviluppo del Magistero sociale con un’attenzione alla questione ecologica mo-
stra come una teologia della creazione, e della ricapitolazione in Cristo del cosmo,
offra una chiave di lettura di tutta la questione ecologica evidenziando il radicamento
dell'uomo nella natura, il valore dell’autonomia come dono che non ¢ mai assoluto
e la destinazione dell'uomo alla storia, poiché ¢ chiamato a portarla a compimento

11 Cfr. FRANCESCO, Laudato si’. Lettera Enciclica sulla cura della casa comune, Commenti di Bruno Bigna-
mi, Luis Infanti de la Mora, Vittorio Prodi, Bologna 2015; FRANCESCO, Laudato si’. Lettera enciclica
sulla cura della casa comune, Prefazione di Angelo Scola, Milano 2015; FRANCESCO, Laudato si’. Sulla
cura della casa comune, Introduzione di Bruno Forte, commenti di Piero Stefani, Roberto Rusconi, Sal-
vatore Natoli [et al.], Brescia 2015. Per una presentazione dell’enciclica, si veda L. LARIVERA, Le sfide
aperte sulla “casa comune”: Lenciclica oltre le critiche ideologiche, in Civilta Cattolica 3961 (11/07/2015)
11T 3-104.

12 Cfr. M. OLIVEIRA PANAO, Ur’etica ecologica basata su un’ecologia di comunione, in Nuova Umanita
XXXIV (2012/1) 67-82.

219



Editoriale: Il contributo ecologico della fede

secondo il Logos divino. La signoria divina non significa per niente sfruttamento
arbitrario della natura, ma la presa di coscienza di vivere nel mondo come nella casa
comune (ozkos) affidata alla sua responsabilita filiale!3.

Nel presente numero della Rivista Teologica di Lugano il lettore potra approfon-
dire la tematica ecologica con due articoli. Il primo di Thierry Collaud, che offre una
chiave di lettura teologica dell’enciclica Laudato si’ nella prospettiva di una teologia
della creazione e della redenzione. La creazione viene considerata come spazio di giu-
stizia e come tempio da abitare, permettendo di passare da una logica di utilizzazione
ad una logica di abitazione del mondo. Collaud parla di una ecologia dall’alto, nella
linea della Laudato si’ e dell’ecologia integrale (LS 4). La riscoperta della creaturalita
permette di riequilibrare il rapporto dell'uomo con la creazione, che non sara mai da
considerare solo nella prospettiva di una differenza uomo-natura, ma anche in quella
di una identificazione. Riscoprire la creaturalita significa relazionarsi alla natura come
di fronte ad un dono da accogliere e da lasciar essere. In questa maniera il mondo po-
tra essere considerato come un luogo di Dio, che invita alla preghiera, alla meraviglia,
alla lode; un luogo che non sara pit la regio dissimilitudinis, ma la regio fraternitatis.
Nel secondo articolo, di Werner Neuer, siamo condotti a considerare la questione
ecologica nell’orizzonte dell’ecumenismo a partire dalla Salzburger Erklirung del
2015 sull’ecologia dell’'uomo, che ha ricevuto una larga accoglienza ecumenica. I
documento invita, nella scia del discorso al Bundestag del 2011 di Benedetto X VI, ad
impegnarsi per una ecologia dell’'umano come dimensione correlativa dell’ecologia
ambientale, facendo riferimento al rischio contemporaneo di abolizione dell'umano
(nel senso denunciato da C. S. Lewis). Si parte dalla teologia biblica della creazione
per elaborare i fondamenti di una ecologia dell'umano e trovare le risposte adeguate
alle grandi sfide contemporanee che mettono in pericolo I'humanum: stesso.

Gli altri articoli offrono al lettore diverse tematiche che potrebbero sembrare mol-
to lontane dalla problematica ecologica di cui si & parlato. In realta ¢ possibile leggerli
in relazione con la problematica sviluppata dalla Laudato si’. Fabrizio Demelas ci of-
fre i fondamenti biblici per intendere correttamente la 7zetanoia come cambiamento
di mentalita che & previo alla conversione morale e che spesso avvia alla conversione.
In questo modo si puo dare il quadro teologico preciso per intendere I'invito ad una
vera conversione ecologica della Laudato si’. Damian Spataru si concentra sul tema
della coscienza morale del singolo affrontando il tema dell’obiezione di coscienza in
san Basilio, in circostanze che possono privare una persona della liberta di religione
e di espressione, generando nella coscienza soggettiva un conflitto irriducibile tra
dovere giuridico e dovere morale. Il tema della coscienza appare diverse volte nella
Laudato si’. La crisi ecologica ¢ legata ad un deficit della coscienza: «I'immensa cre-

15 Cfr. S. ZAMBONI, 1/ gemito della creazione e la rivelazione dei figli di Dio. Ecologia e fede cristiana, in
PATH 10 (2011) 371-381; J. Z1ZIOULIAS, I/ creato come eucaristia. Approccio teologico al problema dell’e-
cologia, Magnano 1994; J. MOLTMANN, Do nella creazione, Brescia 20073.

220



André-Marie Jerumanis

scita tecnologica non ¢ stata accompagnata da uno sviluppo dell’essere umano per
quanto riguarda la responsabilita, i valori e la coscienza» (LS 105).

Marco Doldi con uno studio sul pensiero morale di Nicola Cabasilas introduce
il primo degli articoli dedicati al noto teologo bizantino, presentando i fondamenti
antropologici della vita morale in Cristo e facendo emergere 'importanza della filia-
zione adottiva per cogliere tutta la profondita cristologica della theoszs dell'uomo. La
dignita e la vita filiale permettono di fondare I’agire responsabile filiale anche nell’am-
bito ecologico. La teologia della creazione della Laudato si’ si riferisce alla dimensione
cristologica della creazione e permette di rileggere nella scia Giovanni Paolo II 'agire
intramondano dell’essere umano come collaborazione col Figlio di Dio alla reden-
zione (cfr. LS 98). L’articolo di Joao Paulo de Mendonga Dantas presenta la teologia
eucaristica presente nell’opera La Vita in Cristo di Cabasilas. Il teologo bizantino
offre nell’alveo della tradizione biblico-patristica una delle pitt belle sintesi cristiane
sulla dottrina eucaristica. L’eucaristia ¢ vertice della vita in Cristo, operando una vera
e propria trasfigurazione progressiva di tutto I’essere umano in Cristo risorto. Papa
Francesco nella Laudato si’ non manca di alludere alla relazione esistente tra amore
cosmico ed eucaristia: «In effetti I'Eucaristia ¢ di per sé un atto di amore cosmico:
“Si, cosmico! Perché anche quando viene celebrata sul piccolo altare di una chiesa
di campagna, 'Eucaristia & sempre celebrata, in certo senso, sull’altare del mondo”.
L’Eucaristia unisce il cielo e la terra, abbraccia e penetra tutto il creato. Il mondo,
che ¢ uscito dalle mani di Dio, ritorna a Lui in gioiosa e piena adorazione: nel Pane
eucaristico “la creazione ¢ protesa verso la divinizzazione, verso le sante nozze, verso
'unificazione con il Creatore stesso”. Percio 'Eucaristia ¢ anche fonte di luce e di
motivazione per le nostre preoccupazioni per 'ambiente, e ci orienta ad essere custo-
di di tutto il creato» (LS 236).

Il lettore trovera quattro contributi interessanti. Il primo di Giuseppe Franco
sulla fondazione teologica dei diritti umani nell’epoca della globalizzazione, nella
prospettiva di J. Ratzinger/Benedetto XVT; il secondo di Calin-Daniel Patulea sulla
figura originale e simpatica di Zaccheo nel vangelo di Luca; il terzo di Franz Prosin-
ger che presenta la doppia nascita del cristiano secondo Giacomo 1,13-26; il quarto,
di Tulian Faraoanu, analizza I'uso originale della Sacra Scrittura nell’ Apocalisse, e in
particolare propone I'analisi di Ez 40-48 e il suo uso in Ap 21.

Per concludere, Manfred Hauke, passa in rassegna 20 anni della Rivista Teologica
di Lugano, di cui ¢ attualmente Direttore, ritracciando le grandi tappe della sua storia
e riportando alla luce elementi che ormai costituiscono la tradizione della pur giovane
Facolta di Teologia di Lugano.

221






