Articoli RTLu XXI (3/2016) 477-496

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione
donatista

Vittorino Grossi®

Nella presente ricerca prendiamo in considerazione il compelle intrare del Van-
gelo di Luca (Lc 14, 23), utilizzato da Agostino dopo I'anno 405 (data dell’editto di
Onorio di scioglimento del movimento donatista), per giustificare 'intervento dei
soldati romani davanti alle resistenze dei donatisti di rientrare nella “Cattolica”. Egli
scrive nelle Retractationes:

«Nel primo libro [dice a proposito di un’opera andata perduta] dissi che disapprovavo I'im-
piego della forza secolare, per costringere gli scismatici alla comunione ecclesiale. In verita cio
allora non mi piaceva, perché non avevo ancora sperimentato quanto male osasse la loro impu-
nitd e quanto, per cambiarli in meglio, contribuisse la diligente vigilanza della disciplina [cioe
Papplicazione delle vigenti leggi romanel» (Retr. 2, 5).

Per la comprensione di questo testo, talvolta al limite della manipolazione, indi-
chiamo: 1. il parametro di lettura dell’opera antidonatista di Agostino (393-420); 2.
’aiuto di una lettura contestuata del passo delle Retractationes (2, 5).

1. Il parametro dilettura dell’opera antidonatista di Agostino
(393-420)

Gli scritti di Agostino, legati alla polemica donatista, vanno dall’ultimo decennio
del sec. IV al primo ventennio del sec. V e, propriamente, dal 393/394 al 420, in pat-
ticolare sino alla Conlatio carthaginensis del 4111,

E professore di Patrologia presso I'Istituto Patristico Augustinianum della Pontificia Universita Latera-
nense di Roma ed ¢ Direttore responsabile della rivista Augustinianum. E-mail: grossivittorino@gmail.
com.

1 Essi sono disponibili anche nell’edizione della Nuova Biblioteca Agostiniana della cui traduzione ci
serviamo: Opera Omnia di Sant’Agostino, testo latino-italiano, vol. XV, 1, Roma 1988 (tre opere: il

477



Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

1l donatismo (dal vescovo Donato che sulla cattedra episcopale di Cartagine suc-
cedette a Maggiorino sino all’anno 347) fece la sua apparizione negli anni 308-311 in
seguito alla persecuzione di Diocleziano, sviluppandosi man mano in uno scisma ec-
clesiale. La storia delle discussioni, iniziata nel 311, si protrasse giuridicamente giusto
un secolo sino all’anno 4112.

=
O
e
e
<

Salmo Abecedario del 393/394, composto sulla falsariga di un inno religioso popolare in 22 versetti;
Contro la Lettera di Parmeniano del 398-404 sulla problematica «se nell’unita e nella comunione degli
stessi sacramenti i cattivi possano contaminare i buoni e come accada che non li contaminino» (Retr. 2,
17); Sul battesimo del 400/404. L'introduzione generale, curata dal compianto Robert A. Markus, ¢ un
piccolo capolavoro d’informazione sulle complesse questioni circa il donatismo: origini, componenti
dottrinali, le questioni aperte circa la liberta religiosa all’interno della Chiesa e nei rapporti con le isti-
tuzioni civili); XV, 2, Roma 1999 (gli scritti: Contro la Lettera di Petiliano del 400-403 sulla questione
della liberta di coscienza in materia religiosa; la Lettera ai cattolici sulla setta dei donatisti del 401-403
sulla comprensione di Chiesa ‘cattolica’); XVI, 1, Roma 2000 (raccoglie due scritti agostiniani: Cozntro
Cresconio —laico donatista, grammatico — del 406. In esso vi sono i riferimenti alle leggi dell'imperatore
Onorio del 12 febbraio e del 5 marzo 405 relative allo scioglimento del movimento donatista; Sul/ unico
battesimo contro Petiliano del 410 ca., scritto prima della Conferenza di Cartagine del 411); XVI, 2,
Roma 2000 (vi sono raccolti gli interventi delle tre sedute della Conferenza di Cartagine (1-26 giugno
411); il Breviculus, un sommario delle tre sedute scritto da Agostino subito dopo la Conferenza. Riveste
particolare utilita perché informa sull’intera Conferenza, rimastaci monca negli Acta circa il verbale
della terza seduta, quella conclusiva e quindi la pitt importante; A7 donatisti dopo la Conferenza (Ad
donatistas post collationem, la lettera inviata da Agostino ai donatisti dopo la Conferenza nella quale,
chiarendo le loro obiezioni, li invitava ad accogliere la sentenza pronunziatasi a favore dell’unita catto-
lica); At del confronto con Emerito (il Sermo tenuto da Agostino a Cesarea di Mauritania nel 418 alla
presenza di Emerito e dei vescovi della Mauritania); infine i due libri Contro Gaudenzio (del 419-420),
vescovo donatista di Thamugadi (I’attuale Timgad), che si era ammutinato con i fedeli nella cattedrale
donatista contro 'editto di unione (CTh XVI, 5,51). Lui era disposto a lasciarsi bruciare vivo con tutti
i fedeli piuttosto che restituire la basilica donatista ai cattolici. Intervenne il tribuno romano Dulcizio
che, su suggerimento e coadiuvato da Agostino, intavold con lui una trattativa. Come fini quella vicenda
non lo sappiamo, a noi resta il dossier contro Gaudenzio e la risposta di Agostino che, su richiesta di
Dulcizio, scrisse una lettera a Gaudenzio come risposta alle sue due lettere, diventato il primo libro del
Contro Gaudenzio. Gaudenzio rispose ad Agostino la cui seconda risposta costitul il secondo libro del
Contro Gaudenzio (in AGOSTINO, Opera omnia XVI, 2).

2 Sull'insieme della questione donatista indichiamo in ordine cronologico qualche studio tra i piu si-
gnificativi: E. ALTENDORF, Eznheit und Heiligheit der Kirche: Untersuchungen zur Entwicklung des
altchristilichen Kirchenbegriffs im Abendland von Tertullian bis zu den antidonatistichen Schriften Au-
gustins, Berlin 1932; A. PINCHERLE, La controversia donatista alla luce della dottrina del Corpo mistico
di Gesa Cristo nelle opere antidonatiste di s. Agostino, Roma 1942; W. H. FREND, The Donatist Church.
A Movement of Protest in Roman North Africa, Oxford 1952; O. CULLMANN, The Early Church and the
Ecumenical Problem, in Anglican Th. Review 40 (1958) 294-301; P. R. L. BROWN, Religione e societa
nell’eta di s. Agostino, Torino 1975, 245-263 (cfr. Iarticolo St. Augustine’s Attitude to Religious Coer-
cion, in Journal of Roman Studies 54 [1964] 107-116); E. LAMIRANDE, La situation ecclésiologique des
Donatistes d’apres s. Augustin. Contribution a I'bistoire doctrinale de ['oecuménisme, Ottawa 1972; R. E.
EVANS, One and Holy: The Church in Latin Patristic Thought, London 1972; E. ROMERO POSE, Medio
siglo de estudios sobre el donatismo (de Monceaux a nuestros dias), in Salmaniticensis 29 (1982) 81-
99; A. MANDOUZE, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire 1: prosopographie de I'Afrique chrétienne
(303-533), Paris 1982; V. GROSSI, La chiesa della carita alla prova della vicenda donatista. Nota storico-
teologica, in ASSOCIAZIONE TEOLOGICA ITALIANA, De caritate Ecclesia. 11 principio ‘amore’ e la Chiesa,
Padova 1987, 282-290; R. B. ENO, The Significance of the List of Roman Bishops in the Anti-Donatist
Polemic, in Vigiliae Christianae 47 (1993) 158-169.

478



Vittorino Grossi

Durante la persecuzione era vescovo di Cartagine Mensurio il quale, partito per
Roma, vi mori e al suo posto venne eletto il suo diacono Ceciliano (Opt I, 18,2). Tra
i cinque vescovi ordinandi vi era, stando ai donatisti, un sospettato ¢raditor, Felice di
Apthungi; inoltre, non si era atteso I'arrivo del primate della Numidia al quale, per
anzianita, spettava di ordinare il vescovo di Cartagine. Ambivano allora la sede car-
taginese Bostro e Celestio (Opz I, 18,1) ma i vescovi della Numidia, guidati dal loro
primate Secondo di Tigisi, elessero Maggiorino al posto di Ceciliano, sostenuto tra
I’altro dall’influente donna Lucilla3. A Maggiorino successe poi Donato da cui prese
nome 'intero movimento, che si venne formando su due coordinate: il riconoscimen-
to della santita dei martiri e I'invalidita di un sacramento amministrato da un #raditor.

Quanto al riconoscimento ufficiale dei martiri vzndicati, come s’indicavano allora
nella comunita cristiana, essi, per la loro testimonianza cristiana davanti ad un giudi-
ce, ritenuta una prova di santita ossia una sicura presenza in loro dello Spirito santo,
furono pensati di costituire una chiesa visibile di santi. Tale modo di pensare i martiri
portd allo sviluppo dell’ecclesiologia donatista, che giunse a ipotizzare una separazio-
ne tra i cristiani, tra santi e non santi. Con I'elezione di Maggiorino prima e poi di Do-
nato si era giunti all’ufficializzazione dello scisma che, con 'imperatore Costantino
(negli anni 312-313), divenne anche una questione pubblica per le autorita imperiali4.

La consegna di libri sacri alle autorita civili costituiva, per I’emergente gruppo
donatista, un crimine che rendeva invalida ogni prestazione ecclesiale dei traditores
(i lapsi traditores, dal latino tradere = consegnare: la persecutio codicum tradendorum,
come la riferisce Agostino)’ come, ad esempio, amministrare un battesimo o consa-
crare un vescovo, come per loro era avvenuto per I’elezione di Ceciliano. L’intero
movimento, date le testimonianze tardive, viene ricostruito con notevole difficolta e,
principalmente, dagli scritti di Ottato di Milevi e di Agostino d’Ippona. Si dispone,
tuttavia, anche di un dossier di documenti donatisti, comprendente Atti dei martiri,

3 Lucilla, durante la distribuzione del sangue del Signore, fatta dal diacono Ceciliano, aveva baciato la
reliquia di un martire non riconosciuto e percid venne richiamata di praticare devozioni superstiziose
(Opt 1, 16, 1-2). Si ebbe una correptio per Lucilla e la minaccia di degradatio dei due contendenti a ve-
scovo di Cartagine, Bostro e Celestio (Opz 1, 15, 1). Riferisce Optato, usando I'Afra di 1 Gv 2, 7 sulle tre
concupiscenze, di Lucilla incollerita: «Schisma igitur illo tempore confusae mulieris iracundia peperit,
ambitus nutrivit (ambitio saeculi), avaritia roboravit» (Opz 1 19, 1).

4 T donatisti, su azione di Donato di Casae Nigrae, per far valere il loro candidato contro Ceciliano, si
appellarono infatti all'imperatore ottenendo la convocazione di un concilio di vescovi italiani promosso
a Roma (nel 313) da papa Melchiade/Milziade, che si pronunzio a favore di Ceciliano. Continuando la
protesta, I'imperatore raduno ad Arles un altro concilio (nel 314) che, tuttavia, diede il medesimo ri-
sultato. Costantino nel 316 si pronuncio a favore di Ceciliano indicendo un editto di unione. Da quella
decisione si acui la dolorosa storia della chiesa africana tra donatisti e cattolici, vedi V. Grossi, Para una
relectura de la documentacién sobre Osio de Cérdoba y la cuestion donatista, in A. ]J. REYES GUERRERO (a
cura di), E/ siglo di Osio de Cérdoba. Actas del Congreso Internacional, Madrid 2015, 271-316.

5 Contra Cresconium 3, 26,29. Per la persecuzione di Diocleziano e gli inizi del donatismo, vedi Eusebio
(Storia Ecclesiastica 8, 2, 4) e gli Acta Saturnini (in PL 8, 688-715) di estrazione donatista.

479

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

testimonianze di concili e di autori donatisti, e parte dell’opera del donatista Ticonio®.
Delle tre fasi della polemica donatista in cui si pud dividere: la prima (dal 311 al
316: gli inizi e gli interventi di Costantino con i concili di Roma del 313 e di Arles
del 314); la seconda (anni 316-361: il dopo concilio di Arles, la fase pitt acuta con la
persecuzione di Macario, anni 347-348); la terza fase (anni 363-411, dopo la mor-
te dell'imperatore Giuliano [363] quando lo scontro si sposto sul piano dottrinale).
Prima il donatista Parmeniano (363-391) e il cattolico Ottato (scrisse negli anni 366-
370 ca.) rappresentarono le due parti. Parmeniano scrisse in cinque libri, ' Adversus
Ecclesiam traditorum, di cui si conservano solo frammenti7; Ottato il De schismate
donatistarum in cui giustifico, tra 'altro, I'intervento dei soldati ai tempi di Macario
perché per lui la Chiesa dipende dallo Stato (Opt. 3, 3)8. Segui poi il tempo del catto-
lico Agostino e del donatista Petiliano che portarono a conclusione la questione nella
Conlatio Carthaginensis del 411. T loro scritti rivestono ancora una loro importanza
ecclesiale, in particolare sul piano ecumenico, sia per i mezzi utilizzati dalle due parti
per un’intesa di comunione tra i cristiani, sia per la loro comprensione di Chiesad.

2. Gli scritti agostiniani sulla polemica donatista (393-420)

La letteratura di Agostino riguardante la polemica donatista corre in due tempi
molto precisi: gli scritti dal 393 al 405 e gli scritti dopo il 405.

2.1. Gli scritti agostiniani sulla polemica donatista (393-405)

Dal 391, anno d’inizio del presbiterato di Agostino, abbiamo le prime testimo-

6 Per le fonti a disposizione, vedi J.-L. MAIER, Le dossier du donatisme, voll. I-11, Berlin 1987- 1989; vedi
anche quanto ¢ raccolto in PL 8, 673-784 (Monumenta ad Donatistarum bistoriam pertinentia).

7 A. PINCHERLE, L'ecclesiologia nella controversia donatista, in Ricerche Religiose 1 (1925) 35-55.

8 Ottato, inoltre, dai testi veterotestamentari di Dt 22, 22 e Num 25, 11 argomenta che Dio stesso avreb-
be permesso alle autorita civili di punire con la forza un atto cosi grave come lo scisma donatista, vedi
P. Marone, Alcune riflessioni sull’esegesi biblica di Ottato, in Augustinianum 46 (1990) 389-410; vedi
anche V. GROSSI, La Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Bologna 2012, 53-87.

9 Gli scritti agostiniani della vicenda donatista sono legate, nei tempi moderni, particolarmente al mo-
vimento patristico di Oxford del sec. XIX (Henry Newman mori nel 1980), che nel 1900 diede inizio
ad una serie molteplice di studi circa il cristianesimo antico e, nel tempo piti vicino a noi, sul piano
effettuale, al The Oxford Dictionary of the Christian Church (1a ed., 1957) e alla Patristic Conference
of Oxford tutt’'ora attiva a scadenza quadriennale; per le chiese riformate, vanno ricordati in modo
particolare Alberto Pincherle dell’Universita La Sapienza di Roma (A. PINCHERLE, L'ecclesiologia nella
controversia donatista, cit.), e Artur Schindler dell’Universita di Berna (A. SCHINDLER, Augustin und die
Anfinge der Reformation in der Schweiz, in Congresso Internazionale su S. Agostino. Atti 1, Roma 1987,
243-250).

480



Vittorino Grossi

nianze dell’'opera da lui svolta per rimettere in questione la scissione secolare del-
la Chiesa africana. Nel decennio 393-404 egli impresse alla questione due linee di
orientamento: primo, riguardo al passato, sofferto dalle parti donatista e cattolica,
rinunciare a rimproverarsi, data la sua inutilita per la causa dell’'unione che si voleva
perseguire; secondo, trattare la questione in sé, sulla base delle sacre Scritture e della
fiducia nella capacita della ragione, sottraendola ad altri condizionamenti sia manife-
sti (I'intervento dell’autorita civile) che velati (pressione sulle masse con argomenti di
propaganda). Il tenore dei due orientamenti era di circoscrivere la questione all’am-
bito religioso, risolvendola con mezzi a disposizione della comunita cristiana al suo
interno, evitando quindi di prenderli dall’esterno, facendo cio¢ appello alle autorita
civili.

Di questo periodo ¢ la lettera 23 di Agostino (scritta tra il 391-395), della quale
riportiamo il brano pit significativo:

«Togliamo di mezzo gli inutili rimproveri che le due parti, per ignoranza, sono solite scagliarsi
contro reciprocamente. Tu (donatista) non rinfacciarmi i tempi di Macario, come io (cattolico)
non ti rinfaccero la crudelta dei circumcellioni. Se questo fatto non ricade su di te, nemmeno
Paltro ricade su di me... Ho deciso pertanto di trattare questa causa conformemente alle forze e
alla capacita che il Signore si degna di concedermi, in modo tale che attraverso le nostre pacifi-
che discussioni tutti coloro che hanno rapporti con noi comprendano quanto la Chiesa Cattolica
si differenzi dalle comunita eretiche o scismatiche ...E non fard questo finché i soldati sono qui,
perché nessuno di voi creda ch’io abbia voluto trattare la questione con maggior tumulto di
quello che vorrebbe la causa della pace; bensi dopo la partenza dei soldati, affinché tutti gli udi-
tori comprendano che il mio proposito non ¢ quello che degli uomini vengano costretti contro
la loro volonta ad aderire alla comunione di qualcuno, ma che la verita diventi ad essi chiara at-
traverso una ricerca condotta con la massima tranquillita. Per parte nostra cessera il terrore rap-
presentato dal potere temporale, cessi anche per parte vostra il terrore diffuso dalle bande dei
Circoncellioni. Trattiamo la cosa concretamente, razionalmente, basandoci sulla autorita delle
sacre Scritture; quieti e tranquilli, per quanto ci ¢ possibile, domandiamo, cerchiamo, bussiamo,
affinché possiamo ottenere e trovare e ci si apra. Chissa che non avvenga che, assecondando
il Signore i nostri sforzi e le nostre concordi preghiere, cominci a sparire dalle nostre terre un
obbrobrio e un’empieta cosi grande delle regioni africane» (Ep. 23, 6-7).

Le prime proposte d’incontro tra le due parti, tuttavia, non ebbero esito, che anzi
vi fu una recrudescenza della violenza che giunse ad attentati a persone — incluso
Agostino — e all’uccisione del vescovo di Bagai (Ep. 185, 26-27). Fu questo uno dei
periodi piti sofferti cui andod incontro la Chiesa africana del tempo di Agostino. Nel
394 si tenne a Cirta, sede morale dei donatisti, 'importante concilio di Bagai per la
storia del donatismo (Agostino declind I'invito, vedi Ep. 34, 5). Negli anni successivi
(395-397) vennero ordinati vescovi: ad Ippona il cattolico Agostino; a Cirta il dona-
tista Petiliano.

Quest’ultimo, da letterato forense (C. Litt. Petiliani 3, 16, 19), con I'incisivita pro-
pria del polemista sapeva utilizzare immagini letterarie seducenti, sia per difendere le
posizioni dottrinali donatiste sia per accusare i cattolici. Il suo polemizzare, facendo
leva sulle origini storiche e le ragioni dello scisma, era un susseguirsi di affermazioni

481

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

che mettevano in ridicolo e alla berlina i cattolici, giungendo sino all’accusa di falsita
in fatto di religione, per tutti i cattolici e per lo stesso Agostino. Egli, ad esempio,
traduceva la tesi cattolica sulla validita di un sacramento amministrato da un ministro
indegno, come fosse di un morto.

«Chi ¢ battezzato da un morto (cio¢ un ministro in stato di peccato privo dello Spirito Santo) —
apostrofava Petiliano — a che gli giova tale lavacro?» (Contro la lettera di Petiliano 1, 9, 10) (e,
accusando di falsita il battesimo amministrato dai cattolici, concludeva): «E un falso lavacro il
battesimo dei cattolici» (7bid., 2, 2, 4).

Inoltre apostrofava Agostino, anche se spesso indirettamente, in quei termini che
hanno creato anche degli equivoci sulla lealta ecumenica del vescovo d’Ippona:

«Si, tu (cattolico) sei un malvagio persecutore. Potrai anche coprirti con il velo della bonta,
prendere il nome di pace per fare la guerra con i baci, attirare la gente con la parola unita, tu,
che inganni e seduci fino ad ora, sei un vero figlio del diavolo, poiché con la tua condotta riveli
chi & tuo padre» (:bid., 2, 17, 38).

Petiliano, qualificando poi i cattolici come successori di Giuda, li accusava:

«Voi ci fate del male come se foste dei pagani... ci fate una guerra ingiusta... volete vivere voi ma
uccidere noi, mentre la nostra vittoria ¢ fuggire o essere uccisi» (Contro la lettera di Petiliano 2,
18, 40); «... Vergognatevi, vergognatevi, persecutori! Voi fate dei martiri simili a Cristo, martiri
che dopo il lavacro con I’acqua del vero battesimo, li bagna e li battezza il sangue» (ibd., 2, 23,
51); «... Imitando le azioni di Giuda, rapite i tesori della Chiesa e vendete noi, eredi di Cristo,
alle potenze di questo mondo [alludendo all’intervento dell’autorita imperiale che, nell’anno
405 con un editto dell'imperatore Onorio, sciolse il movimento donatista] ... col vostro contagio
voi indossate il vestito di Giuda, il traditore» (7bid., 2, 43-44, 101 e 103).

In questo clima si tennero da parte dei cattolici i concili di Cartagine del 404 e
405, che portarono all’editto di Onorio di soppressione dei donatisti al quale, infine,
anche Agostino acconsenti.

Nel concilio del 404 i vescovi cattolici, dato il ripetersi di aggressioni da parte di
bande donatiste (soprannominate «circoncellioni») ai cattolici al grido di Laus Deo, si
orientarono a chiedere all'imperatore un intervento delle autorita civili. Due erano le
proposte: una, capeggiata dai piti anziani, chiedeva un editto di soppressione; un’al-
tra, che faceva capo ad Agostino, si limitava a chiedere un decreto di protezione per
I'incolumita dei cattolici, assicurando nello stesso tempo un libero dibattito tra le due
parti. Quest’ultima tesi prevalse ma, prima che la petizione pervenisse all'imperatore,
qualcuno si era gia mosso a Ravenna presso la curia imperiale e giunse I’editto, non
richiesto nel sinodo, della soppressione dei donatisti con I'obbligo di ritornare alla
“Cattolica”. All’editto diede infine il suo assenso anche Agostino, lasciandosi con-
vincere della sua opportunita dal miglioramento generale della situazione, dato che

482



Vittorino Grossi

molti non lasciavano la cerchia donatista per paura di rappresaglie, com’era avvenuto
a Tagaste, sua paese natio. Lui tuttavia vi fece aggiungere due condizioni: il dovere
dell’istruzione previa affinché tale legge non si tramutasse in tirannia, e I'esclusione
della pena di morte.

Riportiamo alcuni testi sintesi dell’atteggiamento di Agostino dopo I'editto di
Onorio del 405, da tre lettere da lui scritte per 'occasione, le Lettere 93, 105 e 185
(nota quest’ultima come il trattato su La correzione dei donatisti), lasciandone il giu-
dizio al lettore:

>
=
=
S

L’editto di Onorio del 405:

«[il donatismo] non soltanto non poteva pitl usare violenza, ma non poteva neppure piu esistere
impunemente...non fu stabilita per loro una pena di morte ma un’ammenda pecuniaria e I’esilio
per i loro vescovi e ministri» (Ep. 183, 7, 26);

Agostino acconsente all editto di Onorio:

«Mi sono dovuto arrendere agli esempi messi sotto i miei occhi dai miei colleghi. Dapprima ero
del parere che nessuno dovesse essere condotto per forza all’unita di Cristo, ma si dovesse agire
solo con le parole, combattere con la discussione, convincere con la ragione per evitare di avere
tra noi dei finti cattolici...Questa mia opinione perd dovette cedere di fronte a quella di coloro
che mi contraddicevano, non gia a parole ma con i fatti» (Ep. 93, 5, 17);

Agostino pone delle condizioni all editto e si spiega:

«Se ci limitassimo ad incutere timore senza istruirli, cid apparirebbe un’ingiusta tirannia... Non
vi dico che uno possa essere buono per forza! Voglio dire che uno, per paura di un castigo che
non ¢ disposto a subire, o abbandona I'animosita che lo tiene lontano dalla verita conosciuta, o
¢ costretto a conoscere la verita ignorata» (Ep. 93, 1,3 e 5, 16).

In altri termini Agostino non volle che ai donatisti venisse applicata la legge del
taglione né che fossero sottoposti alla tortura (Ep. 133, 1-2; 134,2)10,

2.2. Gli scritti di polemica donatista dopo il 405

11 blocco delle opere scritte dopo il 405, testimoniano quindi che Agostino giu-

10 La tortura praticata con cavalletto ed uncini (Ep. 43, 4, 13) era particolarmente avversata da Agostino
(Ep. 104, 4, 17), anche per i ladri (Ep. 153, 6, 20). Marcellino uso solo la verga contro i donatisti e per
tale morigeratezza venne lodato da Agostino (Ep. 133, 2). Il vescovo d’Ippona invitd i donatisti a discu-
tere fraternamente sulle ragioni della loro divisione, considerando che i cattolici per difendersi furono
costretti ad invocare I'intervento del potere civile invocato per primo dagli scismatici (Ep. 105, 2, 3-10).
Evodio insieme al vescovo Teasio, tuttavia, nel 404 vennero inviati in Italia per sollecitare da Onorio
Papplicazione delle leggi imperiali contro gli scismatici (Ep. 80, 1).

483



=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

stifico I'editto imperiale alla luce del compelle intrare («costringili ad entrare») del
vangelo di Luca (14,23). Spesso i lettori di Agostino, non tenendo presente nei suoi
scritti lo spartiacque del 405, utilizzano indiscriminatamente passi dell’'uno e dell’al-
tro periodo, a scapito della comprensione dell’atteggiamento ecumenico di Agostino
come del suo pensiero sull’'unita della Chiesa e, nel medesimo tempo, della liberta
religiosa. D’altra parte da qualche studioso s’insinua che i prodromi della futura in-
quisizione sono da cercare nella giustificazione del vescovo d’Ippona dell’intervento
delle forze civili nelle questioni religiose!!.

2.2.1. La Conferenza di Cartagine del 411

Dopo il 405, nonostante le difficolta si giunse all'indizione della Conferenza di
Cartagine (Conlatio carthaginensis) del 41112 nelle terme di Gargilio che, sulla cente-
naria questione donatista, riuni I'intero episcopato africano, cattolico e donatista (cir-
ca seicento vescovi), sotto la presidenza del tribuno Marcellino quale rappresentante
imperiale. La Conlatio si configurd come un vero processo tra le parti contendenti,
ognuno con le sue ragioni e i suoi avvocati (portavoce). Si poteva scegliere la moda-
lita civile forense o quella ecclesiastica. Dato che la polemica si era ormai evoluta sul
piano piu strettamente dottrinale e, propriamente, sulla concezione di Chiesa delle
due parti (quella donatista giustificava lo scisma; quella dei cattolici ne promuoveva
I'unione), si accordarono sulla modalita ecclesiastica. Essa comportava di fare la di-
scussione su dossier biblici inerenti alle questioni trattate, che furono due: la causa
dello scisma, quindi la parte storica se Ceciliano fosse stato ordinato anche da un
vescovo traditor; la causa Ecclesiae e cioé come vada pensata la Chiesa secondo le
Scritture. Come guida dello svolgimento venne letto all’inizio I'editto!? imperiale del

11 Vedi ad esempio P. BROWN, Agostino d’Ippona, Torino 1971 (ed. inglese 1967), 210; 222; 236. Egli, a
proposito dell’atteggiamento di Agostino verso i donatisti, lo dice «scarso di moderazione ecumenica»,
«Agostino rifiuto deliberatamente la sua comprensione ai donatisti», «(la sua) fu una guerra fatta a
colpi di baci», «(Agostino puo) essere considerato il primo teorico dell'inquisizione». Vedi tuttavia
IEp. 44 di Agostino del 397, in cui tra I'altro nel n. 5, 12 viene riconosciuta ad Agostino la volonta di
comunione dagli stessi donatisti. Essa, assieme all’Ep. 134 del 411, ¢ una delle testimonianze migliori
della sincerita ecumenica del vescovo d’Ippona, risultano pertanto difficili da capire le espressioni di
Peter Brown.

12 Per I'insieme della Conferenza, vedi S. LANCEL, Actes de la Conférence de Carthage en 411, 1 (Introduc-
tion générale), SCh 194, in particolare 355-366. Un certo Marcello della segreteria amministrativa ro-
mana, che lavorava alla redazione dei rescritti e delle leggi, redasse gli A4 in 585 Capitula conservatici
dal codice Parisinus 1546 (P), che sono editi nello CSEL (vol. 58); il Breviculus conlationis di Agostino,
un riassunto da lui redatto di ritorno ad Ippona dalla Conferenza, non possiede il processo verbale ma
ci ha conservato le spiegazioni delle questioni, ¢ pubblicato nello CSEL, vol. 53. Noi, per i Capitula
Marcellini e i Gesta conlationis, utilizziamo I'edizione di S. Lancel, SCh 195; CCL 149A.

13 Sinonimi di editto erano: lex, constitutio, edictum, principalis sanctio, imperiale pareceptum, rescriptum,
pragmaticum rescriptum.

484



Vittorino Grossi

14 ottobre del 410, inviato al tribuno Flavio Marcellino, e a chiusura I'editto del 30
gennaio del 41214,

Sulla prima questione, la validita dell’elezione di Ceciliano, dalle testimonianze di
archivio non emersero prove contrarie; sulla seconda questione si concentro I'intera
terza seduta, cui segui la sentenza del giudice Marcellino. La questione, gia negli
anni precedenti, si era polarizzata su quale gruppo, cattolico o donatista, costituis-
se propriamente la Chiesa cristiana. Si chiedeva Ottato di Milevi: «Dove si trova la
cattolica?» (Optatus 1, 26); e Agostino: «La questione tra noi e voi ¢ dove sia la chie-
sa» (Contra litt. Petiliani 2,73,164).

Durante il dibattito, alla richiesta di delimitare il tema della discussione Agostino,
distinguendo la causa Ecclesiae dalla causa hominum (le ragioni storiche dello scisma),
opto per la prima chiedendo alle parti di chiarire

«in quale Chiesa si possa cercare la via della salvezza cristiana... quale Chiesa sia in questione, la
sua estensione, la sua natura, e quali erano le basi bibliche»15.

La battaglia esegetica si concentro su Mt 13,37-39 (il campo/mundus), in partico-
lare sulla parola mzundus. 1 donatisti nell’ager est mundus (il campo ¢ il mondo) leg-
gevano una realta sociologica che non approda alla comzmunio sanctorum, rimanendo
essa esterna a tale comunione, alla luce di Lv 10,9-10:

«E sempre legittimo dividere in tutte le vostre generazioni tra santi e profani, tra i mondi e gli
immondi»1e.

La coabitazione tra i cristiani non era pertanto da confondere con la comunione!?.
Nel m72andatum donatista (= il dossier biblico presentato durante la Conferenza) cio si
applicava anche al battesimo. Essi negavano percio la posizione dei cattolici secondo
cui il battesimo di Cristo ¢ valido ovunque e comunque. Per loro porre un battesimo
al di fuori dell’unico Cristo e dell'unica Chiesa, come volevano 1 cattolici, anche se

14 Esso & conservato nel CTh XVI,5,52.

15 Gesta Collationis Carthaginensis 3, 187: «in qua ecclesia christianae salutis viam requirant. Si ergo de
ecclesia quaeritur quae sit, quanta sit, qualis sit, sola divina testimonia ad eam demonstrandam suffi-
ciunt... ecclesiae causa ab hominum causa distinguenda est...sola divina loquetur auctoritas; sola Dei
scriptura, cui utrique fundimus, in medium proferetur».

16 Gesta 3, 258.67-79: «Ager, inquit, est mundus, non ergo Ecclesia, sed mundus, in quo boni simul et mali
usque ad messem, id est usque ad divinum iudicium, reservantur».

17 Gesta 3, 258.175-176: «Quod ergo inter eos erant commorationis fuit, non communionis». Con 'aiuto
di altri testi veterotestamentari (Numeri 16,20; Isaia 52,11) leggevano poi il testo di 1 Tim 5,22 («Non
imporrai a nessuno la mano né farai comunione con i peccati altrui», Manus cito nemini inposueris ne-
que communicaveris peccatis alienis), per una separazione reale tra buoni e non buoni, che dai cattolici
invece era interpretato come una separazione morale e, quindi, non fisica (Gesza 3, 258.252-268).

485

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

nel battezzato si voleva distinguere cio che & valido e cio che ¢ di giovamento, era
un’aberrazionels.

I donatisti, per bocca del vescovo Gaudenzio, spiegarono infine il senso di “cat-
tolica” nel modo seguente:

«Cattolico non ¢ cid che ¢ riferibile al tutto, ma cio che ¢ pienamente consacrato, cio che &
perfetto, cid che & immacolato. Esso non ha nulla a che vedere con le nazioni. Percio — ripeteva
ancora Gaudenzio verso I'anno 419/20 — lui (Agostino) ci mostri come in effetti tutte le nazioni
siano in comunione con lui, perché soltanto cosi sara davvero cattolico»19.

Agostino a tutte quelle obiezioni (Gesta 3, 261) rispose esaminando la causa eccle-
siae de divinis scripturis. Egli venne subito alla spinosa questione circa la convivenza
promiscua o meno di buoni e cattivi nella Chiesa sino alla fine del mondo. La que-
stione era di sapere se, su basi bibliche, la Chiesa del presente sia necessariamente
una mescolanza di buoni e cattivi da tollerare per amore dell’unita, come volevano i
cattolici, oppure se essa sia solo una comunione distinta tra buoni e puri come vole-
vano i donatisti20, Agostino riconobbe che non si trattava di una questione esegetica
da poco (¢bid. 3, 267) e poi lui stesso aveva fatto i suoi progressi, leggendo il campo/
ager prima come zundus e non come Chiesa2!, Inoltre, dopo aver distinto nel termine
biblico #zundus I'uso in bene come in male (in male, nei testi citati dai donatisti; in
bene, in altri testi giovannei, ad es. Gv 17,21: «perché il mondo creda che tu mi hai
mandato, ut credat mundus quoniam tu me misisti»; Gv 3,17 («affinché il mondo si
salvi, ut salvetur mundus»); 2 Cor 5,19 («Dio nel Cristo riconcilia il mondo a sé, Deus
erat in Christo mundum reconcilians sibi»), sintetizzo:

«Noi diciamo: il mondo ¢ stato posto nel maligno, quel mondo sono gli uomini; perché il mondo
creda che tu mi hai mandato, quel mondo sono gli uomini; il mondo che Dio riconcilia a sé, sono
gli uomini»22.

18 Gesta 3, 258.212-251: «lam vero quod dicunt, baptismum Christi ita defendi sicut defenditur ipsa
catholica ubique et apud omnes esse, decretis patrum nostrorum martyrum beatissimorum compendio
brevitatis excluditur...Unde enim fieri potest, si una est ecclesia et indivisus est Christus, ut foris posi-
tus baptismum consequatur?». Forse i donatisti per Padri alludevano a Cipriano riguardo alla sua tesi
del ribattesimo (vedi ad es. in Cipriano, Ep. 73), discussa da Agostino nel De baptisnzo 3, 10, 13 e 12,
17.

19 In Gesta 1, ed. Lancet, 200. Nella Conferenza del 411, durante la terza seduta Gaudenzio aveva precisa-
to: «Catholicum nomen putant ad provincias vel ad gentes referendum, cum hoc sit catholicum nomen
quod sacramentis plenum est, quod perfectum, quod immaculatum» (Gesza 3, 102).

20 Gesta 3, 261: «Quaestio est de ecclesia utrum permixtos malos usque in finem habitura praedicta est,
an omnino omnes bonos, omnes sanctos atque immaculatos in hoc saeculo, isto etiam tempore usque
in finem ultimum saeculi. Utraque testimonia divina sunt; et utique repugnantia esse non debent».

21 Quaestio 17 in Mz. 11, 1 (PL 55, 1367).

22 Gesta 3, 281: «Prorsus hoc dicimus: Mundus in maligno positus est: homines sunt; Ut credat mundus

486



Vittorino Grossi

E concluse offrendo una lettura cattolica di Chiesa:

«vedo che le sacre Scritture nella commistione di buoni e cattivi, come si hanno nelle reti, indi-
cano la Chiesa»23,

Agostino nella Citta di Dio ci ha lasciato un testo sintesi del 420 ca. sul rapporto
che intercorre tra la Chiesa del presente, il regno di Cristo e il regno dei cieli:

«Pertanto — egli precisa — dove c’¢ il grano e la zizzania li ¢’¢ la Chiesa del tempo della storia;
dove c’¢ solo il grano li ¢’¢ la Chiesa a venire, quando il male non sara pitl presente in lei. Per tale
motivo anche la Chiesa del tempo presente & regno di Cristo e regno dei cieli»24.

La disanima biblica agostiniana, conservataci solo nella parte iniziale25, tendeva
a riconoscere un’unica Chiesa gravida di un’unica fraternita26. Quanto al significato
della parola “mondo”, esso, per Agostino, va desunto dalle sacre Scritture sul prin-
cipio che tali testi non devono essere contraddittori, essendo tutti di origine divina.

I donatisti ribattevano che il termine “mondo” non spiegava bene la realta della
Chiesa e accusavano i cattolici di ammettere I’esistenza di due Chiese: quella dei cat-
tivi del tempo della storia e quella a venire dei santi, ma, rilevo Agostino, «come se i
santi... non fossero gli stessi che ora tollerano i cattivi» (Brev. conl. 3,9, 19)27. Anche
i donatisti difendevano I'unicita della Chiesa (znanz ecclesian: commendaverunt, Brev.
3, 10, 20), ma ne negavano la fase transitoria del tempo della storia, mista di buoni
e cattivi. Per capire la reale tensione ecumenica dell’animo di Agostino, vale la pena
ricordare la sua proposta fatta durante la Conferenza del 411 all’episcopato africano
di ambo le parti. Egli richiese, in caso di vittoria dell'una o dell’altra parte, che i due
vescovi (cattolico e donatista), rispettando la volonta delle comunita interessate, o

quia tu me misisti: homines sunt. Mundum reconcilians sibi: homines sunt». Vedi anche in Gesta 3,
272 e, ancora, in Ser. 96, 8: «Mundus damnatus, quidquid praeter ecclesiam; mundus reconciliatus,
ecclesia»; Ser. 219: «Vigilat ergo ista nocte et mundus inimicus et mundus reconciliatus».

2 Gesta 3,272.24-26: «Video scripturam sanctam per commixtos bonos et malos, sicut ipsi de retibus iam
confessi sunt, praesignasse ecclesiam. ..».

24 Cip. Dei 20, 9,1: «Ac per hoc ubi utrumque genus (grano e zizzania) est, ecclesia est, qualis nunc est;
ubi autem illud (il grano) solum erit, ecclesia est, qualis tunc erit, quando malum in ea non erit. Ergo et
nunc ecclesia regnum Christi regnumque caelorumy.

25 Gesta 3, 281; Brev. conl. 3,9, 16-18.
26 Gesta 3, 242: «ad cognitam fraternitatem», vedi anche Brev. conl. 3, 9,15.

27 Alcuni lettori di Agostino, in particolare di area evangelica, leggono in Agostino tre Chiese: la Chiesa
dei giusti (comzmunio sanctorum), la Chiesa empirica di giusti e peccatori (communio sacramentorum),
la Chiesa dei predestinati (in E. LAMIRANDE, Supplément bibliographique sur l'ecclésiologie de 5. A., in
Revue des Etudes Augustiniennes 17 (1971) 177-182, in particolare 176-177). In Agostino tuttavia la
Chiesa dei giusti ¢ all'interno della Chiesa permzixta che avra la sua fase celeste (detta dei «predestinati»
nella sua ultima terminologia).

487

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

conservassero insieme la cattedra episcopale o si dimettessero entrambi, o scegliesse
il popolo il vescovo di sua preferenza. Agostino caldeggio la sua proposta nei seguenti
termini:

«Perché mai dovremmo esitare a offrire al nostro Redentore questo sacrificio di umilta? Non
discese egli dal cielo in membra umane perché noi fossimo sue membra? E noi avrcemmo paura
di discendere dalle nostre cattedre per scongiurare il pericolo che le stesse sue membra siano di-
laniate da una crudele divisione? Per quanto ci riguarda, a noi basta solo essere cristiani fedeli e
ubbidienti: cerchiamo dunque di esserlo sempre. Noi siamo ordinati vescovi per servire le comu-
nita cristiane, facciano dunque, per cio che concerne il nostro episcopato, un’opera che sia utile
ai fedeli di Cristo per la pace cristiana. Se siamo servi utili, perché pregiudicheremo gli interessi
eterni del Signore per amore delle nostre dignita temporali? La nostra dignita episcopale sara
pit fruttuosa per noi se, deponendola, avremo radunato il gregge di Cristo che, conservandola,
essere causa della sua dispersione. Con quale sfrontatezza potremo sperare I'onore promesso
nei secoli futuri da Cristo, se il nostro onore ecclesiastico impedisce in questo modo I'unita di
Cristo?» (Ep. 128, 3).

La proposta venne accettata dai circa 600 vescovi presenti, con due contrari.

Agostino, a circa trent’anni dalla sua polemica con i donatisti, nelle Rétrattazioni
(1,20 e 2, 17) ricorda i suoi scritti in merito dando un breve riassunto delle questioni
allora sul tappeto nella Chiesa africana.

Nello scritto contro il vescovo donatista Parmeniano, ad esempio, era in gioco la
questione ecclesiologica:

«Nei tre libri Contro la lettera di Parmeniano, vescovo dei donatisti di Cartagine e successore
di Donato — annota Agostino —, viene dibattuta e condotta a termine una grossa questione. Si
discute se nell’unita e nella comunione degli stessi sacramenti i cattivi possano contaminare i
buoni e come accada che non li contaminino. Si tratta di una questione che coinvolge la Chiesa
cattolica dalla quale essi, ricorrendo a calunnie, hanno defezionato con lo scisma» (Rezr. 2, 17).

3. Luso ecclesiastico della forza civile nel V secolo.
1l compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

Nella vicenda donatista della Chiesa africana confluirono elementi religiosi e so-
ciali, difficili da districare, all’alba di un nuovo assetto del cristianesimo, dato il suo
raggiungimento della liberta religiosa nell Impero romano con il cosiddetto “editto”
di Costantino. Nella vicenda donatista la questione della liberta religiosa, tuttavia, si
pose non nei confronti del potere civile romano ma all'interno della comunita cristia-
na.

Al tempo di Agostino perorava la causa donatista contro I'ingerenza dell’autorita
civile soprattutto Petiliano di Cirta, di cui dava pubblica colpa al vescovo d’Ippona.

488



Vittorino Grossi

Le accuse erano diventate di dominio pubblico e di tale gravita28 che Agostino, per
rispondervi, interruppe due delle sue opere maggiori, il De Trinitate e il De Genesi
ad litteram. Siamo negli anni 397-398, quando Agostino aveva anche terminato di
scrivere i primi nove libri delle Confessioni (in Contra litt. Petiliani 3, 17, 20 viene
infatti richiamato il IV libro)29. D’altra parte la questione della liberta di coscienza
in materia religiosa era stata una prerogativa che il cristianesimo aveva rivendicato
per ben tre secoli, sino ad ottenerla nel 313 con gli imperatori Licinio e Costantino.
Agostino, nella sua risposta a Petiliano, per evitare ogni fraintendimento, riporta pri-
ma il testo di Petiliano (una lettera da lui scritta ai presbiteri e ai diaconi donatisti),
introducendolo con «Petiliano dice», e quindi con «Agostino risponde». Si tratta di
tre libri, pubblicati prima distintamente e poi riuniti, databili tra il 399-402/403, il cui
interesse ¢ dato dalle informazioni sull’ Africa cristiana di quel tempo e sul principio
del metodo agostiniano nel dialogo ecumenico: distinguere i fatti personali dalla cau-

sa della Chiesa (C. /itt. Petiliani 3, 2, 3).

«Amate gli uomini — egli scrive —, condannate gli errori (diligite homines, interficite errores)» (C.
litt. Petiliani 1,29, 31).

Agostino segui tale orientamento sul modo di trattare i donatisti, sia nei concili di
Cartagine del 404 e del 405 (quando venne sciolto il movimento donatista) sia nella
Conferenza di Cartagine del 411, avendo coscienza che, nella fede cristiana, si ¢ tutti
fratelli e che tale fratellanza va condivisa nel vissuto della comunione ecclesiale3.

Quanto alla giustificazione dell’intervento civile in questioni religiose il vescovo
d’Ippona, pur distinguendo che «altro ¢ I'interesse di una provincia, altro quello della
Chiesa» (Ep. 134, 3), a tre anni dalla morte (nel 427), scrivendo di una sua opera an-
data perduta sulla questione donatista, c’informa di aver cambiato opinione: accon-
senti al loro intervento (Retr. 2, 5).

Sull’'uso ecclesiastico della forza civile in ordine ad un bene, giustificato con il
compelle intrare evangelico (Lc 14,23), Agostino scrisse la Lettera 185 (6, 21-24)

28 Per le accuse dei donatisti ad Agostino, vedi pure ExPs. 36.

29 Nel secondo libro delle Revisioni (2, 25) Agostino, nel 427, vale a dire dopo oltre vent’anni, dedico
ancora una lunga recensione ai suoi tre libri che tra il 399-402 aveva scritto in risposta a Petiliano.

30 Esposizione sul Salmo 18,11, 6: «Non mi dire — ribatteva ad un donatista — a che scopo mi cerchi se sono
perduto? Ma ti cerco perché ti sei perduto. Tu insisti “non mi cercare”. Cio lo vuole certamente I'ini-
quita che ci ha divisi, non la carita per la quale siamo fratelli... Cerco mio fratello e mi rivolgo al Signore
per lui non contro di lui. Né dico nella preghiera “Signore, di’ a mio fratello che divida con me I’eredita,
ma di a mio fratello che conservi con me 'eredita”»; Ser. Denis 8, 3; MA 1, 37: «Chiede il dissidente: Se
io ho gia il battesimo cosa potro ricevere di piti dalla Chiesa? Riceverai la Chiesa che non hai, riceverai
P'unita che non hai, riceverai la pace che non hai»; vedi anche Ep. 23, 1 al vescovo donatista Massimino:
«di chiamarti “fratello” tu sai che ci & stato prescritto da Dio, sicché noi diciamo: “siete nostri fratelli”
anche a coloro che dicono di non essere nostri fratelli».

489

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

indirizzata nel 411 al proconsole romano in Africa Apringio. Tale lettera & rimasta
giustamente famosa, trattandosi dell’intervento del vescovo d’Ippona presso le au-
torita civili romane contro la pena di morte per motivi religiosi, anche nel caso si
trattasse di omicidi (i donatisti circumcellioni avevano ucciso alcuni cattolici). Per
capire, tuttavia, la sua giustificazione col comzpelle intrare di Lc 14,23, bisogna accen-
nare alla portata giuridica dell’allora Catholica lex31, cui fecero riferimento sia I’editto
dell'imperatore Onorio del 405 sia quello del tribuno Marcellino a conclusione della
Conferenza di Cartagine del 411, anche se il 7zandatun (dossier biblico) dei cattolici,
presentato nella Conferenza, aveva messo ’accento sulla radix catholica dei rami stac-
cati (i donatisti) che si dovevano reciprocamente ricercare2,

I documenti sinodali dei secoli IV e V fondavano la loro autorita sul fatto di essere
latori ufficiali delle volonta della Chiesa «cattolica e apostolica». Cosi si ha negli Atti
del Concilio Nicea ai quali, nel simbolo di Costantinopoli, alla Chiesa vennero ag-
giunte le qualifiche di «una, santa, cattolica, apostolica». Prima del concilio di Efeso
del 431, nel carteggio di Cirillo e Nestorio si utilizzava ancora il binomio: «questa ¢ la
dottrina della Chiesa cattolica e apostolica»33.

La legislazione civile in materia religiosa si rapportava alla Chiesa postcostanti-
niana tramite la cosiddetta Catholica lex>*. Essa rivestiva un significato giuridico, che
convogliava insieme sia I'istituzione Chiesa con i suoi ordinamenti giuridici sia le
istituzioni civili dell'Tmpero, che riconoscevano come propri gli ordinamenti eccle-
siastici®.

Gia dal tempo di Teodosio I (379-395) si era venuta formando una legislazione

31 P.R. L. BROWN, Religione e societd nell’eta di s. Agostino, Torino 1975, 245-263 (riprende il contributo
St. Augustine’s Attitude to Religious Coercion, in Journal of Roman Studies 54 [1964] 107-116); J. Pa-
TOUT BURNS, Augustine’s Role in the Imperial Action against Pelagius, in Journal of Theological Studies
NS 30 (1979) 67-83; E. LAMIRANDE, Church, State and Toleration. An intriguing Change of Mind in
Augustine, Vilanova 1975. Agostino ribadi la sua linea morbida ancora nelle Revisioni 1, 13, 1: «Allora
scrissi anche un libro su La vera religione. Nella discussione ivi contenuta si dimostra con svariate e
numerose argomentazioni che con la vera religione si deve onorare 'unico vero Dio: Padre, Figlio e
Spirito Santo; si mette inoltre in evidenza con quale suo grande atto di misericordia la religione cristia-
na, che ¢ la vera religione, sia stata concessa agli uomini attraverso un disegno legato alla temporalita e
si illustra come 'uvomo debba essere predisposto al medesimo culto di Dio mediante una ben definita
condotta di vita o con una certa delicatezza (quanta misericordia eius per temporalem dispensationem
concessa sit hominibus christiana religio, quae vera religio est, et ad eundem cultum Dei quemadmodum
sit homo quadam suavitate — altri codici hanno quadam sua vita — coaptandus)».

32 Gesta conlationis 1, 16, 105: «ramum a se fractum radix catholica inquirit».

33 Terza Lettera di Cirillo a Nestorio (in ACO T, 1,1, 33.42): «Ecco dunque la fede della Chiesa cattolica e
apostolica».

34 Vedi ad es. Codex Theodosianus XVI, 11: «lam pridem sanximus ut catholicae legis antistes et clerici...
minime devincentur». Per un’esposizione pitt ampia, vedi E. DOVERE, CTh. 16, 11: sistematica compila-
toria e catholica lex, in Vetera Christianorum 31 (1994) 53- 77.

35 Vedi G. L. FALCHI, Fragmenta iuris romani canonici, Milano 1998, cap. I, 13 ss.: La catholica lex ¢ i/
diritto ecclesiastico imperiale.

490



Vittorino Grossi

canonica antieretica3¢ che, mettendo insieme lo zus civile e quello del vescovo, aveva
dato forma ad un corpus canonum indicato, nel sec. V, come la christiana lex o la
catholica lex37.

La prima faceva riferimento, per lo pit, all’episcopalis audientia (introdotta da
Costantino nel 318, CTh. I, 27, 1), la seconda ai decreti sinodali. Nella legislazio-
ne imperiale in materia religiosa si passo all’assunzione della normativa ecclesiastica,
considerata come propria e quindi munita della sanzione corrispondente. Per I'zmzpe-
rium, in definitiva, un dissenso dei fedeli-sudditi dalla lex sacra — quella cioé sostenuta
dal proprio vescovo — diveniva inammissibile38. Riunirsi pertanto a discutere de fide
in spazi estranei all’ecclesza3® avrebbe significato, anche da parte di coloro che non
erano stati esplicitamente dichiarati eretici, porsi al di fuori della catholica lex e, di
conseguenza, al di fuori dell’osservanza del nuovo zus principale. Era percid ferma-
mente vietato il voler contendere de fide (discutere su questioni di fede) in un luogo
“altro” da quello a cio deputato, cio¢ al di fuori della norma dell’ecclesza e del suo
Simbolo40. Quanti infatti erano al di fuori di tale ambito, cio¢ i gruppi dissidenti,
cadevano sotto la connotazione di eretici indicati come «sétte» (conventicula) rispetto
alla Grande Chiesa o alla «Cattolica»41, per i quali vigeva la legislazione romana della
superstitio. Al tempo di Agostino, in altri termini, le istituzioni dell’Tmpero si muove-
vano in ambito religioso entro le categorie di religione vera o falsa secondo il giudizio
della Catholica, e non piti in quelle precostantiniane di religio licita o meno, secondo
la valutazione politica delle istituzioni romane.

Nel tempo da Costantino ad Agostino, infatti, si erano operati due passaggi in ma-
teria religiosa: il primo, il passaggio nella concezione della religione da religio licita,
di concessione delle istituzioni civili romane, alla relzgio demandata alla coscienza dei
cittadini; il secondo, quello della coscienza della verita della religione cristiana (i cri-

36 G. BARONE-ADESI, Eresie “sociali” ed inquisizione Teodosiana, in Atti dell’ Accademia Romanistica Co-
stantiniana (V1 Convegno internazionale), Roma 1986, 119-166; G. Puglisi, Giustizia criminale e perse-
cuzioni antieretiche: Priscilliano e Ursino, Ambrogio e Damaso, in Siculorum Gymnasium 43 (1990) 91
ss.

37 11 primo fu il Corpus canonum orientale, presente in Occidente nel Corpus canonume Africanum (ca.
420); vedi A. M. STICKLER, Historia iuris canonici latini. 1. Historia fontium, Torino 1950, con gli ag-
giornamenti di B. E. FERME, [ntroduzione alla storia delle fonti e della scienza del diritto canonico, Roma
1998, 31-32.

38 Vedi G. Puglisi, Giustizia criminale..., cit.

39 CTh XVI, 4,6: «qui orthodoxarum religione subfulti spretis sacrosanctis ecclesiis alio convenire conan-
tur»; cfr. pure accenni similari contenuti nelle Constitutiones Sirmondiane.

40 TIn tale contesto vanno comprese le affermazioni di Ambrogio circa l'assurdita di discutere de fide in
consistorio piuttosto che nel luogo prescritto, cioé i ecclesia (Ep. 75, 17).

41 Per indicazioni generali, vedi F. WINKELMANN, Grosskirche und Hdiresien in der Spitantike, in For-
schungen und Fortschritte 41 (1967) 245ss.

491

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

stiani come cultori della vera religio*?), fatta propria dalle istituzioni civili nei loro atti
religiosi. Per tale strada lo Stato non decideva piti in materia di religione; accoglieva,
tuttavia, come propria legislazione tutte le indicazioni della Chiesa istituzionale, cioé
della Chiesa “cattolica”. Da parte dell' Impero, in altri termini, si riconosceva quale
vera religio quella riconosciuta come tale dalla Chiesa, qualificata come «cattolica
e apostolica» dal Simbolo niceno. Questo passaggio si consolidd progressivamente
dopo I'anno 313, approdando alla legge di Teodosio I del 380, la Costituzione Cuz-
ctos populos (CTh 16, 1.2). Essa, emanata a Salonicco senza mediazione ecclesiastica,
¢ da leggere all’interno della situazione di Costantinopoli dove era confluita la mag-
gioranza dei vescovi antiniceni e ariani. Con tale Costituzione si comunicava agli abi-
tanti di Costantinopoli la volonta imperiale di riconoscersi nella religione apostolica
ortodossa professata da Damaso (Roma era la cattedra apostolica dell’Occidente) e
da Pietro di Alessandria (che deteneva la cattedra della Chiesa apostolica di Orien-
te). In altre parole per 'Impero il nomen christianorum catholicorum era riservato ai
seguaci di tale religione. Le adunanze degli eretici e degli scismatici non potevano,
pertanto, avere il zomen ecclesiarum, erano solo sétte, regolate dagli ordinamenti giu-
ridici romani, in diritto, tuttavia, di difendere le loro posizioni davanti alle autorita ci-
vili. I problema, come si puo evincere facilmente, era interno alla religione cristiana,
diveniva tuttavia d’interesse delle autorita civili quando ci si appellava ad esse. Entro
tale contesto vanno letti, ad esempio, la proibizione nel 373 del ribattesimo (in CThH
XVI, 6, 1 a Giuliano proconsole di Africa; AG., Ep. 105,9); la repressione nel 375 dei
rogatisti, un sottogruppo dei donatisti, da parte del comzes Theodosius (in AG., Contra
ep. Parm. 1, 10, 16 e Contra litt. Petiliani 2, 83, 184) e delle catervae predonum, ov-
vero i circumcellioni che erano contro I'ordine e la legge (fas et ius); la proibizione ai
donatisti nel 376 da parte di Hesperzus, il proconsole di Africa, di officiare la religione
in citta come in campagna (in CTh XVI, 5 4).

4. Conclusione

Diamo, a conclusione, un’indicazione suscettibile naturalmente di ulteriore ricer-
ca, sulla polemica nella comprensione di Chiesa tra donatisti e cattolici e sulla giusti-
ficazione dell’intervento delle forze civili nella questione religiosa della loro divisione.

Al tempo di Agostino, il vescovo cattolico di Cartagine, Genethlius, voleva solo la
pace tra le comunita donatiste e cattoliche, come dopo di lui reclamava il vescovo Va-
lerio d’Ippona. Agostino riferisce (Epp. 33 e 35) di una nuova comunione instauratasi

42 In siffatto contesto nacquero ad esempio gli scritti di Firmico Materno, De errore religionum prophana-
rum, dell’ Ambrosiaster e, ci si domanda, anche il De vera religione di Agostino?

492



Vittorino Grossi

tra le due comunita sino a celebrare insieme anche I’eucaristia (pur portando il clero
diverse coronae o berretti, cfr. AG., Ep. 33, 5) e a festeggiare il ritorno dei giovani
delle due parti a giocare di nuovo insieme (ID., Ep. 33, 6). Ticonio (in GENNADIUS,
De scriptoribus Ecclesiasticis 18) fu I’anima donatista di quel nuovo clima ecumenico.
Mori verso il 390 dopo aver scritto tra il 370-380 il Liber regularum e il Commentarius
in Apocalipsinm®. Per Ticonio nelle sacre Scritture tutto si riferisce alla Chiesa, che &
di costituzione bipartita (Cantico dei cantici 5: nera e bianca insieme, come il seme
di Abramo ¢ regale e servile), nel senso di santi e traditori che stanno insieme sino al
giudizio finale. Tale visione ecclesiale, anche se gli costd la scomunica di un concilio
donatista del 385 presieduto da Parmeniano#4, getto le basi per I'unione tra donatisti
e cattolici conclusasi nella Conlatio Carthaginensis del 4114.

La diversa accentuazione ecclesiologica tra Agostino e donatisti portava tuttavia
ad una diversa valorizzazione dei sacramenti, ad esempio del sacramento della ricon-
ciliazione. L’istituto penitenziale della correptio ('intervento da parte dell’autorita)
era inteso nella funzione di una medicina che guarisce — e tutti convenivano —, ma si
divergeva sulla conseguenza per la comunita cristiana. Per i donatisti essa comporta-
va una separazione dei buoni cristiani da quelli non buoni (coloro cioé che avevano
tradito la confessione cristiana); per i cattolici, invece, essa comportava una convi-
venza di buoni e non buoni. Nella polemica donatista venne al pettine il nodo della
concezione globale di Chiesa, del suo rapporto di fondo con lo Spirito santo tramite
la carita e la funzione delle sue strutture, in particolare quelle sacramentarie. Nei testi
agostiniani, talvolta, non si riesce del tutto a individuare gli elementi in gioco e quindi
ad enuclearli esattamente, il che puo spiegare le diverse valutazioni ecclesiologiche
degli studiosi in merito al pensiero del vescovo d’Ippona.

Nella Conferenza di Cartagine del 411 le due parti in causa si accordarono per
attivare un processo ecclesiastico, che si basava sulle rispettive testimonianze bibli-
che. Esse, tuttavia, non si accordarono sulla base biblica dell’appellativo cristiano di
“cattolica”.

4 J.S. ALEXANDER, Tyconius’ Influence on Augustine: A Note on their Use of the Distinction corporaliter/
spiritaliter, in Congresso Internazionale su S. Agostino. Atti 11, Roma 1987, 205-211. Nell’elenco delle
opere di Ticonio, andato perduto ma parzialmente noto attraverso le citazioni di altri autori, Gennadio
menziona il De bello intestino e le Expositiones diversarum causarum. La “guerra intestina” in questione
era sicuramente quella che, da circa un secolo di dibattiti, si svolgeva tra cattolici e donatisti e, negli
ultimi tempi, all’interno dello stesso movimento donatista. Ticonio dava anche una versione differente
della storia dello scisma donatista da quella di Parmeniano (vedi AGOSTINO, Contra epistulam Parme-
niant).

44 AGOSTINO, Contra ep. Parmeniani 1, 1,1; Ep. 93, 44. Agostino deve a lui la concezione delle due citta
(Doctr. Chr. 3, 30 e 46), come pure I'influsso sui suoi commenti alle lettere paoline e il significato dei
numeri 40 e 50 (De diversis quaestionibus, n. 43); cfr. A. PINCHERLE, Da Ticonio a Sant’Agostino, in
Ricerche Religiose 1 (1925) 463- 65.

45 V. GROSSI, La discussione su “Cattolica-cattolico” nelle tre sedute della Conlatio Carthaginensis del 411,
in Augustinianum 51 (2011) 101- 122.

493

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

La prima indicazione del gruppo cattolico fu quella di spiegare geograficamente il
termine “cattolica” come universalita della Chiesa (de ecclesia ubique diffusa, in Acta
Conlationis Carthaginensis, c. 98). Nel qual caso i cristiani dell’ Africa, cioe i donati-
sti, dovevano spiegare il loro legame di comunione con i cristiani di tutto I'orbe46,
Questo secondo punto, sul come poter spiegare il piano comunionale dei cristiani,
era d’interesse teologico notevole ma i donatisti, chiedendo invece di determinare
’autenticita di un gruppo cristiano dalla fedelta al Vangelo, interpretarono diversa-
mente il nome di “cattolico-cattolica”7. Data la resistenza dei donatisti a rimanere
sul terreno biblico da cui non si usciva in modo evidente, il giudice romano chiese la
ratio giustificativa del nome di “cattolico”#8, cioe quello zus ecclesiasticum che per le
autorita imperiali assumeva valore di norma generale. In tal modo pero la questione,
da ecclesiale si trasformava in questione giuridica di diritto civile imperiale. Su tale
terreno, dato che la sentenza della Conferenza di Cartagine venne recitata a favore
della parte cattolica, per le due parti rimaneva solo I'obbligo dell’osservanza della
legge, lasciando da parte ogni altra considerazione di carattere biblico e teologico.

Entro tale contesto si muoveva Agostino, giudice anche lui secondo la concessio-
ne della legge romana dell’episcopalis audientia, e va valutata la sua giustificazione
dell’intervento civile nei riguardi dei donatisti, supportandolo anche col comzpelle
intrare di Lc 14,2349, Per lui lo Stato ha il compito di servire Dio in quanto autori-
ta civile. I magistrati e i responsabili delle istituzioni civili sono considerati membri
della Chiesa, in quanto facenti parte del sistema istituzionale governativo, e per una
duplice ragione: sia come “servi di Dio” in quanto cristiani, sia come res publica in
quanto amministratori delle leggi romane. Agostino parla espressamente del ruolo
dei responsabili delle istituzioni civili come servitori di Dio nella res publica, quindi
di una loro capacita-responsabilita in quanto pubblici ufficiali e, pertanto, non da
privati®0. Nel 405 egli scrisse sul loro ruolo pubblico:

«Tutti devono servire Dio in modi diversi: alcuni secondo la loro umana condizione, altri con i
loro doni diversi; tanto che, nelle realta umane, uno fa una cosa e uno ne fa un’altra. L’elimina-
zione degli idoli della terra, predetta da tanto tempo, non potrebbe infatti ordinarla un qualsiasi
privato. I re della terra, quindi, salvo la comunione con il genere umano, proprio perché sono
re, possono servire il Signore in una forma che possono fare solo da re» (Contra litteras Petiliani
2,92).

46

Capitula Marcelli 100: «<quomodo Afri christiani communionem habeant cum orbe terrarum».
47 Capitula Marcelli 102: «catholicum nomen interpretari aliter moliuntur».
48 Capitula Marcelli 103: «catholici nominis premissa ratio demonstratur».

49 Evodio insieme al vescovo Teasio erano stati inviati in Italia nel 404 per sollecitare da Onorio un inter-
vento contro le intemperanze degli scismatici (AGOSTINO, Ep. 80, 1).

50 I contesto agostiniano del compelle intrare & quindi legislativo; non si comprende percid come K.
Flash lo abbia potuto portare nell’ambito della teologia della grazia. Vedi anche G. RING, Bruch oder
Entwicklung in Gnadenbegriff Augustins? Kritische Bemerkungen zur K. Flash, Logik des Schrekkens, in
Augustiniana 44 (1994) 31- 113.

494



Vittorino Grossi

Negli scritti di Agostino si riscontra, d’altra parte, un’ampia disanima, sempre che
se ne presentasse ['occasione, sulla natura e funzione di una legge civile di cui lui era
rispettosissimo, ben oltre quindi del rapporto teologico tra Legge antica e Nuova, tra
la legge e la graziadl.

Va notato poi che Agostino, benché dopo il 405 vedesse i benefici dell’applica-
zione della legge di intervenire anche con i soldati alla riunificazione di donatisti e
cattolici e lo giustificasse con il passo evangelico di Lc¢ 14,23, non vi fece mai ricorso.
11 suo metodo rimase quello di persuadere spiegando e istruendo2 e, quando tra le
due parti non si riusciva ad intendersi, lui chiedeva di sospendere la discussione per
pregare insieme. Fu questa la sua proposta nel 419 al donatista Emerito di Cesarea
di Mauritania®3.

Quanto scrisse al laico Consensio delle isole Baleari nel 420, riguardo ai priscillia-
nisti, rimane emblematico del suo atteggiamento su come veicolare la verita cristiana:

«Per convertire gli eretici — egli spiega — non si ricorre a raggiri menzogneri ma a dispute basate
sulla verita (zon mendacibus captationibus, sed veracibus disputationibus). [...] Le menzogne
sono da evitarsi per amore della verita, da imbrigliarsi con la sete della verita, da uccidersi con le
armi della verita (veritate sunt cavenda, veritate capienda, veritate occidenda mendacia)» (Contra
mendacium 6, 11-12).

Qui Agostino, a Consensio che voleva snidare i priscillianisti infiltrandosi tra loro
come priscillianisti, dicendo veritate occidenda mendacia prendeva anche posizione
contro la pena di morte per gli eretici. In C. Mend. 11, 25, ancora a proposito degli
eretici, dice:

«non si devono evitare [...] laloro comoda roccaforte, diciamo cosi, si deve perforare con i colpi
della verita, questa si deve rovesciare».

Lo scisma, d’altra parte, gia nella valutazione di Ottato di Milevi era equiparato ad
un crimine nella linea dell’idolatria:

«Tra i precetti proibiti da Dio vi sono questi tre: “Non ucciderai, non seguirai déi stranieri”,

51 Vedi, ad esempio, AGOSTINO, Replica a un avversario della legge e dei profeti, in particolare il libro
secondo contro il manicheo Adimanto.

52 Le Lettere 214 e 216 inviate nel 426/27 all’abate Valentino del monastero di Adrumeto (oggi Soussa in
Tunisia) documentano tale comportamento di Agostino. Lui, per sei mesi, istrui tre monaci circa le de-
cisioni conciliari riguardanti il pelagianesimo, vedi anche J. E. MERDINGER, The Politics of Persuasion.
Augustine’s Tactics towards the Papacy in Letters 22% 23% and 23*A, in Congresso Internazionale su S.
Agostino. Atti 1, Roma 1987, 531-540.

53 Emerito ¢ il medesimo che, nelle sedute della Conlatio carthaginensis del 3 e 8 giugno, chiese la lettura
del mzandatum dei donatisti, che richiamava le persecuzioni sofferte dai donatisti e dava una difesa delle
principali tesi ecclesiologiche donatiste (Gesza 3, 258).

495

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

e al vertice dei precetti “non farai uno scisma” (Inter cetera praecepta etiam haec tria iussio divina
prohibuit: “Non occides, non ibis post deos alienos”, et in capitibus mandatorum “non facies schisma”
Opt1,213-7)».

Riassunto

La vicenda donatista, iniziata nel 311 nell’ Africa cristiana, si concluse giuridicamen-
te nel 411 nella Conlatio Carthaginensis. In quel secolo di alterne vicende, contro
e a favore dei donatisti da parte dell’autorita romana, si approfondirono le conce-
zioni cristiane del martirio, di Chiesa ‘cattolica’, di santita dei cristiani, del legitti-
mo autore dei sacramenti e della loro legittima amministrazione tramite i ministri
della Chiesa. I donatisti si ritenevano perseguitati dai cattolici che, talvolta, contro
le loro intemperanze invocavano I'intervento dell’autorita civile, sino a rivendicare
di doverli considerare martiri. Agostino d’Ippona fece loro notare che una cosa ¢
morire per la confessione di fede cristiana, altra ¢ soffrire volontariamente per non
osservare le leggi.

Abstract

The Donatist controversy, which began in 311 in Christian Africa, ended juridically
in 411 with the Conlatio Carthaginensis. During that century of alternating fortunes,
which saw the Roman government both oppose and favor the Donatists, the Chris-
tian conceptions of martyrdom, of the ‘Catholic’ Church, of the sanctity of Chris-
tians, and of the true author of the sacraments and their legitimate administration
by the ministers of the Church were all elaborated. The Donatists considered them-
selves persecuted by Catholics, — who sometimes called for the intervention of the
civil power against their excesses, — even to the extent of purporting to be martyrs.
Augustine of Hippo pointed out to them that it is one thing to die for the confession
of the Christian faith, and another to suffer voluntarily for not following the law.

496



