
Articaolı S IU XX 6) A / /-4AYU6

compelle ıntrare di Lc 14,25 nella questione
donatista

Vıttorino (Grossi“

Nella tcerca prendiamo 1n considerazione compelle INIYAYEe de] Van
gelo di uCcCa (Lc 14;, 23), utilizzato da AÄgostino dopo l’anno 405 (data dell’editto di
( )nor10 di scioglimento de]l ImOoviImentoa donatista), DCL oiustificare l’intervento de]l
soldati romanı davantiı alle resistenze de]l donatist] d rlentrare nella ‘Cattolica” Egli
SCIlve nelle Retractationes:

«Nel priımo libro |dice proposito Adi un opera andata perduta| dissi che disapprovavo L’im.
pIegO della forza secolare, PCLI costringere oli scelsmatılcı alla eomuUNlONeEe eccles1iale. In verıita C100  e
allora 11O  — 11 pDlaceva, perche 11O  S sperimentato male OSAUaSSC la loro IMpU-
nıta quanto, PeCL cambilarlıi meglio, contribulsse la diligente vigilanza della disciplina |C10€
l’applicazione delle vigent1 leggi romane |» (Retr 5)

Per 1a Comprensione di QqUESTO talvolta al limite della manipolazione, indi-
chiamo: parametro di ettura dell’opera antidonatista di Agostino (3);
l’aluto di una ettura CO  Ta de]l O delle Retractationes (2, 5)

parametro di etftura dell’opera antidonatista di Agostino

Gi_i scr1itt1 d AÄgostino, legati alla polemica donatista, 1NO dall’ultimo decennio
de]l i  ® DPI1MO ventenn10 de]l i  ® C, propriamente, 93/394 al 420, 1n Dar
ticolare SINO alla Conlatio CArthaginenstis de]l 4111

hrofessore A Patrologia PTCESSO l’Istituto Patrist1co Augustinianum della Pontificia Unitversita Latera-
A KRoma d Direttore responsabile della tvista Augustinianum, E-mail: grossivittorino@smail.

CC()

Ess1i S()I110O disponibili anche nell’edizione della Nuova Biblioteca Agostiniana della CUu1 traduzione C1
setrviamo: Öbpera ( )rmania di Sant Agostino, latino-italiano, vol ÄV, L, KRoma 1955 tre

A / /477

RTLu XXI (3/2016) 477-496Articoli

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione 
donatista

Vittorino Grossi*

Nella presente ricerca prendiamo in considerazione il compelle intrare del Van-
gelo di Luca (Lc 14, 23), utilizzato da Agostino dopo l’anno 405 (data dell’editto di 
Onorio di scioglimento del movimento donatista), per giustificare l’intervento dei 
soldati romani davanti alle resistenze dei donatisti di rientrare nella “Cattolica”. Egli 
scrive nelle Retractationes: 

«Nel primo libro [dice a proposito di un’opera andata perduta] dissi che disapprovavo l’im-
piego della forza secolare, per costringere gli scismatici alla comunione ecclesiale. In verità ciò 
allora non mi piaceva, perché non avevo ancora sperimentato quanto male osasse la loro impu-
nità e quanto, per cambiarli in meglio, contribuisse la diligente vigilanza della disciplina [cioè 
l’applicazione delle vigenti leggi romane]» (Retr. 2, 5).

Per la comprensione di questo testo, talvolta al limite della manipolazione, indi-
chiamo: 1. il parametro di lettura dell’opera antidonatista di Agostino (393-420); 2. 
l’aiuto di una lettura contestuata del passo delle Retractationes (2, 5). 

1. Il parametro di lettura dell’opera antidonatista di Agostino 
(393-420)

Gli scritti di Agostino, legati alla polemica donatista, vanno dall’ultimo decennio 
del sec. IV al primo ventennio del sec. V e, propriamente, dal 393/394 al 420, in par-
ticolare sino alla Conlatio carthaginensis del 4111.

*	 È professore di Patrologia presso l’Istituto Patristico Augustinianum della Pontificia Università Latera-
nense di Roma ed è Direttore responsabile della rivista Augustinianum. E-mail: grossivittorino@gmail.
com.

1	 Essi sono disponibili anche nell’edizione della Nuova Biblioteca Agostiniana della cui traduzione ci 
serviamo: Opera Omnia di Sant’Agostino, testo latino-italiano, vol. XV, 1, Roma 1988 (tre opere: il 



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

I} donatismo (dal VOEOSCOVO Donato che sulla cattedra episcopale di (artagine y{|C -

cedette Magglorino S1NO all’anno 347) fece 1a y{l apparızlıone negli annnı 3058-511 1n
segulto alla persecuzlone di Diocleziano, sviluppandosi 1124n 114110 1n 11112  ® Ssc1smaODTLUN7 clesiale. La stor1a delle discussioni, in1zlata nel 11, 61 Protrasse siuridicamente S1UStO

secolo SINO all’anno 4112

Salmıo Abecedario de] 93/394, sulla talsariga A InNnOo relig10so hopolare In versettl:
(LONTrO Ia Lettera di Parmentiano de] 345-4(0)4 sulla broblematica SC nell’unitä nella comuUNlONE degli
stessi sacramen!tI1 1 cattıvı POSSANO contamınare i buoni COLILNC accada che L1°  - IN cOoNtamınıno> (Retr. 2,
17): Sal Hattestmo de] 400/404 introduzione generale, Curata Aa] complanto Robert Markus,
piccolo capolavoro intormazione oulle complesse quest10n1 CcIrca l donatismo: OreInı, cComponentI1
dottrinali, le quest10n1 aperie CIrca la ibertä religiosa all’interno della Chiesa nel rapporti C011 le Ist1-
uz10n1 Civili): ÄV, 2, KRoma 1999 (gli SCr (LONTFO Ia Lettera di Petiliano de] 400-405 sulla questione
della ibertä A cOsclen za In materl1a religiosa; la Lettera Al rattolici <ulla de{i donatisti de] 401-405
oı1lla cComprensione A Chiesa ‘cattolica’): AVIU, L, KRoma 2000 (raccoglie due SscthuEEL agostin1anı: (LONTrO
(LFESCONTO laico donatista, orammatıco de] 406 e 5() V1 S()I10O mferimenti alle leggi dell’imperatore
()nor10 de] 17 tehbhraio de] 405 relative allo scioglimento de] mMovimento donatista: SulPunico
hattestmo CONLVFO Petiliano de] 410 SscrHtEtÖ brima della Conterenza A (Lartagine de] 411): AVL, 2,
KRoma 2000 (v1 S()I10O raccolti oli intervent]1 delle LTE sedute della Conferenzd di C artagine 1-26 o1U2NO0
411): l Breviculus, SOMMATILO delle LTE sedute SscrItto Aa Agostino subito dopo la Conterenza. KRiveste
harticolare utilitä berche intorma sull’intera Conterenza, t'lmastacı negli Ctd CcIrca l verbale
della seduta, quella conclusiva quindiı la DIU importante; Ar donatisti dopo Ia Conferenzd (Ad
donatistas DOST collationem, la ettera Invlata Aa Agostino al donatist! dopo la Conterenza ella quale,
cohilarendo le loro obiezioni, IN Invitava ad accogliere la bronunzlatası favore dell’unitä O0-
lica): I4 del confronto CO FEmerito il SCerHHNO LEeENUTLO Aa Agostino (‚esarea A Mauritanlia nel 415 alla

A Emer1ito del VeSCOVI della Mauritanlia): infine due lihri (LONTFO Gaudenzio del 419-420),
VESCOVO donatista A Thamugadi (T’attuale Timgad), che 1 C114 ammutinato C011 ftedeli nella cattedrale
donatista CONLIO ”’editto A Uunlone GTh AVIU, 2,2 L) Lul C114 disposto lasciarsıi bruclare 1VO C ()I11 tuttı
tedeli bluttosto che restitulre la bhasıilica donatista al cattolici. Intervenne l tribuno 1LOINALLO Duleizio

che, suggerimento eoadiuvato Aa Agostino, intavolö C011 Iu1 ULla trattativa. (‚ome inı quella vicenda
L1°  - lo sapplamo, no1 l dossier CONLIO (Gaudenzio la risposta A Agostino che, richiesta A
Duleizio, SCI1SSE ULla ettera Gaudenzio COINEC risposta alle SI1IC due lettere, diventato l DrImo libro de]
(LONTrO (audenzi0. Gaudenzio rispose ad Agostino la CUu1 seconda risposta cOostitul secondo libro de]
(LONTrO Gaudenzio (in AÄGOSTINO, Öbpera OPMNIA AVIU, 2)
Sull’insieme della questione donatista indichlamo In ordine cronologico qualche studio LÜa DIu S1-
onificativi: ÄLTENDORF, Finheit UN Heiligheit der Kirche: Untersuchungen ZUF Entwicklung des
altchristilichen Kirchenbegriffs 17 Abendland DOH Tertullian his den antidonatistichen Schriften Au
OUSLINS, Berlin 1952: PINCHERLE, La CONTIFODES1IA donatistd alla Iuce Aella dottrina del (LOrDO VESTICO
dr (JeS$M (4STO nelle antidonatiste dis AgOSHNO, KRoma 19”42: FREND, The Donatist Church

Movement of Protest IM Roman North Afrvica, Oxtord 1952: (LULLMANN, The Early Church and Fhe
Ecumenitcal Problem, In Anglican Revlew 4() 1958) 294-5U1:; BROWN, Religione tOcield
nelPeta dr AGOSLINO, lorino 197/9), 245-263 cetr. l’articolo 7 AUugustine’s Attitude Religtous ( ‚Oer-
CLON, In Journal of Roman Studies 107-116): LAMIRANDE, La SIEMALION ecclestologique des
Donatistes d’apres Augustin. CO ntriDukion Phistoitre doctrinale de Poecumenisme, ( )ttawa 19”7/2:
EVANS, ()ne and Holty. The Church IM Latin Patyistic Thought, London 19”7/2: ROMERO POSE, Medio
stolo de e$t4.dIOs sobhre el AONaLISIO (de MOoOnceduxX dias) In Salmaniticensis 1982) Sı
79: MANDOUZE, Prosopographie ChrEtienne du Bas-Emptre brosopbographie de P’Afrique ChrEtienne
3-5 Parıs 1982:; („ROSSIL, La Chtiesd Aella CAYıLd allda Aella »icenda donatista. Otd SFOKICO-
teologica, In AÄSSOCIAZIONE |FOLOGICA ]TALIANA, De Caryıtate Ececlesia H DVINCLDILO ' AmOrE“ Ia C,htesa,
Padova 1%”8/, 282-29UÜ: ENO, The Szonificance of the Lst of Roman Bishops IM Fhe Antı-Donatist
Polemic, In Vigiliae Christianae 4 / 1993) 158-169

475478

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

Il donatismo (dal vescovo Donato che sulla cattedra episcopale di Cartagine suc-
cedette a Maggiorino sino all’anno 347) fece la sua apparizione negli anni 308-311 in 
seguito alla persecuzione di Diocleziano, sviluppandosi man mano in uno scisma ec-
clesiale. La storia delle discussioni, iniziata nel 311, si protrasse giuridicamente giusto 
un secolo sino all’anno 4112.

Salmo Abecedario del 393/394, composto sulla falsariga di un inno religioso popolare in 22 versetti; 
Contro la Lettera di Parmeniano del 398-404 sulla problematica «se nell’unità e nella comunione degli 
stessi sacramenti i cattivi possano contaminare i buoni e come accada che non li contaminino» (Retr. 2, 
17); Sul battesimo del 400/404. L’introduzione generale, curata dal compianto Robert A. Markus, è un 
piccolo capolavoro d’informazione sulle complesse questioni circa il donatismo: origini, componenti 
dottrinali, le questioni aperte circa la libertà religiosa all’interno della Chiesa e nei rapporti con le isti-
tuzioni civili); XV, 2, Roma 1999 (gli scritti: Contro la Lettera di Petiliano del 400-403 sulla questione 
della libertà di coscienza in materia religiosa; la Lettera ai cattolici sulla setta dei donatisti del 401-403 
sulla comprensione di Chiesa ‘cattolica’); XVI, 1, Roma 2000 (raccoglie due scritti agostiniani: Contro 
Cresconio – laico donatista, grammatico – del 406. In esso vi sono i riferimenti alle leggi dell’imperatore 
Onorio del 12 febbraio e del 5 marzo 405 relative allo scioglimento del movimento donatista; Sull’unico 
battesimo contro Petiliano del 410 ca., scritto prima della Conferenza di Cartagine del 411); XVI, 2, 
Roma 2000 (vi sono raccolti gli interventi delle tre sedute della Conferenza di Cartagine (1-26 giugno 
411); il Breviculus, un sommario delle tre sedute scritto da Agostino subito dopo la Conferenza. Riveste 
particolare utilità perché informa sull’intera Conferenza, rimastaci monca negli Acta circa il verbale 
della terza seduta, quella conclusiva e quindi la più importante; Ai donatisti dopo la Conferenza (Ad 
donatistas post collationem, la lettera inviata da Agostino ai donatisti dopo la Conferenza nella quale, 
chiarendo le loro obiezioni, li invitava ad accogliere la sentenza pronunziatasi a favore dell’unità catto-
lica); Atti del confronto con Emerito (il Sermo tenuto da Agostino a Cesarea di Mauritania nel 418 alla 
presenza di Emerito e dei vescovi della Mauritania); infine i due libri Contro Gaudenzio (del 419-420), 
vescovo donatista di Thamugadi (l’attuale Timgad), che si era ammutinato con i fedeli nella cattedrale 
donatista contro l’editto di unione (CTh XVI, 5,51). Lui era disposto a lasciarsi bruciare vivo con tutti 
i fedeli piuttosto che restituire la basilica donatista ai cattolici. Intervenne il tribuno romano Dulcizio 
che, su suggerimento e coadiuvato da Agostino, intavolò con lui una trattativa. Come finì quella vicenda 
non lo sappiamo, a noi resta il dossier contro Gaudenzio e la risposta di Agostino che, su richiesta di 
Dulcizio, scrisse una lettera a Gaudenzio come risposta alle sue due lettere, diventato il primo libro del 
Contro Gaudenzio. Gaudenzio rispose ad Agostino la cui seconda risposta costituì il secondo libro del 
Contro Gaudenzio (in Agostino, Opera omnia XVI, 2).

2	 Sull’insieme della questione donatista indichiamo in ordine cronologico qualche studio tra i più si-
gnificativi: E. Altendorf, Einheit und Heiligheit der Kirche: Untersuchungen zur Entwicklung des 
altchristilichen Kirchenbegriffs im Abendland von Tertullian bis zu den antidonatistichen Schriften Au-
gustins, Berlin 1932; A. Pincherle, La controversia donatista alla luce della dottrina del Corpo mistico 
di Gesù Cristo nelle opere antidonatiste di s. Agostino, Roma 1942; W. H. Frend, The Donatist Church. 
A Movement of Protest in Roman North Africa, Oxford 1952; O. Cullmann, The Early Church and the 
Ecumenical Problem, in Anglican Th. Review 40 (1958) 294-301; P. R. L. Brown, Religione e società 
nell’età di s. Agostino, Torino 1975, 245-263 (cfr. l’articolo St. Augustine’s Attitude to Religious Coer-
cion, in Journal of Roman Studies 54 [1964] 107-116); É. Lamirande, La situation ecclésiologique des 
Donatistes d’après s. Augustin. Contribution à l’histoire doctrinale de l’oecuménisme, Ottawa 1972; R. F. 
Evans, One and Holy: The Church in Latin Patristic Thought, London 1972; E. Romero Pose, Medio 
siglo de estudios sobre el donatismo (de Monceaux a nuestros dias), in Salmaniticensis 29 (1982) 81-
99; A. Mandouze, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire I: prosopographie de l’Afrique chrétienne 
(303-533), Paris 1982; V. Grossi, La chiesa della carità alla prova della vicenda donatista. Nota storico-
teologica, in Associazione Teologica Italiana, De caritate Ecclesia. Il principio ‘amore’ e la Chiesa, 
Padova 1987, 282-290; R. B. Eno, The Significance of the List of Roman Bishops in the Anti-Donatist 
Polemic, in Vigiliae Christianae 47 (1993) 158-169.



Vittoring (IrOSs|

Durante 1a persecuzlone GTA VOEOSCOVO di (artagine Mensurlo ı] quale, partıto DCI
Koma, V1 MOrl al - { 14  ( 1111 eletto ı] s {  ( diacono Ceciliano OUpt 1, 18,2) Ira

CInNque VEeSCOVI] ordinandıi V1 CTIA, stando al donatisti, SOSDETLALO tradıtor, Felice di Artıcol|Apthungi: inoltre, 110  - 61 CTa ALLESO ’arrıvo de] primate della Numidia al quale, DCI
anzlanıta, di ordinare ı] VESCOVO di (artagine. Ambivano allora 1a csede CAL-

tagınese Bostro Celestio Obpt 1, 18,1) VEeSCOVI] della Numidia, guldati dal loro
primate Secondo d Tigis1, elessero Maggiorino di Ceciliano, SOSTENUTO ira
l’altro dall’influente donna Lucilla?. Magglorino pOo1 Donato da Cul C
L1LOINEC intero mOovimento, che 61 1111 ftormando due coordinate: ı] tconOoscImen-

della Santıta de]l martırı l’invalidita di SACTAMEeNTO amMmMiNIStrato da raditor.
Quanto al F1conNOoscImentoa utficiale de]l martırı vindicali, (G)1R{5 S’indicavano allora

nella comunıta cristlana, ess]1, DCL 1a loro test1imonlanza ecristi1ana davantiı acl oiudi-
® ritenuta un OV. d Ssantıta Oss1a una s1cura 1n loro dello Spirito Santo,
furono pensatı di costitulre una chiesa visibile di Santl. Tale modo di DENSAIC martırı
porto allo SViluppo dell’ecclesiologia donatista, che o1unse ipotizzare una separazlo-

ira cristlanl, tra Ssantı 10  — Santl. Con V’elezione di Magglorino prima pOo1 di Do
NAtfO 61 CTa ojunt1 all’ufficializzazione dello Ssc1sma che, CO  — l’imperatore (‚ostantıno
(negli ann]l 12-5 13), divenne anche un questione pubblica DCI le autorita imperlali?.

La di Libri Sacr]ı alle autorita Civili costitulva, DCT l’emergente STUDPDO
donatista, cr'mine che rendeva invalida Ogn1 prestazliıone ecclesiale de]l #raditores
(1 [apsi tradıtores, latino Hradere CONSCENAIC: 1a hersecCuti0 COdicum tradendorum,
OM 1a riferisce Agostino) COME, ad esemp10, ammıNIıStrare battesimo O1S4-

VESCOVO, (G)1R{5 DCI loro GTA AVVENUTO DCT V’elezione di Ceciliano. L’intero
mOovimento, date le testimon1anze tardive, viene rMcostrulto CO  - notevole ditficoltä C,
principalmente, dagli scr1itt1 di (J)ttato di Milevi di AÄgostino d’Ippona. 51 dispone,
tuttavla, anche di dossier di documenti donatisti, comprendente Att] de]l martır1,

Lucilla, durante la distribuzione de] Sal de] Slgnore, fatta Aa] diacono Ceciliano, baclato la
reliquia A martıre L1°  - FCONOSCIHLO DercC1Ö '‘1111l richlamata A praticare devozloni superst1z10se
(Obpt 1, 16, 1-2) 51 ebbe ULla COrrepDtt0 PEI Luecilla la minaccla A degradatio dei due ceontendenti

A (Lartagıne, Bostro Celestio (Obpt 1, 15, 1L) Riferisce UÜptato, usando l’Afra A e 2, sulle LTE
concupiscenze, A Luecilla incollerita: «Schisma Lo1tur illo LeEMDOCE contfusae mulieris iracundia beperI1t,
ambitus Nutrfivit ambitio saeculi), avarıtla roboravit>» Opt I 19, 1L)

donatisti, AVA(8181= A Donato A (‚Asde NZigrade, PEI far valere l loro candidato CONLLIO Ceciliano, 1
appellarono intfatti all’imperatore ottenendo la CONVOCAZIONE A concilio A VeSCOVI italianı

KRoma nel 13) Aa PDapa Melchiade/Milziade, che 1 PronunZz1Ö favore A Ceciliano. Continuando la
TOTESLA, l’imperatore radunö ad Arles Iro concilio nel 314) che, tuttavlıa, diede l medesimo 11-
sultato. (‚ostantıno nel 1 PronNuncIÖ favore A Ceciliano indicendo editto A UuNn1lone. Da quella
decisione 1 aCcul la dolorosa SEOINE] della chiesa afrıcana Lra donatist! cattolici, edi (:ross]i, Paryd HÜE

velecturd de Ia AOcCumeNntaciOn sobre ( )570 de C'Ardoba Ia CHESTION donatista, In REVES (JUERRERO (a
CULIA di), I3 szglo dr ( )570 de C Ordaba Actas del CLONGrESO Internacional, Madrid ZU15, 271-5

(‚Ont+ra ( LFESCONTUM 3, 26,29 Per la bersecuzlone A Diocleziano oli in171 de] donatismo, edi Eusebio
StOoria Eececlestastica S, 2, 4) oli Cta Salurnintı (in , O88 - 7 15) A estrazione donatista.

479479

Vittorino Grossi

A
rticoli

Durante la persecuzione era vescovo di Cartagine Mensurio il quale, partito per 
Roma, vi morì e al suo posto venne eletto il suo diacono Ceciliano (Opt I, 18,2). Tra 
i cinque vescovi ordinandi vi era, stando ai donatisti, un sospettato traditor, Felice di 
Apthungi; inoltre, non si era atteso l’arrivo del primate della Numidia al quale, per 
anzianità, spettava di ordinare il vescovo di Cartagine. Ambivano allora la sede car-
taginese Bostro e Celestio (Opt I, 18,1) ma i vescovi della Numidia, guidati dal loro 
primate Secondo di Tigisi, elessero Maggiorino al posto di Ceciliano, sostenuto tra 
l’altro dall’influente donna Lucilla3. A Maggiorino successe poi Donato da cui prese 
nome l’intero movimento, che si venne formando su due coordinate: il riconoscimen-
to della santità dei martiri e l’invalidità di un sacramento amministrato da un traditor.

Quanto al riconoscimento ufficiale dei martiri vindicati, come s’indicavano allora 
nella comunità cristiana, essi, per la loro testimonianza cristiana davanti ad un giudi-
ce, ritenuta una prova di santità ossia una sicura presenza in loro dello Spirito santo, 
furono pensati di costituire una chiesa visibile di santi. Tale modo di pensare i martiri 
portò allo sviluppo dell’ecclesiologia donatista, che giunse a ipotizzare una separazio-
ne tra i cristiani, tra santi e non santi. Con l’elezione di Maggiorino prima e poi di Do-
nato si era giunti all’ufficializzazione dello scisma che, con l’imperatore Costantino 
(negli anni 312-313), divenne anche una questione pubblica per le autorità imperiali4.

La consegna di libri sacri alle autorità civili costituiva, per l’emergente gruppo 
donatista, un crimine che rendeva invalida ogni prestazione ecclesiale dei traditores 
(i lapsi traditores, dal latino tradere = consegnare: la persecutio codicum tradendorum, 
come la riferisce Agostino)5 come, ad esempio, amministrare un battesimo o consa-
crare un vescovo, come per loro era avvenuto per l’elezione di Ceciliano. L’intero 
movimento, date le testimonianze tardive, viene ricostruito con notevole difficoltà e, 
principalmente, dagli scritti di Ottato di Milevi e di Agostino d’Ippona. Si dispone, 
tuttavia, anche di un dossier di documenti donatisti, comprendente Atti dei martiri, 

3	 Lucilla, durante la distribuzione del sangue del Signore, fatta dal diacono Ceciliano, aveva baciato la 
reliquia di un martire non riconosciuto e perciò venne richiamata di praticare devozioni superstiziose 
(Opt I, 16, 1-2). Si ebbe una correptio per Lucilla e la minaccia di degradatio dei due contendenti a ve-
scovo di Cartagine, Bostro e Celestio (Opt I, 15, 1). Riferisce Optato, usando l’Afra di 1 Gv 2, 7 sulle tre 
concupiscenze, di Lucilla incollerita: «Schisma igitur illo tempore confusae mulieris iracundia peperit, 
ambitus nutrivit (ambitio saeculi), avaritia roboravit» (Opt I 19, 1).

4	 I donatisti, su azione di Donato di Casae Nigrae, per far valere il loro candidato contro Ceciliano, si 
appellarono infatti all’imperatore ottenendo la convocazione di un concilio di vescovi italiani promosso 
a Roma (nel 313) da papa Melchiade/Milziade, che si pronunziò a favore di Ceciliano. Continuando la 
protesta, l’imperatore radunò ad Arles un altro concilio (nel 314) che, tuttavia, diede il medesimo ri-
sultato. Costantino nel 316 si pronunciò a favore di Ceciliano indicendo un editto di unione. Da quella 
decisione si acuì la dolorosa storia della chiesa africana tra donatisti e cattolici, vedi V. Grossi, Para una 
relectura de la documentación sobre Osio de Córdoba y la cuestión donatista, in A. J. Reyes Guerrero (a 
cura di), El siglo di Osio de Córdoba. Actas del Congreso Internacional, Madrid 2015, 271-316.

5	 Contra Cresconium 3, 26,29. Per la persecuzione di Diocleziano e gli inizi del donatismo, vedi Eusebio 
(Storia Ecclesiastica 8, 2, 4) e gli Acta Saturnini (in PL 8, 688-715) di estrazione donatista.



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

testimon1anze di concili di autorı donatisti, dell’opera de]l donatista Ticon106.
Delle tre fasi della polemica donatista 1n Cul 61 DUO dividere: 1a prima (dal 5311 al

316 oli 1171 oli intervent]1 di (‚ostantıno CO  - concili di oma de] 5315 di ArlesODTLUN7 de] 314): la seconda (ann! 316-361 dopo concıilio di ÄArles, 1a fase DIU ACUTLA CO  - 1a
persecuzlone d Macarlo, ann] 347-348): 1a fase (ann! 365-411, dopo 1a 111OL-

dell’imperatore (Huliano quando lo SCONTITO 61 sposto s11] pl1ano dottrinale).
Prima ı] donatista Parmen1lano 363-391 cattolico (J)ttato (scrisse negli ann] 366
370 CAa.) rappresentarono le due partı. Parmen1ano ScCI1sse 1n CInque libri, ’ Adyversus
Ecclesiam tradıtorum, di Cul 61 CONSECELVALO solo frammenti7: (J)ttato ı] De schismate
dOonatistarum 1n Cul oiustificO, tra l’altro, l’intervento de]l soldati al temp1 di ACAFO
perche DCL lu1 1a Chiesa dipende dallo Stato Obpt. S, 3)8 deguli pOo1 ı] m de]l O-
lico AÄgostino de]l donatista Petiliano che portarono conclusione la questione nella
Conlatio Carthaginensis de] 411 loro scr1itt1 rI1vestono ALICOTLA una loro importanza
ecclesiale, 1n particolare aul p1anO ecumen1Cco, S12 DCT inez77]1 utilizzat] dalle due partı
DCT un intesa di comunlone ira cristianl, S12 DCL 1a loro Comprensione di Chiesa?.

GiIlij scrmtftn agostinianı sulla polemica donatista

La letteratura di Agostino riguardante 1a polemica donatista 1n due temp1
molto precI1s1: oli scr1itt1 395 al 405 oli scr1itt1 dopo ı] 405

21 Gili scrıttı agostinlanı sulla polemica donatista

59L1, 11110 d’inizio de] presbiterato di AÄgostino, abbiamo le prime est1mo-

Per le fonti disposizione, edi MAIER, Le AdoOssier du donatisme, voll 1-11, Berlin 1957 1929:; edi
anche QqUaNLO raccolto In , G73-784 (Monumenta ad DOnatistarum AiStOYLAH bertinentid).

PINCHERLE, V’ecclestologta nella CONTFODEYS1IA donatista, In Ricerche Religiose 1925) 35-55

(Uttato, inoltre, daji test1 veterotestamentarı A Dt 22, Num 2), 11 arsgomenTta che DIo STESSO avreb-
be alle autorıita eivilı A bunire C ()I11 la forza AaLLO cOs1 COINEC lo Ssc1sma donatista, edi

Marone, Alcune yiflesstont sull’esegest hihlica di ()ttato, Augustinianum 46 1990) 389-410: edi
anche („ROSSIT, La ( AIeSsd di Agostino. Maodellı stmbol%i, Bologna ZU12, 55-5/

Gili SsctrmEtÜ agostin1anı della vicenda donatista S()L110O legate, nel tempI1 modern!, harticolarmente al
vimento patrıst1co A Oxtord de] SC  ® XIX (Henry Newman morl nel 1980), che nel 1900 diede In17Z10
ad ULla serle molteplice A studi CIrca eristianesimo ant1ıco C, nel DIU VICLINO nOl1, Ul blano
effettuale, al The Oxford DICHONArY of the ( hristian Church (la ed., 1957) alla Patyistic Conference
of Oxford utt ora attıva scadenza quadriennale; PEI le ohiese riformate, ricordati modoa
harticolare Alberto Pincherle dell’Universitä La Saplenza A KRoma (A PINCHERLE, l/ecclestologia nella
CONTIFODEYSIA donaltista, Cit.), AÄArtur Schindler dell’ Universitä A Berna (A SCHINDLER, AUugustin UN die
Anfänge der Reformation IM der ScChwetz, (LONGFESSO Internazionale AgOStInNO. I4 1, KRoma 198/,
243 -250)

450480

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

testimonianze di concili e di autori donatisti, e parte dell’opera del donatista Ticonio6. 
Delle tre fasi della polemica donatista in cui si può dividere: la prima (dal 311 al 

316: gli inizi e gli interventi di Costantino con i concili di Roma del 313 e di Arles 
del 314); la seconda (anni 316-361: il dopo concilio di Arles, la fase più acuta con la 
persecuzione di Macario, anni 347-348); la terza fase (anni 363-411, dopo la mor-
te dell’imperatore Giuliano [363] quando lo scontro si spostò sul piano dottrinale). 
Prima il donatista Parmeniano (363-391) e il cattolico Ottato (scrisse negli anni 366-
370 ca.) rappresentarono le due parti. Parmeniano scrisse in cinque libri, l’Adversus 
Ecclesiam traditorum, di cui si conservano solo frammenti7; Ottato il De schismate 
donatistarum in cui giustificò, tra l’altro, l’intervento dei soldati ai tempi di Macario 
perché per lui la Chiesa dipende dallo Stato (Opt. 3, 3)8. Seguì poi il tempo del catto-
lico Agostino e del donatista Petiliano che portarono a conclusione la questione nella 
Conlatio Carthaginensis del 411. I loro scritti rivestono ancora una loro importanza 
ecclesiale, in particolare sul piano ecumenico, sia per i mezzi utilizzati dalle due parti 
per un’intesa di comunione tra i cristiani, sia per la loro comprensione di Chiesa9. 

2. Gli scritti agostiniani sulla polemica donatista (393-420)

La letteratura di Agostino riguardante la polemica donatista corre in due tempi 
molto precisi: gli scritti dal 393 al 405 e gli scritti dopo il 405.

2.1. Gli scritti agostiniani sulla polemica donatista (393-405)

Dal 391, anno d’inizio del presbiterato di Agostino, abbiamo le prime testimo-

6	 Per le fonti a disposizione, vedi J.-L. Maier, Le dossier du donatisme, voll. I-II, Berlin 1987- 1989; vedi 
anche quanto è raccolto in PL 8, 673-784 (Monumenta ad Donatistarum historiam pertinentia).

7	 A. Pincherle, L’ecclesiologia nella controversia donatista, in Ricerche Religiose 1 (1925) 35-55. 
8	 Ottato, inoltre, dai testi veterotestamentari di Dt 22, 22 e Num 25, 11 argomenta che Dio stesso avreb-

be permesso alle autorità civili di punire con la forza un atto così grave come lo scisma donatista, vedi 
P. Marone, Alcune riflessioni sull’esegesi biblica di Ottato, in Augustinianum 46 (1990) 389-410; vedi 
anche V. Grossi, La Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Bologna 2012, 53-87.

9	 Gli scritti agostiniani della vicenda donatista sono legate, nei tempi moderni, particolarmente al mo-
vimento patristico di Oxford del sec. XIX (Henry Newman morì nel 1980), che nel 1900 diede inizio 
ad una serie molteplice di studi circa il cristianesimo antico e, nel tempo più vicino a noi, sul piano 
effettuale, al The Oxford Dictionary of the Christian Church (1a ed., 1957) e alla Patristic Conference 
of Oxford tutt’ora attiva a scadenza quadriennale; per le chiese riformate, vanno ricordati in modo 
particolare Alberto Pincherle dell’Università La Sapienza di Roma (A. Pincherle, L’ecclesiologia nella 
controversia donatista, cit.), e Artur Schindler dell’Università di Berna (A. Schindler, Augustin und die 
Anfänge der Reformation in der Schweiz, in Congresso Internazionale su S. Agostino. Atti I, Roma 1987, 
243-250). 



Vittoring (IrOSs|

nlanze dell’opera da lui Svolta DCI tlmettere 1n questlone 1a SCISsS1ONe secolare del
1a Chiesa africana. Ne] decennio 395-404 egli impresse alla questione due linee di
Otrlentamento': PI1MmMO, riguardo passato, sofferto dalle partı donatista cattolica, Artıcol|rtinunclare rmproverarsı, data 1a {{l inutilita DCI 1a dell’unione che 61 voleva
persegulre; secondo, la questlone 1n se, sulla 24SEC delle Scritture della
Aducia nella capacıta della rag1one, sottraendola ad tr1 condizionament] S12 manıfe-
st1 (l’intervento dell’autoritäa cCivile) che velat]i (pressione sulle CO  — argoment] d
propaganda). tenoTre de]l due Oorlentament]! CTa di CIrcOscCrIvere 1a questione all’am
1t0 relig10so, risolvendola CO  - mMme771 disposizione della comunıta ecristiana s {  (

interno, evitando quindi di prenderli dall’esterno, acendo 10€e appello alle autorita
Civili.
[ QqUESTO periodo 1a ettera 25 di AÄgostino (secritta ira ı] 391-5 95), della quale

r1porti1amo ı] brano DIU significativo:
« T’ogliamo al oli inutili M mproverl che le due partı, PCLI ignoranza, SOL1LO solite scagliarsı
CONEFETFO reclıprocamente. Iu (donatista) 11O  S rintacclarmı temp1l al MVacarıo, COMNNE 10 (cattolico)
11O  — {1 rinfaccerö la erudeltä del Aircumcellioni. Se queStO fatto 11O  — ticade al te, NEINMNMECILÖO
Ll’altro ricade Adi Ho deciso pertanto al questa ceonformemente alle forze
alla capacıta che Signore S1 degna al concederml, in modoa tale che ALtEraverso le OSITE pacifi-
che discussioni tutt1 coloro che hanno rapporti CO  — no1 comprendano quanto la Chiesa Cattolica
S1 ditterenzi dalle comunNnıIta eretiche scismatiche 11O  — faro) queStO inche i soldati SOM O qul,
perche LESSUNOÖO al VOolL certeda ch’io abbia voluto la questlone COM magglor tumulto al
quello che vorrebbe la della PaCC, bens1i dopo la del soldatı, atfinche tutt1 oli udi:
tOr1 comprendano che M10 proposito 11O  S quello che degli uOMINI VCNSaNO costrett1 CONEFEFO
la loro volonta ad aderire alla eomuUNlONE Adi qualcuno, che la verlta diventi ad ] chlara AL-

una tlcerca eondotta COI la massıma tranquillita. Per OSIra cessera i} errore aD
presentato dal potere temporale, Cess1 anche PCLI VOSITa i} errore diffuso dalle bande del
Circoncellioni. Trattiamo la COS4 CONcreftamente, raziıonalmente, basandoci sulla autorita delle

Scritture: quliet1 tranquilii, PeCL quanto «il possibile, domandiamo, cerchliamo, bussiamo,
atfınche pDOss1amo TOvare «il S1 ApLa Chissa che 1O  S AVVCISa che, assecondando
i} Signore nostr1 sforz1 le OSITE eoncardi preghiere, comiInc1 sparıre = OSITEe
obbrobrio un empiletä COS1 orande delle reg10n1 afriıcane» (Ep 25, 6-7  _

Le prime d’incontro ira le due partı, tuttavla, 10  — ebbero es1to, che anz]
V1 für un recrudescenza della violenza che o1unse acl attentatl] DEISONC incluso
AÄgostino all’uceisione de]l VESCOVO di Bagal (Ep 18), 26-27 Fu QqUESTO 11112  ® de]l
periodi DIU soffert] Cul ando Iincontro 1a Chiesa africana de] d AÄgostino. Ne]
394 61 enne (Lirta, csede morale de] donatisti, l’importante concilio di Bagal DCI 1a
stor1a de]l donatismo (Agostino declino l’invito, vecd| ED 54;, 5) Nesgli ann] SUCCESSIVI
(3 95 -3 D7) VELLNCLO ordinati VESCOVI: ad Ippona ı] cattolico AÄgostino: (.ırta ı] dona-
tista Petiliano.

Quest’ultimo, da letterato orense ( 3FE DPetilianz 5, 16, 19), CO  — l’incisivita DIO
prla de] polemista SaDCVa utilizzare immagın! letterarie seducenti, S12 DCI ditendere le
DOS1zZ10N1 dottrinali donatiste S12 DCT cattolic]. s { 1  ( polemizzare, acendo
leva sulle ormgını storiche le rag10n1 dello SCISMA, GTA sussegulrsı d affermazion]

451481

Vittorino Grossi

A
rticoli

nianze dell’opera da lui svolta per rimettere in questione la scissione secolare del-
la Chiesa africana. Nel decennio 393-404 egli impresse alla questione due linee di 
orientamento: primo, riguardo al passato, sofferto dalle parti donatista e cattolica, 
rinunciare a rimproverarsi, data la sua inutilità per la causa dell’unione che si voleva 
perseguire; secondo, trattare la questione in sé, sulla base delle sacre Scritture e della 
fiducia nella capacità della ragione, sottraendola ad altri condizionamenti sia manife-
sti (l’intervento dell’autorità civile) che velati (pressione sulle masse con argomenti di 
propaganda). Il tenore dei due orientamenti era di circoscrivere la questione all’am-
bito religioso, risolvendola con mezzi a disposizione della comunità cristiana al suo 
interno, evitando quindi di prenderli dall’esterno, facendo cioè appello alle autorità 
civili.

Di questo periodo è la lettera 23 di Agostino (scritta tra il 391-395), della quale 
riportiamo il brano più significativo:

«Togliamo di mezzo gli inutili rimproveri che le due parti, per ignoranza, sono solite scagliarsi 
contro reciprocamente. Tu (donatista) non rinfacciarmi i tempi di Macario, come io (cattolico) 
non ti rinfaccerò la crudeltà dei circumcellioni. Se questo fatto non ricade su di te, nemmeno 
l’altro ricade su di me… Ho deciso pertanto di trattare questa causa conformemente alle forze e 
alla capacità che il Signore si degna di concedermi, in modo tale che attraverso le nostre pacifi-
che discussioni tutti coloro che hanno rapporti con noi comprendano quanto la Chiesa Cattolica 
si differenzi dalle comunità eretiche o scismatiche …E non farò questo finché i soldati sono qui, 
perché nessuno di voi creda ch’io abbia voluto trattare la questione con maggior tumulto di 
quello che vorrebbe la causa della pace; bensì dopo la partenza dei soldati, affìnché tutti gli udi-
tori comprendano che il mio proposito non è quello che degli uomini vengano costretti contro 
la loro volontà ad aderire alla comunione di qualcuno, ma che la verità diventi ad essi chiara at-
traverso una ricerca condotta con la massima tranquillità. Per parte nostra cesserà il terrore rap-
presentato dal potere temporale, cessi anche per parte vostra il terrore diffuso dalle bande dei 
Circoncellioni. Trattiamo la cosa concretamente, razionalmente, basandoci sulla autorità delle 
sacre Scritture; quieti e tranquilli, per quanto ci è possibile, domandiamo, cerchiamo, bussiamo, 
affinché possiamo ottenere e trovare e ci si apra. Chissà che non avvenga che, assecondando 
il Signore i nostri sforzi e le nostre concordi preghiere, cominci a sparire dalle nostre terre un 
obbrobrio e un’empietà così grande delle regioni africane» (Ep. 23, 6-7).

Le prime proposte d’incontro tra le due parti, tuttavia, non ebbero esito, che anzi 
vi fu una recrudescenza della violenza che giunse ad attentati a persone – incluso 
Agostino – e all’uccisione del vescovo di Bagai (Ep. 185, 26-27). Fu questo uno dei 
periodi più sofferti cui andò incontro la Chiesa africana del tempo di Agostino. Nel 
394 si tenne a Cirta, sede morale dei donatisti, l’importante concilio di Bagai per la 
storia del donatismo (Agostino declinò l’invito, vedi Ep. 34, 5). Negli anni successivi 
(395-397) vennero ordinati vescovi: ad Ippona il cattolico Agostino; a Cirta il dona-
tista Petiliano. 

Quest’ultimo, da letterato forense (C. Litt. Petiliani 3, 16, 19), con l’incisività pro-
pria del polemista sapeva utilizzare immagini letterarie seducenti, sia per difendere le 
posizioni dottrinali donatiste sia per accusare i cattolici. Il suo polemizzare, facendo 
leva sulle origini storiche e le ragioni dello scisma, era un susseguirsi di affermazioni 



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

che mMetffevano 1n ridicolo alla berlina i cattolici, siungendo SINO all’accusa di alsıta
1n fatto di religione, DCL tutt1 cattolic] DCL lo STESSO AÄgostino. Egli, acl esemp10,
traduceva 1a tes1 cattolica sulla validita di SACTAMEeNTO aAmMmMmiNIStrato da mMinisStroODTLUN7 indegno, OM fosse di

«Chi battezzato da (C10€ minıstro in al DECCALO DI1LVO dello Spirito Santo)
apostrofava Petiliano che oli 910Vva tale lavacro?» Contro Ia ettera dt Petiliano D, 10) (e
accusando al alsıta battesimo ammNIStrato dal cattolicl, concludeva): « falso AaVACTO
battesimo del cattolicı>» 1bid., 4)

Inoltre apostrofava AÄgostino, anche SPCSSO indirettamente, 1n quel erm1inı] che
hanno CTe4LtLO anche degli equlvocı sulla lealta ecumen1ca de] VESCOVO d’Ippona:

«S (cattolico) Ssel1 malvagio DErSECULOCE, Potral anche coprirti COM elo della bont  a,
prendere LOINE Adi PaCe PCLI fare la SUCLLIA COM bacl, attiırare la COM la parola unita, P
che ingannı seduci fino ad OLA, SEe1 CIO figlio del diavolo, poiche CO  — la Eua condotta Mveli
chi EUO padre» 1bid., 1 38  Z

Petiliano, qualificando DO1 cattolic] (G)1R{5 SUCCESSOT] di Giuda, I

«Vaol C1 fate del male COMNNE foste del paganı... C1 fate una SUCLLIA inglusta... volete vivere VOoL1
uccidere nOlL, mentre la OSIra vittoria fuggire OGN TIE UCCIS1L> Contro Ia ettera dt Petiliano
1 40); << VergognatevI1, vergognatevl, persecutor1! Vaol fate del martırı simılı Gristo, martırı
che dopo AaVACTO COI l’acqua del CIO battesimo, 1 bagna 1 battezza 1bid., 25,
51) << mitando le AZ1lOoNn1 Adi Giuda, rapıte tesor1 della Chiesa vendete nOlL, eredi Adi (Lristo,
alle DOLENZE al queStO mondoa ' alludendo all’intervento dell’autoritäa imperlale che, nell’anno
405 COI editto dell’imperatore UOnor10, sclolse i} mMmoaovimento donatista]!l compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista  che mettevano in ridicolo e alla berlina i cattolici, giungendo sino all’accusa di falsitä  in fatto di religione, per tutti i cattolici e per lo stesso Agostino. Egli, ad esempio,  traduceva la tesi cattolica sulla validitä di un sacramento amministrato da un ministro  Articoli  indegno, come fosse di un morto.  «Chi e battezzato da un morto (cioe un ministro in stato di peccato privo dello Spirito Santo) —  apostrofava Petiliano — a che gli giova tale lavacro?» (Contro la lettera di Petiliano 1, 9, 10) (e,  accusando di falsitä il battesimo amministrato dai cattolici, concludeva): «E un falso lavacro il  battesimo dei cattolici» (zbid., 2, 2, 4).  Inoltre apostrofava Agostino, anche se spesso indirettamente, in quei termini che  hanno creato anche degli equivoci sulla lealta ecumenica del vescovo d’Ippona:  «Si, tu (cattolico) sei un malvagio persecutore. Potrai anche coprirti con il velo della bontä,  prendere il nome di pace per fare la guerra con i baci, attirare la gente con la parola unitä, tu,  che inganni e seduci fino ad ora, sei un vero figlio del diavolo, poiche con la tua condotta riveli  chi € tuo padre» (z%b7d., 2, 17, 38).  Petiliano, qualificando poi i cattolici come successori di Giuda, li accusava:  «Voi ci fate del male come se foste dei pagani... ci fate una guerra ingiusta... volete vivere vol ma  uccidere noi, mentre la nostra vittoria € fuggire o essere uccisi» (Contro la lettera di Petiliano 2,  18, 40); «... Vergognatevi, vergognatevi, persecutori! Voi fate dei martiri simili a Cristo, martiri  che dopo il lavacro con l’acqua del vero battesimo, li bagna e li battezza il sangue» (7bid., 2, 23,  51); «... Imitando le azioni di Giuda, rapite i tesori della Chiesa e vendete noi, eredi di Cristo,  alle potenze di questo mondo [alludendo all’intervento dell’autoritäa imperiale che, nell’anno  405 con un editto dell’imperatore Onorio, sciolse il movimento donatista] ... col vostro contagio  vol indossate il vestito di Giuda, il traditore» (zbzd., 2, 43-44, 101 e 103).  In questo clima si tennero da parte dei cattolici i concili di Cartagine del 404 e  405, che portarono all’editto di Onorio di soppressione dei donatisti al quale, infine,  anche Agostino acconsenti.  Nel concilio del 404 i vescovi cattolici, dato il ripetersi di aggressioni da parte di  bande donatiste (soprannominate «circoncellioni») ai cattolici al grido di Laus Deo, si  orientarono a chiedere all’imperatore un intervento delle autoritä civili, Due erano le  proposte: una, capeggiata dai piü anziani, chiedeva un editto di soppressione; un’al-  tra, che faceva capo ad Agostino, si limitava a chiedere un decreto di protezione per  V’incolumita dei cattolici, assicurando nello stesso tempo un libero dibattito tra le due  parti. Quest’ultima tesi prevalse ma, prima che la petizione pervenisse all’imperatore,  qualcuno si era giä mosso a Ravenna presso la curia imperiale e giunse l’editto, non  richiesto nel sinodo, della soppressione dei donatisti con l’obbligo di ritornare alla  “Cattolica”. Al’editto diede infine il suo assenso anche Agostino, lasciandosi con-  vincere della sua opportunitä dal miglioramento generale della situazione, dato che  482col VOSITO contagı1o
VOolL indossate i} vest1Ito Adi Giuda, traditore>» 1bid., 45-44, 101 103)

In QqUESTO clima 61 tenneTrOo da de] cattolic] concili di (artagine de] 404
405, che portarono all’editto di ( )nor10 di soppressione de]l donatist] quale, infine,
anche AÄgostino 2ACcCcoNsent].

Nel] concıilio de]l 404 VEeSCOVI] cattolici, dato ı] ripeters1 di aggression1 da di
bande donatiste (soprannominate «circoncellioni») al cattolic] al srido di AMUS Deo, 61
Orlentarono chiedere all’imperatore intervento delle autorita Civili. Due 110 le

uNnga, cCapegglata daj DIU anzlanıl, chiedeva editto di soppressione; un’al-
Lra, che faceva CAaDO acl AÄgostino, 61 limitava chiedere decreto di protezlone DCI
l’incolumita de] cattolici, assicurando nello STESSO m libero dibattito tra le due
partı. Quest’ultima tes1 prevalse 112 prima che 1a peti1zione perven1sse all’imperatore,
qualcuno 61 GTA 914 Ravenna TCSSO 1a curla imperlale o1uNse l’editto, 10  —

richlesto nel Sinodo, della soppressione de]l donatisti CO  — l’obbligo di ttornare alla
“Cattolica” AlV’editto diede inhine ı] s { 1  ( ASSCIISO anche AÄgostino, lascliandos]i CO11-

vincere della y{l opportunita dal miglioramento generale della s1tuazlone, dato che

4A57482

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

che mettevano in ridicolo e alla berlina i cattolici, giungendo sino all’accusa di falsità 
in fatto di religione, per tutti i cattolici e per lo stesso Agostino. Egli, ad esempio, 
traduceva la tesi cattolica sulla validità di un sacramento amministrato da un ministro 
indegno, come fosse di un morto. 

«Chi è battezzato da un morto (cioè un ministro in stato di peccato privo dello Spirito Santo) – 
apostrofava Petiliano – a che gli giova tale lavacro?» (Contro la lettera di Petiliano 1, 9, 10) (e, 
accusando di falsità il battesimo amministrato dai cattolici, concludeva): «È un falso lavacro il 
battesimo dei cattolici» (ibid., 2, 2, 4). 

Inoltre apostrofava Agostino, anche se spesso indirettamente, in quei termini che 
hanno creato anche degli equivoci sulla lealtà ecumenica del vescovo d’Ippona: 

«Sì, tu (cattolico) sei un malvagio persecutore. Potrai anche coprirti con il velo della bontà, 
prendere il nome di pace per fare la guerra con i baci, attirare la gente con la parola unità, tu, 
che inganni e seduci fino ad ora, sei un vero figlio del diavolo, poiché con la tua condotta riveli 
chi è tuo padre» (ibid., 2, 17, 38). 

Petiliano, qualificando poi i cattolici come successori di Giuda, li accusava: 

«Voi ci fate del male come se foste dei pagani... ci fate una guerra ingiusta... volete vivere voi ma 
uccidere noi, mentre la nostra vittoria è fuggire o essere uccisi» (Contro la lettera di Petiliano 2, 
18, 40); «... Vergognatevi, vergognatevi, persecutori! Voi fate dei martiri simili a Cristo, martiri 
che dopo il lavacro con l’acqua del vero battesimo, li bagna e li battezza il sangue» (ibid., 2, 23, 
51); «... Imitando le azioni di Giuda, rapite i tesori della Chiesa e vendete noi, eredi di Cristo, 
alle potenze di questo mondo [alludendo all’intervento dell’autorità imperiale che, nell’anno 
405 con un editto dell’imperatore Onorio, sciolse il movimento donatista] ... col vostro contagio 
voi indossate il vestito di Giuda, il traditore» (ibid., 2, 43-44, 101 e 103). 

In questo clima si tennero da parte dei cattolici i concili di Cartagine del 404 e 
405, che portarono all’editto di Onorio di soppressione dei donatisti al quale, infine, 
anche Agostino acconsentì.

Nel concilio del 404 i vescovi cattolici, dato il ripetersi di aggressioni da parte di 
bande donatiste (soprannominate «circoncellioni») ai cattolici al grido di Laus Deo, si 
orientarono a chiedere all’imperatore un intervento delle autorità civili. Due erano le 
proposte: una, capeggiata dai più anziani, chiedeva un editto di soppressione; un’al-
tra, che faceva capo ad Agostino, si limitava a chiedere un decreto di protezione per 
l’incolumità dei cattolici, assicurando nello stesso tempo un libero dibattito tra le due 
parti. Quest’ultima tesi prevalse ma, prima che la petizione pervenisse all’imperatore, 
qualcuno si era già mosso a Ravenna presso la curia imperiale e giunse l’editto, non 
richiesto nel sinodo, della soppressione dei donatisti con l’obbligo di ritornare alla 
“Cattolica”. All’editto diede infine il suo assenso anche Agostino, lasciandosi con-
vincere della sua opportunità dal miglioramento generale della situazione, dato che 



Vittoring (IrOSs|

maolti 110  - lasciavano la cerchia donatista DCI di rappresaglie, cOom era AVVENUTLO

Tagaste, “{l nat1o Lu1 tuttavıa V1 fece agg1ungere due condizion!: ı] dovere
dell’istruzione previa affınche tale legge 10  — 61 tIramutfasSse 1n tiırannıla, Vesclusione Artıcol|della PCNa di

Kiportiamo alcuni test1 Ssintes]1 dell’atteggiamento di AÄgostino dopo ’editto di
( )nor10 de]l 405, da tre ettere da lui scrltte DCT l’occasione, le Lettere 75, 105 185
(nota quest’ultima (G)1R{5 ı] La COYTFEZLONE dez donatisti), lasciandone ı] o1u
dizio ettore:

T/’editto dz ()norio de]l 405

< il donatismo] 11O  S soltanto 11O  S DOLEVAa DIU violenza, 11O  S DOtLEVAa NCDDULC DIU esistere
impunemente...non fa stabilita PCLI loro una PCNa al un ammenda pecunlarıa Vesilio
PCLI loro VEeSCOVI minNısStrı> (Ep 18), 7, 26);

AÄgostino ACCOMSCHLE alPeditto dz (OQ)norzo:

<«IVI1 SOL1LO dovuto arrendere aglı esemp1 mess1 1 mlel occhi dai mlel colleghi. Dapprima CTO
del PaLciLC che HNESSUNOÖO dovesse ET condotto PCLI forza all’unita Adi Gristo, S1 dovesse agıre
solo COM le parole, combattere COI la discussione, eoNvVvINcere COM la raglone PCL evitare al
tra no1 del finti cattolic1...Questa mı12 opinione pero dovette cedere al fronte quella al coloro
che 11 contraddicevano, 11O  — g14 parole COI attı» (Ep 95, D, 17):

AÄgostino DONE delle COn diziONt alPeditto 61 spiega:
«Se C1 limitassımo ad incutere t1imore istruirli, C100  e apparirebbe un inglusta t1rannla... Non
V1 1C0O che U:  ® OGN TIE buono PCL forza! Voglio 1lre che U PCLI al Cast1go che
11O  — disposto subire, abbandona "’aniımosita che lo t1iene ontano dalla verlta conoscluta,

COSITTEeLtO COMNOSCPETIE la verlta Lgnorata>» (Ep 95, D, 16)

In tr1 erm1nı Agostino 10  — volle che al donatist] venlisse applicata 1a legge de]l
taglione ne che OSSEerO sottopost1 alla Ooriura (Ep 155, 1 134,2)10

Gili scrıttı di polemica donatista dopo ı] 405

I} blocco delle D scrltte dopo ı] 405, test1imon1An0 quindi che AÄgostino o1u

La OrLura praticata C011 cavalletto d unciInı ED 45, A 13) C114 harticolarmente Aa Agostino
ED 104, A 17), anche ET ladı1 ED L25, G, 20) Marcellino UuSOo solo la CONLTO donatist! ET
tale morgeratezza '‘1111l lodato Aa Agostino ED 1L55, 2) VESCOVO d’Ippona Invito 1 donatist! diseu-
tere fraternamente oulle rag10n1 della loro divisione, considerando che cattolicı PEI diftendersi fturono
costrett1 ad Invocare ’intervento de] pOotere civile Invocato PEI DrIImo dagli Sscismatıcı ED L05, 2, 3-10)
Evodio Insieme VESCOVO Jleasılo, tuttavlıa, nel 404 VELLLLETIO Invlatı In Italia PEI sollecitare Aa ()norlio
l’applicazione delle leggi imperlalı CONLIO oli Sscismatıcı (EpD. U, 1L)

455483

Vittorino Grossi

A
rticoli

molti non lasciavano la cerchia donatista per paura di rappresaglie, com’era avvenuto 
a Tagaste, sua paese natìo. Lui tuttavia vi fece aggiungere due condizioni: il dovere 
dell’istruzione previa affinché tale legge non si tramutasse in tirannia, e l’esclusione 
della pena di morte. 

Riportiamo alcuni testi sintesi dell’atteggiamento di Agostino dopo l’editto di 
Onorio del 405, da tre lettere da lui scritte per l’occasione, le Lettere 93, 105 e 185 
(nota quest’ultima come il trattato su La correzione dei donatisti), lasciandone il giu-
dizio al lettore: 

L’editto di Onorio del 405: 

«[il donatismo] non soltanto non poteva più usare violenza, ma non poteva neppure più esistere 
impunemente...non fu stabilita per loro una pena di morte ma un’ammenda pecuniaria e l’esilio 
per i loro vescovi e ministri» (Ep. 185, 7, 26); 

Agostino acconsente all’editto di Onorio: 

«Mi sono dovuto arrendere agli esempi messi sotto i miei occhi dai miei colleghi. Dapprima ero 
del parere che nessuno dovesse essere condotto per forza all’unità di Cristo, ma si dovesse agire 
solo con le parole, combattere con la discussione, convincere con la ragione per evitare di avere 
tra noi dei finti cattolici...Questa mia opinione però dovette cedere di fronte a quella di coloro 
che mi contraddicevano, non già a parole ma con i fatti» (Ep. 93, 5, 17); 

Agostino pone delle condizioni all’editto e si spiega: 

«Se ci limitassimo ad incutere timore senza istruirli, ciò apparirebbe un’ingiusta tirannia... Non 
vi dico che uno possa essere buono per forza! Voglio dire che uno, per paura di un castigo che 
non è disposto a subire, o abbandona l’animosità che lo tiene lontano dalla verità conosciuta, o 
è costretto a conoscere la verità ignorata» (Ep. 93, 1, 3 e 5, 16). 

In altri termini Agostino non volle che ai donatisti venisse applicata la legge del 
taglione né che fossero sottoposti alla tortura (Ep. 133, 1-2; 134,2)10. 

2.2. Gli scritti di polemica donatista dopo il 405

Il blocco delle opere scritte dopo il 405, testimoniano quindi che Agostino giu-

10	 La tortura praticata con cavalletto ed uncini (Ep. 43, 4, 13) era particolarmente avversata da Agostino 
(Ep. 104, 4, 17), anche per i ladri (Ep. 153, 6, 20). Marcellino usò solo la verga contro i donatisti e per 
tale morigeratezza venne lodato da Agostino (Ep. 133, 2). Il vescovo d’Ippona invitò i donatisti a discu-
tere fraternamente sulle ragioni della loro divisione, considerando che i cattolici per difendersi furono 
costretti ad invocare l’intervento del potere civile invocato per primo dagli scismatici (Ep. 105, 2, 3-10). 
Evodio insieme al vescovo Teasio, tuttavia, nel 404 vennero inviati in Italia per sollecitare da Onorio 
l’applicazione delle leggi imperiali contro gli scismatici (Ep. 80, 1).



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

sti1cO ’ecditto imperlale alla luce de]l compelle INIYAYE («costringili acl entrare>») de]l
vangelo di uCa Spesso ettor] di AÄgostino, 110  - tenendo nel SUO1
scr1tt1 lo spartiacque de]l 405, utilizzano indiseriminatamente passı dell’ung dell’al-ODTLUN7 LTrO periodo, SCAapIto della comprensione dell’atteggiamento ecumen1co d AÄgostino
(G)1R{5 de] s { 1  ( pensiero sull’unita della Chiesa C, nel medesimo m della 1bertäa
religiosa. D’altra da qualche studioso S’insınua che prodromi della futura 1n -
quisizioNe SO110 da CEICATE nella oiustificazione de] VOEOSCOVO d’Ippona dell’intervento
delle forze Civili nelle quest10n1 religiosell,

2 La Conferenza di Cartagine del 411

Dopo ı] 405, NONOSTANTLE le ditficoltäa 61 o1unse all’indizione della Conferenza dı
Cartagine (Conlatio Carthaginensts) de] nelle di Gargilio che, sulla cCentfe-
narıla questlone donatista, r1un] intero ep1scopato africano, cattolico donatista (cir-

sel1cento vesCOVvi), 1a presidenza de]l tribuno Marcellino quale rappresentTante
imperlale. La Conlatio 61 configurö (G)1R{5 VOTO tra le partı contendenti,
OSNUNO CO  — le “{ 1C rag10n1 S1101 aVvvOocat] (portavoce). S1 DOTEVAa scegliere 1a moda-
lita Civile Oorense quella ecclesiastica. Dato che 1a polemica 61 CTa Ormal evoluta s11]
p1anO DIU STITEetTLAMENTE dottrinale C, proprliamente, sulla CONcCezZlonNe di Chiesa delle
due partı (quella donatista oiustificava lo SCISMA; quella de]l cattolic] TOMUOVEVA
l’unione), 61 accordarono sulla modalita ecclesiastica. N] COMPOrtava d fare la di
SCUSSIONE dossier biblici inerent1 alle questlon!y che furono due 1a
dello SCISmMa, quindi 1a sStOr1ca Ceciliano fosse ordinato anche da
VESCOVO tradıtor; 1a Ecclesiae 10€e (G)183{° vacla PeNsata 1a Chiesa secondo le
Scritture. Ome gulda dello svolgimento C111 letto all’inizio V’edittol3 imperlale de]l

11 'edi ad esemp10 BROWN, AgOsSHNO d’Ippona, lorino 19/1 (ed inglese 1967), Z210:; 222:; 236 Eglıi,
broposito dell’atteggiamento A Agostino donatisti, lo 1ce A moderazlone ecumen1ca»,
«Agostino rdutö deliberatamente la S{I1A cComprensione al donatisti», «(la SUA) fü ULla YUCITaA fatta
colpi A baclı», «(Agostino DUÖ) ESSCIC considerato l DrIImo e201C0 dell’inquisizione>». 'edi tuttavia
V’Ep A Agostino de] 597, In CUu1 Lra V’altro nel D, 17 viene fcoNnOoscIUtA ad Agostino la volontä A
comuUNlONE dagli stess1i donatist]. Essa, aAssiıteme all’Ep 154 de] 41L1, ULla delle testimon1anze migliori
della Ssincer1ita ecumen1ica de] VESCOVO d’Ippona, risultano ditficili Aa capıre le espress1on1 A
Peter Brown.

12 Per ’insieme della Conterenza, edi LANCEL, Arctes de Ia Conference de Carthage d} 7, (Introduc-
107n generale), SCH 194, In harticolare 355-366 Un Marcello della segreter1a IMmMINIsStrativa
IHalla, che lavorava alla redazione del rescrIitt1 delle leggi, redasse oli I4 In 385 Capttula cONservatıicı
dal codice Parisinus 1546 (P) che S()I110O editi ello OQSEL vol 58): l Breviculus CPONTALLONTS A Agostino,

rassunto Aa Iu1 redatto A Mtorno ad Ippona Adalla Conterenza, L10: hossiede l verbale
C1 ha CONSETVALO le splegazlon1 delle quest10n1, pubblicato ello GQSEL, vol 55 Nol, ET Capttula
Marycellini (zJesta conlationis, utilizziamo ’edizione A Lancel, SCH L95:; CO 149AÄ

15 S1inonımı A editto [ex, CONSLLLULIO, edictum, DrinCIDALIS SAHCLIO, impertale DAaVeECEDLUM, VESCHLDEUHG,
DVYASMALLCUM FESCHEDTEUMG,

454484

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

stificò l’editto imperiale alla luce del compelle intrare («costringili ad entrare») del 
vangelo di Luca (14,23). Spesso i lettori di Agostino, non tenendo presente nei suoi 
scritti lo spartiacque del 405, utilizzano indiscriminatamente passi dell’uno e dell’al-
tro periodo, a scapito della comprensione dell’atteggiamento ecumenico di Agostino 
come del suo pensiero sull’unità della Chiesa e, nel medesimo tempo, della libertà 
religiosa. D’altra parte da qualche studioso s’insinua che i prodromi della futura in-
quisizione sono da cercare nella giustificazione del vescovo d’Ippona dell’intervento 
delle forze civili nelle questioni religiose11.

2.2.1. La Conferenza di Cartagine del 411

Dopo il 405, nonostante le difficoltà si giunse all’indizione della Conferenza di 
Cartagine (Conlatio carthaginensis) del 41112 nelle terme di Gargilio che, sulla cente-
naria questione donatista, riunì l’intero episcopato africano, cattolico e donatista (cir-
ca seicento vescovi), sotto la presidenza del tribuno Marcellino quale rappresentante 
imperiale. La Conlatio si configurò come un vero processo tra le parti contendenti, 
ognuno con le sue ragioni e i suoi avvocati (portavoce). Si poteva scegliere la moda-
lità civile forense o quella ecclesiastica. Dato che la polemica si era ormai evoluta sul 
piano più strettamente dottrinale e, propriamente, sulla concezione di Chiesa delle 
due parti (quella donatista giustificava lo scisma; quella dei cattolici ne promuoveva 
l’unione), si accordarono sulla modalità ecclesiastica. Essa comportava di fare la di-
scussione su dossier biblici inerenti alle questioni trattate, che furono due: la causa 
dello scisma, quindi la parte storica se Ceciliano fosse stato ordinato anche da un 
vescovo traditor; la causa Ecclesiae e cioè come vada pensata la Chiesa secondo le 
Scritture. Come guida dello svolgimento venne letto all’inizio l’editto13 imperiale del 

11	 Vedi ad esempio P. Brown, Agostino d’Ippona, Torino 1971 (ed. inglese 1967), 210; 222; 236. Egli, a 
proposito dell’atteggiamento di Agostino verso i donatisti, lo dice «scarso di moderazione ecumenica», 
«Agostino rifiutò deliberatamente la sua comprensione ai donatisti», «(la sua) fu una guerra fatta a 
colpi di baci», «(Agostino può) essere considerato il primo teorico dell’inquisizione». Vedi tuttavia 
l’Ep. 44 di Agostino del 397, in cui tra l’altro nel n. 5, 12 viene riconosciuta ad Agostino la volontà di 
comunione dagli stessi donatisti. Essa, assieme all’Ep. 134 del 411, è una delle testimonianze migliori 
della sincerità ecumenica del vescovo d’Ippona, risultano pertanto difficili da capire le espressioni di 
Peter Brown.

12	 Per l’insieme della Conferenza, vedi S. Lancel, Actes de la Conférence de Carthage en 411, I (Introduc-
tion générale), SCh 194, in particolare 355-366. Un certo Marcello della segreteria amministrativa ro-
mana, che lavorava alla redazione dei rescritti e delle leggi, redasse gli Atti in 585 Capitula conservatici 
dal codice Parisinus 1546 (P), che sono editi nello CSEL (vol. 58); il Breviculus conlationis di Agostino, 
un riassunto da lui redatto di ritorno ad Ippona dalla Conferenza, non possiede il processo verbale ma 
ci ha conservato le spiegazioni delle questioni, è pubblicato nello CSEL, vol. 53. Noi, per i Capitula 
Marcellini e i Gesta conlationis, utilizziamo l’edizione di S. Lancel, SCh 195; CCL 149A.

13	 Sinonimi di editto erano: lex, constitutio, edictum, principalis sanctio, imperiale pareceptum, rescriptum, 
pragmaticum rescriptum.



Vittoring (IrOSs|

14 ottobre de]l 410, Invlato al tribuno Flavio Marcellino, chiusura ’editto de]l 5Ü
geNNalO de]l

Sullla prima questlone, 1a validita dell’elezione di Ceciliano, dalle testimon1Aanze di Artıcol|archivio 10  — OV! contrarle: sulla seconda questlone 61 concentro intera
seduta, Cul segul la sSentenza de]l siudice Marcellino. La questlone, 914 negli

annnı precedenti, 61 CTa polarizzata quale STUPDO, cattolico donatista, COSt1tU1S-
propriamente 1a Chiesa cristlana. 51 chiedeva (J)ttato di Milev]: «I JOove 61 'Ova 1a

cattolica?» OÖptatus 1, 26): AÄgostino: «La questlone tra NnO1 VO1 dove S12 1a chie-
%1 Contra Iitt Petiliani 2,

Durante dibattito, alla richiesta di delimitare ı] tema della discussione AÄgostino,
distinguendo 1a Ecclesiae dalla hominum (le rag10n1 storiche dello scisma),
OptO DCI 1a prima chiedendo alle partı di chiarire

<1In quale Chiesa S1 CEICALE la v1a della salvezza eristlana. quale Chiesa S12 questlone, la
S1144 estenslione, la S1144 natura, quali 'TAanlo le bası bibliche»1>

La battaglia esegetica 61 concentro Mit 3,517-59 il campo/mundus), 1n part1co-
lare sulla parola mundus. donatisti nell’ager DA munNdus (1l DO mondo) leg
CVAaNO una realta soclologica che 10  — approda alla COPILIMUNIO SANCLOYTUML, rtimanendo
KW esterna tale cComunlone, alla Iuce di Lv

«F SCHIDIE legittimo dividere le VOSITE generazlon1 tra santı profani, tra mondi oli
immondi>»16.

La coabitazione tra cristi1anı 110  - GTA da contondere CO  - 1a comunlone!7.
Ne] mandatum donatista (= ı] dossier biblico presentato durante 1a Conferenza) C100 61
applicava anche al battesimo. SS1 DEerCL1Ö 1a pOosizione de]l cattolic] secondo
Cul ı] battesimo di (Lrsto valido OVUNGUC 112  C Per loro O battesimo
al di fuor] dell’unico (rIsto dell’unica Chiesa, (G)183{° volevano cattolici, anche

14 Esso CONSEIVALO nel CThA AVL, 3,22
15 (zJesta Collationis Carthaginensts 3, 157 <1N U ecclesia christianae salutis 1am requlrant. 51 CI SO de

ecclesia quaerIitur UQUAC S1t, Qquanta S1t, qualis S1t, ola divina testimonla ad demonstrandam sutf1.
Clunt. ecclesiae abh hominum distinguenda est sola divina loquetur auctorIitas: ola Del
scriptura, CUu1 utrique fundimus, medium broferetur>».
(zJesta 58.67-79 «Ager, Inquit, est mundus, L10: CISO Ecclesia, sed mundus, In UUO ONl simul el mali

ad IHNCSSCIEH, id est ad divinum iudicium, esSEIVanLuUur>»>

17 (zJesta S, 258.175-176 «QÖOuod CI SO inter aON comMOrTAatIiONIS fuit, L1°  - cCOMMUNLONIS>. Con ’aiuto
A altrı test1 veterotestamentarı Numeri 16,20; Isala 52,11 leggevano Dol l A ım 3,22 («Non
imporral LESSULLO la IELALLO ne farai comuUNlONE C O)1I1 pbeccatı altrui>», Manus C010 NCHLNL INDOSUECVLS
GUE COMMIHUNIECADEHLS DECCALLS altent$), PEI ULla separazlıone reale LÜa buoni L1°  - buonl, che daji cattolicı
Invece C114 interpretato COINEC ULla separazlıone morale C, quindi, L1°  - fisica (Gresta S, 258.252-268)

455485

Vittorino Grossi

A
rticoli

14 ottobre del 410, inviato al tribuno Flavio Marcellino, e a chiusura l’editto del 30 
gennaio del 41214.

Sulla prima questione, la validità dell’elezione di Ceciliano, dalle testimonianze di 
archivio non emersero prove contrarie; sulla seconda questione si concentrò l’intera 
terza seduta, cui seguì la sentenza del giudice Marcellino. La questione, già negli 
anni precedenti, si era polarizzata su quale gruppo, cattolico o donatista, costituis-
se propriamente la Chiesa cristiana. Si chiedeva Ottato di Milevi: «Dove si trova la 
cattolica?» (Optatus I, 26); e Agostino: «La questione tra noi e voi è dove sia la chie-
sa» (Contra litt. Petiliani 2, 73,164).

Durante il dibattito, alla richiesta di delimitare il tema della discussione Agostino, 
distinguendo la causa Ecclesiae dalla causa hominum (le ragioni storiche dello scisma), 
optò per la prima chiedendo alle parti di chiarire 

«in quale Chiesa si possa cercare la via della salvezza cristiana… quale Chiesa sia in questione, la 
sua estensione, la sua natura, e quali erano le basi bibliche»15. 

La battaglia esegetica si concentrò su Mt 13,37-39 (il campo/mundus), in partico-
lare sulla parola mundus. I donatisti nell’ager est mundus (il campo è il mondo) leg-
gevano una realtà sociologica che non approda alla communio sanctorum, rimanendo 
essa esterna a tale comunione, alla luce di Lv 10,9-10: 

«È sempre legittimo dividere in tutte le vostre generazioni tra santi e profani, tra i mondi e gli 
immondi»16. 

La coabitazione tra i cristiani non era pertanto da confondere con la comunione17. 
Nel mandatum donatista (= il dossier biblico presentato durante la Conferenza) ciò si 
applicava anche al battesimo. Essi negavano perciò la posizione dei cattolici secondo 
cui il battesimo di Cristo è valido ovunque e comunque. Per loro porre un battesimo 
al di fuori dell’unico Cristo e dell’unica Chiesa, come volevano i cattolici, anche se 

14	 Esso è conservato nel CTh XVI, 5,52.
15	 Gesta Collationis Carthaginensis 3, 187: «in qua ecclesia christianae salutis viam requirant. Si ergo de 

ecclesia quaeritur quae sit, quanta sit, qualis sit, sola divina testimonia ad eam demonstrandam suffi-
ciunt… ecclesiae causa ab hominum causa distinguenda est…sola divina loquetur auctoritas; sola Dei 
scriptura, cui utrique fundimus, in medium proferetur».

16	 Gesta 3, 258.67-79: «Ager, inquit, est mundus, non ergo Ecclesia, sed mundus, in quo boni simul et mali 
usque ad messem, id est usque ad divinum iudicium, reservantur».

17	 Gesta 3, 258.175-176: «Quod ergo inter eos erant commorationis fuit, non communionis». Con l’aiuto 
di altri testi veterotestamentari (Numeri 16,20; Isaia 52,11) leggevano poi il testo di 1 Tim 5,22 («Non 
imporrai a nessuno la mano né farai comunione con i peccati altrui», Manus cito nemini inposueris ne-
que communicaveris peccatis alienis), per una separazione reale tra buoni e non buoni, che dai cattolici 
invece era interpretato come una separazione morale e, quindi, non fisica (Gesta 3, 258.252-268). 



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

nel battezzato 61 voleva distinguere C10 che valido C100 che di o10vamento, CTa

un’aberrazionel®s.
donatisti, DCL bocca de] VESCOVO Gaudenzio, splegarono infine ı] C11SO di e  Ccat-ODTLUN7 tolica” nel modo

«C’attolico 1O  S C100  e che mteribile al u  O, C100  e che plenamente CONSaAaACrato, C100  e che
perfetto, C100  e che immacolato. Esso 11O  S ha nulla che vedere COM le nazlonl. Perci1o rpeteva
ALNCOTLA (3audenzio l’anno u (Agostino) C1 mostrI1 COMNNE effetti le nazlonı
S1ANO eomuUNlLONE COI lui, perche soltanto COS1 Sara davvero cattolico>»19.

AÄgostino quelle obiezion] (Gresta 5, 261) rNspose esaminando 1a pccle-
SIAE de divinıs SCHLDEUNS. Egli 1111 subito alla sp1nosa questlone CIrca 1a cCONvVvlIvenza
prom1scua 11110 di buon] Cattıvı nella Chiesa SINO alla ine de] mondo. La GQUC
st10Ne GTA di SAaDECIC S 4S1 bibliche, 1a Chiesa de] S12 necessarlamente
una mescolanza di buoni Catt1v1 da tollerare DCI dell’unita, (G)1R{5 volevano
cattolici, OPDULEC KWYZI S12 solo una comunNlonNe distinta tra buon] purı (G)1R{5 vole-
VAU”lLlO donatist120. AÄgostino riconobbe che 10  — 61 di una questlone esegetica
da DOCO (£bid. S, 267) pOo1 lui STESSO VV fatto S1101 Dprogressl, leggendo ı] campo/
AQgCT prima (G)183{° mundus 10  — (G)1R{5 Chiesa21. Inoltre, dopo VT distinto nel ermmine
biblico mundus l’uso 1n ene (G)1R{5 1n male (in male, nel test1 C1tat] da]l donatisti: 1n
bene, 1n tr1ı test1 o10vannel, ad (3V 1/,21 «perche ı] mondoa creda che M1 ha]l
mandato, ME eredat mundus GUONLAM MSISEDX; (3V 5,1/ («affinche ı] mondoa 61
salvi, MT salvyetur MUNdus>): C(‚or 2,19 («Dio nel (rIsto riconcilia mondoa se, Deus
PYAT 1 C’hristo mundum YECONCIIIANS {b>), Ssintet177zO:

«INO1 dieiamo: mondoa nel maligno, quel mondoa SOM O oli uOMINI: perche mondoa
creda che 11 hal mandato, quel monda SOL1LO oli uUOMNI; monda che ID mnconcilia se, SOL1LO

oli uOomMIN1><2

(Jesta 3, 255.212-251 «Jam CIO quod dicunt, baptismum Christi Ita detendi Ss1Ccut detenditur 1Dsa
catholica ubique el apud CSS5C, decretis Datrum NOSLIFOTUM NTIU: beatissimorum compendio
brevitatis excluditur. Unde enım erl DOLTESL, 1 ULla est ecclesia el indivisus est Christus, UL foris DOsI-
LUS baptismum CONSEQUatUr?/>», Forse donatisti ET Padri alludevano (uUprlano riguardo alla S{I1A tes1i
de] ribattesimo (vedi ad In (Upriano, ED 73), discussa Aa Agostino nel De Daptismo S, 10, 15 12,

(Jesta 1, d Lancet, 200 ella Conferenza de] 411, durante la seduta (Gaudenzio prec1sa-
«Catholicum pPutant ad brovincl1as vel ad SCNLES referendum, CL} hoc S1t catholicum

quod sacrament1s plenum SL, quod perfectum, quod immaculatum>» (Gresta 3, 102)
(Jesta S, 261 «(uaest1o est de ecclesia berm1xtos malos Nem habitura braedicta SL,

OMNINO bonos, 1ELLES SANCLOS U immaculatos hoc saeculo, ISsto et1am LeEMDOCE
finem ultimum saeculi. Utraque testimon1a divina SUNLT; el ut1que repugnantıla CS L1°  - debent>».

71 Ouaestio I IM ME L1, 23, 1367
A} (Jesta S, 251 «Prorsus hoc dieimus: Mundus In maligno positus est homines SUNLT; Ut credat mundus

486486

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

nel battezzato si voleva distinguere ciò che è valido e ciò che è di giovamento, era 
un’aberrazione18. 

I donatisti, per bocca del vescovo Gaudenzio, spiegarono infine il senso di “cat-
tolica” nel modo seguente:

«Cattolico non è ciò che è riferibile al tutto, ma ciò che è pienamente consacrato, ciò che è 
perfetto, ciò che è immacolato. Esso non ha nulla a che vedere con le nazioni. Perciò – ripeteva 
ancora Gaudenzio verso l’anno 419/20 – lui (Agostino) ci mostri come in effetti tutte le nazioni 
siano in comunione con lui, perché soltanto così sarà davvero cattolico»19. 

Agostino a tutte quelle obiezioni (Gesta 3, 261) rispose esaminando la causa eccle-
siae de divinis scripturis. Egli venne subito alla spinosa questione circa la convivenza 
promiscua o meno di buoni e cattivi nella Chiesa sino alla fine del mondo. La que-
stione era di sapere se, su basi bibliche, la Chiesa del presente sia necessariamente 
una mescolanza di buoni e cattivi da tollerare per amore dell’unità, come volevano i 
cattolici, oppure se essa sia solo una comunione distinta tra buoni e puri come vole-
vano i donatisti20. Agostino riconobbe che non si trattava di una questione esegetica 
da poco (ibid. 3, 267) e poi lui stesso aveva fatto i suoi progressi, leggendo il campo/
ager prima come mundus e non come Chiesa21. Inoltre, dopo aver distinto nel termine 
biblico mundus l’uso in bene come in male (in male, nei testi citati dai donatisti; in 
bene, in altri testi giovannei, ad es. Gv 17,21: «perché il mondo creda che tu mi hai 
mandato, ut credat mundus quoniam tu me misisti»; Gv 3,17 («affinché il mondo si 
salvi, ut salvetur mundus»); 2 Cor 5,19 («Dio nel Cristo riconcilia il mondo a sé, Deus 
erat in Christo mundum reconcilians sibi»), sintetizzò: 

«Noi diciamo: il mondo è stato posto nel maligno, quel mondo sono gli uomini; perché il mondo 
creda che tu mi hai mandato, quel mondo sono gli uomini; il mondo che Dio riconcilia a sé, sono 
gli uomini»22.

18	 Gesta 3, 258.212-251: «Iam vero quod dicunt, baptismum Christi ita defendi sicut defenditur ipsa 
catholica ubique et apud omnes esse, decretis patrum nostrorum martyrum beatissimorum compendio 
brevitatis excluditur…Unde enim fieri potest, si una est ecclesia et indivisus est Christus, ut foris posi-
tus baptismum consequatur?». Forse i donatisti per Padri alludevano a Cipriano riguardo alla sua tesi 
del ribattesimo (vedi ad es. in Cipriano, Ep. 73), discussa da Agostino nel De baptismo 3, 10, 13 e 12, 
17.

19	 In Gesta I, ed. Lancet, 200. Nella Conferenza del 411, durante la terza seduta Gaudenzio aveva precisa-
to: «Catholicum nomen putant ad provincias vel ad gentes referendum, cum hoc sit catholicum nomen 
quod sacramentis plenum est, quod perfectum, quod immaculatum» (Gesta 3, 102).

20	 Gesta 3, 261: «Quaestio est de ecclesia utrum permixtos malos usque in finem habitura praedicta est, 
an omnino omnes bonos, omnes sanctos atque immaculatos in hoc saeculo, isto etiam tempore usque 
in finem ultimum saeculi. Utraque testimonia divina sunt; et utique repugnantia esse non debent». 

21	 Quaestio 17 in Mt. 11, 1 (PL 55, 1367).
22	 Gesta 3, 281: «Prorsus hoc dicimus: Mundus in maligno positus est: homines sunt; Ut credat mundus 



Vittoring (IrOSs|

concluse offrendo una ettura cattolica di Chiesa:

«vedo che le Seceritture nella commMIstione al buon1 cattıvl, COMNNE S1 hanno nelle retl, indı.
CALNO la Chlesa»23 Artıcol|
AÄgostino nella (.ittd dı Dzo C1 ha lasclato s1ntes1 de] A() s11]

che intercorre ira 1a Chiesa de]l ESCNLE, ı] PFESNO d (rIsto ı] ONO de]l cleli:

«Pertanto egli precisa OVE C €e  D aal la z1zzanla f C €e  D la Chiesa del m della storla;
OVeEe C €e  D solo aal f C €  b la Chiesa veniıre, quando male 11O  S Sara DIU lei Per tale
mot1Ivo anche la Chiesa del m 1al (Ooristo 1 del cleli>»>24.

La disanima biblica agostinlana, cOoNservatacı solo nella iniziale2>, tendeva
MconOoscere un ’ unica Chiesa oravida di un ’ unica fraternitä26. Quanto al significato

della parola “mondo”, C55U, DCI AÄgostino, desunto dalle Scritture s11] DrIN-
C1D10 che talı test1 10  — devono GSSCTITC contraddittori, essendo tutt1 di orlgine divina.

donatist] ribattevano che ı] ermıine “mondoa” 10  — splegava ene 1a realta della
Chiesa ACCUSAVALLO cattolic] d Inmetter: V’esistenza d due Chiese: quella de]l CAL-
t1vV1 de] della stor1a quella venıire de]l santl, 112 rlevoö AÄgostino, «COMNEC

Santl. 110  - OSSEUeTrO oli stess1 che OTLa tollerano Catt1v1> (Brev conl. 5, 7, 19)27 Anche
donatisti ditendevano l’unicita della Chiesa (UNAM pcclesiam commendaverunt, Yexn

5, 10, 20), 1a fase transıtorlila de] m della stor1a, inista di buon]
Catt1ıv1. Per capıre 1a reale tenslione ecumen1ıca dell’animo d AÄgostino, vale 1a PCNa

ricordare la “{l fatta durante 1a Conferenza de]l 411 all’episcopato africano
di ambo le partı. Egli richiese, 1n Aas O di vittorl1a dell’una dell’altraD che due
VEeSCOVI] (cattolico donatista), rispettando 1a volonta delle comunıta interessate,

qula Lu misist1: homines SUNL. Mundum reconrilians <ibi homines SUNL> 'edi anche In (Jesta S,
DAf2 C, ALLCOLA, In Ser 96, «Mundus damnatus, quidquid praeter ecclesiam: mundus reconciliatus,
ecclesia»: Ser 215 «Vigilat CISO Ista el mundus INIMICUS el mundus reconriliatus>.

23 (zJesta 3, 72 .24-26 «Video scripturam PEI COMMILXTOS bonos el malos, Ss1Ccut IpSs1 de retibus 1am
confess|i SUNLT, praesignasse ecclesiam. 22

24 (D Det ZU, 7,1 «ÄC ET hoc ubi u  'u:  U (grano z1zzanla) SL, ecclesia SL, qualis ULLIC ST
ubi illud il sap:hale) solum ert, ecclesia SL, qualis LUNGC ert, quando malum In L1°  - ert. Ergo el
ULLIC ecclesia 11 Christ! TESTUIHNUUC ceaelorum»>.

25 (zJesta S, 2581:; Bren. ronl. 3, 7, 16-18
(zJesta S,z «ad cognıtam fraternitatem»>», edi anche Bren ronl 3, 715

27 Alcuni ettor1 A Agostino, In harticolare A A1L1CA evangelica, leggono In Agostino LTE Chiese: la Chiesa
dei o1ust1 COMMUNIO SANCLOFUM), la Chiesa embpirica A o1ust1 beccatorI1 COMIMUNIO SACHAMENTOYUM),
la Chiesa dei hredestinati (in LAMIRANDE, Supplement bibliographique LY/ZA4 P’ecclEstologte de A.,
Revue des Etudes Augustiniennes 1/ 1971) 1//-182, In harticolare 176-177) Agostino tuttavlia la
Chiesa del o1ust1 all’interno della Chiesa DEVMIXTA che avra la s{ 1A4 fase celeste (detta dei «bredestinati»
nella S{I1A ultima terminologia),

4A5 /487

Vittorino Grossi

A
rticoli

E concluse offrendo una lettura cattolica di Chiesa: 

«vedo che le sacre Scritture nella commistione di buoni e cattivi, come si hanno nelle reti, indi-
cano la Chiesa»23.

Agostino nella Città di Dio ci ha lasciato un testo sintesi del 420 ca. sul rapporto 
che intercorre tra la Chiesa del presente, il regno di Cristo e il regno dei cieli: 

«Pertanto – egli precisa – dove c’è il grano e la zizzania lì c’è la Chiesa del tempo della storia; 
dove c’è solo il grano lì c’è la Chiesa a venire, quando il male non sarà più presente in lei. Per tale 
motivo anche la Chiesa del tempo presente è regno di Cristo e regno dei cieli»24.

La disanima biblica agostiniana, conservataci solo nella parte iniziale25, tendeva 
a riconoscere un’unica Chiesa gravida di un’unica fraternità26. Quanto al significato 
della parola “mondo”, esso, per Agostino, va desunto dalle sacre Scritture sul prin-
cipio che tali testi non devono essere contraddittori, essendo tutti di origine divina.

I donatisti ribattevano che il termine “mondo” non spiegava bene la realtà della 
Chiesa e accusavano i cattolici di ammettere l’esistenza di due Chiese: quella dei cat-
tivi del tempo della storia e quella a venire dei santi, ma, rilevò Agostino, «come se i 
santi… non fossero gli stessi che ora tollerano i cattivi» (Brev. conl. 3, 9, 19)27. Anche 
i donatisti difendevano l’unicità della Chiesa (unam ecclesiam commendaverunt, Brev. 
3, 10, 20), ma ne negavano la fase transitoria del tempo della storia, mista di buoni 
e cattivi. Per capire la reale tensione ecumenica dell’animo di Agostino, vale la pena 
ricordare la sua proposta fatta durante la Conferenza del 411 all’episcopato africano 
di ambo le parti. Egli richiese, in caso di vittoria dell’una o dell’altra parte, che i due 
vescovi (cattolico e donatista), rispettando la volontà delle comunità interessate, o 

quia tu me misisti: homines sunt. Mundum reconcilians sibi: homines sunt». Vedi anche in Gesta 3, 
272 e, ancora, in Ser. 96, 8: «Mundus damnatus, quidquid praeter ecclesiam; mundus reconciliatus, 
ecclesia»; Ser. 219: «Vigilat ergo ista nocte et mundus inimicus et mundus reconciliatus».

23	 Gesta 3, 272.24-26: «Video scripturam sanctam per commixtos bonos et malos, sicut ipsi de retibus iam 
confessi sunt, praesignasse ecclesiam…».

24	 Civ. Dei 20, 9,1: «Ac per hoc ubi utrumque genus (grano e zizzania) est, ecclesia est, qualis nunc est; 
ubi autem illud (il grano) solum erit, ecclesia est, qualis tunc erit, quando malum in ea non erit. Ergo et 
nunc ecclesia regnum Christi regnumque caelorum».

25	 Gesta 3, 281; Brev. conl. 3, 9, 16-18.
26	 Gesta 3, 242: «ad cognitam fraternitatem», vedi anche Brev. conl. 3, 9,15.
27	 Alcuni lettori di Agostino, in particolare di area evangelica, leggono in Agostino tre Chiese: la Chiesa 

dei giusti (communio sanctorum), la Chiesa empirica di giusti e peccatori (communio sacramentorum), 
la Chiesa dei predestinati (in É. Lamirande, Supplément bibliographique sur l’ecclésiologie de s. A., in 
Revue des Études Augustiniennes 17 (1971) 177-182, in particolare 176-177). In Agostino tuttavia la 
Chiesa dei giusti è all’interno della Chiesa permixta che avrà la sua fase celeste (detta dei «predestinati» 
nella sua ultima terminologia).



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

ONSECLIVASSCIO Insieme 1a cattedra episcopale 61 dimettessero entrambi, scegliesse
ı] popolo ı] VOEOSCOVO di {{l preferenza. AÄgostino caldeggiÖ 1a {{l nel seguent!
ermin1:ODTLUN7

«Perche mal dovremmo ec1ltare offrire al OSITO Redentore queStO sactificio al umilta? Non
discese egli dal c1elo membra perche no1 fossimo S11& membra? no1 AVTECILNINNO 188
al discendere dalle OSITE cattedre PeCL sconglurare i} pericolo che le STESSE S11& membra S1aNO Aj1-
laniate da una erudele divisione? Per quanto C1 riguarda, no1 basta elle OGN TIE eristianı fedeli
ubbidienti: cerchliamo dunque al esserlo SCIHDIE, Nol S1aMO ordinati VESCOVI PCLI SefVIre le COINU-
nıta cristiane, facclano dunque, PCL C100  e che OSITO epilscopato, un opera che S12 utile
Al fedeli Adi (Oorsto PCLI la DaC® eristiana. SE S1aAMO SefvVl utili, perche pregiudicheremo oli interess1
etern1 del Signore PeCL delle OSITEe dignitä temporali? La OSIra dignitä episcopale Sara
DIU fruttuosa PCL nOol1 Sı deponendola, AVTITECINO radunato SICDLC al (oristo che, conservandola,
OGN TIE della S1144 dispersione. Con quale sfrontatezza DOLTreMO SPCIaALC l’onore
nel secoal| futuri da (Lristo, OSITO ecclesiastico impedisce queStO modoa l’unitäa al
(orsto?>» (Ep 125,

La 1111 ACCETLALA da]l circa 600 VEeSCOVI] present], CO  — due contrafrl.
AÄgostino, circa trent ’ ann] dalla “{l polemica CO  - donatisti, nelle Riıtrattazioni

(1, A() 2, 17) ricorda S1101 scr1itt1 1n imer1to dando breve rassunto delle questlon1
allora s11] tAappetLO nella Chiesa africana.

Nello Sscr1tto CONTTO ı] VOEOSCOVO donatista Parmenlano, acl esemp10, CTa 1n 910C0 1a
questlone ecClesiologica:

«Nel tre hbri (.Ontro Ia ettera dt Farmen1ano, VESCOVO del donatist! al (.artagıne SUCCESSOTE
al Donato annota Agostino viene dibattuta condotta termıne una STOS5Sa questlone. S51
discute nell’unitäa nella eomuUNlONeEe degli cstess1 sacrament]1 catt1ıvı POSSaILO ceontamınare
buon1 COMNNE accada che 11O  — 1 eontamınıno. S51 tratta Adi una questlone che coinvolge la Chiesa
cattolica dalla quale essl, tcorrendo calunnie, hanno defezionato COM lo SC1SM Aa>» (Retr. 17)

uUuso ecclesiastico della forza civile ne] secolo.
compelle ıntrare di Lc 14,25 nella questione donatista

Nella vicenda donatista della Chiesa africana conflulrono elementi religlosi
clali, ditAficili da districare, all’alba di OVO ASSETITO de]l cristianes1mo, dato ı] s {  (

ragg1ung1imento della 1bertäa religiosa nell’Impero LOILNLANO CO  - ı] cosiddetto “editto”
d (‚ostantıno. Nella vicenda donatista 1a questlone della 1bertäa religiosa, tuttavla, 61
DOSC 10  — nel contronti de]l pPOotere civile LOINAUANO all’interno della comunıta erist1a-

di AÄgostino 1a donatista CONTITO l’ingerenza dell’autoritäa
civile SOPprattutto Petiliano di (irta, d Cul dava pubblica colpa al VOEOSCOVO d’Ippona.

455488

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

conservassero insieme la cattedra episcopale o si dimettessero entrambi, o scegliesse 
il popolo il vescovo di sua preferenza. Agostino caldeggiò la sua proposta nei seguenti 
termini:

«Perché mai dovremmo esitare a offrire al nostro Redentore questo sacrificio di umiltà? Non 
discese egli dal cielo in membra umane perché noi fossimo sue membra? E noi avremmo paura 
di discendere dalle nostre cattedre per scongiurare il pericolo che le stesse sue membra siano di-
laniate da una crudele divisione? Per quanto ci riguarda, a noi basta solo essere cristiani fedeli e 
ubbidienti: cerchiamo dunque di esserlo sempre. Noi siamo ordinati vescovi per servire le comu-
nità cristiane, facciano dunque, per ciò che concerne il nostro episcopato, un’opera che sia utile 
ai fedeli di Cristo per la pace cristiana. Se siamo servi utili, perché pregiudicheremo gli interessi 
eterni del Signore per amore delle nostre dignità temporali? La nostra dignità episcopale sarà 
più fruttuosa per noi se, deponendola, avremo radunato il gregge di Cristo che, conservandola, 
essere causa della sua dispersione. Con quale sfrontatezza potremo sperare l’onore promesso 
nei secoli futuri da Cristo, se il nostro onore ecclesiastico impedisce in questo modo l’unità di 
Cristo?» (Ep. 128, 3).

La proposta venne accettata dai circa 600 vescovi presenti, con due contrari.
Agostino, a circa trent’anni dalla sua polemica con i donatisti, nelle Ritrattazioni 

(1, 20 e 2, 17) ricorda i suoi scritti in merito dando un breve riassunto delle questioni 
allora sul tappeto nella Chiesa africana. 

Nello scritto contro il vescovo donatista Parmeniano, ad esempio, era in gioco la 
questione ecclesiologica:

«Nei tre libri Contro la lettera di Parmeniano, vescovo dei donatisti di Cartagine e successore 
di Donato – annota Agostino –, viene dibattuta e condotta a termine una grossa questione. Si 
discute se nell’unità e nella comunione degli stessi sacramenti i cattivi possano contaminare i 
buoni e come accada che non li contaminino. Si tratta di una questione che coinvolge la Chiesa 
cattolica dalla quale essi, ricorrendo a calunnie, hanno defezionato con lo scisma» (Retr. 2, 17).

3. L’uso ecclesiastico della forza civile nel V secolo.
Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista

Nella vicenda donatista della Chiesa africana confluirono elementi religiosi e so-
ciali, difficili da districare, all’alba di un nuovo assetto del cristianesimo, dato il suo 
raggiungimento della libertà religiosa nell’Impero romano con il cosiddetto “editto” 
di Costantino. Nella vicenda donatista la questione della libertà religiosa, tuttavia, si 
pose non nei confronti del potere civile romano ma all’interno della comunità cristia-
na.

Al tempo di Agostino perorava la causa donatista contro l’ingerenza dell’autorità 
civile soprattutto Petiliano di Cirta, di cui dava pubblica colpa al vescovo d’Ippona. 



Vittoring (IrOSs|

Le AULCOUSC 11O diventate di dominio pubblico di tale oravita%® che AÄgostino, DCI
rispondervi, interruppe due delle { 1E D mag g10r1, De [ rinıtakte ı] De (Jenesi
Ad litteram. S10 negli ann] 5397-598, quando AÄgostino VV anche terminato di Artıcol|SscCrlvere Drım1 LOVEC libri delle Confessiont (in ( Ontra Litt Petilianz 5, 1/, A() viene
infatt] richiamato ı] libro)29 D’altra 1a questlone della 1ibertä di cOosclenza
1n inaterl1a religiosa GTA una prerogatıva che ı] ecristi1anesimo VV tvendicato
DCI ben tre secoli, SINO acl ottenerla nel 15 CO  — oli imperatorI1 Licini0 (‚ostantıno.
AÄgostino, nella {{l rsposta Petiliano, DCI evitare Ogn1 fraintendimento, riporta pr1

ı] di Petiliano (una ettera da lui scrıitta al presbiteri al diacon] donatisti),
introducendolo CO  — «Petiliano dice», quindi CO  — «Agostino risponde». S1 tratta d
tre libri, pubblicati prima distintamente pOo1 riunitl, databili tra ı] 399-402/403, ı] Cul
Interesse dato dalle informazion] sull’ Africa ecristi1ana di quel m s11] DINC1IDIO
de]l metodo agostin1ano nel dialogo ecumen1co: distinguere fatt] personali dalla ( AL -

della Chiesa ( Iitt Petilianz 5, 2, 3)

«Ämate oli LOMINI egli SCT1VEe condannate oli erroarı (diligite homines, interficite errores)>» (&
Litt Petiliani 31)

AÄgostino segul tale Otrlentamento s11] modo d donatisti, S12 nel concili di
(artagine de]l 404 de]l 405 (quando 1111 sclolto ı] ImOoviImentoa donatista) S12 nella
Conferenza di (artagine de] 411, avendo cosclenza che, nella fede cristiana, 61 tutt1
fratelli che tale fratellanza condivisa nel Vissuto della comunlone ecclesiale20.

Quanto alla oiustificazione dell’intervento civile 1n questlon! religiose ı] VOEOSCOVO

d’Ippona, DUL distinguendo che «altro ’interesse di un Drovincla, altro quello della
Chiesa» (Ep 154, 3), tre ann] dalla nel 427), serivendo d una {{l DE
data perduta sulla questlone donatista, c’'informa di VT cambiato opinione: O11-

sent]1 al loro intervento (Retr 2, 5)
Sull’uso ecclesiastico della forza Civile 1n ordine ad bene, siustificato CO  — ı]

compelle INIYAYE evangelico (Lc 14,23), AÄgostino scr1sse 1a Letterd 1585 (6, 21-24

Per le ACCUSEC dei donatisti ad Agostino, edi PUure nPs
Nel secondo lihro delle Revistont (2 25) Agostino, nel 427/, ale 1re dopo oltre vent annıl, dedicö

ULla lunga recenslone al SUO1 LTE ir che LÜa l 349-40)2 ScChHELOÖ risposta Petiliano.
ESsDOSIZLONE aul Salımno 15, 1L, «Non M1 1re ribatteva ad donatista che M1 cerchi S()I10O

berduto? Ma {1 berche {1 se1 berduto. Iu Insist1 A  NOn M1 cercare” (.10 lo vuole ertament: l’ini-
quitäa che C1 ha divisi, L1°  - la carıta PEI la quale Ss1AM0 ratelli... Cerco M10 fratello M1 rivolgo al Slgnore
PEI Iu1 L1°  - CONLIO A Iut Ne 1C0 ella breghiera “ Signore, all M10 ratello che divida C ()I11 V’ereditä,

al MI10 tratello che CONSEeTtVI C O)1I1 V’ereditä”>»: Ser Denis S, 1, 57 «Chiede dissidente: SE
10 ho O14 battesimo CSa botrö Mcevere A DIu Aalla Chiesa? Kiceveral la Chiesa che L10}  - hal, Mceveral
’unitä che L1°  - hal, Mceveral la PDace che L1°  - hal»: edi anche ED 23, al VESCOVO donatista Massiımino:
<cli cohlamartı! “tratello” Lu Sal che C1 brescritto Aa DIio0, sicche no1 dieiamo: “slete nNOostr tratelli”
anche coloro che dieono A L10}  - ESSCIC nNOostr fratelli>.

459489

Vittorino Grossi

A
rticoli

Le accuse erano diventate di dominio pubblico e di tale gravità28 che Agostino, per 
rispondervi, interruppe due delle sue opere maggiori, il De Trinitate e il De Genesi 
ad litteram. Siamo negli anni 397-398, quando Agostino aveva anche terminato di 
scrivere i primi nove libri delle Confessioni (in Contra litt. Petiliani 3, 17, 20 viene 
infatti richiamato il IV libro)29. D’altra parte la questione della libertà di coscienza 
in materia religiosa era stata una prerogativa che il cristianesimo aveva rivendicato 
per ben tre secoli, sino ad ottenerla nel 313 con gli imperatori Licinio e Costantino. 
Agostino, nella sua risposta a Petiliano, per evitare ogni fraintendimento, riporta pri-
ma il testo di Petiliano (una lettera da lui scritta ai presbiteri e ai diaconi donatisti), 
introducendolo con «Petiliano dice», e quindi con «Agostino risponde». Si tratta di 
tre libri, pubblicati prima distintamente e poi riuniti, databili tra il 399-402/403, il cui 
interesse è dato dalle informazioni sull’Africa cristiana di quel tempo e sul principio 
del metodo agostiniano nel dialogo ecumenico: distinguere i fatti personali dalla cau-
sa della Chiesa (C. litt. Petiliani 3, 2, 3).

«Amate gli uomini – egli scrive –, condannate gli errori (diligite homines, interficite errores)» (C. 
litt. Petiliani 1, 29, 31).

Agostino seguì tale orientamento sul modo di trattare i donatisti, sia nei concili di 
Cartagine del 404 e del 405 (quando venne sciolto il movimento donatista) sia nella 
Conferenza di Cartagine del 411, avendo coscienza che, nella fede cristiana, si è tutti 
fratelli e che tale fratellanza va condivisa nel vissuto della comunione ecclesiale30.

Quanto alla giustificazione dell’intervento civile in questioni religiose il vescovo 
d’Ippona, pur distinguendo che «altro è l’interesse di una provincia, altro quello della 
Chiesa» (Ep. 134, 3), a tre anni dalla morte (nel 427), scrivendo di una sua opera an-
data perduta sulla questione donatista, c’informa di aver cambiato opinione: accon-
sentì al loro intervento (Retr. 2, 5). 

Sull’uso ecclesiastico della forza civile in ordine ad un bene, giustificato con il 
compelle intrare evangelico (Lc 14,23), Agostino scrisse la Lettera 185 (6, 21-24) 

28	 Per le accuse dei donatisti ad Agostino, vedi pure EnPs. 36.
29	 Nel secondo libro delle Revisioni (2, 25) Agostino, nel 427, vale a dire dopo oltre vent’anni, dedicò 

ancora una lunga recensione ai suoi tre libri che tra il 399-402 aveva scritto in risposta a Petiliano.
30	 Esposizione sul Salmo 18, II, 6: «Non mi dire – ribatteva ad un donatista – a che scopo mi cerchi se sono 

perduto? Ma ti cerco perché ti sei perduto. Tu insisti “non mi cercare”. Ciò lo vuole certamente l’ini-
quità che ci ha divisi, non la carità per la quale siamo fratelli... Cerco mio fratello e mi rivolgo al Signore 
per lui non contro di lui. Né dico nella preghiera “Signore, di’ a mio fratello che divida con me l’eredità, 
ma dì a mio fratello che conservi con me l’eredità”»; Ser. Denis 8, 3; MA I, 37: «Chiede il dissidente: Se 
io ho già il battesimo cosa potrò ricevere di più dalla Chiesa? Riceverai la Chiesa che non hai, riceverai 
l’unità che non hai, riceverai la pace che non hai»; vedi anche Ep. 23, 1 al vescovo donatista Massimino: 
«di chiamarti “fratello” tu sai che ci è stato prescritto da Dio, sicché noi diciamo: “siete nostri fratelli” 
anche a coloro che dicono di non essere nostri fratelli».



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

indirizzata nel 411 proconsole LOILLANO 1n Africa Äpringio. Tale ettera r'1masta
o1ustamente famosa, trattandos] dell’intervento de]l VESCOVO d’Ippona TCSSO le
torıta civili LOINLANEC CONITO 1a PCHa di DCL imoOot1v1 religios]1, anche nel AasO 61ODTLUN7 Lrattasse di Omic1di (1 donatist] circumcellion] AVEVAULLO UCCISO alcuni cattolic1). Per
capıre, tuttavla, la {{l siustificazione col compelle INIYAYe di Lc 14,25, bisogna 11-

1Aarec alla portata oiuridica dell’allora Catholica lex31 Cul fecero tferimento S12 ’editto
dell’imperatore ( )nor10 de] 405 S12 quello de] tribuno Marcellino conclusione della
Conferenza di (artagine de] 411, anche ı] mandatum (dossier biblico) de]l cattolici,
presentato nella Conferenza, VV l’accento sulla yadıyx catholica de]l ramı STAC-
catı (1 donatisti) che 61 dovevano recıprocamente rlcercare>2

document] sinodalji de]l secoli ftondavano 1a loro autorita aul fatto di GSSCTITC

latori utficijali delle volonta della Chiesa «cattolica apostolica>». OSs1 61 ha negli Att]
de] Concilio Nicea al quali, nel simbolo di Costantinopoli, alla Chiesa VELLNCTO

o1unte le qualifiche di 11  y santa, cattolica, apostolica». Prima de]l concilio di Efeso
de] 45 1, ne] Cartegg10 di Cirillo Nestorio 61 utilizzava ALLCOTA ı] binomio: 1a
dottrina della Chiesa cattolica apostolica»>.

La legislazione Civile 1n inater1a religiosa 61 rapportava alla Chiesa postcostant1-
nlana rTamıte la cosiddetta Catholica fex34 SSa tvest1va significato siuridico, che
convogliava Insieme S12 l’istituzione Chiesa CO  — SUO1 ordinamenti siuridici S12 le
isti1tuz1on]1 civili dell’Impero, che FCONOSCEeVANO (G)1R{5 proprI oli ordinamenti eccle-
s1ast1c1”}.

(31 dal di Teodosio 379-395 61 CTa venuta tormando un legislazione

51 BROWN, Religione tocteld nelPeta dr AgOSLNO, lorino 197/9), 245-263 (riprende l contributo
SE Augustine’s Attitude Religtious (LO€ercCiON, JTournal of Roman Studies 1964 | 107-116):
(L BURNS, AÄUgusine S ole IM Fhe Impertal Action Agatnıst Pelagtus, In JTournal ot Theological Studies
NS 35() 1979) 67-83:; LAMIRANDE, Church, State and Toleration. An INIFLOULNG Change of Mind IM
Augustine, Vilanova 1975 Agostino ribadi la S{I1A linea morbida ALLCOTA nelle Revistiont L, 15, «Allora
SCY1ISSI anche libro La era religione. ella discussione 1v1 CONTLENUTLA 1 dimostra C ()I11 Svarlate

argomentazlion1 che C ()I11 la ([l religione 1 Eeve COLLOTAIC ’unico C1I1O DIio Padre, Figlio
Spirıto Santo: 1 inoltre evidenza C O)1I1 quale [ 10 grande AaLLO A misericordia la religione eristla-
I1 che la (l religione, S14 aglı L1O0M1IN1 AaLLTaverso diseeno legato alla temporalitä
1 illustra COINEC ’uomo dehba E SCIC bredisposto al medesimo culto A DIo mediante ULla ben definita
econdotta A 1ta C O)1I1 ULla delicatezza (quanta MS eHCOYdIA C14S DE temporalem dispensationem

678 AOminiDuS Christand veligio, GUÜAC Ea yeligto ES$T, ad eundem Cultum Det guemadmodum
chf OM0 guadamı SMAUILIATE altrı codiei hanno JuAdam LWA d coaptandus)>».

52 (Jesta CPONLALIONTS L, 16, 105 <<] ALELULTEL fractum radix catholica Inquirit>,
55 Terza Lettera di C iyillo Nestorio (in ACO 1, 1,1, 355 2) «Bcco dunque la fede della Chiesa cattolica

apostolica».
54 'edi ad Coderx Theodostianus AVL, 11L «Jam bridem SANX1IMUS UL catholicae legis antıstes el cleric1

minımMe devincentur>. Per un esposizlione DIU ambpıla, edi DOVERE, CTh 16, 1L SISFEIALICA compila-
FOYLa ratholica lexX, In Vetera Christianorum 1994) 55

5 'edi FALCHILI, Fragmenta 1IMYIS YOMAanı CANONILCL, Milano 19”98, Cap 1, 15 catholica lex j}
divitto ecclestiastico impertale.

49()490

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

indirizzata nel 411 al proconsole romano in Africa Apringio. Tale lettera è rimasta 
giustamente famosa, trattandosi dell’intervento del vescovo d’Ippona presso le au-
torità civili romane contro la pena di morte per motivi religiosi, anche nel caso si 
trattasse di omicidi (i donatisti circumcellioni avevano ucciso alcuni cattolici). Per 
capire, tuttavia, la sua giustificazione col compelle intrare di Lc 14,23, bisogna accen-
nare alla portata giuridica dell’allora Catholica lex31, cui fecero riferimento sia l’editto 
dell’imperatore Onorio del 405 sia quello del tribuno Marcellino a conclusione della 
Conferenza di Cartagine del 411, anche se il mandatum (dossier biblico) dei cattolici, 
presentato nella Conferenza, aveva messo l’accento sulla radix catholica dei rami stac-
cati (i donatisti) che si dovevano reciprocamente ricercare32. 

I documenti sinodali dei secoli IV e V fondavano la loro autorità sul fatto di essere 
latori ufficiali delle volontà della Chiesa «cattolica e apostolica». Così si ha negli Atti 
del Concilio Nicea ai quali, nel simbolo di Costantinopoli, alla Chiesa vennero ag-
giunte le qualifiche di «una, santa, cattolica, apostolica». Prima del concilio di Efeso 
del 431, nel carteggio di Cirillo e Nestorio si utilizzava ancora il binomio: «questa è la 
dottrina della Chiesa cattolica e apostolica»33. 

La legislazione civile in materia religiosa si rapportava alla Chiesa postcostanti-
niana tramite la cosiddetta Catholica lex34. Essa rivestiva un significato giuridico, che 
convogliava insieme sia l’istituzione Chiesa con i suoi ordinamenti giuridici sia le 
istituzioni civili dell’Impero, che riconoscevano come propri gli ordinamenti eccle-
siastici35. 

Già dal tempo di Teodosio I (379-395) si era venuta formando una legislazione 

31	 P. R. L. Brown, Religione e società nell’età di s. Agostino, Torino 1975, 245-263 (riprende il contributo 
St. Augustine’s Attitude to Religious Coercion, in Journal of Roman Studies 54 [1964] 107-116); J. Pa-
tout Burns, Augustine’s Role in the Imperial Action against Pelagius, in Journal of Theological Studies 
NS 30 (1979) 67-83; É. Lamirande, Church, State and Toleration. An intriguing Change of Mind in 
Augustine, Vilanova 1975. Agostino ribadì la sua linea morbida ancora nelle Revisioni 1, 13, 1: «Allora 
scrissi anche un libro su La vera religione. Nella discussione ivi contenuta si dimostra con svariate e 
numerose argomentazioni che con la vera religione si deve onorare l’unico vero Dio: Padre, Figlio e 
Spirito Santo; si mette inoltre in evidenza con quale suo grande atto di misericordia la religione cristia-
na, che è la vera religione, sia stata concessa agli uomini attraverso un disegno legato alla temporalità e 
si illustra come l’uomo debba essere predisposto al medesimo culto di Dio mediante una ben definita 
condotta di vita o con una certa delicatezza (quanta misericordia eius per temporalem dispensationem 
concessa sit hominibus christiana religio, quae vera religio est, et ad eundem cultum Dei quemadmodum 
sit homo quadam suavitate – altri codici hanno quadam sua vita – coaptandus)».

32	 Gesta conlationis 1, 16, 105: «ramum a se fractum radix catholica inquirit».
33	 Terza Lettera di Cirillo a Nestorio (in ACO I, 1,1, 33.42): «Ecco dunque la fede della Chiesa cattolica e 

apostolica».
34	 Vedi ad es. Codex Theodosianus XVI, 11: «Iam pridem sanximus ut catholicae legis antistes et clerici... 

minime devincentur». Per un’esposizione più ampia, vedi E. Dovere, CTh. 16, 11: sistematica compila-
toria e catholica lex, in Vetera Christianorum 31 (1994) 53- 77.

35	 Vedi G. L. Falchi, Fragmenta iuris romani canonici, Milano 1998, cap. I, 13 ss.: La catholica lex e il 
diritto ecclesiastico imperiale.



Vittoring (IrOSs|

canon1ca antieret1ca?6 che, mettendo Iinsieme lo 2145 cindle quello de] VESCOVO, VV

dato forma acl COVYDUS CAYEON ÜE indicato, nel i  ® V, OM 1a ChrisStIand lex 1a
catholica fex37 Artıcol|La prima faceva riferimento, DCT lo DIU, all’epzscopalzıs Audientia (introdotta da
(‚ostantıno nel 518, CTh 1, 2f7, 1), 1a seconda al decreti sinodali. Nella legislazio-

imperlale 1n inaterl1a religiosa 61 DassO all’assıunzione della normatıva ecclesiastica,
considerata OM propria quindi imunıta della Sanzlone corrispondente. Per l’ımpe:
VIUM, 1n definitiva, dissenso de]l fedeli-sudditi dalla lex quella 10€e SOSTEeNUTA
dal Propri0 VOEOSCOVO diveniva inammissibile?®. 1unIirsı] discutere de fide
1n Spazl estranel all’ecclesia?9 avrebbe significato, anche da di coloro che 10  —

11O stat1 esplicitamente dichiarati eret1Cc1l, pors! al di fuor!] della catholica lex C, di
CONSCSUCNZA, al di fuor!] dell’osservanza de]l VUOVO 2245 Drinciıpale. Era DEerC1Ö ferma-
entfe vietato ı] voler contendere de fide (discutere quest1on1 d fede) 1n lu0og0
C  altro  27 da quello C100 deputato, 10€e di fuor] della dell’ecclesia de] s {  (

Simbolo40 Quanti infatt] 11O d fuor!] di tale ambito, 10€e Sruppl dissidenti,
cadevano 1a connotazlone di eret1c1 indicati (G)1R{5 «sette>» (conventiculda) rispetto
alla Grande Chiesa alla «Cattolica»41, DCL quali vigeva 1a legislazione LOI1AaANa della
superstili0. di AÄgostino, 1n altrı terminl, le Ist1tuz10on1] dell’Impero 61 OVOC-

VAU”LlO 1n ambito relig10s0 en le categorie di religione VOTAd falsa secondo ı] siudizio
della Catholica, 10  — DIU 1n quelle precostantiniane di veligi0 Iicita INCNO, secondo
1a valutazione politica delle istituz1on]1 LOINLANC

Ne]m da (‚ostantıno ad AÄgostino, infatti, 61 110 operatl due passagg] 1n
terl1a religiosa: ı] PI1MmMO, ı] Dassagg10 nella cCONCcezZ1l0Ne della religione da veligi0 1CHA,
di CONcCeEesSsSlIONEe delle isti1tuz1on]1 Civili FOMMANC, alla veligi0 demandata alla cOosclenza de]l
cittadin!: ı] secondo, quello della cOosclenza della verıta della religione cristiana (1 CY1-

BARONE- ÄDESIL, FErestie Toncialt” ed INGULSLIZIONE Teodostand, In I4 Adel”Accademia RoOomanistica ( LO
SEANLINIANd (‚ onvegno internazionale), KRoma 1986, 119-166; Puzglıisi, (3{uSLEZIA eriminale E-
CHZIONL anttieretiche: Priscilliano UFSINO, Ambrogto Damaso, In Sieulorum (Üymnasıum 45 1990) wl
.

57 DrImo fü COrDus CATHEOHLAHET orientale, In Ocecidente nel COrDus CATHEOHLAHET Afrtcanu m (ca
420): edi STICKLER, Historia 1UYIS CANONLEL latini Historia FONLIuUM, lorino 1950, C011 oli AL
siornamentI1 A FERME, Introduzione allda SFOF1A delle fonti Aella SCLEHZA del divitto CAHNONICO, KRoma
1998, 51

'edi Puglisi, (3{ SLIZIA criminale..., C1It
CTh AVIU, 4, «qul orthodoxarum religione subfulti spret1s SaAacrosanctis ecclesiis alio cCONvenlre 11-

Ur»; cr. PUure accenni simiları contenut1 nelle (‚onstitutiones Stirmondiane.
tale le affermazlioni A Ambrogio CIrca l’assurditä A discutere de fAıde IM

FONSISTOFLO bluttosto che nel luogo brescritto, C10€ IM ecclesia ED {), 17)
41 Per indicazlion!ı generali, edi WINKELMANN, Grosskirche Un Härestien IM der Spätantike, In For-

schungen unı Fortschritte 41 1967) sSs

491491

Vittorino Grossi

A
rticoli

canonica antieretica36 che, mettendo insieme lo ius civile e quello del vescovo, aveva 
dato forma ad un corpus canonum indicato, nel sec. V, come la christiana lex o la 
catholica lex37. 

La prima faceva riferimento, per lo più, all’episcopalis audientia (introdotta da 
Costantino nel 318, CTh. I, 27, 1), la seconda ai decreti sinodali. Nella legislazio-
ne imperiale in materia religiosa si passò all’assunzione della normativa ecclesiastica, 
considerata come propria e quindi munita della sanzione corrispondente. Per l’impe-
rium, in definitiva, un dissenso dei fedeli-sudditi dalla lex sacra – quella cioè sostenuta 
dal proprio vescovo – diveniva inammissibile38. Riunirsi pertanto a discutere de fide 
in spazi estranei all’ecclesia39 avrebbe significato, anche da parte di coloro che non 
erano stati esplicitamente dichiarati eretici, porsi al di fuori della catholica lex e, di 
conseguenza, al di fuori dell’osservanza del nuovo ius principale. Era perciò ferma-
mente vietato il voler contendere de fide (discutere su questioni di fede) in un luogo 
“altro” da quello a ciò deputato, cioè al di fuori della norma dell’ecclesia e del suo 
Simbolo40. Quanti infatti erano al di fuori di tale ambito, cioè i gruppi dissidenti, 
cadevano sotto la connotazione di eretici indicati come «sètte» (conventicula) rispetto 
alla Grande Chiesa o alla «Cattolica»41, per i quali vigeva la legislazione romana della 
superstitio. Al tempo di Agostino, in altri termini, le istituzioni dell’Impero si muove-
vano in ambito religioso entro le categorie di religione vera o falsa secondo il giudizio 
della Catholica, e non più in quelle precostantiniane di religio licita o meno, secondo 
la valutazione politica delle istituzioni romane. 

Nel tempo da Costantino ad Agostino, infatti, si erano operati due passaggi in ma-
teria religiosa: il primo, il passaggio nella concezione della religione da religio licita, 
di concessione delle istituzioni civili romane, alla religio demandata alla coscienza dei 
cittadini; il secondo, quello della coscienza della verità della religione cristiana (i cri-

36	 G. Barone-Adesi, Eresie “sociali” ed inquisizione Teodosiana, in Atti dell’Accademia Romanistica Co-
stantiniana (VI Convegno internazionale), Roma 1986, 119-166; G. Puglisi, Giustizia criminale e perse-
cuzioni antieretiche: Priscilliano e Ursino, Ambrogio e Damaso, in Siculorum Gymnasium 43 (1990) 91 
ss.

37	 Il primo fu il Corpus canonum orientale, presente in Occidente nel Corpus canonum Africanum (ca. 
420); vedi A. M. Stickler, Historia iuris canonici latini. I. Historia fontium, Torino 1950, con gli ag-
giornamenti di B. E. Ferme, Introduzione alla storia delle fonti e della scienza del diritto canonico, Roma 
1998, 31- 32.

38	 Vedi G. Puglisi, Giustizia criminale..., cit.
39	 CTh XVI, 4,6: «qui orthodoxarum religione subfulti spretis sacrosanctis ecclesiis alio convenire conan-

tur»; cfr. pure accenni similari contenuti nelle Constitutiones Sirmondiane.
40	 In tale contesto vanno comprese le affermazioni di Ambrogio circa l’assurdità di discutere de fide in 

consistorio piuttosto che nel luogo prescritto, cioè in ecclesia (Ep. 75, 17).
41	 Per indicazioni generali, vedi F. Winkelmann, Grosskirche und Häresien in der Spätantike, in For-

schungen und Fortschritte 41 (1967) 245ss. 



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

st1anı (G)1R{5 cultori della DEYd veligio0?2), fatta propria dalle istituz1on] Civili nel loro attı
religios]l. Per tale stracdla lo Stato 10  — decideva DIU 1n inater1a di religione; accoglieva,
tuttavla, (G)1R{5 propria legislazione le indicazion! della Chiesa istituzionale, 10€ODTLUN7 della Chiesa “cattolica” Da dell’Impero, 1n altrı termin1i, 61 F1CcONOsSCevVAa quale
DEeYd veligi0 quella riconoscluta (G)1R{5 tale dalla Chiesa, qualificata (G)183{° «cattolica

apostolica» Simbolo nl1ceno. QÜuesto passagg10 61 consolide progressivamente
dopo l’anno 15, approdando alla legge di Teodosio de]l 56U, 1a (‚ost1tuzlone ( un
CEIOS DOopulos CTh 16, 1.2) LEssa, einanata Salonicco 11 mediazione ecclesiastica,

da leggere all’interno della s1tuazlione di Costantinopoli dove GTA confluita 1a INnas
oloranza de]l VEeSCOVI] antın1ıcenl] arlanı. Con tale („osti1tuzlone 61 comunN1Ccava agli abi
tantı di Costantinopoli 1a volonta imperlale di F1CONOSCETFSI nella religione apostolica
ortodossa professata da Damaso (Roma GTA 1a cattedra apostolica dell’Occidente)
da Pietro d Alessandria che deteneva 1a cattedra della Chiesa apostolica d (Jrien-
te) In tre parole DCI l’Impero ChYiISHANOYTUM catholicorum CTa rservato al
SeguaCI di tale religione. Le adunanze degli eret1c1 degli SscC1smatıcı 10  — OTEVaNO,
anto, VE ı] ecclestarum, 110 solo sette, regolate dagli ordinamenti o1u
ridie] romanl, 1n diritto, tuttavla, di diftendere le loro DOS1Z10N1 davantiı alle autorıita C1-
vili. problema, (G)1R{5 61 DUO evincere facilmente, GTA interno alla religione cristiana,
diveniva tuttavıa d’interesse delle autorita Civili quando C1 61 appellava acl Ka Entro
tale 11110 letti, ad esemp10, 1a prolbizione nel 53/5 de] ribattesimo (in CTA
AVIU,; 6, (Huliano proconsole d Africa: ÄG., ED 105,9):; la repressione nel 53/5 de]l
rogatistl, SOttOSruppoO de]l donatisti, da de]l Theodosius (in ÄG., ( Ontra
© AF 1, 10, 16 ( Ontra Iitt DPetilianz 2, O, 184) delle CALEerDde bredonum,
VOTO circumcellion] che 11O CONTITO ’ordine la legge (fas pf IuUS): la proibizione al
donatist] nel 376 da di Hesperius, ı] proconsole d Africa, d officlare 1a religione
1n C1itta (G)1R{5 1n (in CThA AVT, 5,.4)

Conclusione

Diamo, conclusione, un’indicazione suscettibile naturalmente d ulteriore rcer-
C sulla polemica nella cComprensione di Chiesa tra donatist] cattolic] sulla o1uSt1-
HAcazlione dell’intervento delle forze Civili nella questlone religiosa della loro divisione.

m di AÄgostino, VOEOSCOVO cattolico di (artagine, Genethlius, voleva solo 1a
DACE ira le comunıta donatiste cattoliche, (G)1R{5 dopo di lui reclamava ı] VOEOSCOVO Va
lerio d’Ippona. Agostino riferisce Ebpp bb 35) di una UOV. comunlone Iinstauratası

A siffatto ad esemp10 oli SsctrmEtÜ A Firmico Materno, De ECIFOFE religtonum Drophand-
ÜÜ dell’ Arnıhrostiaster C C1 1 domanda, anche l De Ea religione di Agostino?

49°492

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

stiani come cultori della vera religio42), fatta propria dalle istituzioni civili nei loro atti 
religiosi. Per tale strada lo Stato non decideva più in materia di religione; accoglieva, 
tuttavia, come propria legislazione tutte le indicazioni della Chiesa istituzionale, cioè 
della Chiesa “cattolica”. Da parte dell’Impero, in altri termini, si riconosceva quale 
vera religio quella riconosciuta come tale dalla Chiesa, qualificata come «cattolica 
e apostolica» dal Simbolo niceno. Questo passaggio si consolidò progressivamente 
dopo l’anno 313, approdando alla legge di Teodosio I del 380, la Costituzione Cun-
ctos populos (CTh 16, 1.2). Essa, emanata a Salonicco senza mediazione ecclesiastica, 
è da leggere all’interno della situazione di Costantinopoli dove era confluita la mag-
gioranza dei vescovi antiniceni e ariani. Con tale Costituzione si comunicava agli abi-
tanti di Costantinopoli la volontà imperiale di riconoscersi nella religione apostolica 
ortodossa professata da Damaso (Roma era la cattedra apostolica dell’Occidente) e 
da Pietro di Alessandria (che deteneva la cattedra della Chiesa apostolica di Orien-
te). In altre parole per l’Impero il nomen christianorum catholicorum era riservato ai 
seguaci di tale religione. Le adunanze degli eretici e degli scismatici non potevano, 
pertanto, avere il nomen ecclesiarum, erano solo sètte, regolate dagli ordinamenti giu-
ridici romani, in diritto, tuttavia, di difendere le loro posizioni davanti alle autorità ci-
vili. Il problema, come si può evincere facilmente, era interno alla religione cristiana, 
diveniva tuttavia d’interesse delle autorità civili quando ci si appellava ad esse. Entro 
tale contesto vanno letti, ad esempio, la proibizione nel 373 del ribattesimo (in CTh 
XVI, 6, 1 a Giuliano proconsole di Africa; Ag., Ep. 105,9); la repressione nel 375 dei 
rogatisti, un sottogruppo dei donatisti, da parte del comes Theodosius (in Ag., Contra 
ep. Parm. 1, 10, 16 e Contra litt. Petiliani 2, 83, 184) e delle catervae predonum, ov-
vero i circumcellioni che erano contro l’ordine e la legge (fas et ius); la proibizione ai 
donatisti nel 376 da parte di Hesperius, il proconsole di Africa, di officiare la religione 
in città come in campagna (in CTh XVI, 5,4).

4. Conclusione

Diamo, a conclusione, un’indicazione suscettibile naturalmente di ulteriore ricer-
ca, sulla polemica nella comprensione di Chiesa tra donatisti e cattolici e sulla giusti-
ficazione dell’intervento delle forze civili nella questione religiosa della loro divisione.

Al tempo di Agostino, il vescovo cattolico di Cartagine, Genethlius, voleva solo la 
pace tra le comunità donatiste e cattoliche, come dopo di lui reclamava il vescovo Va-
lerio d’Ippona. Agostino riferisce (Epp. 33 e 35) di una nuova comunione instauratasi 

42	 In siffatto contesto nacquero ad esempio gli scritti di Firmico Materno, De errore religionum prophana-
rum, dell’Ambrosiaster e, ci si domanda, anche il De vera religione di Agostino?



Vittoring (IrOSs|

ira le due comunıta S1NO celehbrare Insieme anche Vl’eucaristia pur portando ı] clero
diverse COFTONAadAE berretti, cr ÄG., ED 55, 5) festegglare rttorno de]l 910vanl
delle due partı o10care di UOVO Insieme (ID., ED 55, G6) Ticonio (in (GENNADIUS, Artıcol|De scrzptoribus Ecclesiasticis 18) für l’anima donatista di quel VUOVO clima ecumen1co.
MorI1 ı] H] dopo VT Sscr1tto ira ı] 3/0-5 S() ı] Liher vegularum ı] ( OMMENLAYIUS
IM Apocalipsim?. Per Ticonio nelle Scritture 61 rtferisce alla Chiesa, che
di costituzlione bipartita (Cantico de]l Cantıcı nEerLa bianca insieme, (G)1R{5 ı] SC1I11C

di Abramo regale servile), nel C11SO d Sant]ı tracdlitor1 che STANNO Iinsieme SINO al
siudizio Anale Tale vVislione ecclesiale, anche oli COStO 1a SCOMUNICA di concıilio
donatista de]l 365 presieduto da Parmenlano**, gettÖ le 4S1 DCL ’ınione ira donatist]

cattolic] conclusas] nella Conlatio Carthaginensis de]l
La diversa accentuazlione ecclesiologica tra AÄgostino donatist] Dortava tuttavıa

acl una diversa valorizzazlione de]l sacrament!I, acl esemp10 de] SACTAMEeNTO della F1CON-
ciliazione. L’istituto penitenziale della correpti0 (l’intervento da dell’autoritä)
GTA inteso nella funzione d un medicina che ouarisce tutt1 CONven1vano 61
divergeva sulla COMNSCSUCNZA DCL la comunıta ecristlana. Per donatist] KW

una separazlione de]l buon] cristi1anı da quelli 10  — buon] coloro 10€e che AVEVAULLO

traclito 1a contessione cristlana): DCL cattolici, InveCce, RNa COMPOrLava una CONVI-
11 di buoni 10  — buon]. Nella polemica donatista 1111 pettine ı] nodoa della
cCONCcezZ1l0Ne olobale d Chiesa, de]l - { 14  ( di fondo CO  - lo Spirito SANTO rTamıte
1a carıta 1a funzione delle “{ 1C STtrutture, 1n particolare quelle sacramentarle. Nel test1
agostinianl, talvolta, 10  — 61 rliesce de] individuare oli elementi 1n 910C0 quindi
acl enuclearli CS  TE, che DUO spilegare le diverse valutazion] ecclesiologiche
degli studiosi 1n imer1to al pensiero de]l VOEOSCOVO d’Ippona.

Nella Conferenza d (artagine de]l 411 le due partı 1n 61 accordarono DCI
attıvare ecclesiastico, che 61 basava sulle rispettive testimon1Aanze bibli
che LEsse, tuttavla, 110  - 61 accordarono sulla PNG biblica dell’appellativo cristi1ano d
C6 cattolica J}

45 AÄLEXANDER, Tycontius’ Influence Augustine: Ote their ( /ce of the Distinction corporaliter/
spiritaliter, In LLONGFESSO Internazionale AgOStInNO. I4 1L, KRoma 19”87/, 205-211 Nell’elenco delle

A 11conio0, andato herduto harzialmente [8]18 AaLLTavVerso le c1taz1onı A altrı autorl, (GGennadio
menzlona l De hello InNtTestino le ExXDOSILONES ALDEYSAYUM La “guerra intestina” In questione
C114 Ssicuramente quella che, Aa CIrca secolo A dibattiti, 1 svolgeva Lra cattolici donatist! C negli
t1mı templ, all’interno dello SLTESSO movimento donatista. I1iconio ava anche ULla versione differente
della stor1a dello SscIsma donatista Aa quella A Parmen1lano (vedi AÄGOSTINO, (‚Ontra epistulam Parme-
NLANT)

44 AÄGOSTINO, (‚Ontra Parmentiant L, 1,1:; ED 73, Agostino Eeve Iui la CcONcCEezZIONE delle due CiItta
(Doctr COAr S, 35() 46), COINEC PUuIe "“influsso SU1 SUO1 comment]1 alle ettere haoline l significato del
numerl 4() 5() (De AIDerSsis guadestiontbus, 43): cftr. PINCHERLE, Da Ticonto Sant Agostino,
Ricerche Relig1ose 1925) 463 G5

45 („ROSSIL, La AISCHSSIONE “Cattolica-cattolico” nelle IFE sedute Adella Conlatio Carthaginensis del 417,
in Augustinianum 51 2011) 101 122

495493

Vittorino Grossi

A
rticoli

tra le due comunità sino a celebrare insieme anche l’eucaristia (pur portando il clero 
diverse coronae o berretti, cfr. Ag., Ep. 33, 5) e a festeggiare il ritorno dei giovani 
delle due parti a giocare di nuovo insieme (Id., Ep. 33, 6). Ticonio (in Gennadius, 
De scriptoribus Ecclesiasticis 18) fu l’anima donatista di quel nuovo clima ecumenico. 
Morì verso il 390 dopo aver scritto tra il 370-380 il Liber regularum e il Commentarius 
in Apocalipsim43. Per Ticonio nelle sacre Scritture tutto si riferisce alla Chiesa, che è 
di costituzione bipartita (Cantico dei cantici 5: nera e bianca insieme, come il seme 
di Abramo è regale e servile), nel senso di santi e traditori che stanno insieme sino al 
giudizio finale. Tale visione ecclesiale, anche se gli costò la scomunica di un concilio 
donatista del 385 presieduto da Parmeniano44, gettò le basi per l’unione tra donatisti 
e cattolici conclusasi nella Conlatio Carthaginensis del 41145. 

La diversa accentuazione ecclesiologica tra Agostino e donatisti portava tuttavia 
ad una diversa valorizzazione dei sacramenti, ad esempio del sacramento della ricon-
ciliazione. L’istituto penitenziale della correptio (l’intervento da parte dell’autorità) 
era inteso nella funzione di una medicina che guarisce – e tutti convenivano –, ma si 
divergeva sulla conseguenza per la comunità cristiana. Per i donatisti essa comporta-
va una separazione dei buoni cristiani da quelli non buoni (coloro cioè che avevano 
tradito la confessione cristiana); per i cattolici, invece, essa comportava una convi-
venza di buoni e non buoni. Nella polemica donatista venne al pettine il nodo della 
concezione globale di Chiesa, del suo rapporto di fondo con lo Spirito santo tramite 
la carità e la funzione delle sue strutture, in particolare quelle sacramentarie. Nei testi 
agostiniani, talvolta, non si riesce del tutto a individuare gli elementi in gioco e quindi 
ad enuclearli esattamente, il che può spiegare le diverse valutazioni ecclesiologiche 
degli studiosi in merito al pensiero del vescovo d’Ippona. 

Nella Conferenza di Cartagine del 411 le due parti in causa si accordarono per 
attivare un processo ecclesiastico, che si basava sulle rispettive testimonianze bibli-
che. Esse, tuttavia, non si accordarono sulla base biblica dell’appellativo cristiano di 
“cattolica”.

43	 J. S. Alexander, Tyconius’ Influence on Augustine: A Note on their Use of the Distinction corporaliter/
spiritaliter, in Congresso Internazionale su S. Agostino. Atti II, Roma 1987, 205-211. Nell’elenco delle 
opere di Ticonio, andato perduto ma parzialmente noto attraverso le citazioni di altri autori, Gennadio 
menziona il De bello intestino e le Expositiones diversarum causarum. La “guerra intestina” in questione 
era sicuramente quella che, da circa un secolo di dibattiti, si svolgeva tra cattolici e donatisti e, negli 
ultimi tempi, all’interno dello stesso movimento donatista. Ticonio dava anche una versione differente 
della storia dello scisma donatista da quella di Parmeniano (vedi Agostino, Contra epistulam Parme-
niani).

44	 Agostino, Contra ep. Parmeniani 1, 1,1; Ep. 93, 44. Agostino deve a lui la concezione delle due città 
(Doctr. Chr. 3, 30 e 46), come pure l’influsso sui suoi commenti alle lettere paoline e il significato dei 
numeri 40 e 50 (De diversis quaestionibus, n. 43); cfr. A. Pincherle, Da Ticonio a Sant’Agostino, in 
Ricerche Religiose 1 (1925) 463- 65.

45	 V. Grossi, La discussione su “Cattolica-cattolico” nelle tre sedute della Conlatio Carthaginensis del 411, 
in Augustinianum 51 (2011) 101- 122.



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

La prima indicazione de]l STUDDO cattolico für quella d splegare sgeograficamente
ermmine “cattolica” (G)183{° universalita della Chiesa (de pcclesia ubique diffusd, 1n Acta
Conlationis Carthaginensis, 98) Ne] qual AasO cristi1anı dell’Africa, 10€e donati-ODTLUN7 stl, dovevano splegare ı] loro legame d comunlone CO  - cristi1anı di V’orbe46
Questo secondo s11] (G)1R{5 spilegare pl1ano comunionale de]l cristianl,
GTA d’interesse teologico notevole donatisti, chiedendo Invece di determinare
l’autenticita d STUDPDO ecrist1ano dalla edeltä Vangelo, interpretarono diversa-
entfe ı] L1LLOIMNLC d “cattolico-cattolica” 47 Data 1a resistenza de]l donatist] tmanere
aul terreno biblico da Cul 10  — 61 UusC1va 1n modo evidente, ı] siudice LOILNLANO chiese 1a
YALIO oiustificativa de] LO di “cattolico”48, 10€e quello 2245 pCccClestasticum che DCT le
autorita imperlali valore di generale. In tal modo peroö la questione,
da ecclesiale 61 trasformava 1n questlone siuridica di diritto civile imperlale. xl tale
terrenNOo, dato che 1a sSentenza della Conferenza di (artagine 1111 reclıtata favore
della cattolica, DCL le due partı tmaneva solo l’obbligo dell’osservanza della
legge, lasciando da ogn1 tra considerazione di CArattere biblico teologico.

Entro tale 61 1L1UOVEVA AÄgostino, siudice anche lui secondo 1a CONCESSIO-
della legge LOINAaNa dell’epzscopalis audientid, valutata la “{l siustificazione

dell’intervento Civile nel riguardi de]l donatisti, supportandolo anche col compelle
INIVYAVE di Lc 14,23599, Per lui lo Stato ha ı] COMp1tO di servire Dio 1n quanto autorl-
ta civile. magıstratı responsabili delle Ist1tuzl1on] Civili SO110 considerati membri
della Chiesa, 1n quanto acenti de]l Ssistema istituzionale governat1ıvo, DCI una

duplice ragione: S12 (G)1R{5 “Serv] d Dio” 1n quanto cristianl, S12 (G)183{° ver Dublica 1n
quanto aAmMmMINIsStratorl delle leggi LOINLANC AÄgostino parla CSPrEsSsam«ECNTE de]l ruolo
de] responsabili delle ist1tuz10on1 Civili OM servitorl1 d Dio nella vr Dublica, quindi
d un loro capaclitä-responsabilitä 1n quanto pubblici utficijali C, anto, 110  - da
privatı?9, Nel 405 egli ScCI1sse s11] loro ruolo pubblico:

«< JT utt1 devono servire ID modi divers1: alcun! secondo la loro condizione, altrı COM
loro Onl diversi:;: che, nelle realta I1  9 U:  ® fa UL COS4 U:  ® fa un altra. L/’elimina-
z1one degli idoli della predetta da Lantfo MpO, 1O  S potrebbe infatti! ordinarla qualsiasıi
privato. della quindi, salvo la eomuUNlONeEe COM SCHELIC I1  P Droprio perche SOLMO

L' DOSSOTLO SefVIre Signore una forma che DOSSOILO fare alle da LC>» Contra litteras Petiliant
92)

Capttula Marcelli 100 «quomodo $ri cohristlani cOoMMUN1LONEM habeant tbe errarum>»>

4A / Capttula Marcelli 102 «catholicum interpretarı aliter moliuntur>.
Capttula Marcelli 105 «catholici NOMINIS bremissa rat1o0 demonstratur>.
Evodio Insieme al VESCOVO Teası10 statı Invlatı Italia ne] 404 PEI sollecitare Aa ()norlo inter-

CONLLIO le intemperanze degli SscIsmatıcı ( AGOSTINO, ED U, L)
agostin1ano de] compelle INIYAYe quindi legislativo; L10}  - 1 comprende DerC1Ö COLILC

Flash lo abbia DOLUTLO pDOrtare nell’ambito della teologia della orazla, 'edi anche KING, Bruch der
Entwicklung IM Gnadenbegriff Augustins? Kritische Bemerkungen ZUF Flash, LOgik des Schrekkens,
Augustiniana 1994) 115

494494

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

La prima indicazione del gruppo cattolico fu quella di spiegare geograficamente il 
termine “cattolica” come universalità della Chiesa (de ecclesia ubique diffusa, in Acta 
Conlationis Carthaginensis, c. 98). Nel qual caso i cristiani dell’Africa, cioè i donati-
sti, dovevano spiegare il loro legame di comunione con i cristiani di tutto l’orbe46. 
Questo secondo punto, sul come poter spiegare il piano comunionale dei cristiani, 
era d’interesse teologico notevole ma i donatisti, chiedendo invece di determinare 
l’autenticità di un gruppo cristiano dalla fedeltà al Vangelo, interpretarono diversa-
mente il nome di “cattolico-cattolica”47. Data la resistenza dei donatisti a rimanere 
sul terreno biblico da cui non si usciva in modo evidente, il giudice romano chiese la 
ratio giustificativa del nome di “cattolico”48, cioè quello ius ecclesiasticum che per le 
autorità imperiali assumeva valore di norma generale. In tal modo però la questione, 
da ecclesiale si trasformava in questione giuridica di diritto civile imperiale. Su tale 
terreno, dato che la sentenza della Conferenza di Cartagine venne recitata a favore 
della parte cattolica, per le due parti rimaneva solo l’obbligo dell’osservanza della 
legge, lasciando da parte ogni altra considerazione di carattere biblico e teologico. 

Entro tale contesto si muoveva Agostino, giudice anche lui secondo la concessio-
ne della legge romana dell’episcopalis audientia, e va valutata la sua giustificazione 
dell’intervento civile nei riguardi dei donatisti, supportandolo anche col compelle 
intrare di Lc 14,2349. Per lui lo Stato ha il compito di servire Dio in quanto autori-
tà civile. I magistrati e i responsabili delle istituzioni civili sono considerati membri 
della Chiesa, in quanto facenti parte del sistema istituzionale governativo, e per una 
duplice ragione: sia come “servi di Dio” in quanto cristiani, sia come res publica in 
quanto amministratori delle leggi romane. Agostino parla espressamente del ruolo 
dei responsabili delle istituzioni civili come servitori di Dio nella res publica, quindi 
di una loro capacità-responsabilità in quanto pubblici ufficiali e, pertanto, non da 
privati50. Nel 405 egli scrisse sul loro ruolo pubblico: 

«Tutti devono servire Dio in modi diversi: alcuni secondo la loro umana condizione, altri con i 
loro doni diversi; tanto che, nelle realtà umane, uno fa una cosa e uno ne fa un’altra. L’elimina-
zione degli idoli della terra, predetta da tanto tempo, non potrebbe infatti ordinarla un qualsiasi 
privato. I re della terra, quindi, salvo la comunione con il genere umano, proprio perché sono 
re, possono servire il Signore in una forma che possono fare solo da re» (Contra litteras Petiliani 
2, 92).

46	 Capitula Marcelli 100: «quomodo Afri christiani communionem habeant cum orbe terrarum».
47	 Capitula Marcelli 102: «catholicum nomen interpretari aliter moliuntur».
48	 Capitula Marcelli 103: «catholici nominis premissa ratio demonstratur».
49	 Evodio insieme al vescovo Teasio erano stati inviati in Italia nel 404 per sollecitare da Onorio un inter-

vento contro le intemperanze degli scismatici (Agostino, Ep. 80, 1).
50	 Il contesto agostiniano del compelle intrare è quindi legislativo; non si comprende perciò come K. 

Flash lo abbia potuto portare nell’ambito della teologia della grazia. Vedi anche G. Ring, Bruch oder 
Entwicklung in Gnadenbegriff Augustins? Kritische Bemerkungen zur K. Flash, Logik des Schrekkens, in 
Augustiniana 44 (1994) 31- 113.



Vittoring (IrOSs|

Neegli scr1itt1 di AÄgostino 61 riscontra, A’altraD un ’ampla disanima, SCINDIC che
PresCeNTLAsSSE l’occasione, sulla AaLura funzione di una legge Ccivile di CUul lui CTa

rispettos1ssımo, ben oltre quindi de]l teologico tra Legge antıca NUOVA, ira Artıcol|1a legge 1a orazıa? ,
Va NOTLATLO DO1 che AÄgostino, benche dopo ı] 405 vedesse benefici dell’applica-

zione della legge di intervenıire anche CO  - soldati alla riuniıficazione di donatist]
cattolic] lo siustificasse CO  - ı] O evangelico di Lc 14,25, 10  — V1 fece mal FT1COTrSO.
I} s {  ( metodoa tmase quello di persuadere spiegando istruendo?>2 C, quando ira le
due partı 110  - 61 Musclva acl intendersi, lui chiedeva di sospendere la discussione DCI
DICSAUIC iInsieme. Fu questa 1a “{l nel 419 al donatista Emer1ito di (esarea
di Mauritan12?>.

Quanto Sscrlsse al laico (‚onsens10 delle isole Balear]ı nel 42Ü, riguardo al priscillia-
nist1, tmane emblematico de] s {  ( attegg1amento (G)183{° velcolare 1a verıta cristiana:

«Per convertlire oli eretlc1l egli spliega 11O  S S1 tlcorre raggirı menzognerI1 dispute basate
sulla verlta NON mendacibus Captationibus, sed DEVYACIDUS disputationibus). Le
SOL1LO da evitarsı PCLI ALLLOTES della ver1itäa, da imbrigliarsı COM la SPETE della ver1tä, da uccidersi COM le
Aarmı della verita (veritate SE caven.dd, veritate Captendda, verıtate nccidenda meNdactia)>» Contra
ENdACLUM 6, 11-12

Qui1 AÄgostino, ( ‚onsens10 che voleva sniclare priscillianisti infiltrandosi tra loro
OM priscillianisti, dicendo n»erıtate occidenda men dacia prendeva anche pOosizlionNe
CONTTO 1a PCNa di DCI oli eret1Cl. In Mend 1L, 2), ALLCOTA DropOosIito degli
ereticl, dice:

S1 devono evitare la loro ecomoda roccaforte, dicei1amo cosl, S1 EVeEe perforare COI colpi
della ver1ta, questa S1 EVeEe fovesclare>».

LO SCISMA, A’altraD 914 nella valutazione d (J)ttato di Milevi CTa equlparato ad
cr'iImıine nella linea dell’idolatria:

«1ra precett1 proibiti da Dg V1 SOL1LO quest1 tre “Non ucclderal, 11O  S segulral dei stranier1 ,

öl Vedi, ad esempI10, AÄGOSTINO, Replica AUDEISAKIO Aella legge deit brofett, In harticolare l lihro
secondo CONLLIO l manicheo Adimanto.

ö52 Le Lettere 714 216 Invlate nel 426/27 all’abate Valentino de] MONASTEerO A Adrumeto (0901 SOuUSsSsSa
Tunisia) OcumentAano tale COMPOrLAMENTLO A Agostino, Lul, PEI sel mes!1, Istrul LTE monacı eirca le de
Cls10n1 eoneciliarı riguardantı l pelagianesimo, edi anche MERDINGER, The Paolitics of Persuaston.
AÄUugustine’s Tactics POWAaYrdS the PapDacy IM Letters 22% and 23°A, In (LONGFESSO Internazionale
AgOSsHNO. I 1, KRoma 1%”8/, 59 1-540

ö5 EmerI1to l medesimao che, nelle sedute della Conlatio CANtDaAgiNENSES de] O1U2N0, ohiese la ettura
de] andatum dei donatisti, che richiamava le bersecuzlonIi sofferte daji donatisti ava ULla difesa delle
brincipali tesi ecclesiologiche donatiste (Cresta S, 258)

495495

Vittorino Grossi

A
rticoli

Negli scritti di Agostino si riscontra, d’altra parte, un’ampia disanima, sempre che 
se ne presentasse l’occasione, sulla natura e funzione di una legge civile di cui lui era 
rispettosissimo, ben oltre quindi del rapporto teologico tra Legge antica e Nuova, tra 
la legge e la grazia51. 

Va notato poi che Agostino, benché dopo il 405 vedesse i benefici dell’applica-
zione della legge di intervenire anche con i soldati alla riunificazione di donatisti e 
cattolici e lo giustificasse con il passo evangelico di Lc 14,23, non vi fece mai ricorso. 
Il suo metodo rimase quello di persuadere spiegando e istruendo52 e, quando tra le 
due parti non si riusciva ad intendersi, lui chiedeva di sospendere la discussione per 
pregare insieme. Fu questa la sua proposta nel 419 al donatista Emerito di Cesarea 
di Mauritania53.

Quanto scrisse al laico Consensio delle isole Baleari nel 420, riguardo ai priscillia-
nisti, rimane emblematico del suo atteggiamento su come veicolare la verità cristiana: 

«Per convertire gli eretici – egli spiega – non si ricorre a raggiri menzogneri ma a dispute basate 
sulla verità (non mendacibus captationibus, sed veracibus disputationibus). […] Le menzogne 
sono da evitarsi per amore della verità, da imbrigliarsi con la sete della verità, da uccidersi con le 
armi della verità (veritate sunt cavenda, veritate capienda, veritate occidenda mendacia)» (Contra 
mendacium 6, 11-12). 

Qui Agostino, a Consensio che voleva snidare i priscillianisti infiltrandosi tra loro 
come priscillianisti, dicendo veritate occidenda mendacia prendeva anche posizione 
contro la pena di morte per gli eretici. In C. Mend. 11, 25, ancora a proposito degli 
eretici, dice: 

«non si devono evitare […] la loro comoda roccaforte, diciamo così, si deve perforare con i colpi 
della verità, questa si deve rovesciare».

Lo scisma, d’altra parte, già nella valutazione di Ottato di Milevi era equiparato ad 
un crimine nella linea dell’idolatria: 

«Tra i precetti proibiti da Dio vi sono questi tre: “Non ucciderai, non seguirai dèi stranieri”, 

51	 Vedi, ad esempio, Agostino, Replica a un avversario della legge e dei profeti, in particolare il libro 
secondo contro il manicheo Adimanto.

52	 Le Lettere 214 e 216 inviate nel 426/27 all’abate Valentino del monastero di Adrumeto (oggi Soussa in 
Tunisia) documentano tale comportamento di Agostino. Lui, per sei mesi, istruì tre monaci circa le de-
cisioni conciliari riguardanti il pelagianesimo, vedi anche J. E. Merdinger, The Politics of Persuasion. 
Augustine’s Tactics towards the Papacy in Letters 22*, 23*, and 23*A, in Congresso Internazionale su S. 
Agostino. Atti I, Roma 1987, 531-540.

53	 Emerito è il medesimo che, nelle sedute della Conlatio carthaginensis del 3 e 8 giugno, chiese la lettura 
del mandatum dei donatisti, che richiamava le persecuzioni sofferte dai donatisti e dava una difesa delle 
principali tesi ecclesiologiche donatiste (Gesta 3, 258).



compelle ntrare el FEC 1425 Naa questione Aonahthısta

al vertice dei brecett1 A  NOn farai IDERE  - sce1lsma ” (Tanter ceierd DYaeceDLd Pa AeC IA 1485510 diyvina
Drohibutt: NO Occides, HOH ihis DOST COS altenos”, EF IM CAPLIDUS anNndatorum f  HON factes schisma”
OÖpt 1, 21,3-7)»ODTLUN7

Rıassunto

La vicenda donatista, in1zlata nel 11 nell’ Africa cristlana, 61 concluse siuridicamen-
ne] 411 nella Conlatio Carthaginensis. In quel secolo di alterne vicende, CONTITO
favore de]l donatist] da dell’autoritäa FOMMNANA, 61 approfondirono le OLCEC-

Zz101N1 eristiane de] martirlo, dl Chiesa ‘cattolica), di Santıta de] cristianli, de] Jegitti-
AUTOTE de]l Ssacrament] della loro legittima aMMINIStraZIONEe ramıte mMinistr1ı

della Chiesa. donatist] 61 rtenevano persegultatı da cattolic] che, talvolta, CONTITO
le loro intemperanze INVOCAVAanO l’intervento dell’autoritäa civile, S1INO rtivendicare
di doverl]ji considerare martırı. Agostino d’Ippona fece loro OTtTAare che una (8NY2]

mmorire DCL la confessione dl fede cristlana, tra soffrire volontariamente DCL 10  —

OSSELVATC le legoi.

Abstract
The Donatıist CONLFOVEISY, which began 1n 11 1n Christian Africa, ended juridically
1n 411 with the Conlatio Carthaginensis. During that CCNLUCY of alternating fortunes,
which %L \A the Roman SOVErNMENT both OPDOSC AN: favor the Donatists, the Chris
t1an ConNceptions of martyrdom, of the ‘“Catholic’ Church, of the sanctity of Chris
t1ans, an of the true author of the SACTAMENTS and their legitimate administration
by the mMinisters of the Church WT all elaborated. The Donatists considered them-
selves persecuted by Catholics, who somet1mes called for the intervention of the
civil [8)  € agalnst their CACCSSCH, V1 the extfent of purporting be Martyrs.
Augustine of H1ppo pointed Ouft them that 1t 1s O11  (D thing die for the confession
of the Christian faith, an another suffer voluntarily for NOL following the Lar

496496

Il compelle intrare di Lc 14,23 nella questione donatista 

A
rt

ic
ol

i

e al vertice dei precetti “non farai uno scisma” (Inter cetera praecepta etiam haec tria iussio divina 
prohibuit: “Non occides, non ibis post deos alienos”, et in capitibus mandatorum “non facies schisma” 
Opt I, 21,3-7)».

Riassunto

La vicenda donatista, iniziata nel 311 nell’Africa cristiana, si concluse giuridicamen-
te nel 411 nella Conlatio Carthaginensis. In quel secolo di alterne vicende, contro 
e a favore dei donatisti da parte dell’autorità romana, si approfondirono le conce-
zioni cristiane del martirio, di Chiesa ‘cattolica’, di santità dei cristiani, del legitti-
mo autore dei sacramenti e della loro legittima amministrazione tramite i ministri 
della Chiesa. I donatisti si ritenevano perseguitati dai cattolici che, talvolta, contro 
le loro intemperanze invocavano l’intervento dell’autorità civile, sino a rivendicare 
di doverli considerare martiri. Agostino d’Ippona fece loro notare che una cosa è 
morire per la confessione di fede cristiana, altra è soffrire volontariamente per non 
osservare le leggi.

Abstract

The Donatist controversy, which began in 311 in Christian Africa, ended juridically 
in 411 with the Conlatio Carthaginensis. During that century of alternating fortunes, 
which saw the Roman government both oppose and favor the Donatists, the Chris-
tian conceptions of martyrdom, of the ‘Catholic’ Church, of the sanctity of Chris-
tians, and of the true author of the sacraments and their legitimate administration 
by the ministers of the Church were all elaborated. The Donatists considered them-
selves persecuted by Catholics, – who sometimes called for the intervention of the 
civil power against their excesses, – even to the extent of purporting to be martyrs. 
Augustine of Hippo pointed out to them that it is one thing to die for the confession 
of the Christian faith, and another to suffer voluntarily for not following the law.


