Articoli RTLu XXI (3/2016) 543-571

Testimoni martiri nell’islam

e nel cristianesimo
Confronto teologico

Davide Righi*

Nel 1994 o nel 1995, quando scesi in Libano per la seconda o la terza volta, rimasi
colpito da una fotografia che era appesa un po’ dovunque nell’aeroporto di Beirut —
I’attuale aeroporto Rafiq Harri — e che ritraeva un volto a me sconosciuto con una
scritta eloquente in arabo: «il martire Basil al-Asad».

Quando potei chiesi informazione agli amici riguardo a quel «martire» (Szhid) che
era definito dalla propaganda siriana allora presente in Libano «martire della patria
e martire della comunita e simbolo/esempio dei giovani» (§ahid alwatan wa-Sahid
alummah wa-ramz alfabab) e rimasi colpito quando appresi che era morto alcuni mesi
prima in un incidente stradale.

Dovetti indurre perciod che il mondo islamico usa il termine «martire» in un senso
molto pill vasto rispetto al termine assai tecnico del mondo cristiano.

Questo articolo si propone di fare apprezzare tale differenza dal punto di vista
teologico tentando di mettere a confronto la riflessione sul martirio della tradizione
cristiana con la riflessione sul martirio della tradizione islamica.

Si procedera pertanto a evidenziare prima come la tradizione cristiana ha elabora-
to il concetto di martirio; quindi a tentare di delineare come la tradizione islamica ha
elaborato il medesimo concetto; infine tenteremo un confronto e ne trarremo qualche
conclusione.

Dobbiamo prima di tutto partire necessariamente dalle parole (nomzina sunt con-

Dopo il dottorato presso I'Istituto Patristico Augustinianum nel 1995 con una tesi su testi copto-arabi
[In apostolos. Un’omelia sugli apostoli attribuita a Severiano di Gabala], ha conseguito la Laurea spe-
cialistica presso “L'Orientale” di Napoli nel 2009 [Studio e analisi del dialogo di Abramo di Tiberiade],
la licenza in liturgia pastorale presso 'ILP di Padova nel 2013. Ha insegnato presso lo STAB (Studio
Teologico Accademico Bolognese) dal 1994 al 2004 e presso la FTER dal 2004 (Facolta Teologica
dell’Emilia Romagna). E tra i fondatori del Gruppo di Ricerca Arabo-Cristiana. E-mail: davide.righi@
fter.it.

543



=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

sequentia rerum!) e dal loro significato e, in seconda battuta, vedere lo sviluppo del
termine e del suo significato nelle due tradizioni.

1. Questioni terminologiche nei testi fondativi

1.1. Significato del termine paptvg (testimone/martire) nella letteratura
greca pre-cristiana

Gia il greco classico extra-biblico testimoniava una duplice accezione del termi-
ne paptug. Nella tradizione greca infatti il termine & usato inizialmente nel senso di
«testimone di fatti verificabili», ma anche di «testimone di convincimenti», come si
constata gia nella grecita.

Scrive Strathmann:

«Si verifica un’importantissima amplificazione di significato, e quindi un’ambivalenza nell’uso. 11
gruppo di vocaboli indica non pit soltanto una testimonianza fondata su personale esperienza a
proposito di singoli avvenimenti o situazioni effettive o fatti reali in genere, ma anche la profes-
sione di idee o di verita delle quali chi parla ¢ pienamente convinto. Si riferisce percid a oggetti
che per loro natura non possono essere sottoposti a una verifica empirica»!.

1.2. Significato di paptvg nei testi fondativi della tradizione cristiana

1.2.1. Significato del termine pudprog nel Nuovo Testamento

Ma anche nel giudaismo si venne affermando almeno il concetto del «martire»
cosi come poi si & affermato nell’epoca cristiana, quindi non solo di testimone, ma di
uomo che per i propri convincimenti e le proprie idee accetta di essere perseguitato
fino alla morte. Scrive sempre Strathmann riprendendo un’affermazione da Bousset-
Gressmair:

«“La religione giudaica ¢ la religione del martirio. E nata dal martirio e dalla passione dei fedeli
al tempo dei Maccabei e sul finire di tale epoca si leva la figura del martire Akiba che si rallegra
perché con la sua morte da martire ha davvero realizzato il monito: amerai Dio con tutta 'ani-
ma”. E invalso 1'uso nella chiesa primitiva di porre i fatti sopra accennati in stretta connessione
con il formarsi del concetto di martire dell’epoca proto-cristiana»2.

1 H. STRATHMANN, péptog kth., in Grande Lessico del Nuovo Testamento, Brescia 1970, 1281.
2 Citato zbid., 1305-1306.

544



Davide Righi

Nel Nuovo Testamento e particolarmente in Luca non solo infatti il termine
«martire» ¢ usato nell’accezione di «testimone di fatti verificabili» come in Mc 14,63
(«Allora il sommo sacerdote, stracciandosi le vesti, disse: “Che bisogno abbiamo an-
cora di testimoni?”») e Mt 26,65 («Allora il sommo sacerdote si straccid le vesti di-
cendo: “Ha bestemmiato! Perché abbiamo ancora bisogno di testimoni? Ecco, ora
avete udito la bestemmia”»), ma si deve riscontrare nell’evangelista Luca una certa
riflessione e sviluppo del significato.

Scrive sempre Strathmann:

«La parola paptog designa anche qui colui che depone su alcuni fatti che conosce direttamente,
ma che sono gli avvenimenti della storia di Gestl, e in particolare quelli della sua risurrezione,
che ¢ trattata da Luca alla stessa stregua di un fatto obbiettivo, come ad esempio la passione. E
questi avvenimenti non possono essere testificati senza che se ne segnali pure il significato e ci si
adoperi per ottenere che si accettino per fede. E vero che si tratta anche qui, dal punto di vista di
Dio, di un “fatto reale”; ma esso appartiene a un piano diverso dagli avvenimenti della storia di
Gesu. Esso non si presta ad essere convalidato da testimoni che abbiano potuto constatarlo, ma
puo soltanto esser creduto in base a una notizia che ne venga data, e poi testimoniato. Il carattere
particolare dell’oggetto su cui si esercita la testimonianza comporta quindi che nel concetto di
testimone si fondano indissolubilmente e la deposizione di fatti determinati e I’attestazione di un
loro valore in cui si crede, che si professa e di cui ci si fa banditori. Testimone di realta concrete
e testimone di verita astratte coincidono»3.

In Lc 24,47-48 infatti i dodici sono costituiti testimoni non solo per il fatto della
resurrezione di Cristo, ma anche dell’azione missionaria (Lc 24,47-48: «Cosi sta scrit-
to: Il Cristo dovra patire e risuscitare dai morti il terzo giorno, e nel suo nome saranno
predicati a tutte le genti la conversione e il perdono dei peccati, cominciando da
Gerusalemme. Di questo voi siete testimoni»). Come ribadisce Strathmann, & I'unico
passo del vangelo di Luca nel quale ricorre il termine, eppure & un passo chiave che
mostra tutta la consapevolezza dell’evangelista circa la pregnanza del termine. Gestt
ricorda ai discepoli che le scritture preannunciavano la passione (morte) e risurre-
zione del Cristo-Messia. Ora i discepoli, avendo vissuto quei fatti, possono essere
testimoni di quei fatti. Ma il «di questo voi siete testimoni» puod riguardare anche
che «saranno predicati a tutte le genti la conversione e il perdono». C’¢ gia 'opera
missionaria in atto e anche di questi fatti, cio¢ di questi convincimenti e di questa
predicazione, essi sono testimoni.

1.2.2. In sintesi nel Nuovo Testamento

L’insistenza posta dalla predicazione apostolica attestata dal Nuovo Testamento
sulla testimonianza di Giovanni Battista rivela la lettura teologica che & stata fatta di
tale testimonianza, cio¢ il fatto che 'uccisione violenta di Giovanni Battista abbia in

5 1bid., 1321-1322.

545

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

qualche modo anticipato I'uccisione violenta del Cristo consumatasi nella crocifissio-
ne. Lui, il Signore Gest Cristo — che I’Apocalisse descrive come «il testimone fedele»
(6 paptog 6 motoc, Ap 3,14) — con la propria morte in croce affrontata liberamente
per volonta di Dio, ha fatto si che il termine «martire» non indicasse pit soltanto un
confessore della fede in Dio o un testimone autorevole di Dio e della fede in lui, ma
anche che a questo significato si associasse quello «della sofferenza e della tortura
fino alla morte» conseguente alla sua «testimonianza davanti a Ponzio Pilato» (1 Tim
6,13).

1.3. Il termine «8ahid» nel testo fondativo della tradizione arabo-islamica

1.3.1. Questioni linguistiche preliminari

Il termine «martire» usato attualmente nella lingua araba (in arabo $ahid pl.
fubada’), proviene dalla radice trilittera $5d che contiene in sé il significato di “vede-
re” e, quindi, dalla stessa radice, deriva anche 'altro termine usato al giorno d’oggi
per indicare il «testimone» (§ahzd pl. subiid). 1l termine Sahid ricorre nel Corano sia
al singolare (2:143. 282; 3:98; 4:33. 41. 72. 79. 159. 166; 5:117; 6:19; 10:29. 46; 13:43;
16:84. 89; 17:96; 22:17. 78; 28:75; 29:52; 33:55; 34:47; 41:47. 53; 46:8; 48:28; 50:21.
37; 58:6; 85:9; 100:7) che al plurale fubada’ (2:23. 133 .143. 282; 3:99. 140; 4:135;
5:8. 44; 6:144. 150; 22:78; 24:4. 6. 13; 39:69) e significa sempre «testimone». Il verbo
Sabida yashadu significa «testimoniare» e la «testimonianza» ¢ indicata con il termine
Sabhadab oggi utilizzato per indicare la professione di fede islamica: /a ilahb illa Allah
wa-Muhammad rasiil Allah «non c’¢ altro dio all’infuori di Allah e Muhammad & il
suo profeta».

1.3.2. Il termine «martire» nel Corano: qualche esemplificazione

Il termine «martire», §ahid, ricorre nel Corano in 2:282 sia al singolare che al
plurale e il significato appare piuttosto chiaramente essere quello di “testimone”, in
questo caso in un atto di compravendita:

«O voi che credete, quando contraete un debito a scadenza fissa, scrivetelo, e lo scriva fra voi
uno scrivano, con giustizia, e non rifiuti lo scrivano di scrivere come Iddio gli ha insegnato; che
scriva dunque sotto dettatura del debitore, e tema Iddio, il suo Signore, e non ne diminuisca
nulla; se poi il debitore ¢ deficiente o debole di mente o non possa dettare egli stesso, detti allora
il suo tutore con giustizia; convocate due testimoni (wwastashidii Sabidayni), uomini della vostra
gente, e se non ci sono due uomini, un uomo e due donne, scelti fra coloro che accettate come
testimoni (a/-Subada’), cosicché se una delle donne sbagliasse, 'altra le possa ricordare il fatto;
i testimoni, quando sono invitati a testimoniare, non si rifiutino di farlo (wa-la ya ba alsubada’
ida ma du ‘i1); non vi disgusti metter per iscritto il debito, piccolo o grande che sia, fissandone il
termine di scadenza: questo & cosa pitl giusta presso Dio e pili acconcia alla testimonianza (a/-
Sahadah), e pit facile a non farvi venir dubbi. Ma se 'oggetto del contratto ¢ merce pronta che
fate girare fra di voi non ci sara nulla di male se non metterete la cosa per iscritto. Chiamate co-

546



Davide Righi

munque dei testimoni quando fate un atto di compravendita (wa ashidii ida tabaya ‘tum), e non
si faccia violenza né a scrivani né a testimoni (wala yuda arra katibun wala Sabidun), ché se lo fa-
rete sara una turpitudine; temete dunque Iddio e Dio vi istruira, ché Egli conosce tutte le cose»?.

Tl termine oggi usato per “martire/martiri” ricorre anche in Cor 24:4 nell’evidente

significato di “testimone”:

«E quelli che accusano donne oneste, e poi non posson portare a conferma quattro testimoni
(tumma lam ya'ti biarba ‘ati Subada’), ricevano ottanta colpi di frusta, e non s’accolga pit in
eterno la loro testimonianza (wala tagbalii labum Sahadatan): sono degli esseri turpi»

e in riferimento a ‘Isa (Gest1) Cor 5:117 sempre nel significato di “testimone”:

«lo non dissi loro se non quello che Tu mi ordinasti di dire, cioe: “Adorate Iddio, mio Signore e
Signor vostro” e fui testimone contro di loro finché fui tra loro (wakuntu ‘alayhim Sabidan mma
dumtu fihim) e, quando Tu mi chiamasti a Te, restasti Tu allora a spiarli, poiché Tu osservi ogni
cosax.

Al plurale ricorre in Cor 3:140 nel senso di “testimoni” della fede in Dio:

«E se una ferita v’affligge, una simile ferita ha gia afflitto altri; e noi alterniamo fortuna e sfortuna
fra gli uomini, perché Dio possa riconoscer coloro che credono e trasceglierne martiri; ma Dio
non ama gli iniqui».

In questo passo come anche in altri, il traduttore italiano (Bausani), della cui tra-

duzione mi sono servito, ha azzardato la traduzione «martiri», cosi come altrove>
laddove si deve intendere con «martiri» coloro che nella tradizione cristiana sono
«confessori» della fede in Dio.

La tradizione con i suoi maestri ritiene che questi riferimenti sono da riferire al

verbo §ahida (come fa il Lane), ma Goldziher ritiene che tale significato sia post-
coranico e influenzato dal contesto greco-cristiano del termine “martire” e del siriaco

Sahda.

Sono assai numerosi i passi nei quali il Corano attesta una ricompensa per coloro

che sono uccisi nella via di Dio (ff sabil Allah, cfr. Cor 2:154; 3:157.169; 4:74; 9:111;
47:4-6 € passim).

4

5

Cor 2:282 (trad. Bausani).

Cfr Cor 4:69 «Coloro che obbediscono a Dio e al Suo Messaggero, saranno insieme con quei Profeti,
quei Giusti, quei Martiri, quei Santi cui Dio elargi i suoi favori: compagni, invero, sublimi!» e Cor 39:69
«E scintillera allora la terra della Luce del Signore, e sara spalancato il Libro, e saran condotti i Profeti
ed i Martiri, e sara pronunciato Giudizio secondo Verita fra gli uomini, e non sara fatto loro alcun
torto».

547

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

1.3.3. Influenze cristiane?

Come ha nuovamente rilevato in un suo recente studio Roberta Denaro, il si-
gnificato dei termini gia durante la predicazione coranica ¢ in evidente formazione
semantica con slittamenti semantici evidenti.

E proprio sulla base di tali evidenze che gia I'ungherese Ignaz Goldziher (1850-
1920) nel 1890 aveva affermato:

«Senza dubbio la parola §zhid & una parola squisitamente araba, ma il suo utilizzo per colui che
testimonia per la propria fede con il sacrificio della propria vita ¢ derivato dal suo uso tra i Cri-
stiani (...). Questo cambiamento di significato & certamente post-coranico dal momento che nel
Corano stesso Subada’ (anche in quei passi dove la parola ¢ apparentemente usata per designare
una classe distinta di pii confessori) non significa esattamente martiri, ma confessori, cio¢ coloro
che sono testimoni di Dio sul (la parola) del profeta»?.

Dopo di lui anche Arent Jan Wensinck (1882-1939) in un suo studio del 1922,
basandosi su quando da lui affermato, scriveva:

«Il duplice uso del termine $zhid discusso sopra prova essere un riflesso dell’'uso del termine
uaptug nel Nuovo Testamento da una parte, e nella letteratura cristiana antica dall’altra. L ulti-
ma usa la parola nel suo senso tecnico, mentre il primo, come fa il Corano, lo applica a Dio quale
testimone delle opere degli uomini, a Cristo e agli apostoli quali testimoni di Dio (...). Cosi 'uso
della parola nel Corano appare essere identica con quella del nuovo Testamento, mentre 'ultima
appare dipendere dall’Antico Testamento. L’uso tecnico della parola nella letteratura islamica, a
parte il Corano, appare corrispondere con I'uso tecnico della letteratura cristiana ad esclusione
del Nuovo Testamento»8.

1.3.4. In sintesi nel Corano

Non si pud negare che lo slittamento semantico da «testimone» a «martire» non
¢ basato sul testo coranico, ma semmai, sulla precomprensione dei traduttori i quali
— nei passi dove si parla della ricompensa data da Allah in un contesto escatologico
— individuano nella parola plurale $ubada’ la categoria che nel cristianesimo ¢& stata
individuata e usata per i «martiri» e sono cosi indotti a tradurre con «martiri» cid che
potrebbe essere tradotto in tali passi con «caduti in combattimento».

Dal contesto dell’intero Corano il «martire» pud essere al massimo colui che ¢
rimasto saldo nella sua fede monoteistica, nonostante la fede contraria dei suoi oppo-

6 Cfr. R. DENARO, Dal martire allo sabid. Fonti problemi e confronti per una martirografia islamica, Roma
2006, 65-124 € in particolare 67-78.

7 1. GOLDZIHER, Mubammedanische studien, cit. da R. DENARO, Dal martire allo sabid, 65 (traduzione
nostra).

8 A.J. WENSINCK, The Oriental doctrine of the martyrs, cit. da R. DENARO, Dal martire allo Sahid, 65
(traduzione nostra).

548



Davide Righi

sitori contro i quali ha combattuto fino a perdere la vita in obbedienza ad Allah e al
suo profeta Muhammad.

2. Lelaborazione del concetto di paprug nella tradizione
cristiana

2.1. Accrescimento del significato dei termini paptvog e poptoprov
nei padri apostolici

Tornando alla tradizione cristiana ¢ perd forse nel periodo successivo alla prima
redazione del Nuovo Testamento che il termine péptug ha cominciato ad evolvere
di significato. In Ignazio di Antiochia il termine pdéptug ha ancora il significato di
«testimone» (Fil 7,2: «mi sia testimone colui in cui sono incatenato»), e il termine
paptopiov ha ancora il significato di «testimonianza» (Tral 12,3: «avendovi scritto
non sia di testimonianza contro di voi») quasi una «testimonianza contraria» quindi,
quasi nel senso di «condanna» (Fil 6,3: «che essa non si trasformi in attestato di con-
danna»). Il verbo paptopeiv in Ignazio di Antiochia ha ancora il significato di testimo-
niare (Fil 6,2: «avendo ricevuto la testimonianza di Gesu Cristo», pepaptopnuévor),
cosi come nella lettera di Clemente ai Corinzi (5,4.7; 17,1).

Tuttavia gia in Ignazio di Antiochia, quindi verso la fine del I secolo e nei primis-
simi anni del II, si viene ad affermare il nuovo significato di “martire” e “martirio”.
Lo troviamo nella lettera ai magnesi:

«... gia i profeti, ispirati da Dio, vissero secondo Gesu Cristo.

Quei santi uomini soffrirono anche persecuzioni, sostenuti dalla sua grazia, per convincere gli
increduli che c¢’¢ un solo Dio e che egli si sarebbe manifestato per mezzo del Messia, cio¢ di Gestt
Cristo, suo Figlio, che ¢ il suo Verbo uscito dal silenzio. Questi piacque in ogni cosa a colui che
I’aveva mandato.

Quelli che vissero nel vecchio ordine di cose hanno abbracciato la nuova speranza e non osserva-
no pitl il sabato, ma celebrano il giorno del Signore, nel quale abbiamo cominciato a partecipare
alla vita del Cristo e anche alla sua morte, mistero che alcuni negano, e che invece & sorgente
della nostra fede e della pazienza con la quale noi soffriamo, per essere trovati discepoli di Gestt
Cristo, unico nostro maestro. Se cosi fanno quelli del vecchio ordine, come potremmo vivere noi
senza di lui, quando anche i profeti, suoi discepoli in ispirito, lo aspettavano come maestro? Per
questo egli, da essi santamente atteso, venuto che fu, li risuscito dai morti»9.

I profeti hanno sofferto, profetizzando e predicando non solo I'unicita di Dio, ma
anche la venuta del Cristo; Cristo stesso & morto e risorto e li ha risuscitati; ma anche

9 IGNAZIO DI ANTIOCHIA, Lettera ai magnesi, 8,2. Testo tratto da Carlo DALL’OSSO (ed.), I padri apostoli-
¢z, Roma 2011, 96.

549

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

noi — dice Ignazio — «abbiamo cominciato a partecipare alla vita del Cristo e anche
alla sua morte».

2.2. Una testimonianza a motivo di Cristo fino ad una morte assimilabile

a quella di Cristo

E proprio la partecipazione alla vita del Cristo e alla sua morte mediante una
sofferenza ed una morte simile alla sua che viene a costituire “il nuovo contenuto”
che verra applicato al termine “martire”. Cio risplende in modo particolare a partire
dal martirio di Policarpo — dunque da questo documento della meta del II secolo
dell’era cristiana — dove i termini cominciano ad apparire in un significato tecnico gia
all'inizio dell’opera:

«Vi scriviamo fratelli riguardo a coloro che hanno subito il martirio (naptTopficavtag) e riguardo
al beato Policarpo, che attraverso il suo martirio (paptopiag), per cosi dire avendo posto un
sigillo, ha fatto cessare la persecuzione. Quasi tutti gli eventi accaduti avvennero perché il
Signore ci mostrasse di nuovo il martirio secondo lo spirito del Vangelo (1o katd 10 edoyyéhiov
UapTOPLOV)»10,

Il termine paptoprov non indica pitl solo la testimonianza della propria fede in
Dio e nella divinita del suo Cristo, ma giunge ad indicare la testimonianza culminata
con la morte violenta subita proprio a motivo di Cristo e del Vangelo.

Prosegue infatti il martirio di Policarpo:

«Chi non si meraviglierebbe del loro coraggio, pazienza e amore per il Signore? I martiri, lacerati
dai flagelli a tal punto che si vedeva la loro carne fino alle vene e alle arterie, resistevano anche
se 1 presenti avevano compassione e piangevano; giunsero a tal punto di coraggio che nessuno
di loro mormord, né emise un gemito, dimostrando a tutti noi che nel momento in cui venivano
messi alla prova i coraggiosissimi martiri di Cristo non dimoravano nella carne, ma piuttosto
Cristo, essendo vicino, parlava loro»11.

Sono martiri di Cristo, testimoni del fatto di essere suoi e del fatto che egli non &
morto, ma ¢ vivo. I martiri non solo con le proprie parole ma anche con la propria vita
e ancor pill con la propria morte danno testimonianza a Dio e a lui.

2.3. La nascita degli acta martyrum. Lo sviluppo del martyrion o confessio

1l sorgere del genere letterario “martirio” — con il martirio di Policarpo e con gli
acta martyrum successivi nei secoli I e III — testimonia il fatto che la comunita cri-

10 Martirio di Policarpo, 1,1, Testo tratto da Carlo DALL’OSSO (ed.), I padri apostolici, 145.
11 Martirio di Policarpo, 2,2, in ibid., 146.

550



Davide Righi

stiana delle origini ha voluto continuare a custodire la memoria della testimonianza
di fede data dai martiri i quali, proprio per aver professato la fede in Cristo fino alla
morte con una morte simile alla sua, si guadagnarono il nome di «martiri». Basta esa-
minare i colofoni dei vari manoscritti di tali testi per rendersi conto che chiunque lo
trascriveva aggiungeva una propria annotazione a tale testo rivelando anche il senso
della trasmissione e lasciando intuire I'utilizzo che ne veniva fattol2.

E tale genere letterario (gli acta martyrum) non testimonia solo la volonta di cu-
stodire tale memoria, ma anche di fare si che tale memoria fosse usata come testo di
lettura pubblica durante una sinassi di preghiera della comunita nel giorno anniver-
sario del martirio.

«Cosi noi pit tardi, avendo raccolte le sue ossa pit preziose di gemme di gran pregio e pit
splendide dell’oro, le ponemmo in un luogo adatto. La, non appena ci sara possibile riunirci
nella serenita e nella gioia, il Signore ci concedera di celebrare il giorno natalizio del suo martirio
in memoria di coloro che hanno combattuto prima di noi e per esercitare e preparare quelli che
combatteranno»13.

Da tale testo e da una serie di evidenze letterarie e architettoniche che si sarebbe-
ro sviluppate ben presto nei secoli successivi (il 7zartyrion in Oriente; chiamato poi
confessio in Occidente)!4 e archeologiche (sviluppo anomalo dello scavo delle tombe
nelle catacombe in corrispondenza del corpo di un martire) si desume che — a partire
dal IV secolo — il luogo dove sono poste le reliquie dei martiri diventano luoghi di
pellegrinaggio e di grande afflusso di fedeli.

2.4. Fede in Dio e adorazione del Dio unico nella fede in Cristo
e nell’adorazione a lui rivolta

Rimanendo nel testo del IT secolo appena citato veniamo ad apprendere che Poli-
carpo, per essere distolto dalla sua fede considerata errata e blasfema, era stato invi-
tato dal proconsole a maledire il Cristo:

«Poiché il proconsole insisteva e diceva: «giura e ti libererd, maledici il Cristo». Policarpo rispo-

12 Vedi la finale di tale martirio: «Gaio, che aveva vissuto insieme con Ireneo, ha trascritto queste cose dai
manoscritti di Ireneo, discepolo di Policarpo. To, Socrate, ho scritto dai manoscritti di Gaio a Corinto.
(...) To, Pionio, a mia volta, ho copiato dai manoscritti di Isocrate, avendone fatta una ricerca dopo la
rivelazione di san Policarpo e avendo raccolto i manoscritti ormai quasi distrutti dal tempo», Martirio
di Policarpo, 22,3 e il colofone del manoscritto di Mosca. Testo tratto da C. DALL’OsSO (ed.), I padri
apostolici, 155-156.

13 Martirio di Policarpo, 18,2-19,1, in 7bid., 153-154.

14 H. LECLERCQ, Confessio, in Dictionnaire d’Archéologie Chrétienne et de Liturgie, a cura di Fernand
CABROL ed Henri LECLERCQ, ed. Letouzey et Ané, Parigi 1914, 2503-2508; cf. José Antonio INIGUEZ
HERRERO, Archeologia cristiana, San Paolo, Milano 2003, p. 173.

551

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

se: “Da ottantasei anni lo servo e non mi ha fatto alcun male; come posso bestemmiare il mio re
che mi ha salvato?”» 1.

Tale testo mostra che la nuova fede era concepita ancora come una religio illicita
quasi a memoria del giudizio di Plinio che I’aveva giudicata una superstitio prava et
immodical6 o di Tacito che la considerava anch’egli una «superstizione nefasta» (exz-
tiabilis superstitiol7) e che aveva acquisito nel Cristo il suo punto focale.

Ma tale testo ci aiuta anche a comprendere che non solo a Dio era dovuta la giusta
adorazione da parte dei cristiani, ma anche a Cristo. Adorare I'unico Dio, creatore del
cielo e della terra significava accogliere colui che egli aveva inviato, il Signore Gest
Cristo.

Quello di cui i musulmani hanno accusato e talvolta accusano i cristiani, cioé di
essere degli “associatori” per il fatto di “associare” il Cristo a Dio nel proprio culto e,
inoltre, di “associare” al culto di Dio anche la venerazione dei martiri in cio che alla
mentalita islamica sunnita appare qualcosa simile al politeismo, il Martirio di Policar-
po lo smentisce con un’affermazione sulla confessione della divinita di Cristo e sulla
dovuta venerazione ai martiri.

1l racconto del martirio rivela le macchinazioni che erano state fatte per evitare
che la comunita cristiana venisse in possesso del corpo del martire «perché non av-
venga che costoro, mettendo da parte il crocifisso comincino a venerare costui»!8. Si
soggiunge:

«Infatti noi adoriamo costui (todtov p&v yap... pocskvvoduev) perché & il Figlio di Dio (viov
&vto, 10D Ogod), mentre amiamo degnamente i martiri (todg 8¢ papTLPAC... GyamdueV) come
discepoli e imitatori del Signore (¢ podntig xod ppntag Tod kupiov) per la loro incomparabile
devozione verso il proprio re e maestro (§veka govoiag dvurepBAitov Tig €ig TOV 1810v Paciiéa
koi S186ckadov); di cui voglia il cielo che anche noi diveniamo compagni e condiscepoli (Gv
yévorto Kol fudg Kovmvong & Kol cLppadnTig yevéshan)»19,

E pienamente evidente la consapevolezza che la mpookuveoic era dovuta solo a
Dio e a Gesu Cristo Figlio di Dio, e che I'atteggiamento che si nutre verso il mar-
tire ¢ amore e affetto, quello che nel nostro linguaggio ¢ chiamato «venerazione» o
«devozione».

15 Martirio di Policarpo, 9,3, in C. DALL’OSSO (ed.), I padri apostolici, 149.
16 PLINIO IL GIOVANE, Lettere, X, 96, 8.

17 TACITO, Annali, XV, 44, 5.

8 Martirio di Policarpo, 17,2, in C. DALL’OSSO (ed.), I padri apostolici, 152.
19 Martirio di Policarpo, 17,3, in ibid., 153.

552



Davide Righi

2.5. La reputazione dei martiri

Quanto grande fosse diventata la reputazione dei martiri all’interno della comu-
nita cristiana della fine del I secolo e di tutto il II secolo puo essere testimoniato da
numerosi testi e fenomeni che si innescarono all’interno della comunita cristiana e
che potremmo classificare come la discussione sulla liceita del desiderio del martirio,
la discussione del ruolo dei martiri nella riconciliazione con la comunita cristiana
medesima, la necessita di custodire e fare memoria dei martiri della propria chiesa.

«Questi sono i fatti relativi al beato Policarpo, che pur essendo stato con quelli di Filadelfia il
dodicesimo a subire il martirio in Smirne, egli solo ¢ ricordato pit di tutti cosi che anche tra i
pagani in ogni luogo si parla di lui. Non solo fu un maestro insigne, ma anche un martire celebre,
il cui martirio tutti desiderano imitare poiché ¢ avvenuto secondo il vangelo di Cristo»20.

Vari testi del IT e IIT secolo cristiano, dei quali forse uno dei pitl paradigmatici ¢ il
De corona di Tertulliano, inneggiano al martirio come alla vera testimonianza di fede
in polemica con una professione di fede che rischia di adattarsi a questo mondo, alle
sue comodita e ai suoi compromessi (in quel caso: mettersi in testa la corona in onore
dell’imperatore in una manifestazione pubblica — anche se militare — insieme a tutti i
commilitoni pagani e cristiani quando la tradizione cristiana trasmessa dai presbiteri
della chiesa vietava di adornarsi il capo con corone di alloro o di altri fiori). In quel
clima ecclesiale del III secolo, quando la chiesa era ancora perseguitata, le comunita
cristiane che potevano vantare un certo numero di martiri avevano proprio in cid una
garanzia di apostolicita e di autenticita.

Un testo di un anonimo antimontanista del IT secolo citato da Eusebio di Cesarea
agli inizi del terzo secolo nella sua Storza Ecclesiastica & abbastanza esplicito in merito:

«Ci rispondano davanti a Dio: v’¢ qualcuno, amici, tra codesti che iniziarono a parlare con
Montano e con quelle donne, che fu perseguitato da Giudei o ucciso da delinquenti? Nessuno.
O qualcuno di loro fu preso e crocifisso per il nome? Non uno. Fu mai frustata o lapidata nelle
sinagoghe dei Giudei una di quelle donne? Mai, in nessun luogo. Ma di tutt’altra morte si dice
che perirono Montano e Massimilla»21.

1l testo ¢ interessante se si giudica il fenomeno in parallelo alla tradizione islamica
e all’ispirazione profetica che ¢ un concetto centrale in essa.

Nel caso del montanismo, la garanzia dell’ecclesialita o dell’autenticita di tale mil-
lantata ispirazione profetica da parte di Dio, si propone che venga “misurata” con le
persecuzioni, i martiri o le sofferenze del martirio che possono essere annoverati in
tal senso.

20 Martirio di Policarpo, 18,2-19,1, in 7bid., 153-154.
21 Traduzione tratta da EUSEBIO DI CESAREA, Storia Ecclesiastica, V, 16, 12-13, Milano 1979.

553

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

2.6. Si puo desiderare il martirio?

Questi primi testi della tradizione cristiana lasciano trapelare anche il dibattito o
per lo meno il discernimento che fu operato in merito al desiderio del martirio.

La stigmatizzazione di coloro che, per desiderio del martirio, si autodenunciavano
o invitavano altri a farlo appare evidente non solo nel martirio di Policarpo, ma anche
in altri testi.

«Un tale di nome Quinto, un frigio, recentemente giunto dalla Frigia, vedendo le belve, fu preso
dalla paura. Costui era quello che aveva spinto se stesso e alcuni altri a presentarsi al giudice
spontaneamente. Il proconsole dopo molta insistenza lo persuase a giurare e a sacrificare. Per
questo, dunque, fratelli non approviamo coloro che si costituiscono, perché non ¢ questo 'inse-
gnamento del Vangelo»22.

Il punto di riferimento ¢ il Vangelo e la vicenda di Gesti in esso narrata. Anche
quando viene narrato come Policarpo fosse spostato continuamente dai fratelli della
comunita per sfuggire all’arresto si ha presente la vicenda del Vangelo e proprio a
motivo dell’esemplarita del sacrificio di Cristo, Policarpo ad un certo punto si rifiuta
di fuggire.

«... lo trovarono coricato in una piccola stanza al piano di sopra; anche di 1a avrebbe potuto
fuggire in un altro podere, ma non volle, dicendo “sia fatta la volonta di Dio”»23.

Che il problema non si ponesse solamente nella provincia d’Asia a meta del II
secolo ma anche nella cristianita ormai diffusa anche in Africa & testimonianza la
vicenda stessa di Origene narrata da Eusebio di Cesarea nella sua storia ecclesiastica,
come la madre gli impedi il martirio nascondendogli i vestiti per impedirgli di uscire
di casa e trovare la morte da martire24,

2.7. Qual & il grado di autorita del martire?

L’altro fenomeno a cui assistiamo ¢ il crescente grado di autorita e autorevolezza
del martire nell'imminenza della morte e, qualora fosse sfuggito alla morte dopo le
torture, 'autorevolezza che acquisiva all’interno della comunita.

Un passo sempre tratto da Eusebio di Cesarea ci fa comprendere I'imbarazzo nel
quale si trovarono i vescovi a meta del I1I secolo dopo I’apostasia di massa avvenuta in
conseguenza della persecuzione di Decio. Alcuni martiri (che avevano subito il marti-

22 Martirio di Policarpo, 4, in C. DALL’ OSSO (ed.), I padri apostolici, 147.
25 Martirio di Policarpo, 7,1, in ibid., 148.
24 EUSEBIO DI CESAREA, Storia Ecclesiastica, V1, 16, 12-13.

554



Davide Righi

rio, ma che nell'imminenza del proprio martirio erano stati visitati in carcere) avevano
accettato di pregare e di mangiare insieme a coloro che erano stati esclusi dalla chiesa
e che avevano fatto 'opera di misericordia di andare a visitarli e a confortarli.

>
=
=
S

«Quindi i nostri stessi divini martiri, che ora siedono accanto a Cristo e sono accomunati al suo
regno partecipando al suo giudizio e pronunciando con lui le sentenze, soccorsero alcuni dei
fratelli caduti, colpevoli del peccato di aver sacrificato agli idoli, e vedendo la loro conversione e
il loro pentimento, li ritennero accetti a colui che non vuole affatto la morte del peccatore, ma il
suo pentimento, e li accolsero riunendoli alla Chiesa e confermandoli, e li resero partecipi delle
loro preghiere e del loro cibo. Che cosa ci consigliate quindi, fratelli, a proposito di costoro?
Che cosa dobbiamo fare? Dobbiamo essere d’accordo con i suddetti e condividere il loro parere,
mantenendone il giudizio e la grazia ed essendo benevoli con chi ricevette da loro il perdono?
O riterremo ingiusto il loro giudizio e ci costituiremo noi stessi giudici della loro decisione, e ci
dispiacera la loro benevolenza e sovvertiremo il loro ordine?»2.

2.8. Le narrazioni relative ai martiri, messe per iscritto, Sono ispirate?
I loro sogni e le loro visioni sono profezie?

Il racconto dei fatti e delle vicende relative ai martiri, per la pregnanza della loro
testimonianza, assunsero un valore crescente quasi fossero “parole ispirate”, al pari
delle Sacre scritture. Quanti narravano tali fatti aspiravano a fornire alla Chiesa dei
resoconti che con il tempo avrebbero acquisito un’autorevolezza crescente, come ap-
pare evidente all’inizio del Martirio di Perpetua e Felicita.

«L.1. Le antiche manifestazioni della fede, che attestano la grazia di Dio e operano la crescita
della fede nell’'uomo, sono state raccolte per iscritto affinché, facendo rivivere quei fatti straor-
dinari attraverso la lettura, ne derivasse onore a Dio e conforto all’'uomo. Perché dunque non si
dovrebbero affidare alla scrittura anche le testimonianze piti recenti che ugualmente rispondono
ad entrambi i fini?

2. Almeno perché tali testimonianze sono destinate a diventare pur esse, un giorno, venerabili
per antichita e di suprema importanza per le generazioni a venire, nonostante che nel presente,
prevenuti come siamo in favore del passato, tendiamo a giudicarle di minor peso. (...) 5. Noi
dunque, che riconosciamo e onoriamo come parimenti contenute nella promessa divina cosi le
nuove profezie come le nuove visioni e consideriamo inteso al rafforzamento della Chiesa ogni
altro intervento dello Spirito Santo (il quale ha il compito di distribuire ciascun dono a ciascuno,
cosi come Dio a ciascuno lo ha assegnato), ci sentiamo chiamati a narrarle e a proclamarle, attra-
verso la lettura, a gloria di Dio: affinché una fede inferma o mortalmente malata non giudichi la
gloria di Dio privilegio esclusivo degli antichi (quasi si trattasse di un favore speciale accordato
ai primi martiri e alle prime visioni). Dio mantiene le sue promesse in ogni tempo, come testi-
monianza per i non credenti, come grazia per i credenti. 6. Noi, dunque, cid che abbiamo udito
o toccato con le nostre mani lo annunciamo anche a voi, fratelli e figli, affinché quanti fra voi
v’ebbero parte si rammentino della gloria del Signore, quanti invece I"apprendono solo ora con
P’ascolto entrino in comunione con i santi martiri e, per loro tramite, col Signore nostro Gest
Cristo, al quale ¢ splendore e gloria nei secoli dei secoli. Amen»?26.

2 [bid., V1,42, 5-6.

26 Passione di Perpetua e Felicita, 1, 1-3, in Atti e passioni dei martiri, a cura di A.A.R. BASTIAENSEN, Mila-
no 19902, 115.

555



=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

2.9. Conseguenze e onorificenze per i martiri sopravvissuti alle torture

Lo sviluppo della venerazione dei martiri ebbe un suo inizio certamente immedia-
to gia a partire dal II secolo per ricevere un ulteriore sviluppo nei secoli successivi.

Nella Chiesa del III secolo era consuetudine che gli uomini che fossero scampati
alle torture e al tentato supplizio fossero elevati al rango sacerdotale senza dovere
ricevere I’ordinazione presbiterale. Cio ¢ testimoniato da pit lettere di Cipriano che
comunica ai fedeli i nomi di coloro che egli ha elevato al rango sacerdotale.

A titolo esemplificativo ne cito una:

«Sappiate dunque che siamo stati avvertiti dalla divina bonta di inserire nel numero dei preti
di Cartagine e di ammettere a sedere con noi tra i chierici Numidico, glorioso per la splendida
e singolare confessione e grande per la gloria del suo coraggio e della sua fede. Egli ha esortato
un numero glorioso di martiri, che, partiti prima di lui, sono stati uccisi a sassate o furono bru-
ciati; e lui, sereno, ha visto la sua fedele sposa bruciare insieme agli altri, o meglio oserei dire
“conservata”.

Numidico invece ustionato in pill parti, colpito a sassate e creduto morto, fu trovato piu tardi
esanime dalla figlia, che ne cercava pietosamente il cadavere. Tolto dal gruppo delle altre vittime
e rianimato, restd a malincuore indietro rispetto ai suoi compagni che aveva inviato al cielo. Il
motivo del suo restare con noi derivo dal fatto che, come possiamo constatare di persona, Dio lo
voleva aggiungere al nostro clero per restituire con la presenza di preti gloriosi I'onore al nostro
folto gruppo presbiterale, sconvolto per la defezione di alcuni preti»?7.

La conferma di tale venerazione I’abbiamo anche dalla Tradizione apostolica che
prevede che il martire possa accedere agli ordini sacri senza imposizione delle mani,
quasi come se, non essendosi piegato alle torture, fosse gia ripieno di Spirito santo.28

2.10. La diffusione del culto dei martiri

Nel XVI secolo d.C. il Baronio collochera alle scaturigini del libro liturgico del
martirologio proprio Eusebio di Cesarea con la sua Storia Ecclesiastica. Eusebio infat-
ti, ricordando i martiri avvenuti in diverse zone dell'impero e supplendo alla mancan-
za delle singole chiese che non avevano custodito la memoria dei propri martiri, inizio
inconsapevolmente e indirettamente il processo di “esportazione” della venerazione
dei martiri al di fuori delle proprie chiese e in altri luoghi della cristianita.

27 CIPRIANO DI CARTAGINE, Lettere, 40,1. Traduzione italiana tratta da SAN CIPRIANO, Opere, a cura di G.
Toso, Torino 1980.

28 Tradizione Apostolica, 9: «Se un confessore ¢ stato in prigione per il nome del Signore, non gli si faccia
I'imposizione per ordinarlo diacono o sacerdote, dal momento che, per la sua confessione, ha gia la
dignita sacerdotale; gliela si faccia, invece, per ordinarlo vescovo. Se il confessore non ¢ stato condotto
davanti alle autorita né & stato punito in catene o gettato in prigione né condannato ad altra pena, ma,
occasionalmente, ¢ stato soltanto deriso per il nome del Signore e castigato di castigo domestico, e ha
reso testimonianza della sua fede, gli si faccia I'imposizione per conferirgli qualsiasi ordine, di cui &
degno» (trad. di R. Tateo, in IPPOLITO DI ROMA, La Tradizione apostolica, Milano 1995, 70-71).

556



Davide Righi

2.11. Un bilancio complessivo dello sviluppo del concetto di martire
nella tradizione cristiana

Volendo trarre un primo bilancio parziale dalla nostra disamina possiamo tentare
di fissare alcuni punti caratteristici della tradizione cristiana.

1. Nel passaggio della parola péprtog dal significato di «testimone» al significato di
«martire» ha avuto un ruolo centrale 'esemplarita dell'insegnamento e della vicenda
di Cristo narrata dai Vangeli canonici (Matteo, Marco, Luca e Giovanni).

2. I martiri, con la testimonianza della propria fede in Dio e in Gesu Cristo figlio
di Dio, pervengono ad una morte assimilabile a quella di Cristo.

3. La venerazione per i martiri interesso notevolmente le vicende della comunita
cristiana su molteplici questioni: ispirazione delle scritture, validita della riconcilia-
zione con la chiesa amministrata da essi, sviluppo del culto e dei luoghi di culto, non
ammissibilita del martirio procurato, ammissibilita tuttavia del desiderio di esso.

3. Lelaborazione del concetto di sahid nella tradizione
islamica

Nel tentativo di presentare i dati della tradizione islamica e ’elaborazione del con-
cetto di $ahid in tale tradizione dobbiamo prima premettere che, nello studio della
martirografia in ambito islamico, ¢’¢ ancora molto da fare e, percio, le pagine seguenti
sono necessariamente parziali.

Come scriveva alcuni anni or sono Roberta Denaro,

«... al contrario di quanto ci si potrebbe aspettare, gli studi islamici hanno riservato al tema (del
martirio, #da) un’esigua bibliografia, fatta di pagine sparse, talvolta di semplici cenni da isolare
in articoli e monografie che trattano gli argomenti pitt vari e si basano su fonti assai diverse tra
loro»29.

Constatato percio che il materiale a disposizione ¢ prevalentemente opera di
orientalisti della fine del XIX e della prima meta del XX secolo come Goldziher e
Wensinck e, nella seconda meta del XX secolo, di studiosi che in varie opere dedicate
all’islamologia hanno redatto importanti contributi come Kohlberg e Raven39, tentia-
mo di enucleare su questa base alcuni punti caratteristici della tradizione islamica per
poter procedere ad un confronto.

29 R. DENARO, Dal martire allo Sahid, 1-2.
30 W. RAVEN, Martyrs, in Encyclopedia of the Qur’an 3 (2003), 281-287.

557

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

3.1. Elaborazione di due tipologie di martirio fondamentali

L’espansione militare che inizido con I'affermarsi dell’Tslam nell’Arabia durante
la vita di Maometto e prosegui durante il califfato di Abu Bakr, ‘Umar, ‘Utman, e
prosegui dopo la morte di ‘Ali sotto il califi Omayyadi pose ben presto alla comunita
islamica il problema di chi dovesse/potesse essere considerato martire. Tale dilemma
ritengo fosse pitl pratico che altro perché direttamente collegato alle pratiche funera-
rie: il cadavere di colui che era considerato martire non veniva lavato, ma era sepolto
con i propri vestiti macchiati di sangue, quasi che fosse stato lavato nel proprio stesso
sangue.

Comprendiamo percid perché la tradizione islamica abbia distinto tra Subada’
al-ma ‘rakab («martiri della battaglia») considerati «martiri del mondo presente e del
mondo futuro» (Subada’ al-dunya wa-al-ahirah) (che ricevono particolari trattamenti
nei riti funebri — quelli che abbiamo menzionato, #da —) e i Subada’ al-ahirah («i
martiri del mondo futuro») la cui morte non ¢ riconducibile direttamente alle ferite
subite in battaglia (e che quindi non possono essere trattati nei riti funebri come gli
altri martiri)31,

Che il martirio fosse stato oggetto di riflessione congiuntamente all’attivita bellica
della prima comunita islamica e della sua espansione nei decenni successivi alla morte
di Muhammad, lo riscontra anche Roberta Denaro, la quale scrive:

«Risulta confermata in questi hadit strutturati come elenchi, pure enunciazioni della categoria
“martire”, I'equivalenza tra Sahid (martire, nda) e magqtil fi al-gihad (ucciso nella guerra santa,
ndt), dato (...) al quale si potrebbe assegnare una funzione originaria e fondante nella definizio-
ne di martirio»32,

Un primo spunto quindi per il confronto ¢ offerto da Raven il quale, consideran-
do la caratteristica del martire in ambiente sunnita, afferma:

«i martiri del cristianesimo primitivo soffrirono volontariamente la morte come conseguenza
della testimonianza e del rifiuto di rinunciare alla propria religione. I martiri cristiani furono
uccisi da autorita ostili in un periodo in cui la loro religione non aveva prospettive di un succes-
so terreno, mentre i primi martiri sunniti caddero in battaglia generalmente durante campagne
militari vittoriose»?3.

31 Cfr. E. KOHLBERG, Shahid, in EI2 9 (1997) 204-205.
32 R. DENARO, Dal martire, 104.
33 W. RAVEN, Martyrs, in EQ 3 (2003) 281.

558



Davide Righi

3.2. Casi problematici riguardanti il riconoscimento del titolo di “martire”

Come ci informa Kohlberg34, il riconoscimento del titolo di “martire” si pose in
modo problematico per tre casi. Il primo caso fu con la morte di ‘Amir ibn al-Akwa"
al quale sfuggi la spada durante la battaglia di Haybar e che si feri a morte morendo
in conseguenza di tali ferite (percio imamiti e hanbaliti ritengono che tale guerriero &
un martire della battaglia)3>. Il secondo caso fu con la morte di quanti furono uccisi
dai bugat «ribelli» (perché per gli zayditi e gli imamiti i bugar sono miscredenti dal
momento che si ribellarono ad un governatore legittimo; in conseguenza di cio zayditi
e imamiti ritengono che coloro che morirono combattendoli — come i sostenitori di
‘Alf nella battaglia del cammello, Siffin e al-Nahrawan — sono da considerare martiri
della battaglia); i maestri sunniti perd considerano i bzgat come musulmani fuorviati
e percio considerano coloro che morirono mentre li combattevano quali vittime di
ingiustizia e non martiri; per alcuni hanbaliti, hanafiti e $afi‘iti questo & un motivo
sufficiente per riconoscere loro lo stato di martiri della battaglia, mentre coloro che
sostengono che i martiri sono coloro che devono essere caduti combattendo contri i
miscredenti, questo tipo di martiri sono solo martiri del mondo futuro. Il terzo caso
si pose con coloro che morirono mentre difendevano se stessi, le proprie famiglie
o le loro proprieta contro i ladri ({usits) o i briganti (hutta ® al-turuk) (come afferma
Kohlberg partendo dal presupposto che tali briganti sono musulmani piuttosto che
miscredenti). Il loro ¢ un caso speciale perché la loro morte non ¢ occorsa in campo
di battaglia e tuttavia i giuristi hanno posto delle analogie tra tali persone e i martiri
del campo di battaglia36.

3.3. Allargamento della casistica per quanti possono essere considerati
martiri nei hadit elaborati dalla tradizione

Quando la tradizione islamica procedette a considerare i criteri per classificare
qualcuno come martire, si trovo a raccogliere alcuni detti di Muhammad (o a mettere
sulla bocca di Muhammad alcune affermazioni) dove appare evidente la volonta di
“allargare” la schiera di coloro che dovevano/potevano essere considerati martiri.

Bukhari (810-870 d.C.) afferma (adan 32):

«I) Da Abu Hurayra, ha detto il Profeta: “Si & martiri in cinque circostanze: chi muore di peste
(mat @n), chi soccombe a delle coliche (#zabtiin) chi annega (garigu), chi muore in un crollo
(sa@hibu ’I-hadm), e chi & ucciso combattendo sulla via di Dio”»37.

34 Cfr. E. KOHLBERG, Shahid, in EI2 9 (1997) 205.

35 1BN Hisam, Strah nabawiyyab, 378, 3.

36 Cfr. E. KOHLBERG, Shahid, in EI2 9 (1997) 205a-b.
37 Citato in R. DENARO, Dal martire, 98.

559

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

Appare evidente che nel II secolo dell’islam, all’«essere uccisi nel combattimento

sulla via di Dio», quindi al morire uccisi in battaglia contro i nemici infedeli, la tradi-
zione comincia ad aggiungere altre nuove condizioni per considerare qualcuno mar-
tire. La morte di peste, le coliche, 'annegamento, il morire sotto un crollo, diventano
cause non direttamente implicate nella guerra contro i nemici, ma motivi di morte
durante il compimento di azione meritorie.

A conferma di cid possiamo riportare il detto di Tbn Hanbal (780-855):

«VII) Ci ha trasmesso ‘Ubada b. al-Samit: “Il Profeta chiese: ‘Chi tra di voi considerate marti-
re?’. Risposero: ‘Chi combatte e viene ucciso sulla via di Dio’. R

Allora disse I'Inviato di Dio: ‘Allora i martiri della mia comunita sono pochi. E martire chi & uc-
ciso sulla via di Dio Altissimo e Benedetto, 'appestato & martire, la vittima di coliche & martire,
e la donna che muore di parto (tamziitu bi-gum in) & martire, cio¢ la partoriente (al-nufasa’)”».
Da Safwan b. Umayya ha detto il Profeta: “la peste & un martirio (a/-fa iin Sahadah), 'annega-
mento ¢ un martirio, la spedizione di guerra (a/-gazii) & un martirio, il ventre (lett. al-batn) e il
parto sono un martirio”»38,

E percid evidente che il calo del numero dei martiri del campo di battaglia dopo

il periodo delle prime conquiste coincise con I’allargamento della categoria di martiri

del

mondo futuro3°.
Scrive R. Denaro:

«... & solidamente e diffusamente attestata in tutte le raccolte prese in esame un’elaborazione
alternativa del concetto di martirio che si risolve, attraverso il moltiplicarsi delle definizioni di
martirio, nel superamento del nesso tra Sahid e gihad. Tale processo di espansione e supera-
mento si sviluppa con un continuo accavallarsi di definizioni che allargano via via la categoria
di defunti che rientrano nell’eccellenza del martirio. Cio avviene, particolare non trascurabile,
sviluppando e mettendo in rilievo ’aspetto intenzionale, la spiritualitd del martirio, che viene
sottolineata attraverso una ridefinizione del concetto stesso di sabilu Allahi “via di Dio” am-
pliandolo a comprendere atti che non siano esclusivamente gzhad. D’altro verso il concetto stes-
so di Sahadah viene reso autonomo dal contesto bellico, attraverso delle definizioni alternative
che possiamo schematicamente dividere in due sottogruppi: in primo luogo quello che sviluppa
il tema della malattia mortale come martirio, ove bisogna osservare la presenza costante della
peste, insieme a malattie che interessano il ventre, ed & compreso un gruppo pit ridotto di radit
che inserisce la pleurite e soprattutto la morte di parto tra le cause di martirio.

In secondo luogo un nutrito gruppo di hadit amplia la categoria fino a comprendere morti in
combattimenti che non sono esplicitamente gzhad: di fatto ¢ martirio la morte incorsa in seguito
a ogni forma di legittima difesa di beni e persone.

Tl punto finale di tale processo di estensione della categoria di martirio, che deve essere letto in
stretta relazione con I’analoga rielaborazione che tocca il concetto di g7had si ha in alcuni hadit
che non a caso sono assenti dalla raccolta di al-Buhari e che ricorrono in collezioni pit tarde e di
minore estensione, come quella di Ibn Maga, che stabilisce: “chi muore malato muore martire”
(172an mata maridan mata sahidan)»*.

38 (Citato in IBID., 101.
39 Cfr. E. KOHLBERG, Shahid, in EI2 9 (1997) 205b.
40 R. DENARO, Dal martire, 104-105.

560



Davide Righi

3.4. Chi rientra nella categoria “allargata” di “martire”

La tradizione percio ha fatto rientrare nella categoria di martirio (del mondo fu-
turo) le persone morte violentemente e prematuramente a) uccise nel servizio di Dio,
b) uccise per il loro credo, ¢) a causa di una malattia o malanno improvviso e anche
una serie di persone che muoiono di una morte naturale mentre erano impegnati in
un atto meritorio (pellegrinaggio, viaggio in cerca di conoscenza, preghiera) o per
aver difeso i propri beni.

Come segnala R. Denaro un certo filone di tradizioni che contempla il martirio
anche per la donna partoriente ¢ stato diversamente interpretato e sarebbe necessario
approfondire il contesto di tali tradizione per coglierne piti profondamente il senso
e la finalita. Ci informa che Goldziher e Wensinck hanno dato due interpretazioni
divergenti a tale fenomeno (di ampliamento della casistica del martirio fino a com-
prendere la donna partoriente), quasi si trattasse di

«una sopravvivenza di un sostrato semitico o la reazione dei teologi all’enfasi eccessiva (e non
sempre dottrinalmente ortodossa) sul martirio militare. Comunque sia si tratta di una defini-
zione di martirio da mettere in relazione ad altri testi, sempre della Tradizione, che potrebbero
indicare che non si tratta di un dato isolato ma ¢ parte di un’elaborazione piti complessa che ha
a che fare con il ricco repertorio simbolico che descrive la dinamica puro/impuro, e la sessualita
femminile; in tal senso andrebbe per esempio letto un altro hadit sul tema, tratto dalla collezione
di al-TayalisT (...) VIII) Ha trasmesso al-Samit che I'Inviato di Dio ha detto: “Nel giorno del
Giudizio il figlio si tirera dietro in Paradiso la donna che lo ha partorito (al-nufasa’) per mezzo
del cordone ombelicale (bi-sarari-hi)”»41.

L’allargamento della casistica ¢ arrivato anche a comprendere, in alcune sue
espressioni che faranno fortuna nel filone mistico, ma che sono ritenute apocrife da
gran parte del mondo sunnita, i cosiddetti “martiri d’amore” e che segnano «la rottu-
ra del nesso martirio-gzhad»42 e il cui esito sara, nel XIII secolo, il gioco di parole che
Ibn al-Afir operera tra «sangue» (damz) e «lacrime» (damz ).

3.5. Le ricompense promesse ai martiri

Stando sempre a quanto affermato da Kohlberg#, la tradizione ha elaborato le
ricompense promesse al martire. Premesso che nella tradizione islamica sunnita non
si registra il fenomeno della tradizione cristiana che esista qualcuno sopravvissuto alla
morte che possa essere considerato martire ancora in vita (a parte nel sufismo e nelle
correnti spiritualiste appena citate), colui che &¢ morto ed & considerato martire, la tra-

41 Ihid., 102.
2 Ibid., p. 105.
43 E. KOHLBERG, Shabid, in EI2 9 (1997) 203-207.

561

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

dizione ritiene che ottenga numerose ricompense tra le quali il perdono di tutti i pec-
cati, la protezione dal tormento delle tomba, una corona di gloria, settantadue vergini
come spose, |’accettazione della sua intercessione per settanta dei suoi parenti44.

3.6. Il desiderio di un nuovo martirio

La tradizione islamica inoltre ha elaborato anche I'idea che i martiri, godendo dei
benefici che li attendono, chiederanno di tornare in vita per essere uccisi di nuovo ma
tale loro richiesta sara loro negata.

Ritiene inoltre che, se i cadaveri dei martiri sono posti nel sepolcro come tutti gli
altri defunti, i loro spiriti sono vivi e ascendono direttamente in paradiso per risie-
dere nelle folle vicine al trono di Dio. Sempre secondo la tradizione il giorno della
risurrezione questi spiriti torneranno nei corpi terrestri e sara loro data la dimora in
Paradiso®.

3.7. Elaborazione del concetto dei «martiri viventi»

In ambito siifi si ¢ elaborato il concetto dei «martiri viventi» e tale categoria com-
prende coloro che hanno aderito al “grande gihad” e hanno combattuto con successo
la loro anima. Cio viene sostenuto dal siifi Abii ‘Abd al-Rahman al-Sulami (+ 1021)
che dichiara che il martire del campo di battaglia ¢ un martire solo esternamente (7
[-zahir), mentre invece il vero martire (ff al-hagiqah) & colui la cui anima ¢& stata sacri-
ficata mentre egli continua a vivere in accordo con le regole sufi4¢.

3.8. Il dibattito riguardo al martirio del campo di battaglia nei circoli
teologici

Sempre Kohlberg ci informa che la questione del martirio & stata dibattuta nei cir-
coli teologici4”. Una maggioranza di Mu ‘taziliti — che furono una corrente razionalista
all'interno della tradizione sunnita — dissero di ritenere che a nessuno & consentito
di desiderare il martirio. Il musulmano & obbligato a desiderare la fortezza per sop-
portare il dolore delle ferite che eventualmente gli fossero inferte. Il motivo addotto
era che il desiderio del martirio coltivato dal musulmano puo essere adempiuto solo

44 1bid., 204a.
45 1bid., 204a.
46 Cfr. thid., 206a.
47 Cfr. ibid., 206a.

562



Davide Righi

dall’essere ucciso; poiché I'uccisione di un musulmano ¢ un atto di miscredenza, ne
deriva che il musulmano desidererebbe che tale atto di miscredenza avesse luogo.

Un’altra questione ad essa connessa riguarda Iattitudine di Dio alla morte dei
suoi servi come martiri. Questa domanda fu rivolta all’ibadita ‘Abd Allah bin Yazid
(VIIT secolo) dal momento che egli sosteneva che il martirio sarebbe potuto avveni-
re attraverso la morte inferta da un peccatore, ne conseguirebbe che Dio vorrebbe
(ahabba) che il peccatore compisse il peccato che Dio conosce che il peccatore avreb-
be compiuto.

A tale questione lo zaydita Imam Ahmad al-Nasir (T 934) risponde ritenendo che
Dio non voglia che i peccatori uccidano i credenti, né egli determina che questo
debba avvenire; solo dopo che un musulmano ¢ stato ucciso Dio lo ritiene uno $ahid.

Secondo ‘Abd al-Gabbar, il desiderio di Dio che il martirio avvenga non significa
che egli desideri che i suoi servi muoiano: uno potrebbe desiderare qualcosa senza
desiderare i prerequisiti della sua realizzazione. Gli esegeti mu‘taziliti, coerenti con
la propria interpretazione secondo la quale Dio non comanda il male, interpretano
il permesso del Corano 3:166 («E quel che vi colse il di che si scontraron gli eserciti,
avvenne col permesso di Dio, perché Egli potesse riconoscere i credenti») nel senso
che Dio permette agli infedeli di avere la liberta di azione (taf/iyab) rimuovendo gli
ostacoli dalla loro via. Cio non significa che Dio abbia decretato la morte dei credenti.

3.8.1. Per essere martiri é necessaria lintenzione

La tradizione mu ‘tazilita si ¢ soffermata anche sulla questione dell’intenzione. Un
vero martire del campo di battaglia & colui le cui azioni procedono dalla retta inten-
zione (nzyyah). Tuttavia poiché le intenzioni degli uomini le conosce solo Dio, le pet-
sone sarebbero trattate, cioé considerate martiri, secondo il loro stato apparente. Cio
significa che anche coloro che fossero andati in battaglia per ragioni sbagliate (per
esempio per mostrare la loro capacita o per avere parte al bottino) oppure senza una
reale fede nel loro cuore (come nel caso degli ipocriti) ad essi nondimeno sono accor-
dati i riti funebri del martire del campo di battaglia. Tale tipo di martiri, da parte dei
musulmani mu‘taziliti, sono conosciuti come mzartiri solo di questo mondo che non
godranno delle ricompense dei martiri nel mondo futuro. Come annota Kohlberg,
per la verita, alcuni resoconti dicono che essi soffriranno le pene dell’inferno4s.

La retta intenzione & anche richiesta per certi tipi di martiri del mondo che verra
(benché non lo sia per le vittime di malattie o incidenti); non c’¢ tuttavia un termine
specifico per designare gli pseudomartiri tra essi.

Testimonianza del fatto che in tale dibattito fossero entrati anche i cristiani, o
che si fosse arrivati anche a ragionare sulla morte di Cristo e I'intenzionalita della sua

48 Cfr. thid., 206b.

563

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

morte e di tutti i problemi connessi sono alcune opere di Abai Qurrah e il suo dialogo
con il califfo al-Ma’min.
Scrive infatti:

«Abt Qurrah disse, “Quindi, se tu parti per una invasione, tu e tuo padre, il figlio di tua madre
e tuo padre insieme al tuo cugino, e, quindi, un infedele ti incontrasse e ti venisse vicino e col-
pisse tuo fratello con un colpo che lo ferisse e lo portasse vicino alla morte, dimmi, tu, se tu fossi
capace di sopprimere quell’infedele, non vendicheresti tuo fratello muovendoti contro di lui?”.
Al-Hasimi disse, “lo ucciderei come vendetta per mio fratello”.

Abii Qurrah disse, “Non ¢ un dovere, dal momento che I'infedele ha dato a tuo fratello cio che
desiderava, dal momento che tuo fratello era certo che se fosse caduto ucciso, sarebbe entrato
nel paradiso.

Perché dunque tu uccideresti colui che ti ha reso capace di raggiungere cio che desideravi e a
farti pervenire a cid che intendevi raggiungere? Infatti questo infedele & il motivo per I'ingresso
di tuo fratello nel paradiso! L’uccisione dell’infedele, pertanto, non & un dovere” (...) egli rispo-
se ad Abt Qurrah: “Questo infedele non cercava nulla per mio fratello se non la sua uccisione
e non voleva che mio fratello entrasse nel paradiso, ma cercava solo il suo annientamento”»49.

3.9. Un bilancio complessivo dello sviluppo del concetto di martire
nella tradizione islamica

1.1l concetto di martire nella tradizione islamica si ¢ sviluppato innanzitutto stret-
tamente connesso con il g7had perché ¢ durante il gzhad che si sono poste le domande
su chi dovesse essere sepolto secondo le prerogative che furono riconosciute ai co-
siddetti “martiri”, cioé senza essere lavati perché considerati lavati nel proprio stesso
sangue.

2. Quando poi i feriti erano morti per ferite causate dalle proprie stesse armi per
errori maldestri oppure durante battaglie dove i nemici non erano proprio infedeli,
ma musulmani con i quali non si era in accordo, allora il concetto di “martire” comin-
cio ad essere pitt problematico.

3. Con il passare del tempo, poiché il numero di persone che potevano essere
definiti martiri era sempre pitl esiguo, la tradizione si preoccupo di ampliare progres-
sivamente la platea delle persone da far ricadere nella categoria fino agli esiti della
tradizione sufi.

49 The Caliph and the Bishop. A 9th Century Muslim-Christian Debate: Al-Ma miin and Abii Qurrab, a cura
di W. NASRY sj, Beirut 2008, 258. Si riportano i §§ 740-748 (la traduzione & nostra).

564



Davide Righi

4. Prima conclusione: apparente somiglianza e analogia
delle due tradizioni

Appare con una certa evidenza che le due tradizioni hanno avuto diversi punti in
comune e probabilmente frutto del contatto diretto tra i diversi membri delle comu-
nita.

Si possono pertanto evincere un certo numero di analogie, le quali pero, a mio
avviso, non aiutano a comprendere pienamente la differenza tra I'una e I’altra tradi-
zione.

4.1. Laspetto linguistico

Innanzitutto il punto di partenza dal punto di vista linguistico, ciog si & partiti dal-
la parola che significava «testimone» (péptug, $ahid) per arrivare con uno slittamento
semantico al significato di «martire». Tale slittamento appare evidente tra il punto
di partenza costituito dai testi fondativi (vangelo e sacra scrittura in generale per il
cristianesimo e Corano per I'islamismo) e il punto di arrivo costituito dai testi della
tradizione (Martirio di Policarpo del II secolo cristiano e i hadit raccolti e sistematiz-
zati nel II-I11 secolo islamico (VIII-X secolo d.C.).

4.2. 1l trattamento riservato ai martiri

Una seconda analogia tra le due tradizioni ¢ il trattamento differente (di vene-
razione e considerazione) che & riservato ai martiri rispetto a tutti i credenti della
comunita che non possono essere chiamati tali.

4.2.1. A prescindere dalla morte

Per la tradizione cristiana una certa enfatizzazione del martirio per quanti erano
scampati alla morte o che la raggiunsero in un tempo immediatamente successivo
¢ avvenuto considerando i martiri “pieni di Spirito di Dio” al punto da richiedere
per loro tramite la riconciliazione con la Chiesa e il perdono dei peccati, finanche a
considerare ispirati i loro sogni e, se questi sogni o visioni erano messi per iscritto,
proponendoli quasi come fossero testi ispirati da Dio che avrebbero finito per essere
autorevoli con il tempo. Ed & proprio su questi punti che la tradizione cristiana & stata
maggiormente divisa e forse anche pit distante dalla tradizione islamica. Tuttavia si
deve considerare il notevole sviluppo che la vita monastica avra nella vita della chiesa
considerato quasi come un “martirio bianco” (cio¢ senza spargimento di sangue).

Nella tradizione islamica il martirio anteriore alla morte & stato considerato pre-

565

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

valentemente dalla tradizione mistica (il sufismo) che ha parlato di martirio d’amore
o di martirio interiore opponendolo al mzartirio esteriore ed & forse questo aspetto che
¢ stato talvolta posto in relazione tra le due tradizioni (sviluppo del monachesimo nel
cristianesimo, sviluppo della tradizione spirituale sufi nell’islam).

4.3. Venerazione dei martiri dopo la loro morte

Nella tradizione cristiana non avviene una vera e propria distinzione (tra martiri
e non martiri) al momento della sepoltura perché in genere si procede a seppellire i
martiri come tutti gli altri defunti, magari solo con pil rispetto e venerazione, collo-
cando i loro resti mortali in luoghi dove potranno essere piti facilmente venerati. Per
la tradizione islamica invece tale distinzione & cruciale al momento immediatamente
successivo alla morte perché, se considerati veri e propri martiri della battaglia, i si
seppellisce seguendo un procedimento che non ¢ seguito per i defunti non-martiri.

La tradizione islamica si ¢ spaccata in due su questo punto. La tradizione sunnita
ha sempre rigettato ogni forma di venerazione per le spoglie e le tombe dei martiri al
punto tale che anche la venerazione a Muhammad e ai luoghi nei quali era cresciuto
come la sua casa alla Mecca, hanno visto a piti riprese I'intervento dell’autorita della
comunita per dissuadere i pellegrini da tale venerazione che rischiava di apparire
idolatrica. Gli §i‘iti invece, partendo da una diversa concezione dell’ispirazione cora-
nica (che non si ¢ limitata a Maometto ma ¢ “estesa” alla famiglia) hanno considerato
importante la venerazione ai martiri ricordando in particolare il martirio di “Ali e
soprattutto di suo figlio Husayn la cui tomba & tuttora oggetto di venerazione e meta
di pellegrinaggio nell’odierno Iraq.

Analogamente anche la tradizione cristiana, la quale & andata strutturando pro-
gressivamente il proprio culto attorno a Gest Cristo (come esprimera nel credo ni-
ceno costantinopolitano luce da luce, Dio vero da Dio vero) e in particolare attorno
alla sua morte e risurrezione, continua ancora oggi a venerare i martiri come ai suoi
inizi perché tale memoria e venerazione non ¢ affatto considerata contraddittoria con
la fede nel Dio uno, ma ne ¢ I'espressione per il mistero della comunione dei santi.

4.4. Le ricompense promesse ai martiri

A partire dall’alta considerazione riservata al martire, la tradizione cristiana, ra-
dicandosi in quella giudaica, considera le ricompense del martire quali la partecipa-
zione alla vita di Dio nel paradiso (addirittura non si vuole lasciare i catecumeni non
ancora battezzati nel dubbio con I'affermazione che, se si &€ martiri, si & battezzati nel
proprio sangue) e la ricompensa per i supplizi subiti. In modo del tutto analogo ha
proceduto la tradizione islamica forse anche abbondando ancora di piu, rispetto alla

566



Davide Righi

tradizione cristiana, nell’enumerare le ricompense, non solo spirituali, promesse ai
martiri.

4.5. Il desiderio del martirio

L’autentica spiritualita cristiana ha mostrato la liceita di tale desiderio, ma dove
¢ chiaro che cio che si desidera non ¢ un atto empio di colui che provoca la morte
del cristiano, bensi la fedelta agli insegnamenti e all’esempio di Cristo fino anche alla
morte anche violenta. Tale morte la tradizione ha chiarito che non deve essere cercata
di per sé o provocata — tantomeno indotta indirettamente — con I'autodenuncia alle
autorita.

Analogamente la tradizione islamica ha elaborato ed enfatizzato il martirio. Que-
sto ha fatto tuttavia in connessione con il concetto di gzhad servendosi dell’enfatiz-
zazione del martirio come strumento per il reclutamento e I'incitazione al gzhad. Ha
interdetto la liceita di tale desiderio solo per coloro che sono gia morti martiri (1),
intendendo dunque tale liceita compatibile con la fede islamica qualora si ravvisi non
solo necessario, ma anche un dovere, il combattere sulla via di Dio. 1 esito raggiunto
dalla tradizione islamica ¢ pertanto che chiunque si spende per la diffusione dell’I-
slam e per il bene della u#m272ah puod pertanto essere considerato “martire”, anche se
muore in un incidente, o per le complicazioni di una malattia nello svolgimento di
un’opera che la comunita islamica considera meritoria.

5. Seconda conclusione: enorme differenza tra le due
tradizioni soprattutto per cio che riguarda il rapporto
con il potere costituito

Una seconda osservazione che, a mio avviso, fa marcare una differenza abissale
tra le due tradizioni — e direi quasi la non paragonabilita dei due concetti, di mat-
tire/martirio nella tradizione cristiana e in quella islamica — ¢, se posso esprimermi
sinteticamente, quella della spada e del fodero in termini evangelici o dell’espressione
cha ha svolto un ruolo fondamentale nella tradizione islamica e strettamente connessa
con gzhad e martirio: «sulla via di Dio» (f7 sabil Allah lett. «sul sentiero di Dio»).

5.1. Luso della forza e della violenza

«Rimetti la spada nel fodero», dice Gest a Pietro nel Vangelo (Mt 26,52; Gv
18,11). Tutta la tradizione cristiana primitiva, almeno fino ai primi del IV secolo con

567

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

la persecuzione di Diocleziano ha elaborato il concetto di martirio in una situazione
politica e sociale dove 'autorita reprime il fatto cristiano in quanto tale e che vede
la comunita cristiana sulla sponda opposta a quella delle autorita e di chi esercita la
forza e il potere. Vedi, ad esempio, la motivazione della seconda apologia di Giustino.

La comunita islamica, proprio a partire dall’esperienza di Maometto a Medina, si
dispiega in un progressivo e crescente uso della forza e della belligeranza nell’espan-
sione della comunita e della sua influenza a livello politico e sociale.

La comunita cristiana non si difende imbracciando le armi e rispondendo alla
violenza con la violenza. Questo & «il martirio secondo il Vangelo» come afferma
il Martirio di Policarpo. Gesu Cristo era stato giudicato e condannato — sebbene
riconosciuto come innocente — dall’autorita civile che aveva eseguito la condanna.
I martiri della fine del T e del II secolo cristiano subiscono il martirio da parte di
un’autorita che vuole reprimere il cristianesimo in quanto tale, come fenomeno giuri-
dicamente non inquadrato né inquadrabile dal diritto romano e dalla cultura religiosa
dell'Tmpero: «Abbasso gli atei!»: tali erano percepiti. Ma essi, fedeli a Gesti Cristo,
avevano preferito perdere la vita come lui, anche con un’ingiusta condanna, piuttosto
che contravvenire all'insegnamento di Cristo nel Vangelo: «amate i vostri nemici, fate
del bene a coloro che vi perseguitano» (Mt 5,44; Lc 6,27.35). Il martire cristiano vive
nell’amore di Cristo e si lascia uccidere per amore di Cristo e del Vangelo.

La tradizione islamica, a partire proprio dalle primissime tradizioni, narra gli
eventi riguardanti Maometto e la prima comunita raccontando le razzie (gazw) com-
piute dalla giovane comunita che ¢ stretta al suo profeta e condottiero, Maometto,
che detta loro la legge e la volonta di Dio, Allah. Il martire & colui che si getta sprez-
zante nella mischia della battaglia — obbedendo a quanto Maometto ha deciso in
nome di quel Dio di cui ¢ ritenuto profeta — e che proprio combattendo sulla via di
Dio, durante il gzhad, perde la vita. Quelli che la tradizione islamica chiama martiri
la tradizione cristiana li chiamerebbe al massimo «combattenti eroi». La tradizione
cristiana tuttavia non puod considerare martiri coloro che la violenza ’anno esercitata
contro altri e hanno subito il martirio durante tale esercizio di violenza.

5.2. La risposta dei singoli fedeli

La tradizione cristiana inoltre ha visto le persecuzioni piti sanguinose e diffuse nel
IIT secolo (Decio e Diocleziano, meta e fine del secolo): i cristiani sono attanagliati dal
dilemma se rifiutarsi di prestare un atto di culto agli Dei o all’imperatore (che perd
si configurerebbe come apostasia come nella persecuzione di Decio) servendosi della
fuga oppure affrontando le conseguenze delle torture e del carcere, oppure cedendo
di fronte alla minaccia della morte e delle torture facendo gli “atti” religiosi richiesti
dall’autorita con I’esercizio coercitivo della forza, oppure comprando il libretto che
dichiara I’avvenuto atto di culto — un compromesso con la coscienza: certamente una

568



Davide Righi

disonesta ma non un atto di apostasia. Questo ¢ il contesto nel quale si rinnovano gli
atti di martirio e di “eroismo” della fede cristiana fino al termine del IIT secolo e agli
inizi del TV.

La tradizione islamica si ¢ andata diffondendo invece con una progressiva espan-
sione — alla base della quale non deve essere affatto sottovalutata la forte motivazione
religiosa — sia sul fronte dell'Impero persiano (che sara letteralmente sgominato e an-
nientato) che sul fronte dell’ Tmpero bizantino che sara lasciato quale avversario temi-
bile per potere continuare ad esercitare il gzhad non piti solo spiritualmente, visto che
ormai vaste regioni erano cadute sotto il dominio islamico, ma anche, come agli inizi,
con la spada nuovamente estratta dal fodero. Ecco dunque che con il rallentamento
dell’espansione dell'impero e con una belligeranza limitata a poche zone di confine
vengono a mancare le condizioni nelle quali erano maturati i primi martiri, cio¢ quelle
morti sofferte dagli eroi arditi e spregiudicati della prima ora. Si sente pertanto la
necessita di allargare il concetto di martirio in modo che non sia solo I’esito di una
condotta di vita sul fronte militare, ma anche I'esito di una condotta da veri credenti.

La fede cristiana che inizialmente non era minimamente riconosciuta dall’autorita
come una religio o come appartenenza religiosa o come rivendicazione di una religio-
sita che si appellava ad un Dio unico, va progressivamente conquistando nel III e TV
secolo le masse popolari e anche le classi colte, che entreranno a dismisura nella co-
munita cristiana con il IV secolo in conseguenza della svolta costantiniana. Il martirio
e la venerazione dei martiri diventera percio uno degli argomenti ripresi dai pastori
per richiamare i fedeli ad un’autenticita di fede cristiana vissuta, ora che I'imperatore
indice i concili per appianare le divisioni religiose e favorisce di fatto, anche se non
formalmente, la nuova fede e le autorita episcopali che la rappresentano. Si fa strada
in tale contesto una nuova idea di martirio, non piti consumato nel sangue, ma in una
vita di rinuncia e di penitenza, quella rappresentata dell’ideale monastico.

Nella tradizione islamica si fara strada si, I'ideale di un martirio “spirituale”, cioe
non consumato in una battaglia fisica e armata contro un nemico che deve essere ri-
gorosamente non musulmano — pena I'impossibilita di non vedere riconosciuto come
martirio la propria morte in battaglia qualora il nemico fosse semplicemente un mu-
sulmano ribelle all’autorita del potere centrale. Tale martirio spirituale tuttavia non
sara mai condiviso dalla stragrande maggioranza dei dottori musulmani che vedono
anzi la pericolosita di trasformare la lotta armata, il gzhad, una pura dimensione spi-
rituale dimenticando il vero senso delle origini e della necessita della lotta armata.

5.3. Gesu e Maometto

Una cosa in particolare caratterizza la profezia di Maometto quando racconta le
vicende degli antichi profeti: non & concepibile che Allah permetta che il proprio
profeta o il proprio inviato, che ha parlato in suo nome o che ha compiuto qualche

569

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Testimoni martiri nell’islam e nel cristianesimo. Confronto teologico

miracolo profetico con il suo permesso muoia “martire” ad opera dei suoi nemici.
Anche se si parla di profeti non accolti o uccisi, non se ne narrano mai le sconfitte
perché Allah non abbandona mai il suo profeta. Penso che sia questa la motivazione
principale della negazione della morte di Cristo, e, conseguentemente, la negazione
della sua risurrezione gia a livello coranico (Cor 4:156-157).

L’ideale del martire cristiano invece — almeno per i primi tre secoli— & e rimane
sempre il Cristo che ha testimoniato ’'amore di un Dio che, per non condannare I'u-
manita, ma per salvarla, si ¢ fatto uomo mandando il proprio figlio ad offrirsi come
vittima di espiazione per i peccati del suo popolo. Un disegno d’amore che passa
attraverso I’assurdita dello scandalo della croce e di una morte infame, qualcosa di in-
comprensibile e inammissibile per il profeta dell'Tslam: la morte del profeta da parte
dei “religiosi” del proprio popolo: tale & Gest Cristo e tale ¢ il suo martirio ben lungi
dall'idea di “martirio” che — nelle numerose tradizioni che si fanno rimontare a lui —il
profeta dell’islam ha esaltato, combattente sedicente ispirato da Dio, tra combattenti
invitati a combattere con audacia “sulla via di Dio” perché, come dice il Corano,
«Iddio ha comprato ai credenti le loro persone e i loro beni pagandoli coi giardini
del Paradiso: essi combattono sulla Via di Dio, uccidono o sono uccisi» (Cor 9:111).

La differenza non ¢ di poco conto.

570



Davide Righi

Riassunto

L’articolo tenta un confronto teologico tra I’evoluzione del concetto di péptog nella
tradizione cristiana a partire dalle sacre scritture fino al termine del III secolo cri-
stiano e I’evoluzione del concetto di Sahid a partire dal Corano sino al II-IIT secolo
della tradizione islamica. Si conclude considerando che, nonostante le numerose
analogie sussiste una differenza non trascurabile riguardo all’ambiente nel quale tale
evoluzione si ¢ dispiegata, cio¢ il rapporto con il potere e 'esercizio della violenza.
La sostanza di tale differenza ¢ riscontrabile nell’esemplarita della vita e della morte
di Gesu Cristo per il martirio cristiano, nella vittoria sui nemici nelle razzie e nelle
battaglie promosse da Muhammad.

Abstract

The paper attempts a theological match between the evolution of the concept of the
word péprug within christian tradition, and the concept of 5#hid in Islamic tradition.
The comparison is made starting from the Holy Scriptures and the Quran until the
TI-TT century and the end of IX century A.D. The result is that we can find several
analogies, but it exist an evaluable difference what about the environment in which
this evolution has taken place. This is especially true what about the relation with
the Authorities and the exercise of the power and of the violence. The difference is
marked in the two traditions from the exemplarity of the life and death of Christ for
Christian tradition and the exemplarity of life of Muhammad and his words what
about the so called “martyrs” of Islamic tradition.

571

>
=
=
S







