Articoli RTLu XXI (3/2016) 573-587

I martiri tedeschi cristiani sotto il nazismo

Helmut Moll*

1. Resistenza contro I'ideologia nazista (1933-1945)

L’ascesa al potere del nazionalsocialismo in Germania, nel 1933, rappresenta una
svolta funesta non solo per la storia tedesca, ma anche per la storia della Chiesa nella
maggior parte dei paesi europei. Fondato da Adolf Hitler (1889-1945) sul terreno
dell’esacerbazione largamente diffusa in Germania in seguito alla pace di Versailles e
alla crisi economica del 1930, il movimento crebbe in maniera irresistibile, evolvendo-
si rapidamente in una particolare ideologia, infine quasi in un surrogato di religione,
tanto da accampare una pretesa totalitaria sull’anima stessa dell’'uomo tedesco. Non si
trattava solo di sottomettere la persona a una visione sociopolitica, ma quell’ideologia
aveva un carattere totalitario, perché poneva come scopo il dominio sulla coscienza,
escludendo qualsiasi altra visione della vita. Il nazismo si fondava su una teoria raz-
ziale impegnata a incrementare e a proteggere i valori supremi contenuti solo negli
individui di razza nordica. Fu un’ideologia permeata da una concezione filosofica
essenzialmente atea, sul fondamento di un materialismo biologico — per cui la “razza”
assurgeva a suprema affermazione di diritto e moralita — e pertanto sulla negazione
di Dio e di ogni valore spirituale, in irriducibile contrasto con la fede cristiana. Nel
sangue germanico s’intendeva difendere la stessa natura divina dell'uomo in genera-
le. Con tali presupposti ideologici e finalita fu costruito in modo straordinariamente
abile ed efficace I'intero sistema organizzativo statale e giuridico, riuscendo a coinvol-
gere in esso le masse della popolazione tedesca e in pari tempo riducendo al massimo
possibile 'influsso del cristianesimo. I.’abile propaganda del partito NSDAP (Natio-
nalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei), con i suoi meccanismi di menzogna e il

L’Autore ¢ delegato della Conferenza Episcopale Tedesca per il martirologio del ventesimo secolo e
professore di Agiografia presso I’Ateneo scientifico dell’Accademia Gustav Siewerth a Weilheim (Fore-
sta nera/Rep. Fed. di Germania). E-mail: helmut.moll@erzbistum-koeln.de.

573



=
O
e
e
<

| martiri tedeschi cristiani sotto il nazismo

rigoroso sistema di formazione imposto in campo scolastico, che comportava indubbi
effetti economici nel paese, guadagnava sempre di piti terreno tra la popolazione.
Ovviamente, nella realizzazione pratica dei principi ideologici, il nazismo doveva
prendere la strada dei compromessi per non provocare I'opposizione. Adolf Hitler
del resto fu ritenuto un abilissimo maestro della menzogna anche nella politica con-
fessionale, giostrando tra 'ufficiale neutralita dello Stato e il non definito “cristia-
nesimo positivo”. Invece le dichiarazioni formulate dinanzi ai funzionari del partito
mostravano il suo volto autentico. In realta fu una lotta subdola, continua, con motivi
tattici camuffati, con 'accusa di attivita politica e contro 'autentico bene del popolo
che veniva mosso contro gli ecclesiastici. Il sistema nazista mantenne il suo volto
anticristiano, senza cambiare, fino agli ultimi tempi del suo potere. Il magistero della
Chiesa, con I'enciclica di papa Pio XI (1857-1930) Mit brennender Sorge (Con arden-
te cura) del 14 marzo 1937, mise in evidenza il pericolo del nazionalsocialismo tede-
sco. Il documento puntualizzava espressamente gli sbagli del nazismo che colpivano
i dogmi e la morale cristiana, enumerando i molteplici casi di violazione del concor-
dato fissato il 20 luglio 1933 da parte del governo di Adolf Hitler con la Santa Sedel.

2. Giovanni Paolo II e il martirologio del ventesimo secolo

In seguito al raduno dei cardinali a Roma nel 1992, papa Giovanni Paolo IT (1920-
2005) aveva emanato il 10 novembre 1994 una Lettera apostolica, dal titolo Tertio
millennio adveniente, in cui tracciava il programma per 1’anno santo del 2000. In
duemila anni e, in particolare, nel secolo ventesimo, la Chiesa ¢ stata, in effetti, co-
stantemente irrobustita dal contributo dei martiri, che si sono sacrificati per la loro
fede. II popolo cristiano, pertanto, non pud e non deve dimenticare il dono che gli
hanno offerto questi suoi membri eletti: essi costituiscono un patrimonio comune di
tutti i credenti. I’esempio poi dei martiri e dei santi rappresenta un invito alla piena
comunione tra tutti i discepoli di Cristo2. Piti precisamente papa Giovanni Paolo 11
ha scritto, nella Lettera apostolica sopra citata, che «il piti grande omaggio, che tutte
le Chiese renderanno a Cristo alla soglia del terzo millennio, sara la dimostrazione

1 H.-A. RAEM, Pius XI. und der Nationalsozialismus. Die Enzyklika “Mit brennender Sorge” vom 14. Mirz
1937, Paderborn et al.1979.

2 Cfr. J. e M. HELFTY, By their Blood. Christian Martyrs of the Twentieth Century, Gran Rapids 1996;
R. RovAL, The Catholic Martyrs of the Twentieth Century. A comprebensive Word History, New York
2000; A. Socct, I nuovi perseguitati. Indagine sulla intolleranza anticristiana nel nuovo secolo, Casale
Monferrato 2002; N. VALENTINI (a cura di), Testzmoni dello Spirito. Santita e martirio nel secolo XX,
Roma 2004; G. FAZzINI, Lo scandalo del martirio, Milano 2006; C. GENISIO BOVES, Martirio per amore,
Cinisello Balsamo 2015.

574



Helmut Moll

dell’onnipotente presenza del Redentore mediante i frutti di fede, di speranza e di
carita in uomini e donne di tante lingue e razze, che hanno seguito Cristo nelle varie
forme della vocazione cristiana»>.

Lo stesso papa aveva rilevato quanto segue: nel ventesimo secolo «sono ritornati i
martiri, spesso sconosciuti, quasi “militi ignoti” della grande causa di Dio. Per quanto
possibile non devono andare perdute nella Chiesa le loro testimonianze (...). Cid non
potra non avere un respiro ed una eloquenza ecumenica. L’ecumenismo dei santi, dei
martiri, ¢ forse il piti convincente. La communio sanctorum parla con voce pit alta
dei fattori di divisione»*. Da molto tempo I’ecumenismo dei martiri & stato oggetto di
numerose pubblicazioni’.

In occasione dell’incontro post-sinodale dei Presidenti delle Conferenze Episco-
pali Europee a un anno dall’Assemblea Speciale per I'Europa del Sinodo dei vescovi,
papa Giovanni Paolo II aveva posto ’accento sull'importanza della canonizzazione di
alcune categorie di fedeli, soprattutto dei martiri del ventesimo secolo:

«Come testimone di Cristo crocifisso e risorto, la Chiesa non puo dimenticare che, durante il
nostro secolo, nel Continente europeo & maturata una particolare messe di martirio, forse la pitt
grande dopo i primi secoli del Cristianesimo. Sappiamo che la Chiesa nasce dalla mietitura di
questa messe evangelica: sanguis martyrum semen christianorum (cfr. Tertulliano, Apologet., 50:
PL 1, 535). Espressione di una tale convinzione sono gli antichi martirologi. Non dovremmo
noi, Pastori del ventesimo secolo, aggiungere ai martirologi antichi un capitolo contemporaneo
o, piuttosto, molti capitoli? Molti, perché riguardano diverse Chiese in diversi Paesi»°.

3. Criteriologia per definire il concetto di martirio

Secondo il Nuovo Testamento il martire & un cristiano che da testimonianza per
mezzo della parola e dell’annuncio del Vangelo di Dio. Si tratta di uno specifico inca-
rico con riferimento ad una testimonianza affidata, cio¢ alla sofferenza, alla persecu-
zione e alla morte cruenta. Secondo gli Atti degli Apostoli (22,20) e I’Apocalisse (2,13;

3 GIOVANNI PAOLO 11, Lettera apostolica Tertio millennio adveniente, 37, in AAS 87 (1995) 29-30.
4 Ihid.

5 W. BARTZ, Mdértyrer aufSerbalb der katholischen Kirche, in Einsicht und Glaube. Festschrift fiir Gottlieb
Séhnge, hrsg. von H. Fries und J. Ratzinger, Freiburg 19642, 321-331; E. BETHGE, Modernes Mirtyrer-
tum als gemeinsames evangelisch-katholisches Problem, in ibid., Obnmacht und Miindigkeit. Beitrige zur
Zeitgeschichte und Theologie nach Dietrich Bonhoeffer, Miinchen 1969, 135-151; H. MOLL, Martyrium
und Okumene, in Catholica 62 (2008) 126-148; T. LINDFELD, Martyrium und Okumene. Vom Streit um
die Wabrbeit zum gemeinsamen Zeugnis fiir die Wabrbeit, in Catholica 64 (2010) 57-66; J. L. ALLEN,
Krieg gegen Christen, Gutersloh 2014, 320-325.

6 GIOVANNI PAOLO II, Discorso (1.XI1.1992), n. 4, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XV/2 (1992),
Citta del Vaticano 1994, 793.

575

>
=
=
S




=
O
e
e
<

| martiri tedeschi cristiani sotto il nazismo

6,9 e 17,6), vi sono prove inequivocabili di un martirio attraverso la testimonianza del
sangue. Lo sfondo escatologico della passione dei discepoli di Gest innesta insieme,
in conformita a Mt 10,17-22, testimonianza, confessione e persecuzione in un unico
concetto di martirio. Gli Atti degli Apostoli (22,20) presentano in santo Stefano il
primo esempio di martire in senso proprio, non a causa della sua sola testimonianza
orale, ma in forza del sacrificio della sua vita (cfr. At 7,54-60). Si tratta, infatti, di un
martirio a imitazione di quello di Gest Cristo, una partecipazione alla sua croce e alla
sua opera di salvezza. Lo stessi dicasi riguardo all’apostolo Giacomo. Negli Atti degli
Apostoli si legge: «In quel tempo il re Erode comincid a perseguitare alcuni membri
della Chiesa e fece uccidere di spada Giacomo, fratello di Giovanni» (At 12,1-2). Se-
condo la Lettera agli Ebrei, «senza effusione di sangue non si da redenzione» (9,22)7.

Presso i Padri greci e latini della Chiesa cattolica il concetto di martirio va reso
concreto. Secondo il Martyrium Polycarpi il vescovo di Smirne fu bruciato vivo verso
I'anno 167 (9, 3). Famosa ¢ la frase di sant’Agostino (354-430): «Martyres non facit
poena, sed causa» (Enarr. in Ps. 34,2.13). In altre parole: la causa, cioé la persecuzio-
ne dei cristiani ¢ vincolante, non la tortura. I martiri «videro quello che annunziaro-
no, per aver assecondato la giustizia, proclamando la verita, morendo per la verita»
(Sermo 295, 1; PL 38, 1348)8.

Sulla base dei teologi del medioevo papa Benedetto XIV (1675-1758), nel suo
scritto dal titolo Opus de servorum Dei beatificatione, et beatorum canonizatione (Pra-
to 1842), ha elaborato criteri teologicamente e canonicamente vincolanti e tuttora va-
1idi®. Il martirio ¢ la «voluntaria mortis perpessio seu tolerantia propter fidem Christi
vel alium virtutis actum ad Deum relatum»10. Si tratta di tre criteri di massima che
sono da applicare in modo prudente per il tempo del ventesimo secolo, specialmente
per I’epoca nazista. Nel secolo scorso alcuni storicill, giornalistil2 e teologi!3 hanno

7 Cfr. E. PETERSON, Zeuge der Wahrbeit. Der Martyrer und die Kirche, Leipzig 1937; N. BROX, Zeuge und
Martyrer. Untersuchungen zur friihchristlichen Zeugnis-Terminologie (Studien zum Alten und Neuen
Testament 5), Miinchen 1961; T. BAUMEISTER, Die Anfinge der Theologie des Martyriums (Munstersche
Beitridge zur Theologie 45), Miinster 1980; M.-F. BASLEZ, Les persécutions dans I Antiquité. Victimes,
héros, martyrs, Paris 2007; H. MOLL, Martyrium und Wahrbeit. Zeugen Christi im 20. Jabrhundert,
Weilheim-Bierbronnen 20125 203-205.

8 K. ROSEN, Awugustinus. Genie und Heiliger. Eine historische Biographie (Gestalten der Antike),
Darmstadt 2015.

9 Cfr. E. PIACENTINI, Concetto teologico-giuridico di martivio nelle cause di beatificazione e canonizzazione,
in Monitor Ecclesiasticus 103 (1978) 184-247: J. L. GUTIERREZ, Alcune questioni sull interpretazione
della legge, in Apollinaris 40 (1987) 507-525; F. VERAJA, Le cause di canonizzazione dei santi. Commento
alla legislazione e guida pratica, Citta del Vaticano 1992, 67-69.

10 BENEDICTUS X1V, De servorum Dei beatificatione et beatorum canonizatione, Parma 1842, 1, 111, 11.
11 Cfr. A. RICCARDI, I/ secolo del martirio, Milano 2000.
12 L. ACCATTOLL, Nuovi martiri. 393 storie cristiane nell'Italia di oggi, Cinisello Balsamo 20002, 14-15.

13 Cfr. K. RAHNER, Dimensionen des Martyriums. Plidoyer fiir die Erweiterungen eines klassischen Be-

576



Helmut Moll

voluto estendere e allargare il concetto di martirio, specialmente per la “teologia della
liberazione”, contro di cui sono state mosse anche delle riserve dottrinali e conte-
nutistichel4, Sono stati perfino pubblicati dei martirologi ecumenici del ventesimo
secolo!’,

3.1. La causa di morte violenta (martyrium materialiter)

Sulla base degli evangelisti Marco, Matteo, Luca e Giovanni, Gest Cristo ha su-
bito una morte cruenta (cfr. Mc 15,29-37 parr.). Stefano il diacono & stato lapidato
(cfr. At 7,59-60). La morte violenta, effettiva e non semplicemente minacciata, ¢ un
criterio vincolante per tutta la storia della Chiesa. Nel ventesimo secolo e soprattutto
durante ’epoca nazista la morte cruenta ¢ avvenuta in modo sia attivo che passivo.
In modo attivo: uccidere con il gas, fucilare, ammazzare, ecc.; in modo passivo: nel
campo di concentramento rifiutare il cibo o ’acqua, non assistere qualcuno per sta
per morire.

Se il martire & morto per le torture inflitte al di fuori di una prigione (quando
pero la causa della morte era gia irreversibile), la Chiesa lo considera come martirio,
cio¢ in aerumnis carceris (nell’afflizione del carcere). Un esempio: il beato sacerdote
novello Karl Leisner (1915-1945) era imprigionato nel campo di concentramento di
Dachau (Baviera), ma ¢ morto pochi mesi dopo nel sanatorio di Planegg (Baviera) il
12 agosto 1945.

La morte cruenta non ¢ da identificare con il suicidio del cristiano. Secondo il co-
mandamento del Decalogo, «Non uccidere» (Es 20,13), i Padri della Chiesa in linea
di massima hanno affermato il divieto del suicidio. Sant’Agostino ritiene il suicidio in
alcun caso giustificabile, perché si tratta di un peccato contro Dio, contro se stesso e
contro la comunita (De civitate Dei, lib. 1, cap. 16-19; Lib. arb., 3). Lo stesso dicasi in
merito alla dottrina di san Tommaso d’Aquino (1225-1274) (Summa theologiae TI-11,
q. 64, art. 5)16, La Costituzione Gaudium et spes del Concilio Vaticano IT ha ripetuto

gr¢ffs, in Concilium (D) 19 (1983) 174-176; E. SCHOCKENHOFF, Entschiedenbeit und Widerstand. Das
Lebenszeugnis der Martyrer, Freiburg et al. 2015, e la mia recensione pubblicata in Theologische Revue
112 (2016) 48-49.

14 Cfr. I. GORDON, De conceptu teologico-canonico martyrii ratione habita tum doctrinae traditionalis, tum
recentiorum opinionum ac problematum, in lus populi Dei. Miscellanea in honorem Raymundi Bidagor,
I, Roma 1972, 485-521; B. GHERARDINI, I/ martirio nella moderna prospettiva teologica, in Divinitas 26
(1982) 19-35; H. HURTEN, Verfolgung, Widerstand und Zeugnis. Kirche im Nationalsozialismus. Fragen
eines Historikers, Mainz 1987; H. MOLL, Primo bilancio del martirologio del ventesimo secolo. Nota in
margine ad un libro recente, in Divinitas 44 (2001) 179-188.

15 Cfr. R. LARINI (dir.), I/ libro dei testimoni. Martirologio ecumenico, Cinisello Balsamo 2001; K.-J. HUM-
MEL — C. STROHM (edd.), Zeugen einer besseren Welt. Christliche Mdrtyrer des 20. Jahrbunderts, Leipzig
20024.

16 Cfr. A. ZIEGENAUS, Der Selbstmord im Schnittpunkt zwischen Emanzipation und christlichen Glauben,

577

>
=
=
S




=
O
e
e
<

| martiri tedeschi cristiani sotto il nazismo

tale dottrina (n. 27). La Congregazione per la Dottrina della fede ha ripresentato il di-
vieto del libero suicidio il 5 maggio 1980 nella dichiarazione sull’eutanasial7. Nell’En-
ciclica Evangelium vitae del 25 marzo 1995 papa Giovanni Paolo IT ha ribadito la
dottrina tradizionale della Chiesa sul suicidio!8.

1l martirologio tedesco dei protestanti, tuttavia, ha ammesso sotto determinate
condizioni persone che durante I’epoca nazista oppure socialista si sono suicidate!?.
Tale posizione dottrinale ¢ stata criticata sia da teologi protestanti che cattolici20,

Tl martirio cristiano non ¢ assolutamente da identificare con i cosiddetti Selbstmzor-
dattentiter (attentati del suicidio) da parte degli islamisti, i quali cercano il proprio
suicidio?!. Il martirio ¢ da accettare, non da commettere o da cercare.

3.2. Il motivo di odio religioso o di odio verso la Chiesa da parte
dei persecutori (martyrium formaliter ex parte tyranni)

1l cristiano pud dare testimonianza per mezzo della parola o dell’azione nei con-
fronti di un’ideologia anticristiana. La reazione consiste normalmente nell’odio con-
tro la fede cattolica, contro I'insegnamento della Chiesa o contro le virth cristiane.
Nelle Beatitudini si legge cosi: «Beati i perseguitati per causa della giustizia, perché
di essi ¢ il regno dei cieli» (Mt 5,10). Gestl ha detto in merito all’atteggiamento del
“mondo”: «Se il mondo vi odia, sappiate che prima di voi ha odiato me ... Chi odia

in H. DoBioscH (ed.), Natur und Gnade. Die christozentrisch-pneumatische Grundgestalt der christli-
chen Sittlichkeitslebre, St. Ottilien 1990, 153-168; P. C. DUREN, Gibt es ein Recht auf selbstbestimmten
Tod? Der Suizid aus theologischer Sicht, in F. BREID (ed.), Leben angesichts des Todes. Referate der
«Internationalen Theologischen Sommerakademie 2002» des Linzer Priesterkreises, Buttenwiesen 2002,
83-127; si veda, d’altro canto, V. LENZEN, Selbsttétung. Ein philosophisch-theologischer Diskurs mit
einer Fallstudie iiber Cesare Pavese, Diisseldorf 1987; P. GEMEINHARDT, Die Heiligen. Von den friib-
christlichen Martyrern bis zur Gegenwart, Munchen 2010, 118-119.

17 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione Iura et bona sull’eutanasia (5 maggio
1980), in AAS 72 (1980) 542-552.

18 GIOVANNI PAOLO 11, Enciclica Evangelium vitae (25 marzo 1995), nn. 65-66, in AAS 87 (1995) 475-478.

19 «Ihr Ende schaut an...». Evangelische Mirtyrer des 20. Jahrhunderts, hrsg. von H. Schulze und A.
Kurschat unter Mitarbeit von C. Bendick, Leipzig 2006; 20082

20 Cfr. M. SEITZ, Das Martyrium in der Evangelischen Theologie, in R. KAUFMANN — H. EBELT (edd.),
Scientia et Religio. Religionsphilosophische Orientierungen. Festschrift Hanna-Barbara Gerl-Falkov-
i1z, Dresden 2005, 397-407; H. MOLL, «Es gibt keine unstrittige... Definition des Mirtyrerbegriffs».
Zum evangelischen Martyrologium des 20. Jahrhunderts, in Forum Katholische Theologie 22 (2006)
219-239, soprattutto 222-225; ID., Martyrium und Wabrbeit. Zeugen Christi im 20. Jahrbundert, Weil-
heim-Bierbronnen 20125, 34, nota 56; E. WERNER, Hezligtiimer — Gnadenorte — Landschaften, in Der
Fels 8/9 (2006) 269.

21 N. KERMANTL, Dynamit des Geistes. Martyrium, Islan und Nibilismus, Gottingen 20032; B. WICKER (ed.),
Witnesses to Faith? Martyrdom in Christianity and Islam, Aldershot 2006; D. COOK, Martyrdom in
Islam, Cambridge 2007.

578



Helmut Moll

me, odia anche il Padre mio ... Se non avessi fatto in mezzo a loro opere che nessun
altro mai ha fatto, non avrebbero alcun peccato; ora invece hanno visto e hanno odia-
to me il Padre mio. Questo perché si adempisse la parola scritta nella loro Legge: Mi
hanno odiato senza ragione» (Gv 15,18-25).

Un esempio: santo Stefano ha mostrato ai Giudei che Gesti Cristo ¢ veramente il
Salvatore venuto in questo mondo e preannunciato da parte dei profeti dell’Antico
Testamento (cfr. At 7). Come reazione i Giudei, «all’'udire queste cose, fremevano in
cuor loro e digrignavano i denti contro di lui» (At 7,54).

3.3. La cosciente e intima accettazione della volonta di Dio
nonostante il pericolo di vita (martyrium formaliter ex parte victimae)

Sul monte degli Ulivi, dopo I"annunzio del tradimento di Giuda, Gesu Cristo, in-
sieme con i discepoli che lo seguivano, disse: «Padre, se vuoi, allontana da me questo
calice! Tuttavia non sia fatta la mia, ma la tua volonta» (Lc 21,42). Nella versione di
Matteo si legge: «Padre mio, se questo calice non puo passare da me senza che io lo
beva, sia fatta la tua volonta» (Mt 26,42). D’altronde Gesu Cristo ripetendo il salmo
40 (39) ebbe a dire, entrando nel mondo: «Ecco, io vengo — poiché di me sta scritto
nel rotolo del libro — per fare, o Dio, la tua volonta» (Eb 10,7). Nel Padre nostro noi
preghiamo «sia fatta la tua volonta» (Mt 6,10).

In seguito la Chiesa ha formulato quattro aspetti dell’accettazione della morte,
vale a dire 1) 'aspetto personale, sia nel cristiano morente, sia nel persecutore che ne
causa la morte violenta e che puo essere persona o fisica o morale, cosi come puo pro-
vocare la morte o direttamente o indirettamente; 2) 'aspetto materiale, ossia la morte
reale del cristiano, causatagli da azione violenta, esterna, responsabile; 3) 'aspetto
morale, ossia I’accettazione volontaria ed esternamente manifestata di detta morte;
4) infine P'aspetto formale, allo scopo di testimoniare la fede da parte della vittima e
I'odio della fede stessa da parte del persecutore.

Sant’Agostino dimostra come il martire possa superare I’ansia naturale rispetto
alla morte. Nel commentare la domanda di Cristo risorto posta a Simon Pietro: «Mi
vuoi bene tu pit di costoro?» (Gv 21,15), il vescovo di Ippona cosi si esprime:

«L’amore per Cristo deve, in colui che pasce le sue pecore, crescere e raggiungere tale ardore
spirituale da fargli vincere quel naturale timore della morte a causa del quale non vogliamo mo-
rire anche quando vogliamo vivere con Cristo (Cuzus [Christi] amor in eo, qui pascit oves eius, in
tam magnum debet spiritualem crescere ardorem, ut vincat etiam mortis naturalem timorem, quo
mori nolumus et quando cum Christo vivere volumus)»?2.

22 AUGUSTINUS, I Evangelium loannis tract. 123, 5 (CSEL 36, 679).

579

>
=
=
o




=
O
e
e
<

| martiri tedeschi cristiani sotto il nazismo

4. Figure rilevanti nel martirologio tedesco del XX secolo23

Tra 1 400 cattolici tedeschi martirizzati durante il tempo del Terzo Reich (1933-
1945), spiccano quelli beatificati oppure canonizzati. Fino ad oggi tuttavia non sono
molti quelli che la Chiesa cattolica ha innalzato agli onori degli altari.

4.1. Santa Teresa Benedetta della Croce (Edith Stein) (1891-1942)

Quando il 12 ottobre 1891 Edith Stein nacque a Breslavia (Slesia Minore), la
famiglia festeggiava lo Yom Kippur, la maggiore festivita ebraica, il giorno dell’espia-
zione. Il padre, commerciante di legname, venne a mancare quando Edith non aveva
ancora compiuto il secondo anno d’eta. La madre, una donna molto religiosa, solerte
e volitiva, rimasta sola dovette sia accudire alla famiglia sia condurre la grande azien-
da. Edith perse la fede in Dio. Consegui brillantemente la maturita nel 1911 e inizid
a studiare germanistica e storia all’'Universita di Breslavia. Nel 1913 la studentessa
Edith Stein si reco a Gottinga (Bassa Sassonia) per frequentare le lezioni universitarie
del professor Edmund Husserl (1859-1938), divenne sua discepola e assistente ed
infine consegui con lui nel 1917 a Friburgo in Brisgovia la laurea con una tesi dal
titolo “Sul problema dell’empatia”. Edith Stein desiderava ottenere I’abilitazione alla
libera docenza. A quel tempo era una cosa irraggiungibile per una donna. Piu tardi le
fu negata |'abilitazione a causa della sua origine ebraica.

Nell’estate del 1921 Edith Stein si reco per alcune settimane a Bergzabern (Palati-
nato), nella tenuta della signora Hedwig Conrad-Martius (1888-1966), una discepola
del professor Edmund Husserl. Una sera Edith trovo nella libreria 'autobiografia di
Teresa d’Avila (1515-1582). La lesse per tutta la notte dicendo: questa & la verita. In
seguito Edith il 1° gennaio 1922 si fece battezzare. Fino a Pasqua del 1931 assunse
allora un impiego come insegnante di tedesco e storia presso il liceo e seminario
per insegnanti del convento domenicano della Maddalena di Spira (Palatinato). Nel
1932 le fu assegnata una cattedra presso I'Istituto di pedagogia scientifica di Miinster
(Vestfalia) che dovette perd abbandonare un anno dopo data la sua origine ebraica.
Nel mese di marzo 1933 scrisse una lettera diretta a papa Pio XI chiedendo un rapi-
do intervento contro il nazionalsocialismo a causa del suo razzismo contro il popolo
ebraico. I 14 ottobre 1934 Edith Stein entro nel monastero delle Carmelitane di
Colonia (Renania) prendendo il nome di suor Teresa Benedetta della Croce. 1l 9

25 Cfr. H. MoLL (ed.), Zeugen fiir Christus. Das deutsche Martyrologium des 20. Jahrhunderts, Paderborn
et al. 1999, 20156 (tr. it. Testimoni di Cristo. I martiri tedeschi sotto il nazismo, Cinisello Balsamo 2007);
A. RiccarDl, 1/ secolo del martirio, Milano 2000, 63-132 con la recensione critica di M. K., Iz Kanzpf
gegen die Christenverfolgungen, in Deus lo vult NF 70 (2004) 64; P. VANZAN, Oppositori e martiri catto-
lici del nazismo, in La Civilta Cattolica 3781 (5 gennaio 2008) 50-59.

580



Helmut Moll

novembre 1938 I'odio dei nazisti verso gli ebrei si mostrd a tutto il mondo. Pertanto
fuggi nei Paesi Bassi entrando nel convento della Carmelitane di Echt (provincia di
Limburgo). Tento di emigrare in Svizzera, nel convento carmelitano di PAquier vicino
a Friburgo, ma senza successo. Dopo I'occupazione dei Paesi Bassi da parte dei nazi-
sti nel 1940, suor Teresa Benedetta insieme con sua sorella Rosa Stein (1883-1942)24
furono portate il 2 agosto 1942 nel campo di concentramento di Auschwitz (Polonia),
dove vennero uccise con il gas il 9 agosto 1942. Papa Giovanni Paolo II ha beatifi-
cato la Serva di Dio il 1° maggio 1987 a Colonia. In qualita di vicepostulatore della
sua causa, ho potuto concelebrare nella cerimonia di canonizzazione di suor Teresa
Benedetta della Croce I'11 ottobre 1998 a Roma in piazza San Pietro. Un anno dopo
papa Giovanni Paolo IT ’ha proclamata patrona d’Europa?>.

4.2 Beato Bernhard Lichtenberg (1875-1943)

Bernhard Lichtenberg nacque il 3 dicembre 1875 a Ohlau (Slesia Minore), da
August ed Emilia Hubrich, primogenito di cinque figli. Superato ’esame di maturita
nel liceo di Ohlau, si trasferi all’'Universita di Innsbruck (Austria) per iniziarvi i suoi
studi teologici. Dopo il primo semestre passo all’'Universita di Breslavia. Fu ordinato
sacerdote il 21 giugno 1899.

Dopo aver adempiuto a diversi ministeri, il sacerdote fu promosso nel 1931 mem-
bro del capitolo della cattedrale e parroco del duomo di Berlino. 11 2 febbraio 1938
ebbe la nomina a prevosto della cattedrale.

Quando, nell’ottobre del 1941, fu distribuito nella sua parrocchia un foglio anoni-
mo, di provenienza evidentemente nazista, in cui si affermava che chiunque mostras-
se compassione per gli ebrei commetteva un atto di altro tradimento verso la patria,
il prevosto Lichtenberg emano un comunicato che i sacerdoti del duomo avrebbero
dovuto leggere dal pulpito, nel quale, protestando contro tale affermazione, richia-
mava con forza il comandamento del Signore dell’amore universale verso il prossi-
mo. Questo foglio fu trovato in casa sua in occasione di una perquisizione effettuata
dalla polizia segreta. Inoltre due ragazze di estrazione protestante, dopo aver senti-
to delle preghiere lette dallo stesso Lichtenberg nella cattedrale, lo denunciarono.
Mons. Lichtenberg fu arrestato il 23 ottobre 1941 e trasferito prima nella prigione di
Plotzensee (Berlino) e poi in quella di Moabit (Berlino). Il 22 maggio 1942 fu con-
dannato a due anni di prigione. Poco prima della sua scarcerazione le autorita della

24 Cfr. C. JUNGELS, Rosa Stein, in H. MOLL (ed.), Zeugen fiir Christus, vol. 1, 414-418 (tr. it. 298-302).

25 Cfr. M. A. NEYER, Heilige Schwester Teresia Benedicta a Cruce (Dr. Edith Stein), in H. MOLL (ed.), Zeu-
gen fiir Christus, vol. 11, 1078-1083 (tr. it. 611-618); E. ALFIERI, Dze Rezeption Edith Steins. Internationa-
le Edith-Stein-Bibliographie 1942-2012, Wiirzburg 2012; P. MANGANARO — F. NODARI (edd.), Répartire
da Edith Stein. La scoperta di alcuni manoscritti inediti (Quaderni per 'Universita 5), Brescia 2014; C.
DE MEESTER, Edith Stein. Sete della Verita (Uomini e donne 149), Milano 2014.

581

>
=
=
o




=
O
e
e
<

| martiri tedeschi cristiani sotto il nazismo

Gestapo gli avevano offerto la possibilita di vivere nel ghetto di Litzmannstadt (Lodz/
Polonia) per prestare la sua assistenza spirituale agli ebrei battezzati.

Dopo la sua scarcerazione, Mons. Lichtenberg si reco per pochi giorni nel “campo
di educazione al lavoro Wuhlheide”. Tl 23 ottobre 1943, fu di nuovo arrestato dagli
agenti della polizia segreta, probabilmente perché pensavano che Mons. Lichtenberg
non avrebbe mai cambiato la sua posizione contro 'ideologia nazista. Nel giro di
pochi giorni fu deciso di inviarlo al campo di concentramento di Dachau. Quando,
dopo diversi giorni di viaggio, arrivo il 3 novembre 1943 a Hof (Baviera), fu sistemato
insieme a ventitré compagni in una cella della prigione locale. Per interessamento di
alcune diaconesse protestanti e di un medico cattolico, Mons. Lichtenberg fu trasferi-
to, la mattina del 4 novembre, all’'ospedale statale di Hof, dove i medici fecero tutto il
possibile per lui. Dopo aver ricevuto il sacramento dell’'unzione degli infermi, Mons.
Lichtenberg mori il 5 novembre 1943.

Papa Giovanni Paolo IT I'ha dichiarato beato il 23 giugno 1996 a Berlino. L’arci-
diocesi di Berlino ha aperto la causa di canonizzazione nel mese di marzo del 201226,

4.3. Beato Karl Leisner (1915-1945)

Papa Giovanni Paolo IT ha dichiarato beato il sacerdote novello Karl Leisner il
23 giugno 1996 a Berlino. Nato a Rees (Basso Reno) il 28 febbraio 1915, frequento
la scuola cattolica di Kleve (Basso Reno) aderendo al movimento giovanile cattolico.
Nel 1933 il vescovo di Miinster (Vestfalia), Mons. Clemens August von Galen (1878-
1946), lo nomino dirigente distrettuale della “Jungschar” (Gruppo dei giovani) per la
regione del Reno. L’anno seguente, dopo aver conseguito la maturita, inizio lo studio
della filosofia e della teologia, prima all'Universita di Miinster, poi all'Universita di
Friburgo in Brisgovia. Per una sua frase, uscitagli di bocca in occasione del fallito
attentato al “Fiihrer” Adolf Hitler («che peccato!»), il giovane chierico fu arrestato
dalla Gestapo e internato il 7 novembre, prima a Friburgo in Brisgovia, poi, dal feb-
braio 1940, nell’'ospedale dei carcerati di Mannheim (arcidiocesi di Friburgo in Bri-
sgovia). Da Mannheim fu nuovamente trasferito nel mese di marzo 1940 al campo di
concentramento di Sachsenhausen nei pressi di Berlino, e I'8 dicembre 1940 al campo
di concentramento di Dachau.

A Dachau il chierico esercito un fecondo apostolato, soprattutto verso le perso-
ne ammalate. Il 17 dicembre 1944 il vescovo di Clermont-Ferrand (Francia), Mons.

26 Cfr. U. Pruss, Seliger Dompropst Bernhard Lichtenberg, in H. MOLL (ed.), Zeugen fiir Christus, vol. 1,
132-138 (tr. it. 91-99); L. MOLINARI, Lichtenberg Bernardo Riccardo Leopoldo, in Bibliotheca Sanctorum.
Prima Appendice, Roma 1987, 783-785; E. KOocK, Er widerstand. Bernhard Lichtenberg, Dompropst
bei St. Hedwig, Berlin, Berlin 1996; U. VON HEHL ET ALII (bearb.), Priester unter Hitlers Terror. Eine
biographische und statistische Erhebung (Verotfentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte A 37),
Paderborn et al. 19984, 480.

582



Helmut Moll

Gabriel Piguet (1887-1952), anch’egli internato, con il permesso del vescovo di Miin-
ster lo ordind sacerdote. In seguito all’occupazione del campo di concentramento di
Dachau, il giovane sacerdote, che aveva celebrato solo una volta I'Eucaristia, riusci a
fuggire dal lager, nel sanatorio di Planegg nei pressi di Monaco (Baviera), dove mori
il 12 agosto 1945. La sua ultima parola scritta era stata la seguente: «Benedici, Altissi-
mo, anche i miei nemici». La diocesi di Miinster ha aperto la causa di canonizzazione
i1 25 aprile 200727,

4.4. Beato Nikolaus Grof} (1898-1945)

Nikolaus Grof§ nacque il 30 settembre 1898 a Niederwenigern nei pressi di Hat-
tingen (diocesi di Paderborn nella Vestfalia, oggi diocesi di Essen) e fu battezzato il 2
ottobre nella chiesa parrocchiale di San Maurizio. Dal 1905 al 1912 completo il primo
ciclo scolastico della durata di sette anni. A quattordici anni non compiuti entrava
come giovane operaio nella fabbrica di laminati e tubi a Essen (regione della Ruhr).
A causa del suo lavoro nell’industria pesante, come minatore, fu esentato nel 1915
dalla chiamata alle armi. Nel 1918 aderi al partito dei cattolici “Zentrum” (“Centro”)
e fondo i primi gruppi giovanili del movimento cristiano nazionale dei minatori. Il
24 maggio 1923 sposo Elisabeth Koch e dal loro matrimonio nacquero sette figli.
Dall’anno 1927 fu nominato redattore del giornale dei lavoratori della Germania Oc-
cidentale. Nel mese di agosto 1932 percepi il pericolo che sarebbe potuto derivare
dall’ascesa di Adolf Hitler e ne scrisse in merito. Tra Ialtro fu membro del circolo
di resistenza coloniese, denominato “Kolner Kreis”. In seguito al fallito tentativo di
Adolf Hitler, il 20 luglio 1944 a Rastenburg (Prussia Orientale) fu arrestato dalla
Gestapo di Colonia nel suo appartamento e rinchiuso nella prigione di Ravensbriick
nei pressi di Berlino. Il 15 gennaio 1945 fu condannato a morte dalla corte di giustizia
popolare sotto la presidenza di Roland Freisler (1893-1945) e trasferito al carcere di
Plotzensee a Betlino, dove il 23 gennaio 1945 fu giustiziato mediante impiccagione.

La solenne cerimonia di beatificazione ¢ stata celebrata a Roma da papa Giovanni
Paolo IT in piazza San Pietro il 7 ottobre 200128,

27 Cfr. H.-K. SEEGER, Seliger Neupriester Karl Leisner, in H. MOLL (ed.), Zeugen fiir Christus, vol. 1, 523-
529 (tr. it. 370-379); K. LEISNER, Tagebiicher und Briefe. Eine Lebens-Chronik, hrsg. von H.-K. Seeger
und G. Latzel, voll. 5, Kevelaer 2014.

28 CONGREGATIO DE CAUSIS SANCTORUM, Positio super martyrio Nicolae Gross, Roma 2000; cfr. V. BU-
CKER, Seliger Nikolaus Grof, in H. MOLL (ed.), Zeugen fiir Christus, vol. 1, 209-214 (tr. it. 149-155); J.
ARETZ (ed.), Nikolaus GrofS. Christ — Arbeiterfiibrer — Widerstandskampfer. Briefe aus dem Gefingnis
(Topos-Taschenbiicher. 229) Mainz 1998%; N. GROSS, Sieben um einen Tisch, hrsg. von B. Grof}, Voer-
de 20025.

583

>
=
=
o




=
O
e
e
<

| martiri tedeschi cristiani sotto il nazismo

4.5. Beato Gerhard Hirschfelder (1907-1942)

Essere figlio di madre nubile comportd non poche difficolta per Gerhard Hit-
schfelder, nato il 17 febbraio 1907 a Glatz (Slesia inferiore). Dopo la scuola elemen-
tare frequento il ginnasio cattolico statale, durante il quale fu membro del gruppo
“Quickborn”, conseguendovi la maturita. Nel 1927 incomincio gli studi filosofici e
teologici all’'Universita di Breslavia. Fu ordinato sacerdote diocesano dalle mani del
card. Adolf Bertram (1859-1945), arcivescovo di Breslavia. In seguito fu nominato
cappellano in diversi luoghi. Gia nel 1937 la Gestapo istrui un processo contro il cap-
pellano e le associazioni giovanili confessionali. A causa delle inquisizioni contro lo
Hirschfelder, il vicario generale lo trasferi ad Habelschwerdt (contea di Glatz), dove
venne nominato responsabile diocesano per la pastorale giovanile di quella contea. In
un’omelia il cappellano aveva pronunciato tra I'altro la frase: «Chi strappa Cristo dai
cuori della gioventt & un criminale». Arrestato poi il 1° agosto 1941, il 15 dicembre
di quell’anno fu deportato nel campo di concentramento di Dachau. In questo lager
scrisse una sua Via crucis e un commento alle lettere di san Paolo; pati maltrattamenti
e privazioni di ogni genere e mori di pleurite il 1° agosto 1942.

La solenne cerimonia di beatificazione ¢ stata celebrata a Miinster in Vestfalia il 19
settembre 2010 dal card. Joachim Meisner, arcivescovo di Colonia29.

4.6. Beato Aloys Andritzki (1914-1943)

1l martire Aloys Andritzki nacque il 2 luglio 1914 a Radibor nei pressi di Bautzen
(Sassonia). I genitori Giovanni, insegnante cattolico, e Magdalena Ziesch impartirono
ai cinque figli un’educazione profondamente religiosa. Nel 1934, dopo aver frequen-
tato la scuola superiore di Bautzen, il giovane studente iniziava lo studio della filosofia
e teologia a Paderborn (Vestfalia). Il 30 luglio 1939 fu ordinato sacerdote nella dio-
cesi di Misnia. In seguito fu nominato cappellano in una parrocchia di Dresda. Gli
furono anche affidati gli incarichi di prefetto del coro della cattedrale e di presidente
ecclesiastico della fondazione Adolph Kolping (1813-1864).

Dopo una rappresentazione teatrale in occasione del Natale del 1940, il sacerdote
fu sottoposto a una serie d’interrogatori da parte della Gestapo. I 21 gennaio 1941 fu
nuovamente convocato e arrestato. Condannato a sei mesi di carcere, cinque dei quali
gia scontati in custodia preventiva, il cappellano trascorse il resto della condanna
nel carcere giudiziario di Dresda. In seguito la Gestapo lo riportd nelle carceri della
polizia. Il 10 ottobre 1941 fu deportato nel campo di concentramento di Dachau.

29 Cfr. J. NITSCHE, Seliger Kaplan Gerhard Hirschfelder, in H. MOLL (ed.), Zeugen fiir Christus, vol. 1,
842-844 (tr. it. 486-490); H. GOEKE, Gerbard Hirschfelder. Priester und Mdrtyrer. Ein Lebensbild mit
Glaubensimpulsen fiir beutige Christen, Miinster 2010.

584



Helmut Moll

Portato in infermeria perché ammalato di tifo, il cappellano chiese di poter ricevere il
sacramento dell’'unzione degli infermi, ma la sua richiesta fu ignorata. Un’iniezione di
veleno pose fine alla sua esistenza il 3 febbraio 1943. La sua beatificazione & avvenuta
a Dresda il 13 giugno 201130,

4.7. Beato Georg Hifner (1900-1942)

Nato a Wiirzburg (Franconia) il 19 ottobre 1900, Georg Hafner fu chierichetto
nel monastero delle monache carmelitane scalze a Wiirzburg. Dopo la maturita conse-
guita nel 1919 inizio gli studi di filosofia e teologia nell'Universita di Wiirzburg. 11 13
aprile 1924 ricevette I'ordinazione sacerdotale. Fu poi nominato cappellano in diversi
luoghi. Durante il ministero di parroco a Oberschwarzach (diocesi di Wiirzburg), si
dimostro avverso al regime nazionalsocialista, rifiutando di usare il saluto “Heil Hit-
ler” (“Salute a Hitler”). T 30 ottobre 1941 fu arrestato e imprigionato a Wiirzburg,
perché ai funerali di Michael Wiinsch, membro del partito nazista, divorziato e ri-
sposato civilmente, lesse una dichiarazione firmata dallo stesso Wiinsch, nella quale
quest’ultimo dichiarava nullo il suo matrimonio civile, sottomettendosi alle leggi della
Chiesa cattolica.

L’11 dicembre 1941 Hifner fu trasferito nel campo di concentramento di Da-
chau. A partire del mese di maggio 1942 fu costretto ai lavori forzati. Comincio a
soffrire di idropisia. Mori il 20 agosto 1942. La cerimonia di beatificazione & stata
celebrata il 15 maggio 2011 nella cattedrale di Wiirzburg?!.

4.8. I martiri del processo dei cristiani di Lubecca (Schleswig-Holstein)

I sacerdoti diocesani Hermann Lange (1912-1943), Johannes Prassek (1911-
1943) ed Eduard Miiller (1911-1943) si distinsero da molti loro contemporanei per
non aver ceduto alle minacce del regime nazista verso quanti professavano la propria
fede, in un clima fortemente anticlericale. T tre cappellani di Lubecca (Schleswig-
Holstein), insieme col pastore protestante Karl Friedrich Stellbrink (1894-1943)32,
pur consci dei rischi a cui esponevano le loro persone, rimasero fedeli fino all’ultimo
dei loro giorni ai precetti della Chiesa e ai comandamenti di Dio, testimoniando una
coscienza cristiana ferma e chiara.

30 Cfr. S. SEIFERT, Seliger Kaplan Aloys Andritzk:, in H. MOLL (ed.), Zeugen fiir Christus, vol. 1, 190-192
(tr. it. 143-146).

31 Cfr. K. WITTSTADT, Seliger Pfarrer Georg Héifner, in H. MOLL (ed.), Zeugen fiir Christus, vol. 1, 706-708
(tr. it. 465-468); DIOZESANARCHIV WURZBURG (hg.), Georg Héfner 1900-1942. Eine historische Doku-
mentation des Diézesanarchivs Wiirzburg, Wiirzburg 2011.

32 A. KURSCHAT, Stellbrink, Karl Friedrich, in «Ihr Ende schaut an...». Evangelische Mirtyrer des 20.
Jahrhunderts, 478-480.

585

>
=
=
o




=
O
e
e
<

| martiri tedeschi cristiani sotto il nazismo

Questi sacerdoti avevano distribuito le tre famose prediche del vescovo di Miin-
ster, mons. Clemens August von Galen, in difesa della vita debole contro I'ideologia
del nazionalsocialismo. Inoltre avevano predicato sulla “bestia” dell’Apocalisse del
Nuovo Testamento interpretandola come Adolf Hitler. Tutti e quattro furono arre-
stati dalla Gestapo. 11 23 giugno 1943, il tribunale nazista li condanno a morte. La sen-
tenza fu eseguita, tramite ghigliottina, il 10 novembre 1943 nel carcere di Amburgo.
La beatificazione dei tre cappellani & avvenuta a Lubecca il 25 giugno 2011, durante
la quale ¢ stato commemorato anche il pastore luterano Karl Friedrich Stellbrink33.

33 Cfr. M. THOEMMES, Die Martyrer des Liibecker Christenprozesses, in H. MOLL (ed.), Zeugen fiir Christus,
vol. I, 319-327 (tr. it. 203-213); A. KURSCHAT, Stellbrink, Karl Friedrich, in «Ihr Ende schaut an...».
Evangelische Martyrer des 20. Jahrhunderts, 478-480; P. VOSWINCKEL, Gefsibrte Wege. Die Liibecker
Martyrer in Wort und Bild, Kevelaer 2010; ERZBISTUM HAMBURG — BIsTUM OSNABRUCK (edd.), Wer
sterben kann, wer will den zwingen? Zur Seligsprechung der Liibecker Mdrtyrer, Amburgo 2011.

586



Helmut Moll

Riassunto

Papa Giovanni Paolo IT ha dichiarato che la Chiesa nel secolo XX era nuovamente
diventata una Chiesa di martiri. Pertanto ha esortato tutte le Chiese locali a far di
tutto per conservare la memoria della loro testimonianza, raccogliendo la necessaria
documentazione. Mons. Helmut Moll, delegato della Conferenza Episcopale Te-
desca per il martirologio del ventesimo secolo, ¢ editore dei due tomi Testimoni di
Cristo. In questo contributo traccia i criteri del martirio stabiliti da Papa Benedetto
XIV. Inoltre elenca alcuni esempi particolari del tempo del nazionalsocialismo, so-
prattutto le persone beatificate oppure canonizzate, tra le quali spiccano santa Tere-
sa Benedetta della Croce (Edith Stein) e san Massimiliano Kolbe. Il loro esempio &
importante per la Chiesa oggi in merito alla vocazione universale alla santita.

Abstract

Pope John Paul IT pointed out to the fact that the Church of the 20th century has
become a Church of martyrs again. Therefore, he encouraged the local Churches to
do everything to maintain the memory of their testimonies in collecting the relevant
material for a documentation. Msgr. Helmut Moll, delegate of the German Bishop
Conference for the German Martyrologium of the 20th Century, is the editor of the
two volumes Witnesses to Christ. In his lecture, he presented the criteria of martyr-
dom according the guidelines of Pope Benedict XIV. Furthermore, he introduced
the audience to some particular biographies during the time of national socialist
persecution, particular those who were beatified or canonized. Among these per-
sons was a special interest given to Saint Teresa Benedicta of the Cross (Edith Stein)
and the Polish Franciscan friar Maximilian Kolbe. Their witness held a special im-
portance for the contemporary church in the light of the universal call to holiness.

587

>
=
=
S







