Articoli RTLu XXII (1/2017) 9-24

“Liberaci dal male” o
“Liberaci dal Maligno”?
Un enigma tra le righe del Vangelo di Matteo

Fabrizio Demelas*

1. Liberaci dal male o Liberaci dal Maligno?
Un problema aperto

Il Padre Nostro, la preghiera per eccellenza di tutti i Cristiani che unisce nell’in-
vocazione le diverse Chiese, contiene una espressione che interessa da vicino il tema
della presenza e dell’azione del male o del soggetto cui il male puo essere riferito.

Il testo & quello di Mt 6,13b, una delle due invocazioni del Padre Nostro proprie
della versione del Primo Vangelo. Qui leggiamo pboat fjudg &nod tod movnpod,
una frase che puo essere tradotta tanto con “liberaci dal male”, dove “male” puo esse-
re inteso in vario modo, oppure con “liberaci dal maligno”, dove “maligno”, invece,
¢ una precisa realta personale.

La questione ruota intorno al lemma movnpdg, un aggettivo impiegato spesso
anche in forma sostantivata, che nel Nuovo Testamento compare 75 volte, in quasi
tutti i libri. Harder ricorda: «Il diverso modo di intendere questo passo penetra fin
nei contrasti confessionali. Gli orientali leggono o0 movnpod al maschile, la chiesa
occidentale — salvo Tertulliano — al neutro: 7/ zale. Gia la Vetus Latina traduce: libera
nos a malo. Lutero si riallaccia alla tradizione, anche se nel Grande Catechismo mo-
stra di includere in questo male il diavolo “cattivo, malvagio, nemico capitale”. Nel
suo commento a Mz 6,13 Calvino lascia aperto il problema se tovnpot vada inteso in
senso neutro o maschile, ma riferisce I'interpretazione neutra al peccato»!.

Lautore, dottore in Teologia, svolge attivita quale biblista nella Diocesi di Cagliari ed ¢ docente invi-
tato di Sacra Scrittura presso I'Istituto Superiore di Scienze Religiose annesso alla Pontificia Facolta
Teologica della Sardegna. Nel recente passato ha collaborato con la cattedra di Teologia del Nuovo
Testamento presso la Facolta di Teologia di Lugano. E-mail: fabrizio.demelas@gmail.com.

1 G. HARDER, mtovnpdc, in G. KITTEL — G. FRIEDRICH, Grande Lessico del Nuovo Testamento (GLNT),
VI, Brescia 1971, 1393-1394.



=
O
e
e
<

“Liberaci dal male” o “Liberaci dal Maligno”?

Nella sua accurata analisi, Harder spiega che nell’antichita greca a quel lemma
era associato il significato di “sbagliato, inadatto, cattivo”, oltreché di “malvagio” in
senso etico. Circa I'uso anticotestamentario, Harder riassume cosi: «Una rassegna
di tutti i passi dei LXX nei quali tovnpdg ricorre rivela che nella maggioranza dei
casi (220 su 360) il termine ha valore morale»2. Nel Nuovo Testamento, invece, oltre
all’'uso aggettivale del termine, Harder segnala I'uso sostantivato, riferito tanto agli
uomini, specie al plurale, oi movnpot, con il significato di “i malvagi”, quanto al
singolare, dove «indica anche colui che ¢ I"avversario di Dio, il diavolo». E prosegue
evidenziando un particolare che induce ad avvicinarsi alla questione con prudenza:
«Questo & un uso caratteristico del N.T., senza esempio nell’ambiente nel quale si
diffonde il cristianesimo primitivo»3.

Quale lettura ¢ preferibile? Il problema & concreto, dati i risvolti dottrinali e teolo-
gici di non poco conto. L’interpretazione al maschile, infatti, presuppone il riferimen-
to alla realta, ontologica ed esistenziale, del “Maligno”, aprendo, cosi, il problema
della sua stretta relazione con I'umano. Ma anche I'interpretazione al neutro non &
priva di difficolta: accanto al “male” inteso come cid che & negativo in senso ampio
e generico, si puo vedere un riferimento a “il Male”, come realta a sé, con il pericolo
di cadere in un sottile dualismo di sapore manicheo. A questo genere di difficolta,
si aggiunge la collocazione dell’intera espressione di Mt 6,13b: siamo nel cuore del
primo dei grandi discorsi di Gesii stesso. Si tratta, dunque, di interpretare e cogliere
un aspetto di uno dei suoi principali insegnamenti.

Orientarsi ¢ senz’altro difficile, cosi come non ¢ semplice fondare su basi concrete
la decisione per una delle lettura possibili. Conduciamo la nostra analisi prendendo
le mosse dall’uso del lemma in Matteo e proseguendo con uno sguardo a cio che i
Padri della Chiesa e gli autori cristiani dell’antichita leggevano in questa espressione.
Scorrendo alcuni pareri di esegeti contemporanei, concluderemo con una proposta
che, senza la pretesa di essere risolutiva, ci sembra offra una sintesi delle diverse
sensibilita.

2. Luso di movnpdg nel vangelo di Matteo

Matteo ¢ I'autore neotestamentario che fa il maggior uso di mrovnpdg, contando
24 ricorrenze sulle 75 totali.

Nel Discorso del Monte, il brano nel cui contesto ¢ inserito il Padre Nostro, I’e-
vangelista impiega il lemma varie volte, utilizzandolo sia come aggettivo che come

2 Ibid., 1370.
5 1bid.,1389.

10



Fabrizio Demelas

sostantivo, sia al singolare che al plurale. La prima ricorrenza ¢ quella di 5,11, nell’ul-
tima pericope delle Beatitudini, dove leggiamo ginwetvy mav movnpov kad Vudv,
«diranno ogni sorta di male contro di voi»4; qui ¢ evidente che ci troviamo di fronte
al neutro rovnp@ impiegato come sostantivo.

I problemi nascono con le due ricorrenze di 5,37.39. Al v. 37 leggiamo t6 8¢
TEPIGGOV TOVTWV €K TOD Tovnpod €cTtv; le traduzioni piti conosciute leggono il
riferimento personale: «il di pitl viene dal Maligno»>. Poco oltre, al versetto 39, Gestt
afferma: pn dvticthival @ movnpe®; le traduzionié sono pitt omogenee nel riferire
ponhril a una persona malvagia.

Qualche versetto pitl avanti, in 5,45, Matteo usa Tovnpdg in senso sostantivato,
ma al maschile plurale, riferito agli uomini, quando ricorda che il Padre tov 1jAiov
adTOD AvatéAdet €ml movnpoLg Kal dyadovg, «fa sorgere il suo sole sui cattivi e
sui buoni».

Sempre nell’ambito del Discorso del Monte, la ricorrenza di 6,23 mostra un uso
aggettivale di rovnpdg, non riferito a persone, ma a cose, in questo caso all’occhio,
metafora dell’animo umano; il significato corrente nelle traduzioni ¢ «malato», ma,
dato il senso metaforico, potrebbe non essere fuori luogo un senso morale. La ricor-
renza di 7,11 presenta ancora I'uso aggettivale, questa volta in senso morale riferito
agli stessi ascoltatori di Gesu: &l obv LueTg movnpol dvteg, «Se voi, dunque, che
siete cattivi». Il senso aggettivale non morale ritorna in 7,18, dove «mrovnpdg ¢ detto
di frutti in quanto sono znutilizzabili, inutili»7.

4 Dove non specifichiamo, la traduzione italiana citata ¢ tratta dalla versione CEI 2008.

5 Cosi CEI 2008, che utilizza anche I'iniziale maiuscola. Le versioni italiane Nuova Versione della Bibbia
delle edizioni San Paolo (1995), e, in ambito riformato, La Nuova Diodati (1991) e La Sacra Biblia Nuo-
va Riveduta (1994), accolgono la stessa lettura, senza riportare I'iniziale maiuscola. La TILC preferisce
rendere con il pit diretto «Tutto il resto viene dal diavolo». La Vulgata riportava, invece, «Quod autem
his abundantius est a malo est». La English Standard Version (2001) traduce con «Anything more than
this comes from evil». In lingua tedesca, la Revidierte Lutherbibel (1984) sceglie per il riferimento al
neutro, inteso come cid che & negativo «Was dariiber ist, das ist vom Ubel», mentre la versione M-
chener NT (1998) opta per una lettura al neutro, ma con riferimento al Male in sé: «Das Mehr aber als
dieses ist vom Bdsen».

6 CEI 2008 riporta «Non opporvi al malvagio», con I'iniziale minuscola, con chiaro riferimento all'uvomo
malvagio. Stessa scelta fanno anche La Nuova Diodati («Non resistere al malvagio») e La Sacra Biblia
Nuova Riveduta («Non contrastate il malvagio»). La English Standard Version segue questa stessa linea
con «Do not resist the one who is evil», come la TILC che riporta «Non vendicatevi contro chi vi fa
del male». Invece, la Nuova Versione della Bibbia fa riferimento al male in generale: «Non resistere
al male», allineandosi alla Vulgata che, coerente con quanto aveva reso per la ricorrenza precedente,
traduce con «Non resistere malo». In lingua tedesca la Munchener NT mantiene la stessa lettura della
ricorrenza precedente («Nicht dem Bosen widerstehen»), cosi come la Revidierte Lutherbibel: «Nicht
widerstreben sollt dem Ubel». Harder ritiene che in entrambi i versetti I’ evangehsta faccia riferimento
a cio che ¢ male, e propone di seguire la Vulgata leggendo t® movnp® come sostantivo neutro (G.
HARDER, movnpdg, 1397-1398).

7 G. HARDER, Tovnpdg, 1378.

11

>
=
=
o




=
O
e
e
<

“Liberaci dal male” o “Liberaci dal Maligno”?

Al di fuori del primo discorso di Gesti, Matteo usa ancora il lemma come ag-
gettivo con significato morale riferito a persone in 12,34, dove movnpoi ¢ rivolto ai
Farisei, che Gesti ha appena apostrofato come «razza di vipere!». Lo stesso uso si
trova in 12,35.39, nel seguito del confronto tra Gesu e i suoi avversari. Gli usi suc-
cessivi dell’aggettivo non fanno riferimento a persone. Cosi in 15,19, dove troviamo
Siadoyiopoi Tovnpoi, «propositi malvagi», e in 20,15, dove, al termine della parabo-
la degli operai nella vigna, ritorna il riferimento all’occhio, anche questa volta metafo-
ra dell’atteggiamento interiore. E interessante notare, nell’ambito dell’uso aggettivale
di rovnpdg nel Primo Vangelo, anche la ricorrenza del comparativo movnpdtepa,
in 12,45, dove ¢ riferito a spiriti, ma in modo esplicito: Tvedpata rovnpdTepa £av-
TOD, «spiriti peggiori di lui».

L’uso sostantivato, al di fuori del Discorso del Monte, ritorna in 9,4, dove il plu-
rale mrovnpa ¢ riferito alle «cose malvagie» oggetto dei pensieri degli Scribi, e in
13,49 dove indica la separazione degli uomini giusti dai malvagi nel giudizio finale:
ol &yyelot xai AQop1odG1V TOLG TOVNPEOLG K HéGov TAV dikaiwmv, «[verranno]
gli angeli e separeranno i cattivi dai buoni». Ancora, nello stesso senso, in 22,10 ri-
troviamo movnpdg come sostantivo, con la stessa formula di 5,45: il versetto si trova
nella parabola del banchetto nuziale e narra che i servi radunarono rovnpoVg te xai
ayadovg, «cattivi e buoni», persone che si ritrovano invitate al banchetto. Invece,
in 13,38, il riferimento al male, con 'uso di movnpdv in senso neutro, & abbastanza
chiaro.

Oltre a 5,37, esiste, nel testo di Matteo, un’altra ricorrenza in cui rovnpdg sem-
bra riferito al malvagio nemico di Dio: £épyetat 6 movnpodg, «viene il Maligno»
(13,19). «Senza alcun dubbio in Mz 13,19 6 movnpdg ¢ il diavolo», afferma Harder8.
La sua certezza deriva dal fatto che i passi paralleli di Mc 4,15 e Lc 8,12 in luogo di
6 movnpdc riportano rispettivamente 6 Zatavac e 6 sidBoroc. E vero, perd, che
Matteo conosce e utilizza entrambe le denominazioni proprie del tentatore, quando
gli occorrono. Lo fa, per esempio, nel racconto delle tentazioni® di Gesti di 4,1-11 o
ancora in 12,26, oppure in 13,39, per non citare che alcuni casi. Se, dunque, in 13,19
I’evangelista impiega movnpdg anziché 6 Zatavag o 6 didfolog, ¢ legittimo pensa-
re che intendesse fare una scelta diversa rispetto agli altri Sinottici.

Questa ampia varieta di impiego di tovnpog da parte di Matteo non consente, di
per sé, di dare alla ricorrenza di 6,13b una lettura univoca. Il problema della lettura
dell’invocazione resta, quindi, aperto.

8 Ibid., 1389.

9 In proposito si puo vedere E. HAAG, Biblische Aussagen zur Existenz und Funktion des Bésen, in Trierer
theologische Zeitschrift 124 (2015) 70-72.

12



Fabrizio Demelas

3. Mt 6,13 nell’interpretazione dei Padri della Chiesa
e dei primi scrittori cristiani

Quanto propongono i Padri della Chiesa e i primi autori cristiani a proposito
dell’emistichio di Mt 6,13b non aiuta a uscire dall’incertezza.

Tertulliano, nel suo De Oratione, composto tra il 200 e il 206, commentando il
Padre nostro, scrive: «Ipse [Jesus Christus] a diabolo temptatus, praesidem et artifi-
cem temptationis demonstravit. Hunc locum posterioribus confirmat: Orate, dicens,
ne tentemini (Luc., XXII, 46). Adeo tentati sunt Dominum deserendo, qui somno
potius indulserant quam orationi. Eo respondet clausula interpretans quid sit: Ne
nos deducas in tentationem. Hoc est enim: SED DEVEHE NOS A MALO»10 (De
Oratione, 8,10). Come faranno tanti altri interpreti dopo di lui, Tertulliano legge 1'ul-
tima invocazione del Padre Nostro in stretta connessione con la precedente, come un
completamento utile a comprenderla: il Maligno & 'autore della tentazione oggetto
dell’invocazione di 13a; in 13b il riferimento diretto ¢ al male; ma il male non & una
entita a sé, quanto piuttosto quella realta negativa in cui la persona puo venire a tro-
varsi in seguito alla caduta di fronte alla tentazione del Maligno.

Origene, nel suo trattato I1epi edyfig, risalente a dopo il 231, dedica una sezione
al Padre Nostro, dal titolo EENynecig thig mpocedyfic kuptakxiic. In questo scritto,
a proposito dell’ultima invocazione, afferma «Jam et Lucas mihi videtur per illud,
Ne nos inducas in tentationem, virtualiter quoque docuisse illud: Lzbera nos a malo:
quodque merito ad discipulum jam provectum Dominus per compendium locutus
est, clarius vero ad populum, doctrina magis perspicua indigentem. Liberat autem
nos Deus a malo, non cum hostis nunquam ingruit, nullisve nos artibus suis aut mini-
stri suae voluntatis oppugnat, sed cum eum vincimus, (in acie) viriliter stando contra
ea quae eveniunt»11,

10 PL 1, 1164. V. Bonato traduce cosi: «Gesu Cristo stesso si lascio tentare da Satana per farci scoprire, in
quest’ultimo, 'origine e I'artefice della tentazione. Egli conferma questa verita quando poi dice: “Pre-
gate per non entrare in tentazione”. E questo ¢ tanto vero che furono tentati, abbandonando il Signore,
per aver preferito darsi al sonno piuttosto che alla preghiera. L'ultima domanda ci spiega d’altronde
il significato di non indurci in tentazione, ossia: Ma liberaci dal male» (http://bibbiasalmi.blogspot.
it/2011/07/commento-di-tertulliano-al-pater.html).

11 E&nynecig thig npocedyfig kuplakiig, 19 (Versione latina tratta dalla edizione di Basilea, 1694). No-
tiamo che nel suo testo Origene continua a impiegare movnpdg, tanto nelle citazioni evangeliche, quan-
to nella sua interpretazione. Soltanto nella conclusiva [Tapagpacig edyfig thig Kuplakig, in calce al
testo di Basilea, si legge: [Tovnpdg 8¢ éativ 6 8iaBorog. Tenendo presente questa lettura, possiamo
tradurre: «Mi sembra che gia anche Luca, a proposito di “Non ci indurre in tentazione”, indicasse in
modo implicito “Liberaci dal Maligno”. In effetti, davanti a un discepolo gia provetto, il Signore parlo
in un modo stringato, mentre davanti al popolo, bisognoso di un insegnamento pitt comprensibile, in
un modo senz’altro pitl chiaro. Ora, il Signore ci libera dal Maligno non quando il nemico talvolta ci
assale e ci combatte con qualsiasi sua insidia e con i servi della sua volonta, ma quando noi lo vinciamo,
stando saldi e con coraggio nel combattimento contro le cose che accadono».

13

>
=
=
o




=
O
e
e
<

“Liberaci dal male” o “Liberaci dal Maligno”?

Con Origene si apre la posizione di scuola greca, che interpreta il rovnpo® di 13b
come un sostantivo maschile: siamo di fronte al nemico di Dio, a una realta personale
che combatte contro gli uomini, e contro cui gli uomini si trovano a confrontarsi,
chiamati alla vittoria.

Cipriano, vescovo e martire di Cartagine, nel suo scritto che risale al 252, rico-
nosce la presenza di un “avversario”, collegandola con il primo emistichio del v. 13.
Quanto alla lettura di movnpod, pero, propende per il neutro: «In novissimo enim
ponimus, SED LIBERA NOS A MALO, comprehendentes adversa cuncta quae con-
tra nos in hoc mundo molitur inimicus»!2 (De Oratione Dominica, 27). Nella lettura
dell’ultima invocazione, siamo in grado di comprendere, afferma Cipriano, «tutte
quelle avversita che il nemico organizza in questo mondo contro di noi». Si parla,
dunque, di male, inteso come I'opera del Maligno contro gli uomini.

Tra gli altri Padril3, citiamo Agostino!4. Il vescovo di Ippona ¢ autore di ben sette
studi sul Padre Nostro. Uno di questi & il De Sermone Domini in montem, dove scrive:
«Ad hoc itaque pertinet quod sic dicitur, Szz autem sermo vester, Est, est; Non, non:
hoc bonum est et appetendum. Quod auten: amplius est, a malo est; id est, si iurare co-
geris, scias de necessitate venire infirmitatis eorum quibus aliquid suades: quae infir-
mitas utique malum est, unde nos quotidie liberari deprecamur, cum dicimus, Lzbera
nos a malo (Matth. VI, 13). Ttaque non dixit, Quod autem amplius est, malum est; tu
enim non malum facis, qui bene uteris juratione, quae etsi non bona, tamen necessaria
est, ut alteri persuadeas quod utiliter suades: sed a 7zalo est, illius cajus infirmitate ju-
rare cogeris. Sed nemo novit nisi qui expertus est, quam sit difficile et consuetudinem
jurandi exstinguere, et numquam temere facere quod nonnumquam facere necessitas
cogit»15 (I, 17.51). Piu avanti, Agostino afferma: «Ultima et septima petitio est, Sed
libera nos a malo. Orandum enim est, ut non solum non inducamur in malum, quo

12 PL 4,537.

13 In epoca patristica, scrissero sull’argomento anche Gregorio di Nissa (335-395), con le sue cinque
Homziliae in Orationen: dominicam, Giovanni Crisostomo (344-407), autore di due trattati sul Padre no-
stro, Pietro Crisologo (390 ca. —450), autore di sei omelie sulla preghiera insegnata da Gest, e Isidoro
di Alessandria (450 ca.-520 ca.). Tra i Padri medioevali, ricordiamo Bonaventura da Bagnoregio, auto-
re, tra l'altro, di Expositiones in Testamentum novum. Nell’ambito di quest’opera, scrisse una Expositio
in capitulo V1 S. Matthaei de oratione Dominica.

14 La traduzione di tutti i brani di Agostino ¢ tratta dal sito www.augustinus.it.

15 PL 34, 1255-1256. «Sza il vostro discorso: si si, no no. Questo ¢ un bene e da conseguire. I/ d7 piz ¢
dal male, ciod se sei costretto a giurare, sappi che proviene dalla debolezza di coloro ai quali inculchi
qualche verita. E questa debolezza ¢ certamente un male, dal quale ogni giorno invochiamo di essere
liberati, quando diciamo: Liberaci dal male. Percid non ha detto: il di pitt & un male; tu infatti non
commetti un'azione malvagia perché usi bene del giuramento il quale, sebbene non buono, & tuttavia
indispensabile per convincere 1'altro di cid che inculchi utilmente, ma esso proviene dal male di colui,
dalla cui debolezza sei costretto a giurare. Ma soltanto chi lo ha sperimentato sa quanto sia difficile
reprimere 'abitudine di giurare e di non compiere mai sconsideratamente un atto che talora la necessita
costringe a compiere».

14



Fabrizio Demelas

caremus, quod sexto loco petitur; sed ab illo etiam liberemur, quo iam inducti sumus.
Quod cum factum fuerit, nihil remanebit formidolosum, nec omnino metuenda erit
ulla tentatio. Quod tamen in hac vita quamdiu istam mortalitatem circumferimus,
in quam serpentina persuasione inducti sumus, non sperandum est posse fieri; sed
tamen aliquando futurum sperandum est, et haec est spes quae non videtur»16 (II,
9, 35). Proseguendo nel testo, si trova un’ulteriore conferma della sua lettura: «Et
tentationes temporalem istam vitam infestant; non autem erunt, cum perfectum erit
quod dictum est, Abscondes eos in abscondito vultus tui (Psal. XXX, 21). Et malum, a
quo liberari optamus, et ipsa liberatio a malo ad hanc utique vitam pertinet, quam et
iustitia Dei mortalem meruimus, et unde ipsius misericordia liberamur»17 (II, 10,37).

Questi testi mostrano con chiarezza che, per Agostino, il significato legato a
novnpob ¢ I'incompletezza nel possesso del bene, una incompletezza, una carenza
che ¢ vissuta e percepita come “male”.

Un altro scritto in cui Agostino conferma ancora una volta questa sua lettura si
trova nelle Epistolae, in particolare nell’epistola indirizzata alla vedova romana Pro-
ba. Anche qui, Agostino abbraccia la dizione di rovnpob al neutro, nel senso pit
generale e ampio. Queste le sue parole: «Cum dicimus, Libera nos a malo (Matth. VI,
9-13), nos admonemus cogitare, nondum nos esse in eo bono ubi nullum patiemur
malum. Et hoc quidem ultimum quod in dominica oratione positum est, tam late
patet, ut homo christianus in qualibet tribulatione constitutus in hoc gemitus edat, in
hoc lacrymas fundat, hinc exordiatur, in hoc immoretur, ad hoc terminet orationem.
His enim verbis res ipsas memoriae nostrae commendari oportebat»18 (Augustinus
Probae, 11, 21).

Alla posizione di Agostino fa esplicito riferimento Tommaso d’Aquino, che,
nel suo commento al Padre Nostro, a proposito dell’'ultima invocazione cosi scri-
ve: «Supra docuit nos Dominus petere veniam peccatorum, et quomodo possumus
vitare tentationes: hic vero docet petere praeservationem a malis. Et haec petitio est

16 PL 34, 1284-1285. «L’ultima e settima richiesta & Ma liberaci dal male. Si deve infatti pregare non solo
di non essere indotti al male, di cui siamo privi, e questo si chiede al sesto posto, ma di essere liberati
da quello, al quale siamo stati indotti. E quando questo avverra, non rimarra nulla di temibile e non
si dovra pit temere alcuna tentazione. Perd non si deve sperare che questo possa avvenire in questa
vita, finché portiamo in giro la soggezione alla morte, alla quale siamo stati indotti dalla suggestione del
serpente; tuttavia si deve sperare che avverra, e questa ¢ una speranza che non si sperimenta.

17 PL 34, 1286. «E le tentazioni travagliano questa vita posta nel tempo; non vi saranno piti, quando si
avverera quel pensiero: L nasconderai nel segreto del tuo volto. E il male, da cui desideriamo di essere
liberati, ed anche la liberazione dal male appartengono a questa vita che per la giustizia di Dio abbiamo
meritato soggetta a morire e da cui per la sua misericordia saremo liberati».

18 PL 33,502. «Quando diciamo: Liberaci dal male, ci rammentiamo di riflettere che non siamo ancora in
possesso del bene nel quale non soffriremo alcun male. Queste ultime parole della preghiera del Signore
hanno un significato cosi largo che un cristiano, in qualsiasi tribolazione si trovi, nel pronunciarle
emette gemiti, versa lacrime, di qui comincia, qui si sofferma, qui termina la sua preghiera. Con queste
parole era opportuno affidare alla nostra memoria le verita stesse».

15

>
=
=
o




=
O
e
e
<

“Liberaci dal male” o “Liberaci dal Maligno”?

generalis contra omnia mala; scilicet peccata, infirmitates et afflictiones, sicut dicit
Augustinus. Sed quia de peccato et tentatione dictum est, dicendum est de aliis malis,
scilicet adversitatibus et afflictionibus omnibus huius mundi; a quibus Deus libe-
rat quadrupliciter. Primo ne superveniat afflictio. [...] Secundo liberat quando in
afflictionibus consolatur. [...] Tertio quia afflictis tot bona facit quot tradunt mala
oblivioni. [...] Quarto quia tentatio et tribulatio convertitur in bonum»19 (I Oratio-
nem Dominicam, 7). E evidente, da questo testo, che anche Tommaso legge movnpod
al neutro. Questo non significa, perd, che egli non riconosca la presenza diabolica
personificata. Poco prima, infatti, commentando la prima parte del v. 13, Tommaso
afferma che «Diabolus fortissime tentat. [...] Unde et signanter dicitur tentator» (I
Orationem Dominicam, 6)20.

4. “Il Maligno”, una lettura che piace agli esegeti di oggi

Gli esegeti contemporanei non riconoscono alla questione una particolare rilevan-
za. Tuttavia, pur dividendosi sulla lettura dell’emistichio di Mt 6,13b, preferiscono la
lettura personale di rovnpos. Vediamo alcune delle lettura proposte.

Viviano ha qualche dubbio, ma propende per la lettura di movnpo® al maschile,
con riferimento alla realta personale del demonio: «zale: Quasi certamente si riferisce
al maligno il demonio, il male personificato»2!. Albright e Mann fanno la stessa scel-
ta, senza mostrare dubbi, e traducono &nd tob wovnpos con «from the Evil Onex;
quindi proseguono commentando ’espressione con un riferimento paolino: «Paul’s
letters give frequent warnings on the devil’s onslaughts in the time of the Kingdom’s

19 «Nelle due domande precedenti il Signore ci ha insegnato a chiedere il perdono dei peccati e il modo
di evitare le tentazioni. Qui invece ci insegna a chiedere di essere preservati dal male. Ed ¢ questa una
richiesta generale che — come fa osservare Agostino — riguarda tutti i mali, sia i peccati che le infermita,
le avversita e le afflizioni. Ma poiché del peccato e delle tentazioni si & gia detto, ora non ci resta che
parlare degli altri mali, ossia delle avversita e delle afflizioni e delle altre cose del genere, dalle quali Dio
ci libera in quattro maniere: 1 - Impedendo che ci colpisca l'afflizione [...]. 2 - Consolandoci quando
le afflizioni sopraggiungono [...]. 3 - Concedendo agli afflitti tanti beni da far loro dimenticare i mali
[...]1. 4 - Trasformando in bene la tentazione e la tribolazione» (S. TOMMASO D’AQUINO, Opere Spiri-
tuali. Commenti al Credo, al Padre Nostro, all’Ave Maria e ai Dieci Comandamenti, a cura di P. Lippini,
Bologna 1999, 168-169).

20 «Il diavolo tenta con estrema violenza. [...]. Non per nulla satana & detto per antonomasia il zentatore»
(S. ToMMASO D’AQUINO, Opere Spirituali. Commenti al Credo, al Padre Nostro, all’ Ave Maria e ai Diect
Comandamenti, 165).

21 B. T. VIVIANO, I/ Vangelo secondo Matteo, in Nuovo Grande Commentario Biblico, a cura di F. Dalla
Vecchia — G. Segalla — M. Vironda, Brescia 2002, 841. Per brevita, d’ora in poi citeremo questa opera
con la sigla breve NGCB.

16



Fabrizio Demelas

inauguration»22, Sulla stessa scia ¢ la lettura di Harrington: «Il termine ponéros &
ambiguo: puo significare “il male” o “il Maligno”. Se I'interpretazione escatologica ¢
corretta, ¢ pit logico intendere poréros nel senso di Satana»23. Rademakers legge tutto
il versetto 13 nel suo insieme e ha una posizione pit articolata: «Non che Dio spinga
I'uomo al male, ma la sua presenza non puo che smascherare in noi cio cui siamo at-
taccati e che non ¢ lui stesso. Non si chiede di essere sottratti alle prove e alle difficolta
della vita, ma si chiede a Dio la fedelta “fino alla fine”, nella linea escatologica di Mt
24,13. Cosi il “malvagio” (poneros), di cui si parla, indica ben pit del male astratto; &
anche quella forza attiva, che nella Bibbia ¢ personalizzata: “il maligno”, “il satana”,
il tentatore che Gesu stesso affronta dopo il battesimo (4,1-11) e lungo tutta la sua
vita»24. Anche Sand considera I'intero v. 13 e si schiera sulla stessa linea interpretati-
va, ma con ancora maggiore nettezza: «Non solo ’assenza dell’articolo [nell’espres-
sione “in tentazione”], ma anche la connessione con il Maligno (6,13b), che in verita
opera nella comunita matteana, fanno pensare perd non a tentazioni escatologiche,
ma a condizioni attuali di pericolo. Queste sono cagionate per opera “del Maligno”,
cio¢ di una potenza anti-divina (ipostatizzata o addirittura personificata). Siccome
I'uomo non ¢ in grado, con le sue sole forze, di opporsi a simili tentazioni, la petizio-
ne conclusiva suona nel senso che Dio voglia evitare che I'uomo sia abbandonato in
balia del Maligno e della tentazione, privo di aiuto e di protezione»?3. Il riferimento
agli angeli ribelli era ancora pitl esplicito nella posizione di Schiwy, che, circa cin-
quant’anni or sono, scriveva: «Il male in senso biblico non & un essere primitivo che
si trovi di fronte a Dio dall’eternita (non pud quindi essere inteso dualisticamente, v.
in Gv 1,4-5B), ma la ribellione di esseri liberi (angeli, uomini) creati da Dio, contro la
realizzazione del loro proprio senso in quanto non si trasferiscono con amore in Dio
ma, in un fatale super-apprezzamento di sé, si dichiarano autonomi e vogliono svi-
luppare e completare il mondo contro o per lo meno senza Dio»26. Ancora, Eduard
Schweizer presenta una posizione coerente con la propria estrazione e afferma: «Chi
prega il Padrenostro [...] non prega Dio di offrirgli la possibilita di dimostrare la
sua fede, ma lo prega di non metterlo alla prova. Con tale richiesta egli non pretende
da Dio di essere liberato dal pesante e grande dono della liberta, ma prega di venire
preservato dalle particolari situazioni nelle quali la decisione sbagliata potrebbe
cadergli addosso quasi inesorabilmente, dalla particolare “ora della tentazione” (Lc.
8,13). Se la seconda meta del versetto non pensa al male, ma al Maligno, come sembra
logico in 13,19, allora la doppia affermazione che ¢ stata analizzata sopra risulta par-

22 W. F. ALBRIGHT — C. S. MANN, Matthew, New York 1971, 77.

25 D.J. HARRINGTON, I/ Vangelo di Matteo, Leumann 2005, 86.

24 J. RADERMAKERS, Lettura pastorale del Vangelo di Matteo, Bologna 1983, 78.

5 A. SAND, I/ Vangelo secondo Matteo, Brescia 1992, 1, 181-182.

26 G. SCHIWY, Introduzione al Nuovo Testamento, 1: Matteo, Marco, Roma 1971, 131.

N

17

>
=
=
o




=
O
e
e
<

“Liberaci dal male” o “Liberaci dal Maligno”?

ticolarmente sorprendente: Dio vuole la tentazione eppure ¢ il Maligno che ci viene
incontro in essa. Qui, alla fine della preghiera, si coglie I'anelito verso quel mondo nel
quale questa contraddittorieta di tutta la nostra vita svanira»27. Dumais nota che «Il
contesto evangelico non permette di tagliare corto in un senso o nell’altro» e, dopo
aver riassunto le posizioni dei Padri greci e latini, prosegue: «Secondo J. Lambrecht
“& verosimile che Matteo abbia qui pensato proprio al diavolo: il Malvagio. Con una
parola neutra, ci si attenderebbe piuttosto, dopo ‘liberaci’, la proposizione ek (fuori
da) e una specificazione complementaria (da ogri male)”. Oggi ¢ la versione al ma-
schile quella sostenuta dalla maggioranza dei commentatori del DM [Discorso del
Monte] o del Padrenostro; quella che si legge nelle pit diffuse Bibbie francesi [...] e
in alcune edizioni italiane»28.

Wolfgang Trilling ¢ uno degli studiosi che propendono per la lettura opposta:
«“Ma liberaci dal male”: & I'invocazione che conclude la preghiera e la riassume.
Anzi, essa completa la domanda dell’avvento del regno, giacché se non si & ancora
instaurato, lo si deve alla posizione della potenza del male. Finché il male non sara
definitivamente vinto — un evento che oltrepassa le nostre possibilita se non interviene
Dio stesso — le cose resteranno cosi!»2%. Anche la lettura di Ulrich Luz si distingue:
«Fin dai tempi antichi si discute se movnpob debba essere inteso, in questa richiesta
conclusiva, come maschile o neutro. La maggior parte delle occorrenze matteane e
neotestamentarie, il parallelismo con la richiesta sulla tentazione in 2 Tim 4,18 e Did.
10,5, quelle che sono le piti antiche interpretazioni della richiesta, come pure i pa-
ralleli giudaici — nel giudaismo “il male” (al maschile) come designazione di Satana
non ¢ attestato — depongono a favore di una interpretazione come neutro. A partire
dai testi giudaici si ¢ indotti di nuovo a pensare alle esperienze della vita quotidiana:
malattia, angustia, gli uomini malvagi, I'istinto malvagio. La richiesta di Matteo con-
tiene percid un’intensificazione e una generalizzazione della richiesta sulla tentazione
e completa il Padrenostro con una formulazione positiva»30, Dello stesso avviso &
Harder il quale, al termine della sua dettagliata analisi, afferma: «to0 Tovnpo® andra
dunque inteso come neutro, secondo 'uso prevalente di Matteo. Esso ¢ il 7zale nel
senso delle preghiere giudaiche, soprattutto la tribolazione del tempo finale, come
pure il #zale che si puo fare o progettare contro qualcuno».

Ortensio da Spinetoli preferisce il riferimento personale a Satana: «Il genitivo
movnpod lascia tuttavia ancora incerti sulla sua identificazione poiché pud provenire
dal maschile 6 movnpdc (il maligno), come dal neutro t6 rovnpdv (il male). Entram-
be le identificazioni sono possibili, ma il riferimento alla persona del maligno data la

27 E. SCHWEIZER, I/ Vangelo secondo Matteo, Brescia 2001, 146-147.
28 M. DUMATS, I/ Discorso della Montagna, Leumann 1999, 320.

29 W. TRILLING, Vangelo secondo Matteo, Roma 2001, 121.

30 U. Luz, Vangelo di Matteo, Brescia 2006, 1, 514.

18



Fabrizio Demelas

mentalita degli autori sacri, ¢ piti verosimile e piti comune. Sia grammaticalmente che
contestualmente ¢ I'interpretazione che maggiormente si impone. [...] Matteo con-
tinua a parlare di Satana gia segnalato anche nel discorso della montagna (5,37)»31.
Con la stessa certezza, Rinaldo Fabris afferma: «L’aggiunta finale di Matteo, “ma
liberaci dal male” forse rappresenta la piti antica interpretazione dell’espressione am-
bivalente “non ci indurre in tentazione”. Il suo significato ¢ inequivocabile comunque
si intenda il termine greco poréros, come “male-peccato”, con la tradizione latina, o
come “malvagio-maligno-diavolo” con quella greca. L’uso di questo vocabolo in Mat-
teo fa propendere per I'interpretazione personale, “maligno”, Mt 13,19.38»32. Enzo
Bianchi fa notare che «la frequenza con cui il male appare personificato nei vangeli
fa propendere per la seconda soluzione», “Maligno”, e prosegue ricordando che «la
liberazione delle liberazioni ¢ quella dal male, dalle opere del Maligno, che sono
sempre violenza, sofferenza, morte»33. Anche Silvano Fausti propone «Ma liberaci
dal maligno. 1l maligno (26 volte in Mt, 2 in Mc, 13 in Lc¢) & colui che ci vuole domi-
nare. Ha come alleate le nostre passioni e il nostro disordine, con cui ci tenta perché
cadiamo nelle sue mani, e vi restiamo. L’opera di Dio ¢ strapparci da esse e impedire
che vi ricadiamo»34. Diversa I'opinione di Tassin, secondo cui ¢ il caso di leggere:
«Liberaci (dagli artigli) del/ Male. 1’iniziale maiuscola ¢ d’obbligo; infatti il contesto di
Matteo invita a comprendere, al maschile, una designazione del diavolo, il “Maligno”
(Mt 5,37), il responsabile della tentazione. Insistere qui sull’esistenza personale di un
diavolo, rivale di Dio, andrebbe oltre il senso: Gesti si limita a riprendere le concezio-
ni religiose della sua epoca. [...] Il Nuovo Testamento rimette il credente di fronte al
gioco misterioso di forze contrarie al piano di Dio»33.

Al termine di questa breve rassegna, ¢ il caso di ricordare le scelte operate dai
traduttori della Bibbia: la TILC 1985/2001 adotta una soluzione salomonica, pro-
ponendo «dal Male», la CEI preferisce allinearsi alla Vu/gata e mantiene inalterata
la sua traduzione «dal male» (1974 e 2008) cosi come la Nuova Versione della Bibbia
delle edizioni San Paolo, mentre la lettura personale «dal maligno» era gia proposta
da Diodati ed ¢ confermata da La Nuova Diodati. La English Standard Version traduce
I'invocazione con «Deliver us from evil», la tedesca Revidierte Lutherbibel propone
«sondern erldse uns von dem Bosen», mentre la versione Munchener NT preferisce
«sondern rette uns vom Bosen».

Merita un cenno la scelta autorevole operata dal Catechismo della Chiesa Catto-
lica. 11 Catechismo, al n. 2851, commentando «Ma liberaci dal male», afferma: «In

31 O. DA SPINETOLL, Matteo: commento al Vangelo della Chiesa, Assisi 1973, 185-186.

32 R. FABRIS, Matteo, Roma 1982, 162.

33 E. BIANCHI, I/ Padre nostro. Compendio di tutto il vangelo, Cinisello Balsamo 2008, 57.
34 S. FAUSTL, Una comunita legge il vangelo di Luca, Bologna 1994 (2003 %"ist.), 95.

35 C. TASSIN, Vangelo di Matteo: commento pastorale, Cinisello Balsamo 1993, 90.

19

>
=
=
o




=
O
e
e
<

“Liberaci dal male” o “Liberaci dal Maligno”?

questa richiesta, il Male non ¢ un’astrazione; indica invece una persona: Satana, il
Maligno, 'angelo che si oppone a Dio». La lettura & confermata nel Catechismo della
Chiesa Cattolica - Compendio, dove, al n. 597, leggiamo «Il Male indica la persona di
Satana, che si oppone a Dio».

5. La relazione tra i figli e il Padre, una possibile chiave
di lettura

La rapida panoramica sugli autori contemporanei e la rassegna delle posizioni dei
Padri e degli antichi autori cristiani mostra che oggi, come centinaia di anni prima di
noi, le posizioni degli studiosi sono divise sulla lettura da dare al vocabolo che chiude
I'ultima invocazione del Padre Nostro. Il significato originario di Tob wovnpob ¢,
dunque, rimasto nella mente e nel cuore di Matteo, come un segreto, ma anche come
una sfida alla sensibilita dei suoi lettori. E come tali, accogliamo questa stimolante
proposta e tentiamo di formulare una ipotesi. Per farlo, prendiamo le mosse da una
lettura interessante dell’intero testo di Mt 6,9-13, quella proposta da uno dei maestri
contemporanei dell’analisi retorica.

Roland Meynet, esaminando da vicino i testi di Matteo e Luca, riconosce 1'usuale
struttura concentrica tipica dell’ambito biblico. Ecco come Meynet presenta la ver-
sione del Padre Nostro di Matteo¢:

Padre sia santificato iltuo NOME
nostro venga iltuo  REGNO
che sia fatta latua VOLONTA’ come in cielo cosi in terra
sei il PANE dinoi quotidiano
nei da anoi  oggi;
cieli e rimetti a nol i nostri DEBITT come anche noi
rimettiamo ai nostri debitori
e non far entrare  noi in TENTAZIONE
ma libera  noi dal MALVAGIO

Meynet nota che 'ultima invocazione ¢ parallela a «sia santificato il tuo Nome»,

36 R. MEYNET, La composizione del Padre Nostro, 5. 11 testo cui ci riferiamo ¢ quello reperibile sul sito
www.retoricabiblicaesemitica.org (SzRA 18, 04.05.2005; 15.09.2005). Questo articolo, in lingua fran-
cese, ¢ stato pubblicato con il titolo La composition du Notre Pére, in Liturgie 119 (2002) 158-191.

20



Fabrizio Demelas

per cui ritiene che il riferimento al Maligno sia pili coerente con I'impianto comples-
sivo del brano: «Si ¢ gia indicato che 'ultima parola dell’ultima domanda, poreéron,
¢ ambigua. In effetti la si puo interpretare come un nome comune neutro: “il male”;
ma anche, e preferibilmente, come un nome proprio, maschile: “il Maligno” o “il
Malvagio”. Oltre alle ragioni che favoriscono quest’ultima interpretazione la simme-
tria tra le richieste estreme invita a intendere questo nome proprio come opposto al
“Nome” divino della prima domanda. E vero che, in generale, “malvagio” si oppo-
ne direttamente a “buono” (ad es. Mt 5,45; 7,11) ma ¢& certamente possibile vedere
un’opposizione obliqua tra “malvagio” e “santo” (“sia santificato”)»37.

L’analisi e le deduzioni di Meynet sono molto interessanti.

Notiamo un particolare, evidenziato anche dal punto di vista grafico: la solenne
invocazione iniziale «Padre nostro, che sei nei cieli» resta in qualche modo al di fuori
dello schema retorico parallelo e rimane sottratta all’analisi del brano. Tuttavia, men-
tre esamina la quarta richiesta della preghiera, Meynet afferma: «La richiesta del pane
quotidiano ¢ quella che si accorda meglio con il nome di Colui cui ¢ rivolta la
preghiera: “Padre Nostro”». Questo dato che egli stesso evidenzia, sembra, tuttavia,
che non abbia un’importanza decisiva, dato che Meynet prosegue dicendo che «in ef-
fetti, se fosse stato necessario far precedere ognuna delle prime tre richieste ed ognu-
na delle ultime tre dal nome divino piti adatto, questo sarebbe stato» uno diverso
per ogni invocazione, in particolare «per la settima “nostro Liberatore” o “nostro
Salvatore”»38, Tuttavia, Matteo non ripete, né cambia, a ogni versetto 'invocazione
iniziale, come non lo fa Luca (Lc 11,2-4). Questo particolare, non certo casuale, sug-
gerisce di tentare una conclusione diversa.

Ricordiamo, innanzitutto, che, secondo quanto affermano sia Meynet nello studio
che citiamo sia Marcel Dumais??, il Padre Nostro ¢ al centro del primo grande di-
scorso di Gesu alle folle e ai discepoli di cui Matteo ci fornisce I'ampio resoconto dei
capitoli 5-7. Il contesto pitt ampio, in cui 'intero discorso ¢ inserito, inizia con le pri-
me battute del vangelo e ci porta al centro della storia di Israele: Matteo inizia il suo
racconto con la genealogia di Gestl, una genealogia che fa di Cristo il punto di arrivo
dell’intera storia del Popolo eletto. Dopo la genealogia, il Primo Evangelista narra
I'infanzia di Gest per affermare che egli ¢ il compimento degli annunci dei Profeti.
Dentro la storia di Israele riassunta con tanta sapiente brevita, Matteo lancia la novita
di un lieto e buon annuncio, lasciandone il copyright all’ultimo dei profeti, Giovanni
il Battista: «Convertitevi, perché il regno dei cieli ¢ vicino». Gest fa suo quello slogan,
se ne fa portatore e poi, nel primo lungo discorso, ne declina il contenuto. Cosi il
Discorso del Monte si presenta come la prima esplicitazione To0 edayyeiiov’ Incod

37 R. MEYNET, La composizione del Padre Nostro, 11.
38 Ibid., 6.
39 M. DUMAIS, I/ Discorso della Montagna, 107-112.

21

>
=
=
S




=
O
e
e
<

“Liberaci dal male” o “Liberaci dal Maligno”?

Xpictod, di quel lieto e buon annuncio, che, con Gesi, ha fatto irruzione nella fede
pitt che millenaria di Israele.

Se vogliamo trovare in Matteo un elemento di questo lieto annuncio capace di
riassumerlo in una sola parola, dobbiamo andare a 5,16, dove, per la prima volta
nel Primo Vangelo, Dio ¢ chiamato Padre, «vostro Padre». L’appellativo di questo
versetto ¢ 'inizio di un crescendo continuo che rivela per ciascun credente un rap-
porto nuovo, diretto e personale con il Dio di Abramo, di Isacco e di Giacobbe. Nel
giro di quaranta versetti, quando Gesli consegna ai suoi ascoltatori la preghiera del
Padre Nostro, il «Padre» della invocazione iniziale & gia I’ottava ricorrenza del voca-
bolo riferita a Dio, I'ottava delle venticinque volte in cui Dio ¢ chiamato Padre nel
vangelo di Matteo40,

Questa frequenza cosi elevata ci mostra come al centro dell’attenzione della pre-
ghiera di Mt 6,9-13 e della preoccupazione di Gesu ci sia questo aspetto partico-
lare della novita del Regno: il rapporto dei figli, di ciascuno degli uomini resi figli,
con il Padre. E una nuova relazione con Dio, una relazione che si presenta con una
caratteristica personale e diretta impensabile prima di Cristo.

1l suggerimento di Meynet, che invita a considerare «Padre nostro» come il nuovo
Nome di Dio, quello che si pud pronunciare e tutti siamo invitati a pronunciare, &
quanto mai pertinente. Tuttavia, pur accogliendo questa indicazione del gesuita fran-
cese, proponiamo di leggere I'ultima invocazione di Mt 6,13b come parallela non solo
alla prima invocazione, ma a tutto 'emistichio 9b, compreso I"appello vocativo inizia-
le «Padre nostro!». Impostato in questo modo, il parallelismo antitetico tra i due emi-
stichi mostra che, impiegando to0 movnpos — il male, il Male, o il Maligno: a questo
punto la distinzione perde di importanza —, Matteo ha voluto indicarci la dimensione
di vita che si pone in antitesi rispetto al rapporto con il Padre. Il senso dell’invoca-
zione diventa, cosi: liberaci da chiunque e da qualunque cosa che ci fa dimenticare il
rapporto con Te, liberaci da tutte le situazioni di vita quotidiana e da tutti i rapporti
personali, con gli altri e con il tentatore, in cui prescindiamo da questa relazione, in
cui dimentichiamo di essere, e di voler restare, alla Tua presenza, alla presenza del

40 Dappellativo “Padre” rivolto a Dio trova nei Sinottici un riscontro del tutto degno di nota. Matteo chia-
ma Dio “padre” in 23 testi per un totale di 25 volte, qualificandolo come “Padre vostro che ¢ nei cieli”
(5,16.45; 6,1; 7,11; 18,14), “Padre mio che & nei cieli” (7,21; 10,32.33; 12,50; 16,17; 18,10.19), “Padre
vostro celeste” (5,48; 6,14.26.32), “Padre mio celeste” (15,13; 18,35), “Padre celeste” (23,29), “Padre
nostro” (6,9), “Padre tuo” (6,4 ¢ 6,6, dove ¢ ripetuto due volte come in 6,18). Luca propone Dio come
Padre 17 volte (2,49; 6,36; 9,26; 10,21-22 dove & ripetuto cinque volte; 11,2.13; 12,30.32; 22,29.42;
23,34.46; 24,49). Marco, che, al contrario degli altri evangelisti, non conosce affermazioni circa gli
uomini come figli di Dio, da spazio all'immagine di Dio come Padre in quattro occasioni (8,38; 11,25,
unica volta in cui Marco chiama Dio “Padre vostro”; 13,32; 14,36), non numerose quanto quelle degli
altri testi, ma culminanti nella notissima esclamazione “Abba, padre!”, messa in bocca a Gesti in 14,36.
Spetta, pero, al vangelo di Giovanni il primato assoluto: il Quarto Vangelo chiama Dio “Padre” quasi
un centinaio di volte; neanche Paolo, che pure era stato il pioniere di questa felicissima espressione, in
tutte le tredici lettere, arriva a tanto.

22



Fabrizio Demelas

Padre nostro. Per i credenti, rimane, infatti, il pericolo di allontanarsi dal rapporto
con il Padre, di vivere la propria esistenza — anche quella di fede! — in un’altra dimen-
sione, che prescinde da quel rapporto. E cio in conseguenza di una propria scelta, che
sia orientata dall’attrazione verso criteri negativi di comportamento o dal cedimento
davanti alla tentazione del nemico. Da questo chiediamo di essere liberati.

La lettura di rovnpdg in Mt 6,13b puo, dunque, restare indeterminata, al neutro
o al maschile, indicando chiunque e qualunque cosa o situazione che ci allontana dal
Padre. Da una simile eventualita e da tutto cid che la provoca chiediamo che il Padre
stesso ci liberi: questo ci pare possa essere il senso dell’ultima richiesta della preghiera
che Gesu ci ha insegnato.

>
=
=
S

23



=
=
£
<

“Liberaci dal male” o “Liberaci dal Maligno”?

Riassunto

Liberaci dal male o Liberaci dal maligno? Come termina il Padre Nostro? Leggendo
Mt 6,13, la questione ¢ ancora aperta. Attraverso i secoli, gli studiosi si sono divisi
nella traduzione di movnpdg, il termine che Matteo impiego alla fine di quel ver-
setto. Tra i Padri della Chiesa e gli antichi scrittori cristiani, possiamo trovare la
traduzione “male” tra gli autori latini, come Cipriano o Agostino, e la lettura “ma-
ligno” tra gli autori greci, come Origene. Nel Medio Evo, Tommaso d’Aquino lesse
“male”. Tra gli studiosi contemporanei, prevale “maligno”, ma qualcuno continua a
tradurre “male”. Cosi, il reale significato di tovnpdg & ancora un segreto nella men-
te di Matteo e rappresenta una sfida per ogni lettore del Nuovo Testamento. Roland
Meynet suggerisce di leggere “maligno”, perché nella sua analisi retorica nota che
nel testo del Padre Nostro I'ultima invocazione ¢ opposta alla prima, Szz santificato
¢l tuo Nome. Secondo noi, nei primi capitoli del vangelo di Matteo Gesu rivela il
nuovo nome di Dio, Padre, e la nuova condizione umana, essere figli del Padre, il
Nostro Padre. Pensiamo, dunque, che I'ultima invocazione, Liberaci dal male o dal
maligno, debba essere letta in opposizione a tutto il primo verso della preghiera,
Padre Nostro incluso. Se ¢ cosi, tovnpdg significa ogni cosa o ogni soggetto, 7zale
o maligno, che rappresenta un ostacolo nella relazione tra gli uomini e Dio, tra i figli
e il Padre.

Abstract

Deliver us from evil or Deliver us from the devil? How ends Our Father? Reading Mt
6,13b, this question is still open. Through the centuries, scholars have been divided
in translating movnpdg, the word Mattew used at the end of that verse. Between
Church’s Fathers and ancient Christian writers, we can find the “evil” translation in
latin authors, e.g. Ciprianus and Augustinus, and the “devil” translation in greek au-
thors, e.g. Origenes. In the Middle Age, Thomas the Aquinas read “evil”. Between
contemporary scholars prevails “devil”, but someone translates “evil”. So, the real
meaning for rovnpdg is still a secret in Matthew mind and represents a challenge
for every New Testament reader. Roland Meynet suggests to read “devil”, because
in his rhetorical analysis, he notes in the Our Father text the last invocation is op-
posite to the first one, Hallowed be Your Name. In our opinion, in first Matthew’s
Gospel chapters, the Jesus’s speeches reveal the new name for God, Father, and
the new human condition, being sons of the Father, Our Father. So, we think the
last invocation, Deliver us from evil or devil, has to be read in opposition to all the
first verse of the prayer, “Our Father” included. If so, tovnpdc means everything
or everybody, evil or devil, that represents an obstacle in relationship between men
and God, between sons and the Father.

24



