Contributi RTLu XXII (1/2017) 181-192

Il ritorno del diavolo e la pentecostalizzazione
del cristianesimo

Andrzej Kobylinski*

1. Introduzione

1130 agosto 2017, alla Mostra Internazionale d’Arte Cinematografica di Venezia,
¢ stato proiettato per la Stampa, e il giorno dopo per il pubblico, il documentario
fuori concorso, intitolato The Devil and Father Amorth. 1l regista americano William
Friedkin ha dedicato questo film all’ultimo esorcismo praticato da quello che ¢ stato
’esorcista italiano per antonomasia, don Gabriele Amorth, scomparso esattamente
il 16 settembre 2016, poche settimane dopo la fine delle riprese. Fredkin € anzitutto
'autore del famoso film L’Esorcista del 1973 che ha regalato all’artista americano una
fama planetaria. Per molti aspetti, la sceneggiatura di questo film era opera di fanta-
sia, nata dal romanzo di Willam Peter Blatty. Questo film raccontava di una ragazza
dodicenne, posseduta dal demone chiamato Pazuzu, e di sua madre (atea), costretta a
ricorrere all’aiuto di due sacerdoti per liberare la figlia dal demonio.

A differenza del film del 1973, 'ultima opera di Fredkin ¢ un lavoro di tipo docu-
mentaristico. In The Devil and Father Amorth, Friedkin racconta I’esorcismo pratica-
to da don Amorth su una donna italiana di 30 anni, posseduta dal demonio — vittima
di una maledizione lanciata sulla ragazza dal fratello, membro di una setta. Al centro
del documentario sono stati inseriti 15 minuti del filmato — piccola videocamera a
mano e inquadratura fissa — di un esorcismo celebrato da don Amorth a Roma nell’a-
prile 2016 su quella donna, cui William Friedkin ha assistito personalmente, senza
troupe.

La registrazione audiovisuale del vero e proprio esorcismo, come del resto tutto il
documentario The Devil and Father Amorth, fanno nascere molte domande di carat-
tere filosofico, teologico, sociologico ed etico. Perché il regista de L’Esorcista & voluto
tornare su questo argomento spinoso 44 anni dopo la sua celebre pellicola? In che

Lautore ¢ professore di Filosofia presso la Facolta di Filosofia Cristiana dell’Universita del Cardinale
Stefan Wyszynski, ul. Dewajtis 5, PL-01-815 Warszawa (Polonia). E-mail: akobylinski@wp.pl.

181



=
>
o
=
=
c
o
o

| ritorno del diavolo e la pentecostalizzazione del cristianesimo

modo il tema del demonio, degli spiriti maligni e degli esorcismi si fa presente, oggi,
in molte culture e religioni? Come spiegare il ritorno del demonio nella nostra epoca
storica? Che tipo di legame c’¢ tra la desecolarizzazione e la credenza nel diavolo?
In che modo il processo globale della pentecostalizzazione del cristianesimo influen-
za l'interpretazione del demonio nel mondo cristiano? Come spiegare il boom degli
esorcismi negli ultimi anni in alcuni Paesi maggiormente cattolici, come per esempio
in Polonia? Come salvare, oggi, la specificita della visione cattolica del demonio e
degli esorcismi nel contesto della globale pentecostalizzazione della fede cristiana?

Lo scopo principale di questo articolo ¢ quello di analizzare il boom attuale dei
temi riguardanti il demonio e gli esorcismi a livello planetario, e mostrare i profondi
cambiamenti, avvenuti negli ultimi anni nella religiosita cattolica in Polonia, provoca-
ti anzitutto dal processo globale della pentecostalizzazione del cristianesimo.

2. La credenza nel demonio nel mondo di oggi

Nell’estate 2017 ¢ stato pubblicato sulla rivista italiana Vita e Pensiero un in-
teressante articolo di Raniero Cantalamessa, predicatore della Casa Pontificia, sulla
situazione attuale circa la credenza nel diavolo!. Cantalamessa afferma che dobbiamo
distinguere, a questo riguardo, due livelli: il primo, legato alle credenze popolari e il
secondo —intellettuale, rappresentato da arte, letteratura, filosofia e teologia. A livello
popolare la nostra situazione attuale non ¢ molto diversa da quella del Medioevo,
o dei secoli XIV-XVI, tristemente famosi per 'importanza accordata ai fenomeni
diabolici. «Non ci sono pit, & vero, processi dell'inquisizione, roghi per indemoniati,
caccia alle streghe e cose simili; ma le pratiche che hanno al centro — sia esorcizzato
sia adorato — il demonio sono ancora pit diffuse che allora, e non solo tra i ceti poveri
e popolari. E divenuto un fenomeno sociale (e commerciale!) di proporzioni vastis-
sime. Si direbbe, anzi, che quanto piti si cerca di scacciare il demonio dalla porta,
tanto pil egli rientra dalla finestra; quanto pit viene estromesso dalla fede, tanto pit
imperversa nella superstizione. L’epoca di Origene nell’antichita e di san Tommaso
d’Aquino nel Medioevo (i due maggiori artefici di una vera “teologia” sul demonio)
furono le epoche relativamente piti libere di “demonismo”»2.

Cosa pensare, invece, della credenza nel diavolo a livello intellettuale, rappresen-
tato da arte, letteratura, filosofia e teologia? Cantalamessa sostiene che qui abbiamo
a che fare col silenzio sul demonio — un silenzio perd che non ¢ una lodevole discre-

1 Cfr. R. CANTALAMESSA, Dov’é finito il diavolo? Appunti sul male (e non solo), in Vita e Pensiero 3 (2017)
69-74.

2 1bid., 69.

182



Andrzej Kobylinski

zione, ma negazione. Molto spesso il diavolo viene ridotto ad un semplice male che
I'uomo porta in sé. In questo modo il demonio diventa una metafora, un simbolo
dell’inconscio collettivo o dell’alienazione collettiva. Alla comprensione metaforica
del diavolo nel mondo cristiano ha contribuito fortemente, tra I’altro, la teoria della
demitizzazione elaborta dal teologo tedesco protestante Rudolf Bultmann.

Va ricordato, pero, che la demitizzazione nel mondo religioso ha portato anche
dei frutti positivi. «Caduto il polverone creatosi intorno al demonio — sostiene Can-
talamessa — oggi siamo forse in una situazione piti vantaggiosa per riscoprire il vero
nucleo biblico di questa credenza e il suo profondo impatto esistenziale. Sottratto il
folclore, il demonio appare un elemento di spiegazione importante del mistero dell’e-
sitenza umana. Sono molti oggi, anche tra gli intellettuali, ad ammettere che I'oblio
del demonio non ha reso piti serena e razionale la vita degli uomini, ma al contrario ci
rende pil attuosi e assuefatti di fronte agli orrori del male»3.

Per interprettare correttamente la credenza attuale nel diavolo, & necessario ana-
lizzare due processi che hanno cambiato profondamente la nostra comprensione del
demonio e degli spiriti maligni: la desecolarizzazione e la pentecostalizzazione. Pur-
troppo questi due fenomeni di carattere globale non vengono presi in considerazione
nell’articolo di Cantalamessa citato prima.

Quale legame c’¢ tra la desecolarizzazione e la credenza nel diavolo? Il termine
“desecolarizzazione” ¢ divenuto di dominio pubblico alla fine degli anni Novanta del
XX secolo grazie al sociologo americano Peter Ludwig Berger, scompraso il 27 giu-
gno 20174. Questa categoria sociologica riguarda uno degli elementi pit importanti
della fase attuale dello sviluppo storico delle religioni, ossia il crollo della teoria della
secolarizzazione, che ¢ stata creata agli inizi del secolo scorso, sulla base delle solu-
zioni sviluppate da Auguste Comte, Emile Durkheim e Max Weber. La teoria della
secolarizzazione, che ha dominato la riflessione sulla religione nel mondo occidentale
nel Novecento, contiene I'affermazione che i processi di modernizzazione nel mondo
e lo sviluppo della scienza e della tecnologia, portano inevitabilmente in tutti i conti-
nenti, alla nascita delle societa atee o religiosamente neutrali.

A partire dagli anni Novanta, Berger e molti altri sociologi, filosofi di religione,
antropologi o storici di idee, hanno iniziato a parlare della falsita di tale convinzione.
La ripartizione della teoria della secolarizzazione significa, oggi, un maggiore interes-
se per le varie forme di religione e I'importanza crescente delle questioni religiose in
ambito pubblico. La specificita degli approcci contemporanei alla religione in molti
Paesi consiste non tanto nel rifiuto o nella negazione della sua razionalita o credibi-

5 Ibid., 73.

4 Cfr. P. L. BERGER, The Desecularization of the World. A Global Overview, in The Desecularization of the
World. Resurgent Religion and World Politics, a cura di P. L. BERGER, Washington D.C. 1999, 1-18; V.
KARPOV, Desecularization: A Conceptual Framework, in Journal of Church and State 52/2 (2010) 232-
270.

183

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

| ritorno del diavolo e la pentecostalizzazione del cristianesimo

lita, quanto nel ritorno di vari tipi di fenomeni religiosi in una forma nuova — spesso
irrazionale, naturale, magica o mitica. In questo contesto, non si parla piti del crepu-
scolo della religione — come hanno sostenuto nel secolo scorso i corifei della teoria
della secolarizzazione — ma si mette in rilievo la rinascita delle forme nuove della
religione e il cambiamento delle sue funzioni fondamentali nelle societa di oggi.

I processi della desecolarizzazione, ossia il ritorno dei diversi fenomeni religio-
si, riguardano anzitutto I’Africa, I’Asia e I’America del Sud. Per quanto riguarda il
mondo occidentale, i processi della desecolarizzazione coesistono con i processi della
secolarizzazione che ¢ ancora molto forte>. A questo punto va detto che le metamor-
fosi contemporanee del cristianesimo globale fanno parte di un piti ampio processo
planetario, coinvolgente lo sviluppo di nuove forme di interpretazione e di sopravvi-
venza dei fenomeni religiosi¢. La rinascita delle religioni significa, tra I'altro, la risco-
perta del demonio, degli spiriti maligni e di tante altre categorie fondamentali di ogni
religione. Il ritorno della religione significa anche il ritorno del diavolo?.

Come esemplificazione di questo inaspettato ritorno del demonio si puo indicare
I’aumento delle richieste di esorcismo nelle zone in cui si sviluppa la devozione a
Satana. Nell’estate 2017 alcuni media italiani hanno diffuso la notizia riguardante lo
sviluppo del satanismo nella diocesi di Teramo-Atri: morti sospette, decapitazione di
statue mariane e riti inequivocabili. «Nel Teramano il satanismo ¢ diventata un’emer-
genza — ha detto 'esponente politico locale. La politica, a tutti i livelli, di concerto
con le forze dell’ordine, deve fare in modo che si costituisca una task force. La situa-
zione sta infatti diventando sempre piti allarmante»8. Molti sono convinti che ci vuole
la creazione di un’apposita task force per combattere nella maniera piti efficace possi-
bile il dilagante fenomeno della devozione al maligno. Non c’¢ dubbio che in questa
zona dell’Ttalia le richieste di esorcismo sono cresciute a causa delle sette sataniche e
del loro culto del diavolo. Mons. Michele Seccia, vescovo della diocesi Teramo-Atri,
ha dichiarato che negli ultimi anni molte persone si sono rivolte a lui per preghiere di
liberazione e anche di esorcismo.

5 Cfr. A. KOBYLINSKI, Is atheisnz winnig in Europe? The future of Christianity in the Western world, in
Rocznik Teologii Katolickiej [Annuario della Teologia Cattolica] 15/2 (2016) 79-93.

6 Cfr. M. EIRICH, ,Pentekostalisierung des Christentums”: Einordnung und katholische Ausformung, in
Catholica: Vierteljahresschrift fiir Skumenische Theologie 71/2 (2017) 140-152.

7 Cfr. A. KOBYLINSKI, Hermeneutyka niecigglosci i pentekostalizacia. Wspdlezesne metamorfozy religii
chrzescijanskiej [Lermeneutica della discontinuita e la pentecostalizzazione. Metamorfosi contempo-
ranee della religione cristiana], in Teologia i Moralno$¢ [Teologia e Morale] 20/2 (2016) 245-261.

8 P. MARTOCCHIA, Teramo, i casi di satanismo, in Avvenire 50/204 (2017) 12.

184



Andrzej Kobylinski

3. Il fenomeno della pentecostalizzazione

Un altro processo globale, oltre la desecolarizzzazione, che determina la credenza
attuale nel diavolo nel mondo cristiano & indubbiamente la pentecostalizzazione. 11 26
gennaio 2017 1’ Osservatore Romano nella versione italiana, edito nella Citta del Va-
ticano, ha pubblicato un interessante articolo di Juan Fernando Usma Gémez, Capo
ufficio per la Sezione occidentale del Pontificio consiglio per la promozione dell’unita
dei cristiani, che affronta, tra I’altro, il fenomeno della pentecostalizzazione. «Nell’an-
no della commemorazione comune dei 500 anni della riforma di Lutero — afferma
Usma Gémez — non mi sara facile attirare I'attenzione sulle relazioni tra cattolici,
pentecostali ed evangelicali. Eppure sulle vie del mondo ¢ mille volte pitt probabile
che un cattolico incontri — o si scontri — con un pentecostale o un evangelico che con
un luterano. La “pentecostalizzazione” del cristianesimo ¢ un dato di fatto che ci
pone di fronte a un modo di essere cristiani con una spiritualita — culto, musica e de-
vozione — un approccio missionario e una forma teologica — testimonianza — propri,
con i quali entriamo in contatto direttamente o indirettamente pitl sovente di quanto
possiamo immaginare»®.

Certamente non si pud negare, oggi, la realta della pentecostalizzazione del cri-
stianesimo, perché questo fenomeno ¢ un dato di fatto. Come allora definire questo
processo? La pentecostalizzazione della religione cristiana significa «un aumento
insolitamente rapido della popolazione di vari tipi di chiese e di comunita stricte
pentecostali, e un processo di graduale trasformazione di molte altre chiese e denomi-
nazioni cristiane tradizionali, in una versione universale del cristianesimo carismatico,
a livello planetario. Il processo di pentecostalizzazione del cristianesimo, diventato di
recente molto dinamico ed ormai globale, viene chiamato, in alcuni Paesi, come la
cosiddetta carismatizzazione della religione cristiana o come la nascita di un cristia-
nesimo carismatico o evangelico»10,

A causa di questo processo cambia radicalmente la mappa del cristianesimo glo-
bale. Sulla base delle chiese cristiane tradizionali, soprattutto in Africa e nel Sud
America, vengono fondate nuove denominazioni, a carattere pentecostale!l. Nel cor-

9 J. E UsMma GOMEZ, Nel dialogo con pentecostali ed evangelicali. L'unitd si fa camminando, in L' Osserva-
tore Romano 20 (2017) 6.

10 A. KOBYLINSKI, Le dimensioni etiche dell’odierna pentecostalizzazione del cristianesimo, in Rivista Teo-
logica di Lugano 20/2 (2015) 207. Cfx. ID., The Global Pentecostalization of Christianity and its Ethical
Consequences, in Chicago Studies 55/2 (2016) 98-118.

11 «The twentieth century began with the birth of extraordinary expansion of Pentecostalism. Over the
past century, this movement and its subsequent waves introduced a new form of Christianity whose
growth astonishes even the most optimistic observer. [...] Harvey Cox, in his 1995 study of Pentecos-
talism, announced that Pentecostalism was a new Reformation in the Majority World. Peter Jenkins
projects that Pentecostals will exceed one billion by 2050. Within the century, Pentecostalism has ris-
en from obscurity to dominion in global Cristianity. An important center of Pentecostalism’s global

185

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

| ritorno del diavolo e la pentecostalizzazione del cristianesimo

so degli ultimi 20 anni, proprio il movimento pentecostale ha cambiato radicalmente
il volto del cristianesimo mondiale. Il numero dei cristiani che appartengono, oggi,
ai molteplici tipi di chiese, di comunita e di sette pentecostali, viene stimato a circa
600-700 milioni di seguaci.

Questi dati significano che i pentecostali rappresentano, oggi, circa un terzo di
tutti i discepoli di Cristo e due terzi dei cristiani appartenenti ai diversi tipi di deno-
minazioni protestanti. Si prevede che nel 2050 il numero dei seguaci appartenenti ai
diversi tipi di chiese, comunita e sette stricte pentecostali, oltrepassera un miliardo.
Va messo in rilievo che il processo di profonda trasformazione a livello della dottrina
predicata e delle forme di vita religiosa vissuta accade anche all’interno delle chiese
cristiane tradizionali. Non c’¢ dubbio che la pentecostalizzazione cosi intesa si riferi-
sce, oggi, alla Chiesa cattolica in tutto il mondo ed alla stragrande maggioranza delle
confessioni protestantil2,

Una delle caratteristiche fondamentali della religiosita pentecostale, che trasforma
profondamente il volto del cattolicesimo in molti Paesi, ¢ la visione del demonio e
degli spiriti maligni’3. La demonologia del neopentecostalismo contemporaneo della
terza ondata mette fortemente in rilievo I'importanza del demonio e del suo potere
sul mondo. Questa visione del diavolo, presente in migliaia di denominazioni pente-
costali, & spesso legata alle religioni naturali e alla pieta popolare africana o sudameri-
cana — di conseguenza, essa porta con sé un forte carattere sincretico. Nelle comunita
pentecostali si possono incontrare, oggi, molti elementi prestati dalle religioni natura-
li, per esempio la comprensione della presenza di spiriti maligni e il loro impatto sulla
vita delle persone e vari metodi di liberare 'uvomo da ogni forma di male.

Il neopentecostalismo contemporaneo ¢ caratterizzato da una manifestazione par-
ticolarmente intensa di segni e prodigi, come guarigioni fisiche, liberazione da demoni
ed altre manifestazioni somatiche di potere che si manifestavano, per esempio, spesso
attraverso un collettivo cadere per terra, in risate isteriche e tutti i tipi di convulsioni.
Di conseguenza, usati molto spesso in diversi Paesi, da milioni di cattolici — sotto I'in-
fluenza della religiosita neopentecostale — «i cosiddetti nuovi sacramentali (I'acqua
esorcizzata, il sale esorcizzato, I'olio esorcizzato) sono quei mezzi che dovrebbero
scacciare dalla nostra vita gli spiriti maligni e proteggere la gente dalle influenze delle
forze demoniachex»14.

footprint lies in Africa. Pentecostalism projects a vision that captures the imagination of Africans,
especially of West Africans. [...] In the past three decades, West Africans have embraced this new form
of Christianity to the point that Paul Gifford characterizes the movement as a paradigm shift. [...] One
of the most important consequences of this paradigm shift pertains to its influence on non-Pentecostal
churches» (R. ARNETT, Pentecostalization: The Evolution of Baptists in Africa, North Charleston 2017,
1-3).

12 Cfr. M. ECKHOLT, Pentekostalisierung des Christentums? Zur Rekonfiguration ,der religiosen Landkarte
in Lateinamerika“, in Stimmen der Zeit 138 (2013) 507-520.

13 Cfr. A. MIGDA, Egzorcyzm pentekostalny [Lesorcismo pentecostale], Stanistawow Pierwszy 2010.

14 A. KOBYLINSKI, Le dimensioni etiche dell odierna pentecostalizzazione del cristianesimo, 217.

186



Andrzej Kobylinski

4. Il boom degli esorcismi in Polonia

Negli ultimi anni, queste nuove modalita della credenza nel demonio e negli spi-
riti maligni, di carattere prevalentemente pentecostale e sincretico, si sono diffuse
molto ampiamente, tra I'altro, in Polonia. Nel dominio pubblico del Paese di Chopin
sono recentemente molto presenti diversi temi riguardanti il diavolo, gli esorcismi,
la possessione diabolica, la preghiera di liberazione, gli spiriti maligni!>. Negli anni
Novanta del XX secolo c’era in tutta la Polonia solo qualche esorcista e gli esorcismi
venivano praticati molto raramente. In realta, nel Novecento il tema degli esorcismi
nella Chiesa cattolica polacca era estremamente marginale. Il vero boom di questo
fenomeno ¢ esploso negli ultimi dieci anni, quando il numero degli esorcisti, nomi-
nati dai propri vescovi, ¢ salito rapidamente a 130 circa, ovvero in media tre per ogni
diocesi — va precisato che in alcune diocesi si ¢ arrivati a cinque o addirittura nove
esoricisti.

Resta da capire come in Polonia ci sia stato questo incredibile boom di possessioni
demoniache? Come spiegare questo aumento rapidissimo del numero degli esorcisti
e degli esorcismi negli ultimi dieci anni? Anzitutto occorre mettere in rilievo che in
questo periodo non c'é stata in questo Paese alcuna manifestazione particolare del
male a livello nazionale che potrebbe essere legata alla rinascita delle potenze demo-
niache.

A differenza degli ultimi anni, nel XX secolo la Polonia ¢ stata crudelmente pro-
vata dal nazionalsocialismo tedesco e dal comunismo russo. Solo durante la seconda
guerra mondiale sono stati sterminati 6 milioni di cittadini polacchi, di cui 3 milioni
di nazionalita ebrea. Anche piu tardi, negli anni 1945-1956, i comunisti hanno ucciso
circa 50.000 polacchi che si sono opposti alla nuova ideologia marxista-leninista. Per
il Paese di Chopin indubbiamente I'ultimo secolo & stato veramente un secolo del
male — un secolo dominato dalle incredibli potenze diabolichel®.

Gli ultimi anni, invece, sono stati per la Polonia un tempo di rapido sviluppo eco-
nomico, di maturazione della societa democratica, di rispetto per la liberta religiosa e
per i diritti umani. Nel Novecento, nel vero e proprio secolo del male, la presenza del
demonio sulla terra polacca era sicuramente mille volte piti forte di quella di adesso.
Allora perché proprio negli ultimi anni, nel periodo che ¢ indubbiamente una delle
pit felici epoche di tutta la storia di questa nazione, sono apparsi improvvisamente
130 esorcisti? Forse adesso il diavolo non ¢ tornato nel Paese di Chopin, ma ¢ solo
cambiato il modo di interpretare la sua presenza?

15 Cfr. N. Wojcik, Wo der Teufel wohnt. Besessene und Exorzisten in Polen, Berlin 2016.

16 Cfr. A. BESANCON, Novecento. 1l secolo del male. Nazismo, comunismo, Shoah, traduzione a cura di S.
Congia, Roma 2000.

187

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

| ritorno del diavolo e la pentecostalizzazione del cristianesimo

L’unica risposta razionale che cerca di spiegare questa profonda metamorfosi del
cattolicesimo polacco riguarda il processo globale della pentecostalizzazione del cri-
stianesimo — la visione pentecostale del demonio pervade le comunita cattoliche in
molti Paesi del mondo. La pentecostalizzazione della religiosita polacca & stata molto
accelerata dopo il 2007. Perché? In quel periodo sono stati invitati in Polonia molti
evangelizzatori, provenienti da altri continenti, che portano con sé fino ad oggi, tra
I’altro, la nuova visione del diavolo e degli spiriti maligni. Negli ultimi dieci anni que-
sti sacerdoti, religiosi e laici hanno predicato in chiese, stadi, attraverso televisione,
radio e Internet a milioni di cittadini polacchi. Le figure piti famose di questo gruppo
di evangelizzatori sono Gloria Polo dalla Colombia, James Manjackal e Jose Manipa-
rambil dall’India, Maria Vadia dagli USA, John Bashobora dall’'Uganda, Myrna Naz-
zour dalla Siria, Antonello Cadeddu e Enrico Porcu — due italiani che attualmente
stanno in Brasile ecc.

Agli incontri con questi sacerdoti, religiosi e laici partecipano migliaia di persone.
Per esempio don John Bashobora, allo Stadio Nazionale di Varsavia, durante il Ritiro
Spirituale Nazionale del 6 luglio 2013, ha raccolto 60.000 partecipanti. Come puo
essere determinata la specificita della predicazione di questi evangelizzatori? Sembra
che in questi casi si possa parlare di una religiosita cristiana sincretica, sottoposta
ad una profonda pentecostalizzazione e accolta in Polonia molto volentieri da molti
sacerdoti, seminaristi, suore e laici.

Come I'immagine simbolica della pentecostalizzazione del cattolicesimo po-
lacco si pud indicare una funzione religiosa molto particolare, chiamata da alcuni
I’“esorcismo nazionale”, svoltasi il 15 ottobre 2016 nel Santuario Mariano di Czesto-
chowa, alla quale hanno partecipato 100.000 persone. Secondo gli organizzatori di
questo evento, I"“esorcismo nazionale” doveva servire, da una parte, all’espiazione di
tutti i peccati commessi fino ad ora dal popolo polacco, dall’altra — doveva rompere
tutti i legami di questo popolo col peccato, per poter aprire un nuovo capitolo della
storia nazionale.

Una tale visione di esorcismo, mai conosciuta nella storia della Polonia, non ha
alcuna base biblica e non si trova nella Tradizione della Chiesa cattolica. Essa asso-
miglia tantissimo ad un evento religioso spettacolare, svoltosi il 20 maggio 2015 nella
basilica cattedrale della capitale del Messicol7. Quel giorno, per la prima volta nella
storia della Chiesa cattolica mondiale, ¢ stato esorcizzato tutto il Paese — vale a dire
sul Messico ¢ stato celebrato un Grande Esorcismo nella versione cattolica. Quale era
lo scopo principale di questa funzione religiosa? Il Grande Esorcismo doveva scac-
ciare tutti i demoni viventi nel Messico, per poter risolvere poi vari problemi sociali
e politici di questo Paese.

17 Cfr. F. KUBLE, Pseudokatholischer Aberglaube auf dem Vormarsch? Charismatik, ,Exorzismus® und Ma-
gie in Mexiko, in Theologisches 45/9/10 (2015) 471-476.

188



Andrzej Kobylinski

Sembra che il Grande Esercismo messicano e I’“esorcismo nazionale” polacco
possano essere una versione cattolica delle pratiche tipiche per i cristiani pentecostali,
che a volte liberano dal potere degli spiriti maligni non solo le persone singole, ma
collettivamente villaggi, citta, regioni e Paesi interi. La Tradizione cattolica, invece,
non conosce degli esorcisimi di massa — per 2000 anni venivano esorcizzate nella
Chiesa cattolica esclusivamente le persone singole, ma non le citta o le nazioni.

Vale la pena ricordare che recentemente in Polonia gli argomenti relativi al diavo-
lo, agli spiriti maligni e agli esorcismi sono diventati una parte della cultura di massa.
In un certo senso si puo parlare perfino di una sorta di moda dei temi legati a Satana
e all’esorcismo. A questo punto va messo in rilievo che nel Paese di Chopin dal 2012
viene pubblicato un mensile intitolato Esorcista (in polacco Egzorcysta) — circa 40.000
copie, il primo magazine, forse a livello mondiale, dedicato ai temi riguardanti il dia-
volo e gli spiriti maligni.

Di alcuni problemi, legati al boom degli esorcismi e alla penetrazione della reli-
giosita pentecostale nella Chiesa cattolica, si ¢ occupata in diversi modi la Conferenza
Episcopale Polacca. Due interventi pitt importanti — elaborati dalla Commissione per
la Dottrina della Fede, presieduta dal vescovo di Opole, prof. Andrzej Czaja — hanno
avuto luogo due anni fa. Il 12 marzo 2015 ¢ stato emanato un decreto che vieta la
pratica della cosiddetta confessione delle porticine dello spirito maligno, mentre il
5 ottobre 2015 ¢ stato pubblicato un documento sul peccato generazionale e sulla
guarigione intergenerazionale.

La confessione delle porticine assomiglia alla concezione della presenza degli spi-
riti e del loro potere sulla vita dell’'uomo. Questa visione degli spiriti maligni ¢ tipica
per molte religioni naturali ed ¢ radicata specialmente nelle concezioni delle culture
africane dell’essere umano. La confessione delle porticine presenta, indubbiamente,
uno dei tanti esempi di pentecostalizzazione del cristianesimo di oggi. La confessione
e ’'esame di coscienza delle porticine dello spirito maligno si concentrano sull’azione
del demonio nella nostra vita. Facendo I’esame di coscienza e durante la confessione
si deve anzitutto trovare le modalita, attraverso le quali gli spiriti maligni entrano pre-
sumibilmente nella nostra vita, prendendo in considerazione perfino i nostri rapporti
con i morti — qui si tocca il concetto di peccati generazionali e della guarigione inter-
generazionale. Purtroppo negli ultimi anni, questa nuova forma di esame di coscienza
e di praticare il sacramento della riconciliazione si ¢ molto diffusa in Polonia in molti
ambienti cattolici.

5. Conclusioni

Ritorno del diavolo e il boom degli esorcismi nella Chiesa cattolica in alcuni Paesi
del mondo sollevano molte questioni di natura filosofica, teologica, sociologica ed

189

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

| ritorno del diavolo e la pentecostalizzazione del cristianesimo

etica. Non c¢’¢ dubbio che recentemente il processo globale della pentecostalizzazione
del cristianesimo ha profondamente cambiato la comprensione del demonio e degli
spiriti maligni in molte comunita cattoliche. Sembra che prossimamente si debba
prestare una particolare attenzione alle seguenti cinque questioni che richiedono ul-
teriori ricerche pitt approfondite a livello filosofico e teologico.

In primo luogo, si dovrebbero sviluppare gli studi sul fenomeno della penteco-
stalizzazione del cristianesimo globale. E difficile capire il silenzio di quasi tutta la
teologia cattolica a proposito di questa sfida cosi importante. In che cosa consiste la
penetrazione del neopentecostalismo della terza ondata nel mondo cattolico? Certa-
mente le risposte date a questa domanda cambieranno a seconda della regione del
mondo che verra analizzata. Comunque la pentecostalizzazione ¢ oggi un processo
fondamentale per capire meglio i cambiamenti riguardanti la credenza nel demonio
in molte comunita cattoliche.

In secondo luogo, la Chiesa cattolica — respingendo decisamente un certo pan-
demonismo e la banalizzazione del diavolo, presente in molte correnti pentecostali
— dovrebbe difendere la propria specificita della comprensione del demonio e degli
esorcismi, fedele alla Tradizione e apperta agli attuali dati scientifici. Oggi ci vuole
anzitutto una particolare attenzione allo sviluppo delle neuroscienze che approfon-
discono sempre di pit la nostra conoscenza della mente umana. I cattolici dovreb-
bero cercare il diavolo non tanto negli oroscopi oppure presso i lettori dei libri della
saga di Harry Potter, quanto nelle decine di migliaia dei gulag sovietici, dei campi di
concentramento tedeschi e dei laogai cinesi. L’interpretazione piti approfondita del
mistero del male del Novecento, a livello metafisico e religioso, & ancora un enorme
lavoro da fare per la filosofia e per la teologia.

In terzo luogo, ci vuole tanta prudenza nel modo di affrontare il tema del demo-
nio e degli esorcismi. Vedere il demonio dappertutto non & meno fuorviante che non
vederlo da nessuna parte. Non si dovrebbe buttare via il bambino con ’acqua sporca.
Da una parte, certamente le richieste di esorcismo molto spesso non sono motivate,
ma dall’altra — chi pensa che il diavolo non esista, dovrebbe rispolverare il detto di
Charles Baudelaire: «La pitt grande astuzia del demonio ¢ far credere che egli non
esiste»18. La vera difficolta ¢ capire chi & realmente posseduto da qualcosa che non
conosciamo e chi ha semplicemente bisogno di un buon medico o psicologo.

In quarto luogo, le persone che si occupano nella Chiesa cattolica dei temi riguar-
danti il demonio dovrebbero avere virtt morali appropriate, ma anche una profonda
conoscenza filosofica, teologica e culturale. Forse dovrebbe esistere un limite di eta
per i esorcisti? Don Gabriel Amorth, all’eta di 90 anni, aveva ancora la lucidita inte-
lettuale necessaria per praticare gli esorcismi? Perché uno dei sui ultimi esorcismi &
stato filmato da William Friedkin?

18 «LLa plus belle des ruses du diable est de vous persuader qu'il n'existe pas», C. BAUDELAIRE, Le joueur
généreux, in ID., Le Spleen de Paris, Paris 1862, 104.

190



Andrzej Kobylinski

In quinto luogo, la preghiera di liberazione e gli esorcismi devono rispettare dei
principi etici molto rigidi. Ci vuole anzitutto una forte opposizione morale nei con-
fronti di tutte le forme di psicomanipolazione che possono riguardare queste pratiche
religiose. Sembra che anche qui, analogicamente alla relazione medico—paziente, si
debba applicare il principio del consenso informato (informed consent). In particola-
re, il principio del consenso informato e la responsabilita dei genitori o tutori legali
devono applicarsi ai giovani, perché, in alcuni casi, si tratta di persone minori di 18
anni che vengono sottoposte alla preghiera di liberazione oppure agli esorcismi.

0
o
>
—
=
o
c
=2

191



=
>
o
=
=
c
o
o

| ritorno del diavolo e la pentecostalizzazione del cristianesimo

Riassunto

11 ritorno del diavolo e il boom degli esorcismi in alcuni Paesi del mondo sollevano
molte questioni di natura filosofica, teologica, sociologica ed etica. Recentemente il
processo della pentecostalizzazione ha profondamente cambiato la comprensione
del demonio in molte denominazioni cristiane. Lo scopo principale dell’articolo &
quello di analizzare le cause di questo cambiamento, avvenuto a livello globale, e
mostrare la penetrazione della religiosita pentecostale nelle comunita cattoliche in
Polonia. La Chiesa cattolica mondiale — respingendo decisamente ogni forma della
banalizzazione del diavolo — dovrebbe difendere la propria specificita della com-
prensione del demonio, fedele alla Tradizione e aperta agli attuali dati scientifici.

Abstract

The return of the devil and the boom of exorcisms in some countries of the world
provoke many issues of a philosophical, theological, sociological, and ethical nature.
Recently, the process of pentecostalization has profoundly changed the understand-
ing of the demon in many Christian denominations. The main purpose of this article
is to analyze the causes of this global change and to evidence the penetration of
Pentecostal religiosity in Catholic communities in Poland. The Catholic Church in
the world — strongly rejecting any form of banalization of the devil — should remain
faithful to its Tradition and open to present scientific data, in order to defend its
own specific understanding of the demon.

192



