Contributi RTLu XXII (1/2017) 227-236

Il ruolo e le forme della contingenza
nell’orizzonte postsecolare

Vincenzo Rosito*

1. Primato della scelta o della differenziazione?

Quello di contingenza ¢ un concetto sempre pitl frequentato dalle scienze sociali
e dalle discipline filosofiche interessate allo studio delle religioni nel mondo con-
temporaneo. Cio ha permesso anche al pensiero teologico di usare questo termine
in maniera diversa rispetto al passato: contingente non & semplicemente I'orizzonte
della transitorieta e della mutevolezza, contrapposto all’ordine immobile e imperitu-
ro della trascendenza. Anche attraverso il dialogo costruttivo con le scienze sociali, la
teologia contemporanea ha ampliato e rideterminato diverse categorie della propria
tradizione. Ritengo che I'idea di contingenza sia uno degli ambiti piti rappresentativi
di questa “impresa teologica” volta a riconfigurare alcuni concetti particolarmente
significativi per la comprensione attuale delle religioni e delle istituzioni socio-poli-
tiche.

Sebbene sia difficile parlare di un vero e proprio dibattito interdisciplinare sulla
contingenza, questo termine ritorna in maniera incisiva e costante nei discorsi socio-
logici, filosofici e teologici volti a cogliere le prerogative del tempo presente mediante
il ricorso alla dialettica di secolare e postsecolare. Emerge da pit parti I'idea che le
moderne compagini sociali siano segnate da un aumento progressivo e irreversibile
del grado di contingenza. Questa diagnosi si presta a molteplici interpretazioni, cosi
come numerose sono le prospettive teoriche da cui muovono i teorici della “contin-
genza crescente”. Si fa largo ad esempio I'idea che la contingenza debba essere spie-
gata prima di tutto in funzione dellincremento delle possibilita di scelta circa gli stili

Docente di Filosofia teoretica presso la Pontificia Facolta Teologica San Bonaventura — Seraphicum
(Roma). E-mail: vincenzorosito@yahoo.it.

227



=
>
o
=
=
c
o
o

Il ruolo e le forme della contingenza nell’orizzonte postsecolare

di vita, ’adesione a una determinata cultura o sottocultura, I'identificazione perso-
nale con una specifica tradizione religiosa o spirituale. Contingente sarebbe pertanto
un orizzonte sociale complesso e differenziato al cui interno viene naturalmente ga-
rantita una pluralita di contesti vitali e di identificazione. I’elemento maggiormente
caratterizzante questa autocomprensione del sociale si caratterizza altresi per il ruolo
determinante dell’opzione e della scelta personale. Il fatto che il singolo individuo
possa scegliere tra differenti modelli culturali nei quali riconoscersi e maturare una
personalita espressiva costituisce un portato fondamentale della modernita. Un ele-
mento di novita risiede tuttavia nel fatto che la scelta, quale deliberata capacita di au-
todeterminarsi nei confronti di un oggetto, ricopra un ruolo essenziale anche in ambi-
ti tradizionalmente ancorati all’ereditarieta culturale come quello dell’appartenenza
religiosa. Non desta sorpresa il fatto che la modernita abbia promosso I'importanza
della consapevolezza individuale nella scelta di fede. Orientamento, discernimento ed
elezione sono termini che la tradizione teologica cristiana ha contribuito a illuminare
lungo il corso della modernita attribuendovi un ruolo rilevante nella consapevolezza
critica della fede e dell’appartenenza ecclesiale.

Alla luce di queste considerazioni la contingenza puo essere un’utile categoria
interpretativa del religioso e del mondo sociale contemporaneo nella misura in cui
non viene intesa come mero aumento delle possibilita di scelta all’interno di ambiti
in cui le opzioni non hanno ricevuto tradizionalmente grande ospitalita. Contingente
non ¢ la scelta individuale in materia di fede religiosa, bensi la pluralita differen-
ziante dei processi e dei sottoprocessi che determinano 'orientamento del soggetto
contemporaneo nei pitt disparati campi dell’esistenza. La differenziazione funziona-
le dei sistemi sociali non si esplica esclusivamente nella diversificazione quantitativa
delle possibilita di vita, ma nelle condizioni che determinano la qualita della vita
individuale mediante il ricorso a elementi, fattori e istanze molteplici. La contingenza
della vita personale ¢ dunque una diretta conseguenza del processo di differenziazio-
ne sistemica che ha generato le moderne societa complesse. L’elemento che infatti
maggiormente contraddistingue 'attuale volto della complessita sociale ¢ la natura
scomposta e fortemente antigerarchica dei condizionamenti esterni nella scelta in-
dividuale. Modernizzazione e secolarizzazione non hanno banalmente demolito la
gerarchia dei valori, ma ne hanno fornito una geografia contingente, avrebbero cio¢
reso le scelte individuali in campo etico, religioso e politico sempre piti equivalenti e
indifferenti. La maggiore rottura sociale e culturale della tarda modernita deve essere
rinvenuta nella perdita di rilevanza della singola opzione religiosa e non nella crisi
della religiosita tout court.

Le relativizzazione degli spazi di appartenenza sociale e religiosa impone uno
sguardo non riduzionistico nello studio della complessita sociale. Economicizzazio-
ne e modernizzazione hanno ispirato le pitl rilevanti teorie sistemico-sociali, ovvero
quella della modernizzazione da un lato e della secolarizzazione dall’altro. La perva-

228



Vincenzo Rosito

sivita crescente del capitalismo finanziario e la differenziazione funzionale dei siste-
mi sociali rappresentano i piti importanti accessi interpretativi alla modernita. Tanto
’economicizzazione quanto la differenziazione risultano perd inappropriate nell’uso
riduzionistico che spesso ne viene fatto e in virtt del quale gli altri sottoprocessi (cul-
turali, politici e giuridici) rischiano di smarrire la loro peculiare incisivita nella forma-
zione del Moderno. «In linea generale non occorre spiegare i presunti sottoprocessi
della modernizzazione partendo da un’unica dimensione causale, ma bisogna vederli
inseriti in una trama di relazioni contingenti [...] Per esempio, la tesi degli “econo-
misti della religione”, secondo i quali la libera concorrenza in materia di propaganda
religiosa aumenterebbe la vitalita religiosa, puo essere allora riconosciuta come in sé
plausibile, ma allo stesso tempo come unilaterale, cio¢ come un’ipotesi esplicativa
che prescinde dalle condizioni giuridiche e politiche. Solo un’analisi sistematica dei
“condizionamenti” rende davvero giustizia all’idea di una relazione contingente dei
“sottoprocessi”»!1. L’orizzonte contemporaneo della contingenza ¢ animato da co-
stellazioni variabili che moltiplicano e non riducono le reciproche implicazioni degli
ambiti e dei processi storico-sociali.

2. Esposizione, irrilevanza, accelerazione

Nel precedente paragrafo abbiamo evidenziato I'intima connessione tra il proces-
so di differenziazione sociale e 'aumento della contingenza come fattore che interes-
sa la rilevanza e la giustificabilita pubblica delle scelte individuali, comprese quelle
riguardanti la fede. E necessario che la contingenza, quale elemento determinante
della modernita, venga opportunamente compresa alla luce del processo di differen-
ziazione funzionale dei sistemi sociali. Tanto I'incremento della contingenza, quanto
I'incedere della secolarizzazione si spiegano in virtt della differenziazione delle sfere
di interazione (la religione come parziale sistema sociale tra altri) e non in relazione
ad altri riferimenti metastorici quali la razionalizzazione (la religione viene chiamata a
giustificarsi e a legittimarsi mediante la pubblica argomentazione) o la privatizzazione
del religioso (la religione ¢ segnata da una regressiva ritrazione privatistica e da una
progressiva perdita di rilevanza pubblica).

E dunque necessario conoscere e comprendere la tensione diversificante che con-
traddistingue la socialita umana (dimensione antropologica), che determina e sele-
ziona specifici modelli cognitivi (dimensione filosofico-riflessiva) e che risente delle
tendenze riguardanti la generalita dei sistemi sociali (dzmzensione sociologica). La valu-
tazione critica della contingenza richiede il contributo di diverse prospettive scienti-

1 H. Joas, La fede come opzione. Possibilita di futuro per il cristianesimo, Brescia 2013, 140-141.

229

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Il ruolo e le forme della contingenza nell’orizzonte postsecolare

fico-disciplinari. Per questo motivo verranno di seguito trattati i fattori che contribu-
iscono maggiormente alla comprensione della contingenza secondo una prospettiva
antropologica, filosofica e sociologica. Gli elementi che afferiscono rispettivamente
ai suddetti ambiti possono essere sintetizzati nei concetti di esposizione, irrilevanza e
accelerazione.

Esiste un’accezione eminentemente antropologica della contingenza secondo cui
la naturale esposizione nei confronti dei fattori esterni contraddistingue ’essere uma-
no rispetto agli altri esseri viventi. La cagionevolezza strutturale dell'uomo ¢& stata
opportunamente identificata con la carenza di mezzi naturali volti a fronteggiare le
difficolta ambientali. Tuttavia ’esposizione non deve essere intesa come mera vulne-
rabilita, come disposizione unicamente passiva dell'individuo nei riguardi del mon-
do esterno. La contingenza antropologica, proprio perché immette costantemente
I’essere umano nella gestione tecnico-strumentale del mondo, interessa non tanto la
vulnerabilita degli individui, quanto la capacita di costruire strumenti con cui modi-
ficare il proprio contesto ambientale. Il dato della contingenza antropologica spinge
cosi 'uomo a creare codici simbolici e comunicativi, funge cio¢ da innesco cultu-
rale dischiudendo inedite possibilita creative, piuttosto che mere risposte reattive
agli impulsi del mondo esterno. Il valore antropologico della contingenza ¢& tutt’uno
con 'opera di auto-superamento dell’essere umano ovvero con le piccole e grandi
imprese di auto-trascendenza. Potremmo dire che gia a un livello antropologico la
contingenza puo essere opportunamente compresa in funzione di altri due elementi
essenziali e imprescindibili: da un lato Uapertura di possibilita pratiche, dall’altro le
esperienze di auto-trascendenza messe in atto dagli individui nei singoli ambiti vitali.
La contingenza genera e alimenta un conflitto antropologico delle istanze umane di
apertura e di creativita con quelle di chiusura e di protezione. Le possibilita che sca-
turiscono dall’assunzione della contingenza devono essere lette alla luce dell’intreccio
dialettico di dispersione e contenimento, di produttivita e limitazione. Dalla contin-
genza puo scaturire 'apertura di mondi possibili ovvero la creazione di accessi plurali
e differenziati al mondo naturale. Allo stesso tempo perd la contingenza pud generare
nicchie culturali e mondi socialmente circoscritti, puo avviare processi di istituziona-
lizzazione che, anche mediante il diritto, determinano 1 confini di sfere ristrette e deli-
mitate rispetto all'indeterminatezza del mondo esterno. Il fattore antropologico della
contingenza costituisce dunque il principale moto propulsivo della differenziazione
sociale. Le sfere di interazione e i mondi vitali sono ambiti di specializzazione in cui
sperimentare pratiche sociali volte a gestire la creativa esposizione della contingenza
umana. «Chiamiamo “contingente” cid che non & né necessario né impossibile: cio
che ¢, ma non necessariamente. Contingente ¢ il contrario di necessario. Il suo signifi-
cato preciso dipende dunque dal significato di zecessita. Il termine si riferisce a tutto
cio che la vita ci riserva, le cose buone e le cose terribili. Ma il suo raggio semantico
copre anche I'esperienza della nostra liberta di decisione e d’azione e le sue conse-

230



Vincenzo Rosito

guenze. Si parla di contingenza crescente perché le nostre opzioni di azione e anche
la qualita di eventi che risultano dall’azione umana e dipendono da essa sono pit
numerose che in passato»2.

La seconda accezione di contingenza a cui prestare particolare attenzione pud
essere efficacemente espressa nell’idea di irrilevanza. I.’aumento delle possibilita di
scelta e di vita pud generare un senso di indistinzione e di indifferenza nei riguardi
delle alternative molteplici. L’irrilevanza, quale determinazione postsecolare della
contingenza, pud essere interpretata come un affievolimento del senso della distin-
zione. L’irrilevanza non ha dunque a che fare con la perdita di importanza di alcuni
ambiti vitali a scapito di altri. La teoria standard della secolarizzazione ha infatti er-
roneamente associato la modernizzazione alla perdita di importanza e di incisivita
delle religioni storiche nel corso della modernita. L’irrilevanza invece ha un carattere
riflessivo e interessa I'attenzione sociale nei confronti dei “rilievi” ovvero delle pecu-
liarita storiche e culturali che disegnano territori religiosi rilevanti perché differenti.
La condizione postsecolare, interessando diversi soggetti storico-istituzionali come
lo Stato, le religioni e la stessa totalita sociale, puo essere efficacemente interpretata
proprio alla luce del concetto di irrilevanza. Pertanto il postsecolare non ¢ «indice
della riacquisizione del religioso nel mondo secolare della modernita, ma del conge-
do della contrapposizione tra secolare e religioso»3. La dialettica storica di secolare
e postsecolare pud essere opportunamente compresa in relazione ai diversi scenari
istituzionali che hanno storicamente definito i rapporti tra lo Stato in quanto sfera
del politico, la societa quale totalita inclusiva delle singole sfere sociali e le diverse
confessioni religiose. In questa complessita di paradigmi mutevoli I'indifferenza gioca
un ruolo fondamentale se viene compresa non come perdita di interesse nei riguardi
del religioso, ma come ridimensionamento della rilevanza pubblica della stessa ap-
partenenza religiosa e della sua rivendicazione. «Una tale indifferenza post-secolare
¢ sempre possibile a due condizioni. Da una parte lo stato, quindi il sistema politico,
deve aver imparato a distinguere chiaramente tra le sue relazioni con la societa nel suo
complesso, con gli altri sistemi parziali della societa, come economia, diritto, scienza,
religione ecc. e con i singoli cittadini e le loro pratiche, attivita, visioni della vita e stili
di vita. Dall’altra esso non ha piti bisogno di sottolineare particolarmente il rapporto
con la religione rispetto a quello con gli altri sistemi parziali della societa, ma lo con-
sidera solo come un rapporto tra gli altri»4.

L’accelerazione sociale costituisce il terzo e ultimo elemento indispensabile per
la comprensione della contingenza postsecolare. Nel campo della ricerca sociologica

2 H. Joas, Abbiamo bisogno della religione?, Soveria Mannelli 2010, 41.

3 L. U. DALFERTH, Trascendenza e mondo secolare. Orientamento della vita alla Presenza ultima, Brescia
2016, 43.

4 1bid., 46-47.

231

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Il ruolo e le forme della contingenza nell’orizzonte postsecolare

la riflessione intorno all’accelerazione dei ritmi di vita rappresenta un elemento im-
prescindibile per capire le profonde trasformazioni che stanno interessando la sog-
gettivita contemporanea e i sistemi sociali nella loro complessita. Il rapporto tra con-
tingenza e accelerazione interpella innanzitutto la percezione che i singoli individui
hanno dei riferimenti sociali e istituzionali volti tradizionalmente a garantire stabilita
e destinati a sopravvivere a pill generazioni. Una societa in cui cresce il senso diffuso
di contingenza vede innanzitutto sorgere e morire i propri ancoramenti istituzionali a
un ritmo sempre pitl veloce. L’accelerazione diventa un elemento fondamentale per
comprendere la contingenza postsecolare anche perché le istituzioni religiose non
sono immuni dall’aumento crescente dei cicli di affermazione, trasformazione e de-
clino. Secondo Hartmut Rosa I"accelerazione sociale si esprime principalmente in tre
forme: I’accelerazione tecnologica, quella dei mutamenti sociali e 'accelerazione dei
ritmi di vita. I processi tecnologici di produzione e di comunicazione sono sempre
pitt velocizzati, mutano in funzione di uno sviluppo crescente instillando la necessita
di un adattamento continuo ai concitati tempi del consumo, della comunicazione e
degli spostamenti fisici. I’accelerazione dei mutamenti sociali ha invece la forma di
una vera e propria «contrazione del presente»: a mutare con piti frequenza che in pas-
sato sono i cicli vitali di quei riferimenti pubblici (mode, associazioni, partiti politici)
e istituzionali (famiglia e lavoro) storicamente affidabili e socialmente stabilizzanti>.
L’accelerazione del ritmo di vita riguarda invece la gestione del tempo quotidiano
nella misura in cui viene scandito da impegni e appuntamenti che si susseguono
nell’arco di una giornata. Il tempo della vita ordinaria subisce un’accelerazione nella
misura in cui la spinta a essere presenti e operosi in pitl faccende diventa I'imperativo
dominante.

3. Orientamento alla Trascendenza ed esperienze
di trascendenza

La corretta interpretazione del ruolo e delle forme della contingenza ¢ indispen-
sabile per riconfigurare tanto il politico, quanto il religioso nella condizione postse-
colare. Le implicazioni pitl evidenti e incisive della postsecolarita non riguardano i

5 «Nell’eta premoderna e nella prima modernita 'occupazione del padre veniva ereditata dal figlio, e
cio potenzialmente per piti generazioni. Nella modernita classica le strutture occupazionali tendevano
a cambiare con le generazioni: i figli (e in seguito anche le famiglie) erano liberi di scegliere la loro
professione, ma di solito la scelta valeva poi per tutto il corso della loro vita. Al contrario, nella tarda
modernita 'occupazione non dura quasi mai quanto I'intera vita professionale dell’individuo: i lavori
cambiano a ritmo pit alto delle generazioni», H. ROSA, Accelerazione e alienazione. Per una teoria critica
del tempo nella tarda modernita, Torino 2015, 14.

232



Vincenzo Rosito

singoli individui, ma la loro auto-rappresentazione all'interno delle singole sfere so-
ciali ovvero I'insieme dei linguaggi simbolici e verbali, delle strategie e delle pratiche
quotidiane di identificazione politica o religiosa. Per quanto concerne le influenze che
il paradigma filosofico e teologico della contingenza puo esercitare nei riguardi del
cristianesimo, faremo riferimento a due proposte paradigmatiche e particolarmente
rappresentative: quella di Ingolf Dalferth che ha nell’orientamento alla Trascendenza
il suo concetto fondamentale e quella di Hans Joas che assegna massimo rilievo alle
esperienze di auto-trascendenza. Entrambe queste formulazioni teoriche muovono
da una ricostruzione particolarmente lucida ed efficace della condizione postsecolare.
Sebbene approdino a soluzioni diverse, tanto la proposta di Dalferth, quanto quella
di Joas, sembrano considerare il ruolo della Trascendenza come un concetto impor-
tantissimo per comprendere I’essenza, la dignita e le prospettive del cristianesimo
nell’attuale compagine sociale e politica.

Nel mondo contemporaneo la specificita cristiana pud assumere i tratti e le mo-
venze di un orientamento (Orientierung) nei riguardi della Trascendenza. Nella pro-
spettiva di Dalferth cio significa che la condizione postsecolare & per il cristiane-
simo un’opportunita per superare quelle coppie oppositive (vita religiosa/vita non
religiosa, Stato/chiesa, religioso/secolare) che ne hanno determinato la postura e la
visibilita. In modo particolare il superamento dell’opposizione religioso/secolare non
solo produce una corretta interpretazione della teoria della secolarizzazionet, ma ha
il merito di rimettere al centro dell’autocomprensione cristiana la densita paradossale
dell’opposizione tra immanenza (7zondano) e trascendenza (divino). La Presenza ul-
tima & il modo con cui Dalferth evidenzia I'apertura di senso e I'offerta cristiana di
salvezza; orientarsi a essa non costituisce un’azione di carattere cognitivo, né etico,
né tantomeno pratico-sociale. Non ¢ infatti la conoscenza o I'esperienza dell’essere
oltre a definire la trascendenza cristiana, bensi la determinazione critica dell’essere
altrimenti: & Dio stesso che fonda le condizioni e la possibilita di una vita diversa da
cio che ¢. Centro della fede cristiana & Uautotrascendimento (kenotico) di Dio, nonché
i modi storici e teo-logici con cui questo appare e viene compreso mediante I'opera
divina della creazione, dell’incarnazione e della redenzione. Cio significa che alla tra-
scendenza di Dio deve essere riconosciuta assoluta priorita, mentre le esperienze di
auto-trascendimento contenute nelle singole azioni umane sono secondarie rispetto
all’offerta gratuita di sé da parte di Dio. L’auto-trascendimento dell’'uomo ¢ un pas-

6 «Se il senso di “secolare” viene stabilito sulla base della contrapposizione verticale divino/mondano,
allora la secolarita ¢ compresa come 7ondanita e tematizzata nel contesto della scoperta della trascen-
denza del divino e dell’elaborazione della differenza tra Creatore e creazione. Se invece il senso di
“secolare” ¢ stabilito sulla base della contrapposizione orizzontale religioso/secolare, allora la secolarita
& compresa come mondanitd secolare e tematizzata nel contesto della scoperta della mondanita del
mondano in quanto decostruzione o marginalizzazione del religioso nella societa e nella vita dell'uomo.
1l primo senso & proprio del cristianesimo sin dai suoi inizi, il secondo & uno sviluppo nella modernitax,
1. U. DALFERTH, Trascendenza e mondo secolare, 36.

233

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Il ruolo e le forme della contingenza nell’orizzonte postsecolare

so successivo e secondario nell’orizzonte della fede cristiana, il primo movimento &
quello compiuto gratuitamente e graziosamente da Dio. L'uomo, nella misura in cui
si auto-trascende, si impegna in opere che non semplicemente lo conducono oltre
I'immanenza, ma che lo fanno entrare dentro la densita e la profondita dell'immanen-
za. «Soltanto nella misura in cui diviene accessibile comze trascendenza nell’'immanen-
za, Dio pud divenire il punto che orienta la vita umana. E questo egli fa quando si
rende presente come la Presenza ultima. Senza Dio nessun mondo, ma senza la pre-
senza di Dio anche nessun orientamento di Dio nel mondo. Soltanto la trascendenza
di Dio puo divenire la meta e il punto a cui si orienta il nostro trascendere, perché
soltanto essa si rende presente come Presenza ultima nelle forme cangianti del nostro
presente, e lo fa in modo che noi diveniamo capaci non soltanto di orientarci ad essa,
ma che, nel modo in cui viviamo, di fatto anche lo facciamo»7.

La diversa opinione sulle pratiche umane di auto-trascendenza rappresenta
uno degli aspetti di distinzione tra il pensiero di Dalferth e quello di Joas. Secondo
quest’ultimo le religioni e il cristianesimo in modo particolare sono principalmen-
te luoghi in cui ¢ possibile sperimentare imprese qualificate di auto-trascendenza e
dare cosi vita a imprese extra-religiose di trascendimento del sé8. Queste ultime Ab-
bracciano una vasta gamma di vissuti e di relazioni. Sono infatti esperienze di auto
trascendenza quelle di tipo naturalistico ed estetico che rimandano all’eccedenza del
mondo esterno rispetto ai confini del proprio sé. Sono esperienze di auto-trascedenza
nella contingenza postsecolare quegli stati emozionali forti e coinvolgenti come I'in-
namoramento, oppure relazioni profonde e qualificate come ’amicizia e la confiden-
za reciproca. Nelle esperienze di auto trascendenza il soggetto de-centrato non si sco-
pre semplicemente carente o cagionevole. L’essere fuori di sé non ¢ infatti un vissuto
di mera privazione che sollecita una risposta “religiosa” dal sapore inevitabilmente
rimediale e compensativo. La questione non ¢ quella del limite antropologico o della
«passivitd creativa»®, bensi quella dei modi con cui il soggetto avverte 'eccedenza che
comporta la fuoriuscita dal proprio baricentro personale e individuale. «Pensate a

7 1bid., 230.

8 «Il punto di partenza deve essere quindi il riconoscimento che le religioni sono effettivamente qual-
cosa di pitt di quel che normalmente si intende per sistemi di valori. Chi crede non vede certamente
la sua fede in primo luogo come un sistema logicamente coerente di affermazioni riguardanti il bene,
o addirittura come una morale semplicemente arricchita di tratti emotivi. La fede religiosa poggia su
esperienze intense e rende possibile la partecipazione a rituali che sono a loro volta fonte di esperienze;
offre modelli che invitano alla imitazione, e contiene storie e miti che ci guidano nell’interpretazione
della nostra vita e della storia e ci aiutano a dare delle risposte a questioni relative al senso della nostra
esistenza», H. JOAS, La fede come opzione, 174-175.

9  Espressione usata invece da Dalferth per dimostrare come I'orientamento alla Presenza ultima sia «una
possibilita che dimostra cid che ¢ autenticamente umano della nostra vita umana: la nostra passivita
creativa, propria di esseri che possono divenire pit di quello che sono in grado di fare da soli, perché
vivono di un incontro che li rende ci6 che da soli non riescono ad essere: creature di Dio e prossimi di
Dio», I. U. DALFERTH, Trascendenza e mondo secolare, 56.

234



Vincenzo Rosito

una conversazione che va al di 1a dello scambio di banalita, informazioni o argomen-
tazioni, durante la quale improvvisamente sentite che il vostro interlocutore ha com-
preso intuitivamente degli strati profondi della vostra personalita, dandovi il coraggio
di parlare degli eventi formativi della vostra vita e forse di emozioni che voi stessi ave-
te sino a ora a mala pena riconosciuto»10. Nell’ambito della contingenza postsecolare
il cristianesimo si profila come una specifica porta di accesso alle pratiche umane di
auto-trascendenza, riconoscendo loro la capacita di dilatare tanto I’essenza, quanto il
contesto dell’esperienza stessa.

0
o
>
—
=
o
c
=2

10 H. Joas, Abbiamo bisogno della religione?, 12.

235



=
>
o
=
=
c
o
o

Il ruolo e le forme della contingenza nell’orizzonte postsecolare

Riassunto

L’articolo si propone di analizzare criticamente il concetto di contingenza alla luce
dell’attuale dibattito sulla condizione postsecolare. I’idea di contingenza ¢ una ca-
tegoria comune tanto alla teologia contemporanea, quanto alle scienze sociali. Puo
essere pertanto considerato contingente un orizzonte sociale complesso e differen-
ziato al cui interno viene naturalmente garantita una pluralita di contesti vitali e di
identificazione. Proprio alla luce di questo presupposto ¢& possibile leggere il recente
dibattito teologico sulla centralita dell’orientamento alla Trascendenza come ele-
mento maggiormente qualificante la sfera del religioso.

Abstract

The article analyzes critically the concept of contingence in the light of the contem-
porary debate on the post secular condition. The idea of contingence is a well-known
category of theology, but also of the social sciences. We may consider it a complex
social horizon in whom exists a plurality of vital contexts and identification. In the
light of this premise, it is possible to interpret the recent theological debate on the
orientation to Transcendence as an element that qualifies in an important way the
religious sphere.

236



