Miscellanea RTLu XXII (2/2017) 503-516

Vocazione e missione del laico oggi

Ettore Malnati*

Introduzione

Trattare oggi il tema del laicato, a oltre cinquant’anni dalla conclusione del Con-
cilio Vaticano II, dopo la costituzione Lumen Gentium, il decreto Apostolican: Actuo-
sitatem, I'esortazione di Paolo VI Evangelii Nuntiandi, quella di Giovanni Paolo II
Christifideles laici e quella di Papa Francesco Evangelii Gaudium, ¢ una significativa
opportunita.

Gia alcuni teologi della Nouvelle Théologie come Congarl, laici come Guitton2,
altri teologi come Philips3 e lo stesso magistero pontificio con Pio XI4, avevano posto
I’attenzione sulla necessita, da parte dei Pastori, di far crescere e maturare la consape-
volezza del fedele-cristiano laico circa la sua vocazione e la sua missione.

1l periodo pre-conciliare poneva I'impegno associativo o personale dei laici nell’a-
zione accanto o per conto dei Pastori. Fu un periodo importante quello pre-concilia-
re, dove si ebbe una grande stagione di formazione e di impegno a favore del laicato
per una Chiesa viva ab intra e ab extra, soprattutto con I’ Azione Cattolica, che seppe
associare ed impegnare nelle varie fasce di eta e delle diverse categorie un vero stuolo
di uomini, donne, ragazzi e giovani impegnati nell’apostolato in un momento storico
bisognoso di una militanza organizzata ed efficace.

Docente di teologia sistematica presso il Seminario Interdiocesano di Gorizia-Trieste-Udine e presso I'I-
stituto Superiore di Scienze Religiose di Trieste e di Udine. Parroco di Nostra Signora della Provvidenza
e di Sion. Vicario per il Laicato e la Cultura nella diocesi di Trieste. E-mail: sioncom@tiscalinet.it.

1 Y. CONGAR, Per una teologia del laicato, Brescia 1967.

2 J. GUITTON, [ laici nella Chiesa da Newman al Vaticano 11, Milano 1964.
3 G.PHILIPS, I laici nella Chiesa, Milano 1956.

4 P10 X1, Lett. enc. Miserentissimus Redemptor, in AAS 20 (1928) 171 s.

503



@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Vocazione e missione del laico oggi

Per il mondo del lavoro vi furono le ACLI, per gli universitari la FUCI, non venne
trascurato I'impegno formativo e aggregativo per i maestri, i medici, gli infermieri. Pio
XII penso con la Provida Mater Ecclesiae (1947) ad una consacrazione per il laicato.
In quella stagione di attenzione per il laicato in Italia sorse 'Universita Cattolica del
Sacro Cuore che, oltre alla figura di P. Gemelli, diede laici e laiche di grande amore
per I'evangelizzazione della cultura, come Armida Barelli e il prof. Giuseppe Lazzati,
impegnati soprattutto in una vita interiore, dove il primato di Dio era evidente con
una ricaduta sulla presenza dei valori del cattolicesimo, per una nuova citta dell'uomo
segnata dalla liberta e dal dialogo.

Accanto a questo nucleo sorsero tante altre realta di impegno caritativo, culturale
ed ecclesiale come la stagione dei congressi che, sia in Germania con il vescovo Ket-
tler che in Ttalia con il laico Toniolo, portarono nella societa e soprattutto nel mondo
del lavoro i principi e i valori della dottrina sociale, grazie alla Rerumz Novarum: di
Leone XIII e la Quadragesimo Anno di Pio XI. Stagione quella in cui il Magistero
poteva contare su un impegno fattivo del laicato, quale suo avamposto operativo nella
realtd del mondo del lavoro e della vita sociale e culturale.

La ragione interiore e teologica di questa presa di coscienza, per una presenza
fattiva dei fedeli cristiani laici in collaborazione stretta e diretta con 1 Pastori, come fu
per I’ Azione Cattolica, poggiava sulla diaconia cristica che, nello stile dell’incarnazio-
ne, si poneva nella storia quale lievito evangelico nella e per la societa. I laicato cat-
tolico nella dimensione pre-conciliare aveva bisogno di un preciso mandato da parte
dei Pastori e la sua vocazione o natura poggiava proprio sul mandato gerarchico, sia
direttamente che mediante associazioni, sorte proprio per essere a disposizione dei
sacri Pastori, per un impegno nella Chiesa e nella societa.

Immediatamente a ridosso del Concilio, con i teologi M.-D. Chenu e Y. Congar,
viene colta I'intuizione di una teologia del laicato che pone la distinzione tra il sacer-
dozio ministeriale, visto come edificazione della comunita ecclesiale, e il sacerdozio
comune dei fedeli come testimonianza battesimale nell’oblazione delle gioie e delle
lacrime della citta terrena che il battezzato, con la sua fede operosa, offre a Dio. Da
questa teologia della diaconia cristica, pur nella distinzione ontologica dei “due sacer-
dozi”, si fa strada la necessita di guardare al fedele-cristiano laico come a colui che,
non per mandato ecclesiastico e non in contrapposizione ai Pastori, ma in virtt della
sua incorporazione a Cristo nel battesimo, ha la sua vocazione e missione di realizzare
nel suo vissuto i tre 7zunera Christi: sacerdotale, regale e profetico.

Tl Concilio Vaticano IT gia nella sua fase anti-preparatoria il 5 giugno 1960 con il
motu proprio di Giovanni XXIII Superno Dei Nutud si occupa dei laici e del loro apo-
stolato. Verra preparato uno schema per i Padri molto articolato composto da otto
aree. Tale schema, suddiviso in quattro fascicoli, venne inviato ai Vescovi tra ’estate
e autunno del 1963. Questo, dopo l'enciclica Ecclesian: Suam di Paolo VI succeduto

5 E. MALNATIL, L'avventura del Concilio Vaticano 11, Roma 2015, 197-199.

504



Ettore Malnati

a Giovanni XXIII nel giugno 1963, verra ridotto in un solo fascicolo per un decreto
ad hoc, mentre le altre parti saranno inserite in diversi documenti del Concilio, come
la Lumen Gentium e la Gaudium et Spes. Nel frattempo Paolo VI nominera come
periti «uomini e donne del laicato cattolico delle principali associazioni presenti in
tutto il mondo»®. Lo schema definitivo sara discusso in aula dal 6 al 13ottobre 1964
e risultera suddiviso in 6 capitoli con 33 paragrafi. Nell'ultima sessione conciliare
nell’autunno del 1965, dopo 22 votazioni, sara approvato il decreto sull’apostolato
dei laici: Apostolicam Actuositatem.

Ma come accennavo pitl sopra, il tema del laicato viene inserito e trattato nelle
due costituzioni che sono il cuore del Concilio: Lumen Gentium e Gaudium et Spes e
I’altro materiale dello schema anti-preparatorio verra inviato alla commissione per la
revisione del Codice di Diritto canonico, che concludera i lavori sotto il pontificato
di Giovanni Paolo II con la costituzione apostolica Sacrae Disciplinae Leges del 25
gennaio 1983.

11 libro IT del nuovo Codice trattando del Popolo di Dio dedica la parte prima
appunto ai christifideles, cioé ai fedeli-laici. Dal Concilio Vaticano II in poi, nei vari
documenti del Magistero sino alla Evangelii Gaudium di Papa Francesco, noi possia-
mo cogliere la portata teologica della vocazione e della missione dei fedeli laici nella
Chiesa e nel mondo, che deve essere colta nella sua pregnanza dai battezzati che
sentono di storicizzare nel proprio stato di vita e nei loro ambiti il mandato cristico:
«Andate e fate discepoli tutti i popoli» (Mt 28,19).

1. Vocazione del fedele-laico

La vocazione del cristiano-laico ha le sue radici nella dimensione ontologico-dina-
mica del battesimo che sacramentalmente libera il catecumeno dalla colpa originale
— presente in ogni persona — in virtt dell’opera redentrice del Verbo incarnato, e lo
incorpora a Cristo nel suo mistero salvifico di morte e di risurrezione. Tale incor-
porazione sacramentale fa del battezzato un figlio di Dio nel Figlio unigenito e lo
innesta nel Corpo mistico di Cristo che ¢ la Chiesa. Tale incorporazione sacramentale
richiede nel battezzato un cammino di consapevolezza e di grazia affinché, come dice
il Concilio Vaticano II: «I discepoli di Cristo, chiamati da Dio e giustificati in Cristo
Gestl, non secondo le loro opere, ma secondo il disegno e la grazia di Lui, nel battesi-
mo della fede sono stati fatti veramente figli di Dio e compartecipi della natura divina
e percio realmente santi, devono perd con I’aiuto di Dio, mantenere e perfezionare la
santita che hanno ricevuto»?.

6 Ibid., 198.
7 CoNcILIO VATICANO II, Cost. dogm. Lumen Gentium, n. 40.

505

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Vocazione e missione del laico oggi

Lo stupore e la responsabilita del dono accolto con il battesimo, di vivere cioe
in comunione con Cristo e di testimoniarne “I’esempio” sia presso i fratelli di fede,
che nella realta del saeculum, ovviamente non pud né essere affidata alla sola buona
volonta del battezzato, né ad una tensione perfezionistica fai da te. La volonta ha
bisogno di essere corroborata dalla grazia; il soggetto deve avvalersi della maternita
educante della Chiesa, che la espleta con un concreto accompagnamento orientato
ad una evangelizzazione che non puo prescindere dalla conversione alla vita in Cristo
con Cristo e per Cristo, attraverso «l’ascolto degli apostoli, la preghiera, I’eucarestia
e la comunione fraterna» (At 2,42). «In ogni battezzato, dal primo all’'ultimo, opera
la forza santificatrice dello Spirito che spinge ad evangelizzare»8. Questa identita e
tensione & chiamata dal Concilio «vocazione alla santita» ed ¢ doverosamente offerta
a tutti i battezzati, non solo alle persone che scelgono una vita contrassegnata dalla
pratica dei consigli evangelici.

Cosi infatti il Concilio si esprime: «Tutti i fedeli sono invitati e tenuti a perseguire
la santita e la perfezione del proprio stato»®. Oltre a questa vocazione, che implica da
parte di ogni battezzato di fare propria quella attenzione che san Giovanni Paolo 1T
nella Novo Millennio Ineunte chiama «pedagogia della santita»10, per il fedele-laico vi
¢ una vocazione specifica che deve contrassegnare la sua presenza — come dice Papa
Francesco — di Chiesa in uscitall, capace di essere nel mondo quale lievito di speran-
za, senza lasciarsi sedurre da una mondanita spiritualel2,

Cosi si esprimeva Paolo VI circa la vocazione specifica dei fedeli laici: «I laici
che la loro vocazione specifica pone in mezzo al mondo e alla guida dei pit svariati
compiti temporali, devono esercitare con cio stesso una forma singolare di evangeliz-
zazione. Il loro compito primario e immediato non & I'istituzione e lo sviluppo della
comunita ecclesiale — che ¢ il ruolo specifico dei Pastori — ma la messa in atto di tutte
le possibilita cristiane ed evangeliche nascoste, ma gia presenti e operanti nella realta
del mondo. Il campo proprio della loro attivita evangelizzatrice ¢ il mondo vasto e
complicato della politica, della realta sociale, dell’economia; cosi pure della cultura,
delle scienze e delle arti, della vita internazionale, degli strumenti di comunicazione
sociale; e anche di altre realta particolarmente aperte all’evangelizzazione, quali I’a-
more, la famiglia, 'educazione dei bambini e degli adolescenti, il lavoro professiona-
le, la sofferenzax»13.

8 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii Gaudium, n. 119.

9 CoNcILIO VATICANO II, Cost. dogm. Luwmen Gentium, n. 42.
10 GIOVANNI PAOLO 11, Lett. ap. Novo Millennio Ineunte, n. 31.
11 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii Gaudium, n. 20.

12 Ibid., n. 93.

13 PaoLO VI, Esort. ap. Evangelii Nuntiandi, n. 70.

506



Ettore Malnati

Da quanto abbiamo richiamato, la vocazione del fedele-laico porta con sé una
duplice tensione. La prima ed essenziale ce la indica I'apostolo Paolo: «Non sono pitt
io che vivo, ma ¢ Cristo che vive in me» (Gal 2,20) che ¢ orientata ad una conversione
personale e radicale del battezzato, che origina la seconda tensione, che ¢ quella della
profezia cristiana nel mondo.

Valorizzare il dono ricevuto di essere una unica cosa con Cristo, anzi direbbe
sant’Agostino di essere, grazie al battesimo, Cristo!4, comporta un doveroso impegno
di vita interiore, che ogni giorno deve vedere il credente impegnato alla ricerca del
volto del suo Signore!> nel proprio vissuto.

Tutto questo non certo per attuare il perfezionismo stoico, ma perché I'incor-
porazione sacramentale a Cristo si espleti nella mente, nel cuore e nelle opere del
battezzato e doni al suo vissuto quella credibilita evangelica dove I'obiettivo ¢ che la
realta e le persone con le quali viene consumata I'esistenza «vedendo le vostre opere
rendano gloria al Padre vostro che & nei cieli» (Mt 5,16).

La primaria vocazione alla santita comporta dunque un precipuo impegno-dovere
di coerenza verso il dono ricevuto gratuitamente e accolto nello stupore di un atto di
amore del Padre, che ha «sacrificato il Figlio per redimere il servo»1.

11 fedele-laico non puo ignorare questi richiami dell’Apostolo: «[Il Padre] ci ha
scelti prima della creazione del mondo per essere santi e immacolati di fronte a lui
nella carita» (Ef 1,4) e ci indica anche cio che dobbiamo acquisire per entrare in que-
sta pedagogia della grazia: «Rivestitevi di sentimenti di tenerezza, di bonta, di umilta,
di mansuetudine e di magnanimita» (Col 3,12). «Questa ¢ la volonta di Dio, la vostra
santificazione» (1 Ts 4,3).

1 Concilio Vaticano II, proponendo e sottolineando a tutti i discepoli di Cristo
questa vocazione, offre una pista ben delineata e sicura gia sperimentata da tanti uo-
mini e donne che hanno scelto di trafficare il talento della fede non nascondendolo,
ma facendolo fruttificare (cfr. Mt 25,15-28). Per usare una espressione di Benedetto
XVI, bisogna essere buoni operai della vigna del Signore, cio¢ rimuovere dalla vita
personale e dalla comunita ecclesiale «la mondanita spirituale che si nasconde dietro
apparenze di religiosita e persino di amore alla Chiesa [che] consiste nel cercare, al
posto della gloria di Dio, la gloria umana e il benessere personale. E quello che il
Signore rimprovera ai Farisei: “E come potete credere, voi che ricevete gloria gli uni
dagli altri e non cercate la gloria che viene da Dio?” (Gv 5,44). Si tratta di un modo
sottile di cercare “i propri interessi, non quelli di Cristo” (Fil 2,21)»17. «Chi & cadu-
to in questa mondanita guarda dall’alto e da lontano, rifiuta la profezia dei fratelli,

14 AGOSTINO, I7 Io. Tract. 21, 8, in PL 35, 1568.
15 Sal 27 [26],8.
16 Preconio pasquale della liturgia latina di rito romano.

17 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii Gaudium, n. 93.

507

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Vocazione e missione del laico oggi

squalifica chi gli pone domande, fa risaltare continuamente gli errori degli altri ed &
ossessionato dall’apparenza. Ha ripiegato il riferimento del cuore all’orizzonte chiuso
della sua immanenza e dei suoi interessi e, come conseguenza di cid, non impara dai
propri peccati né & autenticamente aperto al perdono. E una tremenda corruzione
con apparenza di bene»18,

Prima di intraprendere una concreta pedagogia della santita ¢ doveroso che ogni
battezzato si esamini se vi & questo in lui/lei o nella comunita o0 movimento o asso-
ciazione dove vive il suo impegno cristiano. Cio deve avvenire ovviamente attraverso
un serio accompagnamento spirituale che non sia perd autoreferenziale, ma in siner-
gia con la Chiesa particolare. Se giustamente i movimenti ecclesiali sono doni dello
Spirito, ma lo sono in quanto in comunione e per la comunione vera con la Chiesa
e riconoscendosi in essa nella crescita della fede e nel servizio all’evangelizzazione
secondo il proprio carisma. Un progetto di santita vero comporta una duplice co-
munione, quella con Cristo mediante il primato della grazial® intrisa di preghiera
personale e comunitaria e di vita sacramentale, e quella con la Chiesa nella duttilita
al Magistero per una efficace comunione che edifichi veramente quella dimensione
di duttilita cristica, che in tutto cerca la volonta del Padre, anche nel progetto che lo
porta alla croce.

La santita per il fedele-laico non sta nell’isolarsi o nel “blindarsi”, quasi fosse
servizio esclusivo per la spiritualita di un movimento o associazione, ma nel porre il
suo talento in rete nella comunita ecclesiale, inserendosi in quella pedagogia pastorale
che la Chiesa particolare incarna quale dinamica evangelizzatrice nel contesto socio-
culturale in cui & posta. Senza una spiritualita di comunione con la Chiesa particolare,
il fedele-laico rischia di lasciarsi ammaliare dalla mondanita spirituale da cui ci mette
in guardia Papa Francesco, dove tutto sembra a posto in modo autoreferenziale.

La vocazione alla santita del fedele-cristiano-laico non pud prescindere dalla me-
diazione, ad essentiam, della comunita ecclesiale, cio¢ della Chiesa particolare con il
suo Vescovo, i presbiteri, i diaconi, i catechisti e I'intero popolo di Dio, con le sue
fatiche e le sue generosita.

Estraniarsi dalla Chiesa particolare per una laicita di nicchia, significa non coglie-
re lo stile evangelico degli ultimi e quello della ecclesiologia del popolo di Dio e corpo
mistico di Cristo, dove il ministero dei successori degli apostoli ¢ espletato in nome di
«Cristo maestro, pastore e pontefice»20, a beneficio di ogni carisma.

Uno dei tre 7zunera del ministero o diaconia2! episcopale & proprio quello di santi-

18 Ibid., n. 97.

19 GIOVANNI PAoLO II, Lett. ap. Novo Millennio Ineunte, n. 38.
20 CIPRIANO, Epist. 63, 14, in PL 4, 386.

21 CoNcILIO VATICANO 11, Cost. dogm. Lumen Gentium, n. 24.

508



Ettore Malnati

ficare?2, assieme a quello di insegnare23 e di governare24. Senza dunque la comunione
affective ac effective la vocazione alla santita anche per il fedele-laico ¢ compromessa.
Infatti — dice il Vaticano II — «i Vescovi con la preghiera e il lavoro per il popolo, in
varie forme effondono abbondantemente la pienezza della santita di Cristo, con il
ministero della parola annunciano la forza di Dio per la salvezza dei credenti (cfr. Rm
1,16), e con i sacramenti... santificano 1 fedeli»2>.

Ecco allora che la comune vocazione alla santita implica una comunione concreta
con coloro che Cristo ha scelto ad essere custodi di quella ministerialita, che ¢ garan-
zia di attenzione cristica per I’edificazione del Popolo di Dio, che ha, quale presenza
tonificante, I’azione dello Spirito, che Cristo, con il Padre, hanno inviato agli apostoli
nel giorno di Pentecoste.

La comunione con il Vescovo ¢ uno dei fattori primari di legittimita di un cammi-
no che orienti alla comunione con Cristo, fonte di santita e grazia. Non ¢ 'efficienza
quasi aziendale di una associazione o movimento che da valore all’evangelizzazione
e alla Comunita ecclesiale, bensi la ricerca costante e concreta alla luce della Parola
di Dio di realizzare quello stile di comunione proprio del mistero delle tre divine
Persone, che nelle loro processioni e relazioni nell’unica natura divina, pur ponen-
dosi in tensione propria di ciascuna Persona divina (paternita, filiazione e dono) non
sminuiscono nell’identita e non alterano le relazioni trinitarie. Il Padre ¢ tale perché
genera, il Figlio ¢ tale perché ¢ generato e lo Spirito ¢ identita donata e personalizzata
di questa paternita e filiazione. Se dunque questo deve essere, per analogia, significato
tra i discepoli di Cristo, & da riconoscere in senso teologale la diversita dei ministeri,
dei carismi e delle vocazioni che si renderanno graditi a Dio e utili all’evangelizzazio-
ne, se questa teologale comunione verticale ed orizzontale diverra motivo di grazia e
non di rivendicazione. Fondamento a cio sta la duttilita del Verbo indicata dall’inno
pre-paolino: «Umilio se stesso sino alla morte di croce. Per questo Dio lo esalto e gli
dono il nome che ¢ al di sopra di ogni altro nome» (Fil 2, 8-9).

La kenos: del Verbo ¢ la vera fonte di quella santita che non ¢ perfezione stoica,
ma alterita salvifica in quella carita cristica, che ha offerto redenzione e grazia, do-
nando tutto di sé in comunione con la volonta del Padre usque ad mortem, mortem
autem cructs (Fil 2,8).

Questo si attende la storia dai discepoli di Cristo, di questo ha bisogno la societa
secolarizzata da parte dei christifideles: che sappiano cio¢ essere presenza di quella
alterita, cio¢ santita, dove il primato di Dio porta all'impegno di carita spirituale e

22 Ibid., n. 26.
2 Jhid., n.25.
24 Ibid.,n.27.
25 bid., n. 26.

509

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Vocazione e missione del laico oggi

materiale verso ogni persona. Cio ha le sue radici nel comando del Risorto: Ize et
docete ommnes (Mt 28,19).

Si, Dio chiama, ha chiamato ed inserito con il Battesimo ogni credente quale tral-
cio unito alla vite, che ¢ Cristo. Questo tralcio pero deve fruttificare e lo fara se rimar-
ra unito alla vite (cfr. Gv 15,5).

L’esortazione apostolica Christifideles Laict, frutto del Sinodo sul laicato, chiede al
fedele laico di porsi in ogni stagione della vita, sia esso uomo o donna, giovane o an-
ziano, di responsabilizzarsi nei confronti di questa sua vocazione e di saper discernere
«in momenti particolarmente significativi e decisivi» cid che Dio vuole per ciascuno
di loro. «Non si tratta... solo di sapere quello che Dio vuole... occorre fare quello
che Dio vuole... E per agire in fedelta alla volonta di Dio, occorre essere capaci e
rendersi sempre pill capaci. Certo con la grazia di Dio, che non manca mai... Questo
il compito meraviglioso ed impegnativo che attende tutti i fedeli laici... Conoscere
sempre pill le ricchezze della fede e del Battesimo e viverle in crescente pienezza»26,

2. Missione del fedele-laico nel mondo

La missione specifica dei christifideles ¢ quella di esercitare la vocazione all’apo-
stolato «per il bene degli uomini e a edificazione della Chiesa, sia nella Chiesa stessa
che nel mondo, con la liberta dello Spirito Santo, il quale spira dove vuole»?7 e in
particolare il loro campo ¢ quello di «evangelizzare e santificare gli uomini animan-
do e perfezionando con spirito evangelico I'ordine temporale»28. Il fondamento sul
quale poggia anche la missione del fedele-laico all’apostolato ¢ il sacerdozio comune,
ontologicamente altro dal sacerdozio ministeriale, che il battesimo gli conferisce ren-
dendolo partecipe di quello di Cristo29.

In questi due ambiti, Chiesa e mondo, il fedele-laico personalmente o comunita-
riamente deve essere colui/colei che si prende cura della fragilita30 materiale e spiri-
tuale presente nel vissuto odierno, al fine di offrire quella attenzione di eguaglianza
che emerge dal Vangelo e dallo stile di Cristo. Senza titubanza Papa Francesco sot-
tolinea che «tutti [noi] cristiani siamo chiamati a prenderci cura della fragilita del

26 GIOVANNI PaoLO 11, Esort. ap. Christifideles laici, n. 58.

27 CONCILIO VATICANO 11, Decr. Apostolicam Actuositatem, n. 3.

28 Jhid.,n.2.

29 CONCILIO VATICANO 11, Cost. dogm. Lumen Gentium, nn. 10; 34.
30 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii Gaudium, nn. 209-216.

510



Ettore Malnati

popolo e del mondo in cui viviamo»31. Ovviamente non certo con i criteri filantropici
bensi con quelli evangelici della carita e della verita.

Tl luogo dove il fedele-laico deve svolgere la sua missione ¢ il mondo e la comunita
ecclesiale; il destinatario ¢ la persona umana nella dimensione del suo essere e del suo
vivere come uomo e donna e come credente. E dunque la dignita della persona che
va tutelata e promossa, soprattutto oggi dove una certa legalita, ammantata di eman-
cipazione libertaria, penalizza sia il diritto alla vita del nascituro, sia la valorialita di
genere che nella sua distinzione di “maschio e femmina” ¢ la criterialita naturale ed
unica nella dimensione sponsale e sociale.

Per il fedele-laico «il determinarsi a favore della promozione della dignita della
persona umana & una esigenza teologica, cio¢ connessa con la sua fede da accogliere
e testimoniare e non solo quindi una scelta di solidarieta»32,

Questa dignita della persona va tutelata e promossa perché ha le sue radici nell’an-
tropologia giudaico-cristiana stigmatizzata nel libro della Genesi dove 'uomo e la
donna vengono presentati come «immagine e somiglianza di Dio» (Gn 1,27) e posti
all’apice della responsabilita nell’opera di Dio (Gn 1,28). Questo richiamo genesiaco
per un credente ¢ la prima fonte della dignita di ogni persona umana. Prescindere da
cio significherebbe misconoscere tutto lo sforzo che la Chiesa, soprattutto nel recente
passato e nel presente, dalla Rerunz Novarum di Leone X111 alla Pacenz in Terris di
Giovanni XXIII, dalla Populorum: Progressio di Paolo VI alla Centesimus Annus di
Giovanni Paolo I, dalla Carstas in Veritate di Benedetto XVI alla Evangelii Gaudium
di Francesco, ha compiuto per ribadire la necessita di «riscoprire e far riscoprire la
dignita inviolabile di ogni persona umana... quale bene prezioso che 'uomo possie-
de, grazie al quale trascende in valore tutto il mondo materiale... La dignita personale
che costituisce il fondamento dell’eguaglianza di tutti gli uomini tra loro... ¢ proprie-
ta indistruttibile di ogni essere umano. E fondamentale avvertire tutta la forza dirom-
pente di questa affermazione che si basa sull’unicita e irripetibilita di ogni persona»33.

Giovanni Paolo II nella Christifideles laici indicava alla Chiesa tutta e ad ogni cat-
tolico I'importanza di «riscoprire e far riscoprire la dignita inviolabile di ogni persona
umana [intesa quale] compito essenziale, anzi, in un certo senso, il compito centrale
e unificante del servizio che la Chiesa e, in essa, i fedeli laici sono chiamati a rendere
alla famiglia degli uomini. Tra tutte le creature terrene, solo 1'uomo ¢ «persona», sog-
getto cosciente e libero e, proprio per questo, «centro e vertice» di tutto quanto esiste
sulla terra. La dignita personale ¢ il bene pitl prezioso che I'uomo possiede, grazie al
quale egli trascende in valore tutto il mondo materiale... In forza della sua dignita
personale I'essere umano ¢ sempre un valore in sé e per sé, e come tale esige d'essere

31 Jhid., n. 216.
32 E. MALNATI, Teologia del laicato, Lugano 2005, 87.
33 GIOVANNI PAOLO 11, Esort. ap. Christifideles laici, n. 37.

511

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Vocazione e missione del laico oggi

considerato e trattato, mai invece pud essere considerato e trattato come un oggetto
utilizzabile, uno strumento, una cosa»34.

Se la prima definizione di persona la troviamo in Boezio, che pone 'accento sul-
I’«individuo razionale», mi piace richiamare qui il concetto di persona che Mounier
esprime. La sua definizione ci permette infatti di sottolineare, collegandosi con I’an-
tropologia genesiaca, la dimensione — direbbe Ricoeur —identitaria della persona, che
ha i suoi alti e bassi tanto che a volte sembra dissolversi.35

In tal modo si richiama I'impoverimento antropologico inferto dalla colpa origi-
nale. Cosi si esprime Mounier: «LLa persona ¢ un essere spirituale costituito come tale
da un mondo di sussistenza e indipendenza nel suo essere; essa ricava questa sussi-
stenza dalla sua adesione a una gerarchia di valori liberamente adottati, assimilati,
vissuti attraverso un impegno responsabile ed una costante conversione; essa unifica
cosi ogni sua attivita nella liberta e sviluppa per di pit, a suon di atti creativi, la sin-
golarita della sua volonta»3¢,

Ricoeur, commentando questa lettura della persona fatta da Mounier, sottolinea
che si possono individuare in questo concetto «la coesistenza sia di una ontologia del-
la sussistenza, sia il riferimento ad un ordine gerarchico di valori, sia un senso acuto
della singolarita e della creativita»37,

11 fedele-laico, che ha la missione di orientare le realta temporali secondo I'im-
pronta del Creatore nello stile cristico del buon Samaritano, dovrebbe principalmen-
te farsi carico di dialogare fattivamente per dare senso alla dignita della persona uma-
na, sottolineando, attraverso la via della cultura, del diritto, dell’etica e della politica,
la primaria dimensione che rende unica, tra gli enti creati, la persona umana, che
riceve la sua singolarita di ente-persona dall’Essere-Creatore.

Diceva gia giustamente Heidegger che la crisi dell’Europa e dell’Occidente sta
«nel depotenziamento dello spirito, spesso ridotto a intelletto, a intelligenza, o al sem-
plice raziocinio... o a strumento di spiegazione razionale del mondo (il positivismo),
della regolamentazione dei rapporti materiali del mondo (il marxismo) o dell’organiz-
zazione di un popolo secondo i criteri della razza. Pitt profondamente ancora, la ri-
duzione strumentale dello spirito conduce alla separazione dei differenti domini delle
scienze... Privato di se stesso lo spirito ¢ divenuto oggetto di propaganda culturale
e di tattica politica... Lo spirito non & vuoto acume, né irresponsabile spirituosita...
lo spirito ¢ la risolutiva apertura dell’essere... Dove regna lo spirito, I’ente [ente-
persona] come tale diviene sempre e in ogni caso pill ente [ente-personal»38.

34 Ibid.

35 P. RICOEUR, La persona, Brescia 1997, 66-67.

36 E. MOUNIER, Manifeste au service du personnalisme, in Oeuvres, t. 1, Paris 1961, 523.

37 P. RICOEUR, La persona, cit., 25.

38 P. CAPELLE-DUMONT, Fzlosofia e teologia nel pensiero di Martin Heidegger, Brescia 2011, 36.

512



Ettore Malnati

E sotto gli occhi di tutti che all’Europa e all'Occidente in genere & stata narco-
tizzata 'anima cio¢ quello spirito che tonifica, nella tensione alla trascendenza e al
primato culturale e religioso di Dio, la persona stessa ed il suo mondo. L’impegno
del fedele-laico, che sente la responsabilita di una fraternita vera con 'umanita, non
puo disattendere di aiutare a fare spazio nel progetto culturale, sociale e politico di
questo primato dello spirito che divenga, come sostiene Heidegger, il collante di ogni
percorso culturale, scientifico e sociale39. La mancanza di esso crea uno scollante e
quindi una antitesi a quell’ordine che ¢, come afferma Mounier, proprio della digni-
ta della persona. Senza la promozione della dignita della persona, quale individuo
che si identifica e si spende nella logica dei principi inalienabili del diritto naturale,
gia individuati nell’antropologia giudaico-antica nei cosi nominati principi noachi-
di, ¢ pregiudicata 'unicita dell’ente-persona, in quanto persona e in quanto parte
di un consesso socio-culturale che rispecchi I'identita (materia-spirito) e la missione
dell’'uomo anche nei confronti della realta creata.

11 laico-cristiano oggi, dove il relativismo porta a pensare che la fonte etica ¢& la
legalita, sancita per un pragmatismo accomodante verso certe cosiddette conquiste,
che vanno nella linea di un egoismo soggettivista, spesso legato ad un utilitarismo di
maniera, egli ¢ chiamato a sottolineare e a testimoniare ’assoluta fedelta nel campo
legislativo, culturale ed etico a quei principi indicati come “diritto naturale” fatti
propri anche dalla Dichiarazione dei diritti umani delle Nazioni Unite.

Nel suo discorso del 22 settembre 2011 al Parlamento di Berlino, cosi si esprimeva
a questo proposito Benedetto XVI: «E evidente che nelle questioni fondamentali del
diritto, nelle quali ¢ in gioco la dignita dell’'uvomo e dell’'umanita, non basta il princi-
pio maggioritario: nel processo di formazione del diritto, ogni persona che ha respon-
sabilita deve cercare lei stessa i criteri del proprio orientamento... In base a questa
convinzione, i combattenti della resistenza hanno agito contro il regime nazista e
contro altri regimi totalitari, rendendo cosi un servizio al diritto e all’intera umanita.
Per queste persone — continua Benedetto XVI — era evidente in modo incontestabile
che il diritto vigente, in realta, era ingiustizia»40.

Ecco allora oggi la missione del fedele laico: determinarsi per essere voce ed azio-
ne incisiva e non violenta per difendere la dignita della vita, gia nel seno materno,
sino al suo naturale concludersi, la dignita della famiglia fondata sull’'unione stabile e
feconda tra un uomo ed una donna, la liberta religiosa, il non collaborare alla volonta
di morte né con il terrorismo né con 'eutanasia. Questo ¢ il campo antropologico-
culturale nel quale pit che in ogni altro il fedele-laico ¢ chiamato a orientare, verso la
dignita della persona, sempre e comunque le realta temporali. I modi o i metodi sono
quelli della ragione e della fede, orientati non solo in un impegno confessionale bensi

39 Ibid.
40 BENEDETTO XVI, Discorso al Reichstag di Berlino, 22 settembre 2011.

513

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c
&
o
O
Nl
=

Vocazione e missione del laico oggi

alla promozione e tutela della dignita della persona e della stessa societa, affinché
queste siano rispondenti ai diritti naturali che appartengono, non a questa o quella re-
ligione, ma allo spirito — come direbbe Heidegger — dell’ente-persona e dell’'umanita.

1l fedele laico, in virtt dell’indole propria e peculiare, ha la missione «di illumi-
nare e ordinare tutte le cose temporali... in modo che sempre siano fatte secondo
Cristo, e crescano e siano di lode al Creatore e Redentore»?!.

Oggi pitt che mai questo impegno, previsto e voluto dal Concilio per i fedeli-laici
impegnati nella vita sociale, culturale e politica, ¢ e deve essere prioritario quale vera
attenzione di carita verso la verita della persona umana.

Fanno da piattaforma fondamentale 'antropologia dei primi capitoli del libro del-
la Genesi.

L’affidamento all’'uomo della realta creata deve i primis riguardare se stesso alla
luce della sua identita di zmago et similitudo del Creatore, che lo volle maschio e
femmina in una prospettiva di testimonianza di quell’ordine voluto dal Creatore e
impresso in quei principi non negoziabili che fanno dell'uomo vivente — come dice
sant’Ireneo — la gloria stessa di Dio. Gloria intesa non in senso etico, ma in senso esi-
stenziale, che coinvolge il singolo e Iintera famiglia umana alla promozione e tutela
della dignita, che fa dell’individuo-razionale quell’ente-persona che, realizzando la
sua identita, diviene fonte e garanzia dell’ordine e per I'ordine creato.

L’esortazione apostolica Christifideles laici gia metteva a cuore ai «fedeli laici
a vario titolo e a diverso livello impegnati nella scienza e nella tecnica, come pure
nell'ambito medico, sociale, legislativo ed economico... di coraggiosamente accettare
le «sfide» poste dai nuovi problem: della bioetica... 1 cristiani — sottolinea Giovanni
Paolo IT — debbono esercitare la loro responsabilita come padroni della scienza e
della tecnologia, non come servi di essa, nella prospettiva di quelle «sfide» morali,
che stanno per essere provocate dalla nuova e immensa potenza tecnologica e che
mettono in pericolo non solo i diritti fondamentali degli uomini, ma la stessa essenza
biologica della specie umana»2,

Grande e della massima importanza ¢ questa missione del fedele-laico soprat-
tutto oggi per arginare le tesi nichiliste e relativiste che tendono a fare della persona
umana non la dignitosa realta penultima, ma la presuntuosa realta ultima, con tutte
le conseguenze di quel superego di Nietzsche, che ¢ fonte di discriminazioni le cui
conseguenze sono imprevedibili.

Un altro ambito della missione del fedele-laico nel mondo e per il mondo ¢ un
concreto impegno oltre alla dignita della persona, alla realizzazione del bene comune
e la promozione della pace.

Papa Francesco raccomanda all'intera Comunita cristiana, e quindi a tutti e a

41 CONCILIO VATICANO II, Cost. dogm. Lumen Gentium, n. 31.
42 GIOVANNI PaoLO 11, Esort. ap. Christifideles laici, n. 38.

514



Ettore Malnati

ciascun fedele-laico, un concreto impegno per la pace sociale che «non puo essere in-
tesa come irenismo o come mera assenza di violenza ottenuta mediante I'imposizione
di una parte sull’altra. Sarebbe — egli dice — una falsa pace quella che servisse come
scusa per giustificare un’organizzazione sociale che metta a tacere o tranquillizzi i pitt
poveri, in modo che quelli che godono dei maggiori benefici possano mantenere il
loro stile di vita senza scosse, mentre gli altri sopravvivono come possono. Le riven-
dicazioni sociali... 'inclusione sociale dei poveri e i diritti umani, non possono essere
soffocati con il pretesto di costruire un consenso a tavolino o un’effimera pace per
una minoranza felice. La dignita della persona umana e il bene comune stanno al di
sopra della tranquillita di alcuni, che non vogliono rinunciare ai loro privilegi»*3.

E necessario anzitutto che ciascun fedele-laico prenda coscienza di questa mis-
sione e in modo personale o associativo si faccia voce per chi non ha voce, non certo
nello stile rivendicativo e violento, bensi con atteggiamento preferenziale per gli ulti-
mi, nello stile evangelico, divenendo lievito di condivisione e voce profetica per quella
parte di societa resa marginale o ritenuta «ingombrante scarto».

Certo per il fedele-laico e per I'intera Comunita dei credenti non ¢ sempre facile
farsi ascoltare, ma non ¢& difficile stare dalla parte degli ultimi chiedendo rispetto e
giustizia per la dignita di ogni persona, avendo come richiamo il fatto che la famiglia
umana di Cristo Gesl apparteneva agli anawim, cioé ai poveri.

Dai poveri dobbiamo partire alla ricerca del volto di Cristo.

Giustamente Paolo VI richiamava il mondo laico nella sua enciclica Populorum
Progressio, mettendo in guardia dalle disattenzioni sociali dei popoli dell’opulenza
che, a causa di questo egoismo, avrebbero fatto i conti con i popoli indigenti.

Paolo VI chiedeva ai laici di «assumere come compito specifico il rinnovamento
dell’ordine temporale... per penetrare di spirito cristiano la mentalita e i costumi, le
leggi e le strutture della loro comunita di vita... Noi domandiamo — sottolinea Paolo
VI - I'apporto delle loro competenze e della loro attiva partecipazione alle organiz-
zazioni ufficiali o private, civili o religiose, che si dedicano a vincere le difficolta delle
nazioni in via di sviluppo. Essi —i fedeli laici — avranno senza dubbio a cuore di essere
in prima linea tra coloro che lavorano a tradurre nei fatti una morale internazionale
di giustizia e di equita»44,

Ci chiediamo: sara in grado oggi la sensibilita dei cristiani-laici e dell’intera Co-
munita cristiana di offrire vera dignita ad ogni persona, bambino/a, uomo e donna,
rifugiato o profugo, sano o malato, nel rispetto di una legittima reciprocita dignitosa
della vita, della famiglia uomo e donna, della religione, dell’ambiente e della pace
sociale e religiosa in un clima di non violenza e di inclusione?

To penso che se tutti i discepoli di Cristo sapranno, senza tentennamenti, vivere i

4 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii Gaudium, n. 218.
44 Paoro VI, Enc. Populorum Progressio, n. 81

515

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Vocazione e missione del laico oggi

principi evangelici e prodigarsi affinché la legalita sia conforme ai diritti umani, cio
sara possibile.

1l presente e il futuro dipendono da questa precisa presa di coscienza di persone
di buona volonta e di ogni fedele-laico che vuole essere lievito di verita e giustizia, alla
scuola e alla luce del Vangelo.

Conclusione

Riflettere sulla vocazione e sulla missione del fedele-laico oggi significa, come ab-
biamo presentato, cogliere cio che quella attenzione che Gesu Cristo ha voluto dire
non solo agli auditori del suo tempo con le parole del Buon Samaritano, ma a tutti
coloro che avrebbero deciso di seguirlo divenendo suoi discepoli.

Se il buon Samaritano per antonomasia ¢ il Cristo Buon Pastore, nella dimensione
storica di oggi ¢ il singolo cristiano e I'intera Comunita che si avvicina e si china su chi
¢ stato derubato dalla propria dignita.

Questo gesto richiede un superamento di quelle distanze che spesso ci legano a
richiami puritani o di pregiudizio, che ci suggerirebbero di “passar oltre” per non
essere compromessi.

Cristo nel Buon Samaritano ci chiede di superarli e di essere strumento di accom-
pagnamento per una ridonata salute all'uomo bisognoso di senso e di verita verso
Dio, verso se stesso e verso il prossimo. Questo significa, per noi discepoli di Cristo,
vivere oggi la nostra vocazione e missione nel mondo per Cristo e per 'umanita da
autentici servitori del Vangelo e di ogni uomo e di tutto 'uomo.

516



