Articoli RTLu XXIIl (2/2018) 309-352

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

Joao Paulo de Mendonga Dantas*

Di solito, quando si parla di teologia in Brasile, in particolare all’estero, si nota che
la stragrande maggioranza delle persone interessate a questo argomento conoscono,
almeno superficialmente, I'importanza del riferimento alla Teologia della Liberazione
(TdL) e al suo pit noto esponente, Leonardo Boff.

Partendo da questa premessa, lo scopo del nostro articolo ¢ quello di presenta-
re un riassunto schematico delle principali tappe della storia del pensiero teologico
in Brasile, per poter contestualizzare la nascita e lo sviluppo della TdL nel periodo
successivo al Vaticano II, con un particolare riferimento ai contributi cristologici ed
ecclesiologici di Boff.

Alla luce di questa storia, offriremo una breve riflessione sulle prospettive della
teologia brasiliana all’inizio di questo terzo millennio.

1. Un breve riassunto della storia della Teologia in Brasile

Secondo Riolando Azzi, la storia della teologia in Brasile puo essere divisa in cin-
que periodil:
a) La Teologia del periodo coloniale (1500-1759);
b) La Teologia dell’epoca dell'Indipendenza (1759-1840);

B

E sacerdote dell’arcidiocesi di Belém (Brasile). Ha ottenuto presso la Facolta di Teologia di Lugano il
dottorato e I'abilitazione alla libera docenza in Teologia dogmatica. E professore di Teologia dogmatica
alla Facolta Cattolica di Belém e docente alla Facolta di Teologia di Lugano.

1 Cfr. R. Azz1, A Teologia no Brasil. Consideragoes histéricas, in AA VV., Histéria da Teologia na América
Latina, Sao Paulo 1991, 21.

309



=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

c) La Teologia nella Riforma Cattolica (1840-1920);
d) Teologia della Restaurazione Cattolica (1920-1960);
e) Teologia della Liberazione (1960-).

In questa prima parte del nostro articolo, presenteremo le prime quattro tappe,
mentre la quinta, data la sua importanza e complessita, sara I'oggetto della seconda
parte del nostro lavoro.

1.1. La Teologia del periodo coloniale (1500-1759)

Poiché il Brasile era considerato come un prolungamento del Regno portoghese,
la Santa Sede aveva affidato ai re portoghesi I'opera di evangelizzazione delle colonie.
Si cred cosi un modello (“Padroado”2, Patronato) in cui il capo della Chiesa in Brasile
era in effetti il re del Portogallo. Toccava a lui erigere parrocchie e diocesi, costruire
chiese, cattedrali e conventi, nominare i parroci e i vescovi. Al Papa restava il compito
di confermare le principali decisioni prese dal monarca.

Fu creato il Ministero del culto che si occupava della fede e della organizzazione
ecclesiastica; tale Ministero aveva il privilegio di ricevere la decima ecclesiastica e in
contropartita provvedeva a mantenere il clero e le opere religiose.

A differenza della politica spagnola, che aveva provveduto a costruire dei centri
universitari di primo livello nelle colonie dell’America, il Portogallo non aveva stabi-
lito dei Centri Universitari in Brasile, forse perché cosi era pit facile esercitare il suo
dominio sul popolo coloniale, o forse perché non aveva trovato delle culture indigene
sviluppate come in Messico e in Peru3.

T gesuiti fondarono dei Collegi in Brasile, nel 1556 a Salvador e nel 1567 a Rio
de Janeiro, dove nel 1649 nacque la prima Facolta di Filosofia del Brasile, affiliata
all’'Universita di Coimbra. La Facolta adotto la Sumzma Theologiae e il famoso Cursus
Conibrencis, un commento alla filosofia aristotelica in otto volumi, scritto da Pedro
de Fonseca e da altri gesuiti di Coimbra?.

Nella seconda meta del secolo XVII, i gesuiti chiesero alla Corona portoghese
di riconoscere il Collegio di Salvador come la prima Universita brasiliana, ma la ri-

2 Sul Padroado in Brasile, cfr. H. C.J. MATOS, Nossa Historia. 500 anos de presenca da Igreja Catdlica no
Brasil, vol. 1, Periodo Colonial, Sdo Paulo 2015, 97-111; E. HOORNAERT, Histdria da Igreja no Brasil.
Primeira Epoca — Periodo Colonial, Petrépolis 1977, 160-168.

3 Cfr. J. I SARANYANA (ed.), Teologia em América Latina. Vol. I. Desde los Origenes a la Guerra de Suce-
si6n (1493-1715), Madrid 1999, 393.

4 Cfr. SARANYANA (ed.), Teologia em América Latina, 395-396. Lo stesso autore ricorda che A. Vieira ha
scritto un manuale di filosofia, che non ¢ sopravvissuto all’espulsione dei gesuiti dal Brasile (1759) e alla
persecuzione che ne segui. Nel secolo XVII furono scritti in Brasile una Sumzma universae Philosophiae
(1652), da Baltasar Teles, e un Cursus philosophicus (1687), da Domingo Ramos, cfr. zbid., 396.

310



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

chiesta venne respinta dalle autorita. Nonostante la mancanza di un riconoscimento
civile, il Collegio era organizzato secondo il modello dell’Universita di Evora, fondata
nel 1559 dai gesuiti.

Fino alla meta del secolo XVIII, in Brasile non ¢’erano seminari. Le vocazioni se-
colari erano formate in un modo informale da alcuni sacerdoti pitl colti o dai gesuiti,
mancavano i docenti, i mezzi materiali e il coraggio episcopale per mettere in prati-
ca gli orientamenti del Concilio di Trento in materiaé. Alcuni ecclesiastici andavano
all’'Universita di Coimbra per compiere i loro studi seminaristici. In modo generale, il
clero secolare era poco istruito, mentre i religiosi erano pochi e non potevano accetta-
re dei novizi senza I’autorizzazione del governo civile, per cui il loro numero rimaneva
sempre esiguo’.

La teologia della Chiesa intesa come Cristianita. Il tradizionale principio “Fuori
della Chiesa non c’¢ salvezza” era inteso come se “fuori della cristianita lusitano-
brasiliana non c’é salvezza”.

Alla luce di questo principio, le conquiste e le usurpazioni dei portoghesi erano
legittimate come una espressione del disegno di Dio in favore dell’edificazione della
Cristianita.

Essere cristiano per gli indios e gli schiavi africani significava dover abbandonare
interamente la loro cultura originale per integrarsi nella cultura della civilta lusitana.

Il movimento di colonizzazione & stato definito da alcuni come «messianismo
guerriero dei portoghesi»8.

I primi missionari gesuiti tentarono di rispettare diversi elementi della cultura
indigena%, ma questo movimento fu vinto pit tardi dall’azione del primo vescovo
del Brasile, mons. Pedro F. Sardinhal0 (1551-1556), che voleva la piena integrazione
degli indios nella cultura portoghese. Cristianizzare significava imporre il dominio
culturale del Regno lusitano.

La teologia dell’esilio. Mentre la teologia della cristianita veniva diffusa dai pre-
lati e chierici legati direttamente alla Corona, i missionari diffondevano dappertutto

5 Cfr. L. D. MOURA, A educagio catélica no Brasil: passado, presente e futuro, Sao Paulo 2000, 54-55.

6 Cfr. I. R. SCHERER, Concilio Plendrio do Brasil. Histéria da Igreja no Brasil de 1900 a 1945, Sao Paulo
2014, 22-23.

7 Cfr. ibid., 23.
8 Cfr. E. HOORNAERT, Formagio do Catolicismo Brasileiro 1550-1800, Petrépolis 1974, 31-58.

9 Sull’evangelizzazione degli indios compiuta dai gesuiti, cfr. MATOS, Nossa Historia. 500 anos de presenga
da Igreja Catélica no Brasil, vol. 1, 115-130.

10 Nato a Evora (Portogallo), P. Sardinha mori nel 1556 in mano ad una tribu di indios antropofagi, i
Caetés.

311

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

una teologia ascetico-mistica che puo essere chiamata teologia dell’esilio. Alla luce di
una filosofia platonico-agostiniana e della dottrina del peccato originale, la terra era
concepita come un luogo di esilio e di espiazione, una valle di lacrime, dove vivono gli
«esuli figli di Eva», in attesa della partenza per la patria eterna. La mancanza di valore
della vita presente serviva a giustificare le situazioni ingiuste del mondo presente,
I'ingiustizia era vista come un semplice frutto del peccato originale. Ogni cristiano era
invitato ad accettare in modo pacifico la sua sorte, espressione della volonta divina.

Dal secolo XVI, molti gesuiti avevano accettato I'idea della servitt degli indios
come un mezzo per facilitare la loro conversione e salvezzall. In un’opera pubblicata
il 1705, il gesuita Jorge Benci affermava che la schiavit e il servilismo erano delle
conseguenze del peccato originale!2, Sulla stessa scia di pensiero Nuno Pereira pub-
blico nel 1728 il suo Comzpendio Narrativo del Pellegrino nell’ America. In quest’opera,
’autore riconosce la schiavitti degli africani come un mezzo per la loro conversione
al cristianesimo e futura salvezza, nonostante abbia il coraggio di criticare la violenza
con cui erano trattati, violenza che feriva la dignita degli schiavi e dei padroni’3. In
questo contesto, la ribellione degli schiavi contro i loro padroni era vista come un
peccato grave.

Tra i religiosi che si opposero alla schiavitt degli indios e degli africanil4, si posso-
no ricordare i gesuiti Manuel da N6brega!3, Serafim Leitel6 e Miguel Garcial7. Alcuni
autori contemporanei vedono in essi i primi teologi che riflettono secondo 'ottica
degli oppressi!s.

11 Cfr. M. DE F. M. BARBOSA, As letras e a cruz: pedagogia da fé e estética religiosa na experiéncia missiondria
de José de Anchieta, S.I. (1534-1597) (Analecta Gregoriana 298), Roma 2006, 81-88; Azz1, A Teologia no
Brasil. Consideracées histéricas, 24.

12 Cfr. J. BENCI, Economia crista dos senhores no governo dos escravos (Livro Brasileiro de 1700), Sao Paulo
1977, 77. Cfr. anche N. DE A. OLIVEIRA, Jorge Benci e a Escravidio: Percepgées de um Jesuita italiano em
wma sociedade escravista, in Anais do XV Encontro Regional de Histéria da ANPUH-RIO, Rio de Janeiro
2012, in http://www.encontro2012.tj.anpuh.org/resources/anais/15/1338255954_ARQUIVO_Artigo-
Anpuh.pdf.

13 Cfr. A. M. M. RODRIGUES, Comzpéndio Narrativo do Peregrino da América, de Nuno Marques Pereira, in
Estudos Filosoficos 7 (2011) 30-36; A. PAIM — C. JUNQUEIRA (edd.), Moralistas do século XVIII, Rio de
Janeiro 1979, 25-26. Per il testo originale cfr. http://purl.pt/30238/3/#/52-53.

14 Cfr. W. SANTIN, Vozes proféticas de religiosos diante da escravidio negra no Brasil, in Studium 2 (2008)
67-79. Cfr. anche H. C. J. MATOS, Nossa Histéria. 500 anos de presenca da Igreja Catdlica no Brasil, vol.
11, Periodo Inmperial e Transicio Republicana, Sao Paulo 2010, 108-124.

15 A. M. P. MALHEIROS, A escravidio no Brasil: ensaio bistorico-juridico-social, vol. 2, Rio de Janeiro 1867,
169.

16 Cfr. S. LEITE, Histéria da Companhia de Jesus no Brasil, vol. II, Rio de Janeiro 1938, 227.
17 Cfr. thid., 228-229.
18 Cfr. HOORNAERT, Formacio do Catolicismo Brasileiro 1550-1800, 58-60.

312



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

Teologia popolare dei santi e della Passione di Cristo. In continuita con il Me-
dioevo si nota, nel Brasile coloniale, una teologia popolare che tende a sottolineare
I'importanza del ruolo dei santi e delle devozioni connesse, come una specie di scor-
ciatoia per raggiungere la salvezza. La tradizione popolare piti importante, influenza-
ta dalla spiritualita dei gesuiti e francescani, ¢ la devozione al Signore Buon Gesu!?,
centrata sulla contemplazione della sua Passione e Morte. Si sono moltiplicate lungo
gli anni le cappelle e le confraternite per promuoverne la devozione. Tra i momen-
ti pitt importanti della Settimana Santa c’erano le processioni del Signore dei Passi
(Giovedi) e del Signore Morto (Venerdi), la cui partecipazione popolare di solito
superava quella delle celebrazioni sacramentali.

Questa particolarita va spiegata alla luce del fatto che, per i cristiani brasiliani di
allora, la risurrezione sembrava soltanto una promessa escatologica.

Se da una parte ci sono coloro che hanno valutato tale devozione popolare come
una sorta di “oppio del popolo”, dall’altra non si pud negare che il popolo contem-
plava il Cristo soffrente o morente come il suo alleato, un compagno che soffriva
con esso e contemporaneamente era fonte di consolazione, di pace e di coraggio per
affrontare senza disperazione le avversita della vita presente20.

Un fenomeno interessante, che si trova associato alla devozione popolare ai santi,
¢ quello degli eremiti-predicatori2!. Erano dei laici che vivevano una vita molto au-
stera dedita alla preghiera e alla penitenza, alla predicazione e alla carita. Il primo di
cui conosciamo la biografia fu il frate francescano Pedro Palacio, arrivato in Brasile
nel 1558, che fondo il Santuario della Madonna della Penha, a Vila Velha. 1 feno-
meno si intensificd lungo i secoli XVII-XVIII: Antonio Caminha fonda la Chiesa
della Madonna della Gloria, a Rio de Janeiro; Félix da Costa fonda il Santuario di
Macatbas, una associazione di vergini consacrate e una scuola??; Feliciano Mendes
(t1765) costruisce un Santuario al Buon Gest a Matosinho?3; il fratello Lourenco
(t 1819), terziario francescano, erige un Santuario per onorare la Madonna, Madre
degli uomini, a Caraca, nella diocesi di Mariana, che vede sorgere attorno a sé una
fraternita di eremiti24.

La figura teologica pitt importante di questo periodo, ¢ senz’altro il portoghese
Padre Anténio Vieira (1608-1697).

Trattasi del gesuita piti conosciuto della storia del Brasile, una figura poliedrica e

19 Sull’'importanza del culto al Buon Gest, cfr. MATOS, Nossa Historia. 500 anos de presenca da Igreja
Catélica no Brasil, vol. 1, 205-206.

20 Cfr.J. C. DE O. TORRES, Historia das ldéias Religiosas no Brasil, Sao Paulo 1968, 57-58.

21 Cfr. HOORNAERT, Histdria da Igreja no Brasil. Primeira Epoca — Periodo Colonial, 240-241.

22 Cfr. MATOS, Nossa Historia. 500 anos de presenca da Igreja Catélica no Brasil, vol. 1, 238-240.
2 Cfr. tbid.

24 Cfr. ibid., 242-243.

313

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

complessa, missionario, diplomatico, predicatore e teologo. La sua teologia-omileti-
ca, in cui si univano una vastissima cultura e una straordinaria erudizione, puo essere
presentata come messianica?, nella misura in cui si tratta di una sintesi grandiosa e
biblicamente ben fondata (cfr. Dn 2,27ss.; 7,27; Zc 6,1-8), del messianismo di Gonga-
lo Annes Bandarra e della leggenda di Ourique. Bandarra ha profetizzato, nella sua
opera Trovas (1530), avvento di un re che sarebbe diventato il re del mondo, e nel
cui impero il vero Dio sarebbe stato adorato da tutti. La leggenda di Ourique attribui-
va a Cristo stesso, apparso a Afonso I, a Ourique, la fondazione del Portogallo (1139).
Cristo avrebbe promesso di fondare il suo Regno attraverso il regno del Portogallo. Il
Portogallo sarebbe stato il quinto Impero, un regno di pace, definitivo e universale26,

Nel 1640, quando Joao, il Conde di Braganga, diventd re del Portogallo, dopo
sessanta anni di dominazione degli spagnoli, molti credevano che la profezia di Ban-
darra e la leggenda di Ourique si avverassero. Vieira arrivo a Lisbona nel 1641 e le
sue opere, soprattutto Histéria do Futuro (Storia del Futuro), Clavis Prophetarum e
Defesa perante o Santo Oficio (Difesa dinnanzi al Santo Uffizio), esprimono una teolo-
gia messianica entusiasta?”.

Difese il Padroado fino al punto di riconoscere il re portoghese come il Vicario di
Cristo in America, il superiore diretto dei vescovi e il capo dell’opera evangelizzatrice
nel nuovo continentes.

Vieira, nel suo secondo soggiorno nella Citta Eterna, partecipo a dei negoziati
tra i rappresentanti della Corona Portoghese e la Santa Sede, che aveva instituito la
Congregazione della Propaganda Fidei per combattere il Padroado, in vista delle no-
mine dei nuovi vescovi del Brasile. In quella occasione si ¢ opposto al gesuita francese
Lachaise che difendeva il diritto papale di realizzare le riferite nomine29.

Per Vieira il principale diritto degli indios era il diritto alla salvezza, tutti gli altri
diritti (liberta, matrimonio, ecc.) erano secondari e orientati a questo primo diritto.
D’altra parte, il primo dovere (di carita e di giustizia) dei portoghesi era quello di pro-
porre e stimolare la conversione dei nativi. Alla luce di queste due premesse, Vieira
costruisce i suoi ragionamenti teologici che mirano a pacificare le coscienze di fronte
agli abusi commessi in nome dell’evangelizzazione30.

25 Cfr. S. LEITE, Profetismo e Messianismo na Obra de Anténio Vieira, in Brotaria 72 (1961) 56-59; B.
MONDIN, Storia della Teologia, vol. 111, Epoca Moderna, Bologna 1996, 408-411.419.

26 Cfr. E. HOORNAERT, Teologia e A¢io Pastorale em Anténio Vieira S]: 1652-1661, in AA.NV., Histéria da
Teologia na América Latina, Sao Paulo 1991, 64.

27 Cfr. ad esempio J. DE BIE, God in de sermoenen van padre Anténio Vieira, Louvain 1970, 318; 320; 426-
427.

28 Cfr. HOORNAERT, Teologia e Agio Pastorale em Antonio Vieira S]: 1652-1661, 66.

29 Cfr. M. HAUBERT, L’Eglise et la défense des “sauvages”: le pére Antoine Vieira au Brésil, Bruxelles 1964,
149.

30 Cfr. ibid., 47.59.83.

314



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

Dal punto di vista pastorale, Vieira ¢ un grande predicatore, le cui doti gli ren-
dono la nomina di predicatore della Corte a Lisbona. La sua parola & vista come una
spada che affronta gli interessi schiavisti dei cittadini portoghesi in Brasile e, in con-
tropartita, difende la dignita dei nativi e promuove gli insediamenti missionari, che
erano come uno stato all’interno dello Stato31.

1.2. La Teologia dell’epoca dell’Indipendenza (1759-1840)

Dopo I'espulsione dei gesuiti (1759) dalle colonie e dal Portogallo, e la conseguen-
te riforma dell’Universita di Coimbra, I'illuminismo di matrice francese contribui a
diffondere non solo una nuova concezione scientifica, ma anche delle nuove idee
filosofiche e politiche. I giovani brasiliani che studiavano in Portogallo o in Francia
tornavano in Brasile affascinati da queste nuove idee e fomentavano la nascita di cir-
coli politici indipendentisti. Tra essi, possiamo annoverare una parte del clero urbano
di posizione liberale. Questo clero prendera parte a tutti i movimenti regionali che
hanno avuto come scopo I'indipendenza politica. Influenzati dalle nuove idee del
secolo XVIII, mettono in dubbio la legittimita del sacro potere regale e diventano
araldi della liberta e dell’indipendenza del popolo.

L’idea di una Chiesa piti nazionale, in contrapposizione a un preteso ultramon-
tanismo romano, arriva dalla Francia in Brasile. Alcuni seminari adottano il manuale
Lugdunensis (Institutiones philosophicae auctoritate d.d. archiepiscopi Lugdunensis),
pubblicato nel 1780, dall’oratoriano Joseph Valla, su richiesta del vescovo di Lione,
Antoine Montazet, e il Catechismo di Montpellier. 1l liberalismo radicale si rivolge
contro 'autorita del Re e della Santa Sede.

Dopo l'indipendenza del Brasile (1822) e la rinuncia del suo primo reggente
(1831), il presbitero Diogo A. Feij632 divento il nuovo ministro della giustizia e si
impegno affinché la Chiesa Cattolica in Brasile si adeguasse allo spirito e alle abitu-
dini del popolo brasiliano, una necessaria incarnazione del cattolicesimo nella vita
nazionale. Ad esempio, questo ministro proponeva la fine della legge ecclesiastica del
celibato.

Molti ecclesiastici militarono in favore di una Chiesa che non fosse uno strumento
di dominazione lusitana e vedevano la fede cristiana come alleata della liberazione del
popolo brasiliano: «Dio ¢ liberta», ripetevano3.

La teologia di questo periodo si contrappone a quella del periodo precedente,
nella misura in cui sottolinea I'importanza del popolo, dell’indole nazionale e del

31 Cfr. HOORNAERT, Teologia e Agio Pastorale em Anténio Vieira S]: 1652-1661, 74.
32 Cfr. MATOS, Nossa Histéria. 500 anos de presenca da Igreja Catdlica no Brasil, vol. 11, 51-56.
33 Cfr. Azz1, A Teologia no Brasil. Consideracées historicas, 28.

315

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

carattere liberatore della fede cristiana. Per questa ragione, Leonardo Boff afferma
che in questo periodo si elabora una prima teologia della liberazione in Brasile e in
America Latina’4.

1.3. La Teologia nella Riforma Cattolica (1840-1920)

L’episcopato di questo periodo percorse il cammino di abbandono del modello
della Cristianita per mettere in atto un modello di vita ecclesiale pit ispirato alla ri-
forma voluta dal Concilio di Trento.

I vescovi invitarono i chierici ad allontanarsi dai movimenti politici e a vivere con
serieta e amore il celibato ecclesiastico’5. Si impegnarono a promuovere un rinno-
vamento della vita ecclesiale attraverso I'insegnamento del Catechismo Romano e la
valorizzazione della vita sacramentale a detrimento delle devozioni popolari. Si affer-
ma in Brasile il concetto ecclesiale di Soczeta Perfetta, in cui si trova la sola salvezza.

Dal punto di vista teologico possiamo parlare di una teologia che mette in rilievo
Uimportanza primordiale del potere spirituale della Chiesa e della gerarchia.

Dal modello unitario della Cristianita, si passa a un modello in cui la vita dei
cristiani ¢ orientata da due societa distinte, quella dello Stato o societa civile e quel-
la della Chiesa o societa ecclesiastica: la prima si occupa degli interessi temporali
dell’'uomo, mentre la seconda si occupa degli interessi spirituali della persona.

Per poter svolgere degnamente la sua missione spirituale, la Chiesa difende la sua
piena liberta e autonomia. I vescovi non si considerano piti come dei dipendenti del
potere civile e sottolineano il loro diritto di guidare le attivita pastorali della Chiesa.
I vescovi sono intesi come principi della Chiesa e il Papa come il suo capo supremo.

I seminaristi migliori sono inviati al Collegio Pio-Latino-Americano per studiare
le Scienze Sacre. Molti di essi, piti tardi avrebbero ricevuto la nomina episcopale3¢.

La crescita della consapevolezza del proprio potere spirituale fece si che alcuni
vescovi37 si rifiutassero di sottomettersi all’autorita statale. Nel 1872, il vescovo Vital
M. Gongalves de Oliveira proibi una messa in commemorazione dell’anniversario di
un tempio massonico e ordino I'espulsione dei massoni dalle confraternite di Recife.
Mons. Vital ricevette il sostegno del vescovo di Belém, Antdnio de Macedo Costa, ma
molti prelati preferirono tacere di fronte alla reazione della Corona che si schierd a

34 Cfr. L. BOFF, O reverso da histéria, in G. C. VILAR, A lideranca do clero nas Revolugoes Republicanas:
1817-1824, Petrépolis 1980, 11-12.

35 Cfr. MATOS, Nossa Histéria. 500 anos de presenga da Igreja Catélica no Brasil, vol.I1, 56-68.
36 Cfr. ibid., 93.

37 Mons. Antbnio Vicoso (Mariana), Mons. Antdnio Joaquim de Melo (Sdo Paulo), Mons. Romualdo
Antonio de Seixas (Bahia), Mons. Antdnio de Macedo Costa (Para) e Sebastiao Laranjeira (Rio Grande
do Sul) e Mons. Vital de Oliveira (Olinda).

316



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

difesa degli interessi massonici. Dopo essere stati condannati e arrestati (1873-1874),
vennero amnistiati (1875). Nonostante questi episodi storici, la concezione pratica
del rapporto Stato-Chiesa rimase la stessa: la Chiesa difendeva contemporaneamente
la sua autonomia in materia pastorale e la collaborazione tra il trono e I'altare, in vista
del mantenimento dell’ordine stabilito. Dobbiamo pero osservare che I'influenza del
governo all’'interno della Chiesa diminui in modo netto3s.

Per evitare la crescita di un clero brasiliano urbano di pensiero politico liberale,
i seminari vennero affidati a dei religiosi europei che promossero una riforma nella
formazione sacerdotale in Brasile. Tale riforma mirava a riproporre la bellezza e I'im-
portanza del celibato ecclesiastico e suscitare un atteggiamento clericale in materia
politica e sociale che in qualche modo si allontanasse dalle attese del popolo brasi-
liano di allora, un atteggiamento che avesse come scopo una attuazione meramente
spirituale-religiosa.

Dal 1840 al 1889 non si vede I'influenza ecclesiale nei grandi eventi politici in
Brasile, come I’abolizione della schiavitti nel 1888 e la proclamazione della Repub-
blica nel 1889, che vennero piuttosto associati alla borghesia urbana liberale e alla
massoneria.

Con l'avvento della Repubblica, merita di essere ricordato il sacerdote Jilio Ma-
ria39 (1850-1916) che propose alla Chiesa una nuova crociata. Essa doveva rompere
la sua alleanza con il potere e mettersi dalla parte del popolo per difendere il suo
interesse. Secondo I'autore, sulla terra esistono soltanto due poteri, quello ecclesiale
e quello del popolo, che uniti sarebbero invincibili40, Difendeva I'indipendenza della
Chiesa come fondamento di ogni forma autentica di cattolicesimo e predicava I'im-
portanza di cristianizzare la democrazia di fronte a una forte tendenza positivista4! e
massonica di costruire «un Brasile senza Dio»#2, Secondo lui, la Chiesa poteva contri-
buire a costruire una nazione sull’ordine che scaturisce dalle coscienze, un ordine che
rispetta la ragione umana e la sua dignita, ma che promuove contemporaneamente
’esercizio della liberta e il rispetto per le istituzioni, per le gerarchie sociali e per il
governo legittimo. I cattolici non erano i veri nemici della repubblica come alcuni
predicavano, ma potevano diventarne i migliori amici. I veri nemici sono, in realta,
coloro che vogliono una societa senza religione#3. Il grande pericolo che minaccia la

38 Cfr. SCHERER, Concilio Plendrio do Brasil. Histéria da Igreja no Brasil de 1900 a 1945, 34.

39 Cfr. H. C. J. MAT0S, Nossa Histéria. 500 anos de presenga da Igreja Catélica no Brasil, vol. 111, Periodo
Republicano e Atualidade, Sio Paulo 2011, 19-24.

40 Cfr. J. MAR1A, O Catolicismo no Brasil, Rio de Janeiro 1950, 244.

41 Dopo la proclamazione della Reppublica, la bandiera brasiliana ha incorporato una frase di A. Comte:
«Ordem e Progresso» (Ordine e Progresso).

42 J. MARIA, Brasil sem Deus, in Pétria (12/08/1894) 350.
43 Cfr. tbid.

317

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

Chiesa nella societa liberale tra il secolo XIX e XX ¢ quello di essere esclusa dalla vita
pubblica, sociale e politica, dovendo accontentarsi di una presenza limitata ai focolari
e alle coscienze.

La Chiesa doveva assicurare il suo ruolo nella vita concreta degli uomini e della
societa diventando una Chiesa in uscita, ossia non limitandosi a dispensare i sacra-
menti, ma uscendo dalle sagrestie e andando incontro a tutte le classi sociali, gli ope-
rai, i padroni, gli illetterati, gli intellettuali, ecc. Non si sarebbe dovuto aspettare che
lo Stato offrisse alla Chiesa un suo ruolo, ma la Chiesa avrebbe dovuto conquistarlo e
influenzare lo stato e la legislazione attraverso la diffusione sociale dei principi cristia-
ni44, Viene sottolineata I'importanza di predicare alla classe dirigente e alla borghesia
la debolezza e le contraddizioni del liberalismo, del positivismo e dello scientismo,
per poter riproporre la ragionevolezza e la convenienza dell’integralita della fede cri-
stiana.

Possiamo dire che il pensiero teologico di Padre Julio ¢ debitore del magistero
sociale di Leone XIII# e, in un certo modo, prepara la Chiesa in Brasile ad accogliere
I'inseghamento del Concilio Vaticano I sul rapporto tra la Chiesa e il mondo.

Oltre alle sue preoccupazioni riguardanti il rapporto tra la Chiesa e la politica, il
redentorista sviluppo nelle sue conferenze e nei suoi articoli una apologia scientifica
della fede per combattere le eresie moderne (razionalismo, ateismo, socialismo, libe-
ralismo morale, reincarnazione, ecc.) e andare incontro all’élite intellettuale, dimo-
strando la razionalita e la coerenza della fede cattolica4t.

Durante questo periodo, si nota una tendenza incoraggiata dai chierici regolari
provenienti dall’Europa a sviluppare una teologia di carattere ascetico e una conse-
guente pastorale centrate sul merito (Teologia del merito).

In analogia col valore transitorio della vita politico-economica, in cui la riuscita
di qualcuno viene misurata secondo gli accumuli (di soldi, di beni materiali, di co-
noscenze) ottenuti lungo la sua vita, la vita spirituale del cristiano viene incoraggiata
ad accumulare dei meriti in vista della salvezza eterna. Il valore della vita terrena
sembrava limitarsi all’opportunita di acquistare delle virtt e dei meriti per ottenere
il premio salvifico.

Le sante missioni hanno spesso come tema “Salva la tua anima”, il lavoro pasto-
rale della Chiesa ¢ valutato secondo i numeri delle confessioni, delle comunioni, dei
battesimi, dei matrimoni, ecc.

La vita presente, anche se subordinata a quella eterna, non sembra trovare il suo

44 1. 0. BEOZZ0, Pe. Jiilio Maria, uma teologia liberal-republicana numa Igreja monarquista e conservadora,
in AA. VV., Histéria da Teologia na América Latina, Sao Paulo 1991, 121.

45 Cfr. tbid., 110.

46 Cfr. ad esempio J. MARIA, A minha pregacao, in Pétria (14/10/1894) 420-422. Per un riassunto del tema
cfr. BEOZZz0, Pe. Jiilio Maria, 112-117.

318



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

valore in se stessa e la vita cristiana non sembra orientata a Cristo, per trasformare il
mondo presente in vista del suo futuro escatologico.

Nuove devozioni popolari si diffondono in modo impressionante: la novena per-
petua alla Madonna del Perpetuo Soccorso (Redentoristi), il culto al Sacro Cuore di
Gestl (Gesuiti), attraverso I’Apostolato della Preghiera, e al Cuore Immacolato della
Vergine Maria.

Si diffonde una visione che puo essere intesa come di matrice manichea, in cui da
una parte si trova il liberalismo, gli eretici e i cattivi cattolici, mentre dall’altra parte si
trova Ges, prigioniero del tabernacolo, e i suoi devoti, i buoni cattolici che lottano
contro i poteri del male. I veri cattolici devono riparare i peccati commessi dai cattivi,
attraverso delle comunioni, delle adorazioni e degli altri esercizi spirituali. Le famiglie
devono partecipare a questa crociata riparatrice, attraverso la intronizzazione dell’im-
magine del Sacro Cuore di Gesu nelle loro case (Teologia della riparazione).

1.4. Teologia della Restaurazione cattolica (1920-1960)

Di fronte a una leadership politica poco attenta alla cattolicita della stragrande
maggioranza della popolazione, sembrava urgente che la fede riprendesse il suo ruolo
nella vita pubblica, che la fede ritrovasse la sua capacita di influenzare la sfera po-
litica. «Il nostro paese ¢ cattolico, ma i principi, le leggi e gli organi che reggono la
vita politica non ne sono», affermava mons. Sebastiao Leme#7 (vescovo di Olinda),
e aggiungeva: «siamo diventati cattolici di clausura, la nostra fede sembra limitarsi
agli oratori e alle navate delle chiese», «a noi cattolici & dato soltanto il permesso di
esistere»#s.

LO scopo che si prefiggeva il futuro cardinale di Rio de Janeiro era che la Chiesa
riprendesse il suo ruolo sociale e politico, attraverso dei politici e delle leggi cattoli-
che.

A Rio de Janeiro, il cardinale Leme cerco di conquistare I’élite degli intellettuali,
degli agnostici e degli atei. Uno dei frutti di questo apostolato fu la conversione di
Jackson de Figueiredo Martins, un intellettuale di grande valore, che da nemico della
Chiesa e iconoclasta, diventd un apostolo del laicato.

Nel 1921, con I'aiuto di un gruppo di amici di Figueiredo, viene fondata la rivista
A Ordem con lo scopo di diffondere la dottrina cristiana e di combattere gli errori dei
suoi nemici (liberalismo e comunismo). Viene fondato nel 1922 il Centro d. Vitale
che riuniva degli intellettuali che dibattevano sulle grandi questioni dell’epoca4; il

47 Cfr. MATOS, Nossa Histéria. 500 anos de presenca da Igreja Catdlica no Brasil, vol. 111, 45-49.
48 S. LEME, Carta pastoral, Petrépolis 1916, 5.16-17.
49 Cfr. MATOS, Nossa Histéria. 500 anos de presenca da Igreja Catdlica no Brasil, vol. 111, 66.

319

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

neotomismo era la teologia dominante in questo periodo. Dopo la morte di Figueire-
do, prese il suo posto Alceu A. Lima, che si era convertito al cattolicesimo nel 1928,
dopo un dibattito con Figueiredo. Alceu fu un filosofo di grande valore, un discepolo
autentico di Jacques Maritain.

Nel 1938, il papa Pio XI affido al cardinale Leme il compito di fondare la prima
Universita Cattolica in Brasile. Tre anni dopo, con I'aiuto del filosofo-teologo Leonel
Franca SJ (1893-1948), nasce 'attuale Pontificia Universita Cattolica di Rio de Janei-
ro, che viene affidata ai gesuiti®.

Un altro filosofo e teologo che merita di essere ricordato ¢ Maurilio Teixeira-Leite
Penido, brasiliano di famiglia benestante, cresciuto a Parigi, dove conobbe Bergson.
Dopo l'ordinazione sacerdotale studid a Roma, Lovanio e Friburgo, dove dopo aver
ottenuto il dottorato in Filosofia, insegno dal 1927 al 1938. Autore di numerosi libri e
articoli su Bergson, Newman e sull'importanza dell’analogia per la Teologia, nel 1938
torno in Brasile e insegno Filosofia all’'Universita Federale e nella Pontificia Universi-
ta Cattolica di Rio de Janeiro31.

In questo periodo, si puod parlare di una Teologia della neocristianitd>?, in cui si
ricorda la nascita del paese sotto il Segno della Croce e la forte religiosita del popolo
come degli elementi che fondano il ruolo spirituale della Chiesa Cattolica in favore
dello Stato e del popolo brasiliani. I vescovi, intesi come dei rappresentati del Papa,
il Vicario di Cristo, sono i responsabili nel condurre la nazione a riscoprire la sua
identita essenzialmente cattolica.

Si sviluppano anche, con I'aiuto delle principali riviste cattoliche (Vozes, dei fran-
cescani, Mensageiro, dei gesuiti, e Ave Marza, dei claretiani), una letteratura e un
discorso apologetico di matrice antiprotestante> e antispiritista. I protestanti sono
associati a degli interessi stranieri contrari agli autentici valori del popolo brasiliano.

Viene sottolineato pubblicamente, ad esempio in occasione dei grandi Congressi
Eucaristici Nazionali, che il Brasile & la pitt grande nazione cattolica del mondo: «Cre-
do in te, ostia santa, fino alla morte; chi non crede in te, brasiliano non &», cosi canta
il ritornello del Congresso Eucaristico del 1939.

Il numero delle diocesi cresce, nel 1920 sono 58, nel 1930 sono 88 e nel 1940 sono
100.

Nel 1931 viene inaugurata la grande statua del Cristo Redentore e, dinanzi al

50 Cfr. J. I. SARANYANA, Cenz anos de Teologia na América Latina (1899-2001), Sdo Paulo 2005, 35-36.

51 Cfr. H. LEPARGNEUR, A Teologia Catdlica Romana no Brasil, in AANV., Tendéncias da Teologia no
Brasil, Sao Paulo 1981, 73.

52 Cfr. E. DUSSEL, Hipéteses para uma historia da teologia na América Latina, in AANV., Histéria da Teolo-
ga na América Latina, Sao Paulo 1991, 175-178; MATOS, Nossa Histéria. 500 anos de presenga da Igreja
Catélica no Brasil, vol. 111, 59-61.

53 Cfr. MATOS, Nossa Histéria. 500 anos de presenga da Igreja Catélica no Brasil, vol. 111, 99.

320



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

presidente della Repubblica, il cardinale Leme consacra il Brasile al Sacro Cuore di
Gest, affinché lo riconoscesse come Re e Signore per sempre. Nel 1939 sotto la pre-
sidenza del cardinale Leme, fu celebrato il Concilio Plenario della Chiesa in Brasile>4,
i cui decreti vennero approvati da Pio XII nel 1940%. Nel 1955 si riuni la Conferenza
Generale dell’Episcopato Latinoamericano a Rio de Janeiro.

L’ Azione Cattolica si presenta come un braccio della gerarchia per esercitare un
influsso sulla societa civile e sul mondo politico, i laici sono incoraggiati a svolgere
la loro missione in tutti gli ambiti sociali e politici. Si sviluppa un discorso teologico
sull’ Azione Cattolica per fondare il ruolo laicale nell'instaurazione della nuova cristia-
nita. D. Castro Neri ha descritto cosi I’Azione Cattolica: «L’unione di tutti i cattolici,
religiosamente formati sotto la direzione ecclesiastica per la ricristianizzazione della
societa»’6, La sua missione ¢ quella di restaurare il Regno di Cristo, nelle case e nelle
scuole, nella stampa e negli uffici, tra gli elettori e nella legislazione>7.

Associata a un discorso teologico sulla Nuova Cristianita e sull’Azione Cattolica,
emerge una Teologia che mette in rilievo la Regalita di Cristo, la cui festa venne pro-
posta a tutta la Chiesa da papa Pio XI. Dopo un periodo in cui la Chiesa si era vista
privata del suo potere temporale, dopo la firma del trattato del Laterano, i papi Pio
XI e Pio XII tentarono di riproporre I'importanza della presenza cristiana nella socie-
ta, poiché la figura teologica del Cristo Re afferma il dominio divino sulla storia e la
societa umana, e I'autorita connessa della sua Chiesa. In Brasile, oltre all’inaugurazio-
ne del Cristo Redentore, sul monte Corcovado, a Rio de Janeiro, i cattolici fecero una
vera e propria crociata vittoriosa per intronizzare il Crocifisso nei luoghi pubblici di
riunione (parlamento, tribunali, scuole, ecc.) e i vescovi assunsero un posto di rilievo
accanto alle autorita civili in tutte le manifestazioni di carattere pubblico. Dall’altra
parte, i politici e militari partecipavano a tutti i grandi raduni religiosi, come i Con-
gressi Eucaristici Nazionali. Il popolo brasiliano era visto come un esercito al servizio
di Cristo: «Alzatevi soldati di Cristo, su, correte, su, volate verso la vittoria. Aprite la
bandiera della gloria, la nappa di Gesti Redentore» (Canto popolare).

Dagli anni ’50 in poi si nota una crescita della sensibilita ecclesiale verso i poveri
che si moltiplicano, dato che lo sviluppo economico del paese sembra privilegiare
soltanto una piccola parte della popolazione, con la conseguente crescita dell’ingiu-
stizia sociale.

54 Cfr. SCHERER, Concilio Plendrio do Brasil. Histéria da Igreja no Brasil de 1900 a 1945, 95-119; MATOS,
Nossa Histéria. 500 anos de presenga da Igreja Catdlica no Brasil, vol. 111, 84-87; SARANYANA, Cenz anos
de Teologia na América Latina (1899-2001), 42-46.

55 Cfr. SCHERER, Concilio Plendrio do Brasil. Histéria da Igreja no Brasil de 1900 a 1945, 121-122.
56 C. NERY, Programa de A¢io Catélica, Rio de Janeiro 1936, 137.
57 Cfr. ibid.

321

>
=
=
o




La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

Con gli anni ’60 e il Concilio Vaticano II, nuove prospettive si aprono per la vita
ecclesiale e per la teologia in Brasile.

=
=
b Periodo storico Caratteristiche teologiche Personaggi
1. Periodo coloniale (1500- |- Teologia della Cristianita - P. Antbnio Vieira
1759) (Messianica);
- Teologia dell’Esilio;

- Teologia della Passione.

Osservazione: Atteggiamen-
to teologico-pastorale di
difesa degli indios (poveri)

2. Periodo dell’indipendenza | - Teologia influenzata dal gal- | - P. Feij6
(1760-1840) licanesimo e dal gianseni-
smo, di cui si nutre il sogno
dell'indipendenza o della
liberazione dal dominio
coloniale

3. Periodo della Riforma |- Teologia del Potere spiri- |- P. Julio Maria
Cattolica o Romanizzazione| tuale della Chiesa (Gerar-
(1840-1920) chia);

- Teologia del Merito;

- Teologia della Riparazione

4. Periodo della Restaurazio- | - Teologia della Neocristiani- |- Cardinale Leme;

ne Cattolica (1921-1960) ta (Apologetica); - Jackson de Figueiredo

- Teologia dell’ Azione
Cattolica (Laicato, Chiesa e
mondo);

- Teologia della Regalita di
Cristo.

Secondo R. Azzi, L. Boff58 ed altri, una lettura attenta della storia della teologia
in Brasile offre degli elementi che preparano profeticamente I'avvento della TdL: dal
primo periodo emergono la teologia dell’esilio, la teologia della passione e I'atteggia-
mento teologico-pastorale dei gesuiti in difesa degli indios; dal secondo, una teologia
segnata dal desiderio di indipendenza che spinge ad un impegno di ordine religioso
e politico in vista di una pit grande autonomia della Chiesa in Brasile e dell’'indipen-
denza della nazione dal dominio coloniale; dal terzo, il dinamismo teologico-pastora-
le della devozione popolare, connesso alla teologia del merito; dal quarto, I'impegno
sociale e politico dei cristiani in vista della ri-cristianizzazione della societa.

58 Cfr. ad esempio L. BOFF, O reverso da histéria (introducio), in G. V. CARVALHO, A lideranga do clero nas
revolugoes republicanas: 1817-1824, Petrépolis 1980, 11-12.

322



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

5. La Teologia della Liberazione (1960-)

Questa seconda parte della nostra indagine verra divisa in due parti: nella prima
presenteremo le linee generali e i principali autori della TdL in Brasile, nella seconda
studieremo il contributo cristologico ed ecclesiologico di L. Boff, in funzione della
loro importanza per la teologia in Brasile e nel mondo.

5.1. Per uno sguardo generale

Durante il Concilio Vaticano II, la Rivista Ecclesiastica Brasiliana (REB), diretta
dal teologo Boaventura Kloppenburg, accompagna con attenzione tutti i movimenti
e le tendenze conciliari, realizzando un formidabile lavoro di diffusione delle prin-
cipali intuizioni conciliari. Guilherme Baratina, discepolo di Kloppenburg, coordina
la pubblicazione di un importante commento internazionale alla Lumen Gentium,
tradotto in altre lingue e ancora valido>°.

Durante gli anni *60 e *70, molti paesi Latinoamericani sperimentano da una parte
il pericolo delle rivoluzioni comuniste, secondo il modello di Cuba, e dall’altra il
colpo di stato dei militari, che sotto il pretesto di proteggere la democrazia contro il
comunismo rivoluzionario, avevano assunto il potere e instaurato un regime di ma-
trice dittatoriale.

La Chiesa in Brasile all’inizio sostiene i militari contro il pericolo comunista. Nel
1964 i militari con I'autorizzazione del parlamento allontanano il presidente della re-
pubblica e nominano un generale come presidente ad interimz. Ma nel momento in cui
in cui il regime militare si radicalizza e lascia capire che avrebbe prolungato il suo go-
verno a scapito della democrazia e dei diritti individuali dei suoi oppositori, i vescovi
ripensano la loro posizione. Nel 1969 la Conferenza Episcopale Brasiliana (CNBB),
incoraggiata dalla pubblicazione dell’enciclica Populorunz progressio®0 (1967) e dalla
Conferenza Episcopale Latinoamericana di Medellin (1968), si pronuncia ufficial-
mente contro il governo militare illegittimo®!,

In Brasile non ci furono, come altrove in America latina, dei sacerdoti partecipanti
a dei gruppi rivoluzionari comunisti. Ma con la crescita della disuguaglianza sociale,
molti cristiani si lasciarono sedurre dalle promesse del socialismo e si impegnarono a
promuovere dei gruppi che intendevano fomentare, attraverso differenti mezzi, una

59 Cfr. G. BARAUNA (ed.), La Chiesa del Vaticano 1I: studi e commenti intorno alla Costituzione dogmatica
“Lumen Gentium’”, Firenze 1965.

60 Come si legge nel preambolo, 'enciclica Populorum progressio fu pensata come una parola profetica del
magistero per illuminare in particolare I’America Latina e I’Africa.

61 Cfr. MATOS, Nossa Historia. 500 anos de presenga da Igreja Catdlica no Brasil, vol. 111, 194-196.

323

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

vera crociata sociale in vista della difesa dei pitt poveri ed emarginati. Ecco la situazio-
ne politica in cui nasce e si diffonde la Teologia della Liberazione in Brasile.

Secondo gli studiosi, la Teologia della Liberazione (TdL) si & sviluppata in tre o
quattro tappe:

La preparazione (1962-1968): dal Vaticano 1T alla Conferenza di Medellin, che &
intesa dalla TdL come I'interpretazione Latinoamericana del Concilio;

La formulazione (1968-1975): da Medellin alla Conferenza Theology in the Ame-
ricas (Detroit 1975). Si sviluppano le grandi linee teologiche della TdL e nella Confe-
renza di Detroit i principali rappresentati della TdL si trovano insieme ai rappresen-
tati della teologia femminista e della teologia nera, e si comincia a parlare in Teologie
della Liberazione (TdLs). Questo periodo viene suddiviso in due da E. Dussel62 e R.
Gibellini®?: fino al 1972, c’¢ la formulazione vera e propria della TdL e dal 1972 in
poi, quando la riferita teologia perde il suo entusiasmo iniziale e passa a riflettere sulla
cattivita e l'esilio. L’opera di riferimento ¢ Teologia della cattivita e della liberazione
(1975), di Leonardo Boff;

La sistematizzazione (dal 1976): la TdL riflette sul suo stesso metodo e approfon-
disce la sua riflessione sistematica, in particolare nell’ambito della cristologia, dell’ec-
clesiologia e dell’escatologia. Nel 1976, ¢ costituita I’ Associazione Ecumenica dei Te-
ologi del Terzo Mondo®* (EATWOT), e cosi la TdL passa a integrare il contesto pitt
ampio della teologia del Terzo Mondo.

1l primo abbozzo della TdL fu presentato dal peruviano G. Guttiérrez nel 196863,
poche settimane prima di Medellin, e pubblicata nel 1969 (Hacia una teologia de la
liberacién). Due anni piti tardi le sue idee vengono approfondite e ampliate nell’opera
Teologia de la Liberacion (1971).

La parola “liberazione” & correlativa alla parola “dipendenza”, proviene dalle
scienze sociali e dalla pedagogia. Nel 1961, lo scrittore martinicano Frantz Fanon
pubblica a Parigi, con una prefazione di Jean-Paul Sartre, 'opera I dannati della terra,
un vero manifesto contro il colonialismo europeo, che proclama la decolonizzazione
gia in atto, ossia la liberazione delle nazioni oppresse®.

Nell’ambito delle scienze sociali in America Latina, si osserva una tendenza, negli
anni 60, di andare oltre alla teoria dello sviluppo, secondo cui I’America Latina era
vista come una regione in ritardo che dipendeva da un sistema organico di aiuto dai

62 Cfr. DUSSEL, Hipdteses para uma histéria da teologia na América Latina, 180-184.
63 Cfr. R. GIBELLINI, A Teologia do Século XX, Sao Paulo 1998, 348.

64 Cfr. S. TORRES — J. EAGLESON (org.), The Emergent Gospel Theology from the Underside of History
(Papers from the Ecumenical Dialogue of Third World Theologians, Dar-es-Salaam, August 5-12, 1976),
New York 1978.

65 Cfr. SARANYANA, Cenz anos de Teologia na América Latina (1899-2001), 88.
66 Cfr. GIBELLINIL, A Teologia do Século XX, 351.

324



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

paesi sviluppati per trovare la via dello sviluppo. Viene allora elaborata e diffusa da
diversi autort, tra essi tre brasiliani (Theotonio dos Santos, Celso Furtado e Fernando
Henrique Cardoso), la teoria della dipendenza, la quale sosteneva che il sottosviluppo
dei paesi Latinoamericani era in realta una conseguenza strutturale dello sviluppo dei
paesi ricchi. Lo sviluppo non arrivera senza una rottura (liberazione) con il rapporto
di dipendenza esistente tra i paesi poveri e quelli ricchi¢?. La teoria della dipendenza
dara poi origine a una sociologia della liberazione e a un connesso modello econo-
micoss.

Nell’ambito pedagogico le opere del brasiliano Paulo Freire, L’educazione come
pratica della Liberta (1967) e La pedagogia degli oppressi (1971), formulano una teoria
in cui lo scopo dell’educazione ¢ presentato come la formazione della coscienza in
vista della piena liberazione dell'uomo. Nasce in Brasile un modello di educazione,
ancora in voga, che potrebbe essere chiamato pedagogia della liberazione.

In Brasile le due opere che segnano I'inizio di una TdL brasiliana sono Jesus Cristo
libertador (1972), di L. Boff, e Opresién-Liberacion. Desafio a los cristianos (1971), che
verra rielaborata e pubblicata nel 1973 sotto il titolo di Teologia desde la praxis de la
liberacion (1973), di H. Assmann.

I due autori provengono dal sud del Brasile, ma Boff discende da una famiglia
di italiani e Assmann appartiene a una famiglia tedesca. Entrambi hanno studiato in
Europa, Boff, in Belgio e in Germania, Assmann, in Italia e in Germania. Assmann,
invitato dagli amici K. Rahner e J. B. Metz, ha insegnato Teologia Latinoamericana
a Munster (1969-1970), dopo che ha lasciato il ministero sacerdotale e si & sposato,
si & trasferito a Montevideo, dove ha stretto amicizia con un altro grande nome della
TdL, J. L. Segundo. Ha vissuto e ha insegnato teologia e sociologia in Bolivia, Cile
e Costa Rica, prima di tornare in Brasile nel 1981, dove ha insegnato per molti anni
all’'Universita Metodista di Piracicaba. Boff, a sua volta, dopo aver ottenuto nel 1970
il dottorato in teologia a Monaco in Baviera, & tornato in Brasile, dove ha assunto un
ruolo teologico capitale, diventando il piti famoso teologo brasiliano. Nel 1984, dopo
essere stato avvertito, riguardo ai limiti e agli errori della sua ecclesiologia, dall’allora
prefetto della Congregazione per la Dottrina della Fede, il cardinale Joseph Ratzin-
ger, ha abbandonato "ordine francescano e il sacerdozio ministeriale, per convivere
con la sua ex segretaria e consacrarsi, da teologo laico, alla teologia, alla spiritualita e
all’eco(teo)logia.

Nell’ambito protestante della TdL brasiliana, merita essere ricordato il teologo,
pedagogo e letterato presbiteriano Rubem Alves, che dopo aver ottenuto il dottorato
in teologia a Princeton (1968), ha pubblicato la sua tesi nel 1969 con il titolo Teologza
da Esperanca Cristd, in cui critica severamente la Teologia della Speranza di Molt-

67 Cfr. ibid., 352.
68 Cfr. S. AMIN, L'accumulation a I'échelle mondiale, Paris 1970.

325

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

mann. Afferma qui che il linguaggio teologico tradizionale ¢ di natura metafisica e
meta-storica, mentre segnala la nascita di nuove comunita cristiane in cui il linguaggio
teologico si presenta come di tipo storico e concreto.

Alcuni teologi hanno associato la TdL alla Teologia della Rivoluzione (TdR), che
¢ stata formulata per la prima volta nel 1966, in occasione della Conferenza sulla
Chiesa e la Societa, promossa dal Consiglio Ecumenico delle Chiese (CEI) a Gine-
vra. L’americano R. Shaull sulla scia del Social Gospel¢, di W. Rauschenbusch, e
del Socialismo religioso?0 degli svizzeri H. Kutter e L. Ragaz (Sze nzissen, 1903), ha
proposto una riflessione sul rapporto tra vocazione cristiana e la partecipazione nella
lotta rivoluzionaria. Piti tardji, il dibattito si ¢ arricchito con il legame tra il concetto
di rivoluzione e quello di Regno di Dio.

H. Assmann osserva che nonostante I'influsso che la TdR ha avuto sulla TdL, la
TdR tratta del tema in modo astratto o generico, lontana dai fatti, mentre la TdL &
un atto secondo (= momento teorico di una pratica-prassi previa), che si basa sempre
sulla “prassi della liberazione”, sinonimo di una scelta politica, etica ed evangelica del
teologo in favore dei poveri’!. Nata dalla prassi, la TdL genera una prassi liberatrice,
ossia si presenta come un motore di trasformazione o di liberazione per la realta con-
creta dell’America Latina.

1l belga, radicato in Brasile, Joseph Comblin ha ripreso il tema del rapporto tra
la TdR e la TdL nelle sue opere Théologie de la révolution (1970) e Théologie de la
pratique révolutionnaire (1974). Secondo I'autore, che ha aiutato a fondare nel 1969
la Teologia della Zappa in Brasile, la TdL ¢ piti ampia della TdR, ma allo stesso tempo
la TdL non potra compiere la sua missione di generare una nuova prassi pastorale
se non ci sara una rivoluzione che porti al superamento del dominio imperialista dei
paesi sviluppati. Secondo Comblin la liberazione Latinoamericana sarebbe uno degli
aspetti della auspicata rivoluzione mondiale della societa contemporanea, che por-
ta verso una societa unitaria capace di abbracciare tutte le nazioni’2. La stragrande
maggioranza dei teologi della liberazione non vedono con simpatia la Teologia della
Rivoluzione; H. Assmann e Leonardo Boff, ad esempio, affermano che essa ¢& frutto di
una societa ricca, un modo con cui i cristiani di questa societa cercano di compensare
il vuoto dell’incidenza del cristianesimo nella storia3.

6 Cfr. M. RuBBOLI (ed.), Soczal Gospel. Il movimento del Vangelo sociale negli USA. Gli scritti essenziali
(1880-1920), Torino 1980.

70 Cfr. W. DERESCH (ed.), La fede dei socialisti religiosi. Antologia di testi (1972), Milano 1974.

71 Cfr. H. ASSMANN, Teologia della Prassi della Liberazione, in AANV., Dibattito sulla Teologia della Ri-
voluzione, Brescia 1969, 79-94. Cfr. anche G. MARCHESI, Puebla ¢ la Teologia della Liberazione, in La
Civilta Cattolica 131 (1980) 130.

72 Cfr. J. COMBLIN, Théologie de la pratique révolutionnaire, Paris 1974, 16.

73 Cfr. L. BOFF, Eine kreative Rezeption des 1I. Vatikanums aus der Sicht der Armen: Die Theologie der
Befreiung, in E. KLINGER — K. WiTTSTADT (edd.), Glaube i Prozess. Christsein nach dem 1. Vatikanum,

326



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

Teologi europei e latinoamericani hanno associato la nascita della TdL alla Te-
ologia Politica’ di J. B. Metz. Da una parte & vero che si puo dire che tutte e due
convergono verso un orientamento politico della Teologia negli anni ’60, dall’altra
parte ci sono delle differenze rilevanti. Mentre la Teologia Politica nasce con una
conferenza di Metz al Convegno di Toronto, durante I'estate del 1967, la TdL nasce,
come abbiamo detto, nell’estate del 1968, da una conferenza di Gutiérrez in Peru. Le
due teologie sono praticamente contemporanee e nate in ambienti molto diversi, tut-
tavia appare superficiale I'opinione di chi vede la TdL come una versione latinoameri-
cana della Teologia Politica, nonostante le affinita e gli influssi reciproci che possono
esserci stati. In realta queste due teologie si sono, per cosi dire, affrontate durante il
Convegno di Ginevra, nel 1973, organizzato dal Consiglio Ecumenico delle Chiese,
e, pitt tardi, con la polemica lettera di J. Moltmann al teologo argentino J. M. Bonino
(1975)7. Nel 1977, in Messico’¢, in una atmosfera pit distesa e serena, avviene un al-
tro incontro tra i teologi della liberazione e i rappresentanti della Teologia Politica, in
cui si & riusciti a sottolineare sia le differenze, sia le somiglianze tra la TdL e le teologie
europee e nordamericane, inclusa la Teologia Politica (= TP).

Riassumiamo schematicamente il modo con cui Gutiérrez vede la differenza tra

la TdL e la TP:

P TdL

Affronta la sfida della razionalita critica e
della liberta individuale nell’ambito di una
societa borghese.

Ha come interlocutore il povero, 'uomo di-
menticato dell’America Latina che deve di-
ventare il soggetto della liberazione integrale.

Affronta i problemi della modernita, ma non

Analizza le basi storiche concrete della Ame-

questiona le basi storiche concrete del mondo | rica Latina.
moderno.

Teologia fatta dagli emarginati, dai poveri, in
vista di una nuova comprensione della fede e
della vita cristiana.

Teologia fatta dagli intellettuali.

La TdL e la TP avrebbero comunque il merito di rivendicare il nesso tra fede, teolo-
gia e prassi, e di risvegliare le coscienze dei cristiani per la responsabilita sociale del
cristianesimo’7.

Freiburg-Basel 1984, 632-633. Boff cita un testo di H. Assmann.

74 Sulla Teologia Politica, cfr. F. ARDUSSO, La teologia politica, in A. MARRANZINI, Correnti Teologiche
Postconciliari, Roma 1974, 35-53.

75 Cfr. J. MOLTMANN, Lettera aperta a José Miguez Bonino, in R. GIBELLINI (ed.), Ancora sulla teologia
politica: il dibattito continua, Brescia 1975, 202-217.

76 Cfr. J. PIXLEY — J. B. BASTIAN (edd.), Praxis cristiana y produccion teolégica, Salamanca 1977.
77 J. L. ILLANES — J. I. SARANYANA, Historia de la Teologia, Madrid 2002, 398.

327

>
=
=
S




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

Un teologo brasiliano ¢ diventato internazionalmente conosciuto grazie alla sua
riflessione sul metodo della TdL: il servita C. Boff, fratello pit giovane di L. Boff. Nel
suo importante saggio Teologia e Pratica. Teologia del Politico e delle sue mediazion:
(1978)78, l'autore sostiene che la peculiarita epistemologica della TdL & I’assunzione
della mediazione socioanalitica, necessaria per I'interpretazione della realta sociale.
Di fronte a questa mediazione socioanalitica, sono possibili tre atteggiamenti che ca-
ratterizzano tre modi di fare teologia?®:

1. Teologia tradizionale: C. Boff afferma che la teologia tradizionale o teologismzo
ignora I'importanza della mediazione socioanalitica, perché ha la pretesa di poter dire
tutto, come se la Teologia non avesse bisogno delle altre scienze. Per questa ragione,
il teologismo, secondo I'autore, sostituisce la mediazione socioanalitica dalla teologia;

2. Teologia politica: questa teologia soffrirebbe di una sorta di schizofrenia me-
todologica, che I"autore chiama metaforicamente bilinguismo, nella misura in cui fa-
rebbe due letture sinottiche della realta, una teologica e un’altra socioanalitica, due
letture giustapposte e non articolate. Le conseguenze sono: a) un linguaggio in cui
convivono mescolati due generi linguistici e semantici, o sociologici o teologici; b) la
mediazione socioanalitica non ¢ in grado di condizionare I’ermeneutica teologica e la
prassi pastorale;

3. TdL: adopera fruttuosamente la mediazione socioanalitica, in vista della rifles-
sione teologica.

Riassumiamo schematicamente:

Teologia tradizionale o Teologismo Ignora la mediazione socioanalitica.

Teologia politica Adopera la mediazione socioanalitica giustap-
posta alla mediazione teologica.

TdL Adopera la mediazione socioanalitica.

C. Boff evita il termine marxismo per riferirsi alla mediazione socioanalitica della
TdL. Questo punto ha sollevato delle polemiche anche all’interno della Tdl; ad esem-
pio, per Gutierrez, I'analisi marxista della realta ¢ un elemento necessario, mentre
per I'argentino L. Jera, no. In Brasile, & prevalsa I'opinione che I’analisi marxista & im-
portante per una vera comprensione della realta latinoamericana e tale atteggiamento
¢ stato in qualche modo preparato dal metodo “vedere, giudicare, agire” promosso
dalla Gioventti Operaia Cattolica, movimento legato all’Azione Cattolica, nato in Bel-
gio (1923), che & arrivato alla fine degli anni ’40 in Brasile. Il riferito metodo jocista,
proposto da Giovanni XXIII nel n. 217 dell’enciclica Mater et Magistra (1961) come
strumento valido per la riflessione teologica sulla dottrina sociale della Chiesa, diviene

78 Cfr. B. MONDIN, Storia della Teologia, vol. IV, Epoca Contenporanea, Bologna 1997, 737.

79 Riassumiamo C. BOFF, Teologia e Pratica. Teologia do politico e suas mediagies, Petrépolis 1978, 335-
353.

328



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

un metodo che viene assunto dal CELAM e dalla Conferenza Episcopale Brasiliana
(CNBB) quasi come obbligatorio nelle proprie assemblee e nei propri documentiso,
Nella sua versione pitl pastorale e popolare, la pitt diffusa in Brasile, la TdL ha unito
I’analisi marxista al metodo jocista: la riferita analisi diviene uno strumento di lettura
della realta, un criterio di giudizio e una luce orientatrice per la prassi.

Accanto alla mediazione socioanalitica, secondo C. Boff si trovano altre due me-
diazioni che sono la mediazione ermeneutica e la mediazione pratico-pastorale. En-
trambe si trovano presenti anche nel discorso teologico tradizionale.

La TdL esige una rinnovata ermeneutica, un nuovo metodo di interpretare la
Sacra Scrittura e le altre fonti teologiche, non in un modo astratto o metafisico, ma
alla luce della situazione politica e sociale concreta, compresa grazie alla mediazione
socionalitica. Ad esempio: la mediazione ermeneutica, secondo C. Boff, ¢ capace,
«attraverso il concetto teologico di salvezza», di «trasformare il concetto sociologico
di liberazione, in modo a produrre una proposizione teologica come “liberazione ¢
salvezza”»81,

La tendenza alla prassi, caratteristica della TdL, esige una mediazione pratico-
pastorale, frutto delle mediazioni socioanalitica ed ermeneutica. Le tre mediazioni
corrispondono a uno schema tripartito: analisi dei fatti (vedere), riflessione teologica
(giudicare) e suggerimenti pastorali (agire), di solito presente nei documenti ecclesia-
stici legati alla TdL82,

Metodo della TdL (C. Boff)

1. Scelta previa di na- | 2. Mediazione socio- |3. Mediazione erme-|4. Mediazione prati-

tura politica, etica ed |nalitica  (sociologia | neutica co-pastorale

evangelica ancilla theologiae)

Pratica previa Teoria Pratica o prassi libe-
ratrice

In realta si potrebbe dire che nella concezione di C. Boff, la teoria sarebbe un
momento della pratica (primato della prassi): Pratica previa — Teoria (mediazione
socioanalitica + mediazione ermeneutica) — Pratica o prassi liberatrice.

Gli studiosi spesso si riferiscono al fatto che si possano classificare le correnti
esistenti all’'interno della TdL secondo la natura della prassi pastorale che le caratte-

80 Secondo C. Boff, la Conferenza di Aparecida ha rotto con il metodo vedere-giudicare-agire nella stesu-
ra del suo documento finale, nella misura in cui parte da un primo capitolo cristologico, per dopo ana-
lizzare la realta dell'uomo latino americano. Cfr. C. BOFF, Teologia da Libertagio e volta ao fundamento,
in Revista Eclesiastica Brasileira 268 (2007) 1001-1022. Cfr. anche A. BRIGHENTL, A epistemologia e o
método da teologia da libertacio no pensamento de Clodovis Boff, in Horizonte 32 (2013) 1403-1435.

81 Cfr. BOFF, Teologia e Prética. Teologia do politico e suas mediagoes, 171.
82 Cfr. GIBELLINI, A Teologia do século XX, 356.

329

>
=
=
S




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

rizza83: a) Teologia a partire dalla prassi pastorale della Chiesa. Trattasi di una TdL in
senso largo, il cui scopo ¢ promuovere una liberazione di tipo pastorale e spirituale.
Questa ¢ I'ottica di Medellin e di molti documenti della Conferenza Episcopale Bra-
siliana (CNBB); b) Teologia a partire dalla prassi dei popoli latinoamericanis+. E la
linea di alcuni teologi argentini (L. Gera e J. C. Scannone), che privilegiano gli aspet-
ti culturali dell’ezhos popolare e non quelli sociopolitici; c) Teologia a partire dalla
prassi storico-culturale. Trattasi del modello pit scientifico e diffuso nella letteratura
teologica latinoamericana (G. Gutierrez, L. Boff, J. Sobrino, ecc.). Lo scopo ¢ la li-
berazione integrale dell'uomo (politico-sociale ed etico-religiosa). Di solito quando
si parla di TdL, si pensa a questa corrente; d) Teologia a partire dalla prassi politica
rivoluzionaria (Frei Beto, Pastorale della Terra, Inter-ecclesiale das CEBs). Coltivata
da alcuni gruppi cristiani d’avanguardia, che adoperano la metodologia marxista in
un modo spesso acritico. Il linguaggio & sociologicamente cristiano a servizio della
lotta — élitaria — di classe.

In Brasile, sono prevalse la corrente della TdL che parte dalla prassi pastorale e
quella che parte dalla prassi storica; non sempre ¢ facile distinguere le frontiere tra
queste correnti nelle opere teologiche.

Come ha ricordato J. Ratzinger, il concetto biblico di “povero” fu il punto di
partenza per la confusione tra 'immagine biblica di storia e la dialettica marxista; il
concetto ¢ stato interpretato come sinonimo di proletariato, nel senso marxista, ed
¢ servito a giustificare il marxismo come ermeneutica legittima per la comprensio-
ne della Sacra Scrittura®. Il problema ¢ che coloro che difendono tale ermeneutica
tendono ad affermare che qualsiasi altra interpretazione, anche quella magisteriale,
della storia della salvezza ¢ un’espressione dello sforzo della classe dominante per
conservare il proprio potere.

L’idea che la Bibbia ragiona esclusivamente attorno alla nozione di storia della
salvezza ¢ stata adoperata contro il magistero e la teologia tradizionale che ragionano
in un modo metafisico, ossia permanente, il che si opporrebbe alla storia. Una teo-
logia di tipo metafisico sarebbe contro la storia della salvezza e contro il dinamismo
liberatore della storia, che in alcuni autori sembra assumere il ruolo di Dio stesso8®.

E evidente come la TdL si sia occupata del tema del “luogo teologico”87. Secondo

8 Cfr. J. C. SCANNONE, La teologia della liberazione: caratterizzazione, corrents, tappe, in K. NEUFELD
(ed.), Problemi e prospettive di teologia dogmatica, Brescia 1983, 393-424. Cfr. anche ID., Teologia de la
liberacion y praxis popular. Aportes criticos para una teologia de la liberacion, Salamanca 1976; GIBELLI-
NI, A Teologia do século XX, 357; SARANYANA, Cenz anos de Teologia na América Latina (1899-2001), 94.

84 Cfr. SARANYANA, Cerz anos de Teologia na América Latina (1899-2001), 110-113.
85 J. RATZINGER, Didlogos sobre a Fé. Entrevistas realizadas por Vittorio Messori, Lisboa 2005, 150.
86 Cfr. 7bid., 152.

87 Cfr. I. ELLACURIA, Los pobres, ‘lugar teolégico’ en América Latina, in Misién abierta 4-5 (1981) 225-240;
J. B. LIBANIO, Gustavo Gutiérrez, Brescia 2000; J. COSTADOAT, El “lugar teoldgico” en Jon Sobrino, in

330



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

alcuni, la caratteristica principale della TdL sarebbe quella di basarsi sulla prassi,
intesa come luogo teologico. Nella teologia brasiliana si ¢ creato il termine “prasse-
ologia” per designare il punto di partenza della TdL e il suo modo originale di teo-
logizzare. Accanto alla prassi, sono presentati come luoghi teologici privilegiati della
TdL i poveri e la causa della liberazioness.

E necessario rilevare che gli autori della TdL, come L. Boff e C. Boff, non in-
tendono I'espressione “luogo teologico” nel senso del Locus theologicus coniato da
Melchor Cano®?. Tl luogo teologico, secondo la TdL ¢ la luce (oggetto formale gz0%)
sotto la quale si contempla I'oggetto materiale della riflessione teologica, mentre il
luogo teologico caniano si avvicina alla nozione di oggetto materiale. Secondo Cano,
il locus & I'oggetto studiato, dove la rivelazione divina si offre all'uomo.

Nel 1984, L. Boff scrive Do lugar do pobredt, un’opera in cui sviluppa il tema del
povero come locus theologicus?. Nel 1990, suo fratello pubblica un articolo in spa-
gnolo, in cui riassume e approfondisce questo argomento?. «La TdL ¢ una teologia
integrale, che abbraccia tutta la positivita della fede sotto una prospettiva particolare:
il povero e la sua liberazione»®4. Secondo i fratelli Boff, questa caratteristica della
TdL sarebbe una vera rivoluazione copernicana nel modo di comprendere e di fare
teologia.

La TdL non parte metodologicamente dai testi del passato, ma dalla presenza
attuale del Signore nei poveri e nella loro situazione storica. Andando oltre le indica-
zioni del n. 4 della Gaudium et Spes, in cui I'espressione «i segni dei tempi” ¢ intesa
nel senso ecclesiale-pastorale, gli autori della TdL intendono questa espressione in
un senso teologico-sacramentale, come dei segni autentici della presenza e dei piani
di Dio nella storia%.

Nonostante la diffusione di uno stile di vita ecclesiale-pastorale in sintonia con

Theologica Xaveriana 181 (2016) 23-49.

88 Cfr. R. OLIVEROS, Histéria de la Teologia de la Liberacion, in 1. ELLACURIA — J. SOBRINO (edd.), Myste-
rium Liberationis. Conceptos fundamentales de la teologia de la liberacion, Madrid 1990, 28-29.

89 Cfr. M. CANO, De locis theologicis, Madrid 2006.

90 L'oggetto formale quo potrebbe essere definito come il mezzo con cui viene studiato I'oggetto materiale,
mentre l'oggetto formale quod sarebbe I'aspetto sotto cui & studiato 'oggetto materiale, cfr. V. DANNA,
Percorsi d'intelligenza: un viaggio nella filosofia con Bernard Lonergan, Torino 2003, 66.

91 Cfr. L. BOFF, Do lugar do pobre, Petrépolis 1984.

92 Per una serena critica di questa opera cfr. J. L. ILLANES, Teologia de la Liberacion. Andlisis de su método,
in Scriptura Theologica 17 (1985) 743-788.

9 Cfr. C. BOFF, Epistemologia y método de la teologia de la liberacion, in 1. ELLACURIA —J. SOBRINO (edd.),
Mysterium Liberationis, 79-113.

94 C. BOFF, Epistemologia y método de la teologia de la liberacion, 79.

95 Cfr. J. C. SCANNONE, Situacién de la problemadtica del método teolégico em América Latina, in Medellin
78 (1994) 257.

331

>
=
=
S




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

le idee promosse dalla TdL, possiamo dire che la sua produzione teologica ¢ rimasta
intrappolata nelle Facolta di Teologia, nei seminari e nei centri di formazione teolo-
gica per i laici, in quanto il popolo delle parrocchie e delle Comunita di Base (CEBs)
non ha conosciuto se non una versione molto semplificata della TdL, attraverso degli
opuscoli biblici, che animavano i circoli biblici, e delle omelie e dei corsi pastorali che
intendevano animare e formare i cristiani in vista di un impegno sociale e religioso in
difesa dei poveri e della loro liberazione.

Questo impegno liberatore ha promosso la nascita di strutture pastorali in difesa
degli indios, dei contadini, degli operai, ecc. Alcuni gruppi hanno cercato un impe-
gno politico pitt militante e hanno in qualche modo abbandonato i quadri ordinari
della vita pastorale.

Si & osservato che la stragrande maggioranza dei cattolici segnati da un cattolicesi-
mo popolare tradizionale si ¢ dimostrata naturalmente resistente alla prospettiva della
TdL che proponeva un discorso a volte troppo aggressivo% — in chiaro contrasto
con I'umilta e la mansuetudine del Sacro Cuore di Cristo —, in cui il dialogo con la
realt, la storia e la societa prendevano il posto del dialogo con Dio. Le celebrazioni
eucaristiche che dovrebbero essere il cuore delle comunita cristiane a volte venivano
presentate e vissute come se fossero soltanto una preparazione “mistica” per le riu-
nioni di ordine politico-sociale della comunita cristiana®”.

La TdL tendeva a descrivere 'uomo povero latinoamericano, sulla scia di Rousse-
au, come un uomo buono e cordiale, mentre il sistema in cui egli vive ¢ cattivo e op-
pressore, una visione semplicista e poco oggettiva, ma necessaria per fomentare alla
luce del socialismo idealista il germe della liberazione?s.

Analisi recenti sulla crescita del protestantesimo di matrice pentecostale e ne-
opentecostale in Brasile, negli ultimi 30 anni, rivelano un paradosso: la Chiesa che
ha scelto i poveri, ¢ stata abbandonata da essi. Molti, in particolare i pitt poveri e
meno istruiti, hanno abbandonato una versione troppo politica e poco devota del
cristianesimo che ¢ stata loro proposta, verso un cristianesimo pitt semplice, in cui la
preghiera, la conversione spirituale e il Vangelo vissuto nella semplicita della famiglia
e del lavoro offrono il necessario per un’autentica vita cristiana.

Un’ultima osservazione generale: si nota nella TdL in Brasile, e in L. Boff in parti-
colare, sulla scia del marxismo e del principio della speranza di E. Bloch, una tenden-
za accentuata a proporre una escatologia immanente e ridotta, di tipo socio-politico,
in cui il Regno di Dio, nonostante il vocabolario biblico e teologico impiegato, si
confonde con una societa utopica liberata dal dominio di tutte le forme di oppres-
sione. L’influenza del materialismo nel pensiero di Boff & cosi determinante che ¢ del

96 Cfr. LEPARGNEUR, A Teologia Catélica Romana no Brasil, 109.
97 Cfr. ibid., 108.
98 Cfr. ibid., 110.

332



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

tutto evidente come egli si lasci portare dalla tradizione scotista e da una tendenza
teologica deplatonizzante all’idea che la morte colpisce 'uomo integrale e, per questa
ragione, non ci sarebbero i novissimi, ma ["'uvomo morto risusciterebbe immediata-
mente alla fine del mondo (parusia) 9.

5.2. Leonardo Boff e il suo contributo cristologico ed ecclesiologico

11 brasiliano Leonardo Boff100 (1938-) & uno dei teologi latinoamericano pitt co-
nosciuti, influentil0! e discussi, considerato come uno dei maggiori esponenti della
teologia della liberazione. Boff negli ultimi quarantacinque anni ha pubblicato pit di
ottanta libri e numerosi articoli e saggi, molti dei quali tradotti in diverse lingue. I suoi
libri sono fino ad oggi dei riferimenti bibliografici quasi obbligatori per le Facolta di
Teologia e le pubblicazioni teologiche in Brasile.

Presenteremo brevemente la sua cristologia e la sua ecclesiologia che hanno eser-
citato un forte influsso sulla teologia in Brasile fino alla fine degli anni *90102,

5.2.1. Una Cristologia della Liberazione

Nella sua opera cristologica del 1972, Jesus Cristo Libertadori03, 'autore brasi-
liano dichiara il suo programma teologico, in cui non vuole rinunciare a fare tesoro
delle interpretazioni teologiche attuali, ma intende costruire una cristologia pensata
e vissuta nell’America Latinal04, nettamente in contrapposizione all’eurocentrismo
teologico. All'interno di un orizzonte specifico (I’America Latina), il teologo propone
il primato dell’ortoprassi sull’ortodossial0. In questa opera, rivela le sue conoscenze
dei teologi europei, in particolare di quelli tedeschi, e la sua familiarita con 'esegesi

99 L. BOFF, Hablemos de la outra vida, Santander 1978, 43-44.

100 Per un panorama sulla biografia e 'opera di L. Boff cfr. J. M. V. CARBALLO, Trinidad y Sociedad.
Implicaciones éticas y sociales en el pensamiento trinitario de Leonardo Boff, Salamanca 2008, 29-331.

101 Secondo B. Mondin, mentre G. Gutierrez & stato il padre della teologia della liberazione, Leonardo
Boff ¢ stato il suo piu efficace propagandista, cfr. B. MONDIN, Storia della Teologia 1V (Epoca
Contemporanea), Bologna 1997, 719. Sull’influenza teologica di L. Boff cfr. CONGREGAZIONE PER LA
DOTTRINA DELLA FEDE, Notificatio de scripto P. Leonardi Boff, Ofm, «Chiesa: Carisma e Potere», in
Enchiridion Vaticanum n. 9, Bologna 1987, n. 1421.

102 Riassumiamo J. P. DE M. DANTAS, Lo Spzrito Santo “anima” del Corpo Mistico. Radici storiche ed esempi
scelti dell’ ecclesiologia pneumatologica contemporanea, Siena 2017, 452-481.

103 Cfr. L. BOFF, Jesus Cristo Libertador. Ensaio de cristologia critica para o nosso tempo, Petrépolis 1972 (tr.
it. Gesa Cristo Liberatore, Assisi 1975). In questo volume si nota un approccio tipicamente rahneriano
(cristologia trascendentale) al discorso teologico.

104 Cfr. BOFF, Jesus Cristo Libertador, 56. Cfr. anche ibid., 57-61.
105 Cfr. MONDIN, [ teologi della liberazione, 117.

333

>
=
=
S




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

liberale, la critica storica e la Gesuologia. 1.’ approccio di Boff al discorso teologico &
molto influenzato dalla cristologia trascendentale di K. Rahner.

Boff afferma che la sua cristologia ha come scopo di definire non il Cristo, ma i
latinoamericani, non il mistero, ma la posizione del popolo latinoamericano di fronte
al mistero106,

Stabilisce una netta separazione tra Gesu Cristo, la Chiesa e il Regno di Dio. Gestt
Cristo non ¢ venuto ad annunciare se stesso o la Chiesa, ma il Regno di Dio, che ¢ la
realizzazione dell’'utopia fondamentale del cuore umano, della totale trasfigurazione
di questo mondo, una trasfigurazione che significa la liberazione dal dolore, dal pec-
cato e dalla mortel07.

1l teologo non sembra accettare che Gest stesso sia la buona novellal08, il Regno
in mezzo a noi (cfr. Lc 17,21), e che la Chiesa, da Lui fondata, sia il germe del Regno
(cfr. Lumen Gentium n. 5), ossia I'inizio del compimento della promessa escatologica.
Questa separazione proposta da Boff ¢ diventata un punto di riferimento per nume-
rosi autori della TdL, come J. Sobrino ad esempio?09,

Nel capitolo decimo del suo saggio, Boff, dopo aver presentato la formula calce-
doniana, fa proprie le critiche mosse contro di essa dalla teologia contemporaneall,
In questo capitolo emergono i limiti metafisici della sua riflessione teologica, un vero
tallone d’Achille del suo pensiero, una fragilita che mette in difficolta la sua compren-
sione dell’'unione ipostaticalll e dell’opera redentrice di Cristo.

Nel 1977 viene pubblicato Paixdo de Cristo, paixio do mundol12; in quest’opera
si presenta la centralita cristologica e soteriologica della teologia boffianal13. Si tratta
di un tentativo di pensare il mistero dell’opera redentrice di Gesti Cristo, nel «luo-
go sociale»114 dell’oppressione-resistenza-liberazione (orizzonte della teologia della

106 Cfr. L. BOFF, Jesucristo, liberador, in ID., Jesucristo y la liberacién del hombre, Madrid 1981, 82.
107 Cfr. tbid., 83.
108 Cfr. GIOVANNI PAOLO 11, Enciclica Redemzptoris Missio n. 13.

109 Cfr. ad esempio J. SOBRINO, Jeszis em América Latina. Su significado para la fe y la cristologia, Burgos
1982, 129-206.

110 Cfr. J. L. G. Faus, Las formulas de la dogmidtica cristologica y su interpretacion actual, in Estudios
Eclesiasticos 46 (1971) 339-367.

111 Tn alcuni brani della sua cristologia, Boff si avvicina al Nestorianismo, cfr. BOFF, Jesucristo, liberador,
211.

112 Cfr. L. BOFF, Paixdo de Cristo, paixio do mundo. O fato, as interpretagies e o significado ontem e hoje,
Petrépolis 1977 (tr. it. Passione di Cristo, passione del mondo. Il fatto, le interpretazioni e il significato
ieri e 0ggi, Assisi 1978).

113 Sul significato della morte e risurrezione di Cristo nella teologia di L. Boff cfr. L. C. DA Siva, Morte
¢ Ressurreigio de Jesus Cristo como chave de libertagio humana. Estudo analitico critico a partir das
cristologias de Leonardo Boff e Jon Sobrino (Pars dissertationis ad doctoratum Theologiae dogmaticae —
Pontificia Universitas Gregoriana), Romae 1992.

114 Secondo i teologi della liberazione, la prassi si presenta come un «luogo teologico-sociale»; su questo

334



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

liberazione)115, Si sottolinea la figura del Gesii della storia in rapporto al Cristo della
fede, per il fatto che, secondo I'autore, esiste un isomorfismo strutturale fra le situa-
zioni dell’epoca di Gesii e quelle del presente latino-americano!16. L. Boff, nella scia
di una certa esegesi, tende a fare di Gesti un apocalittico, infuocato dal desiderio e
dall’attesa di un’irruzione imminente del Regno!17. La passione e la morte in croce di
Gesil vengono presentate come un atto umano-divino di solidarieta e di amore verso
tutti i crocifissi; nonostante I’assurdita della croce, essa puo essere la via di una grande
liberazionel18.

«Al di la di una certa infatuazione per una determinata tendenza esegetico-storica, con gli sbi-
lanciamenti conseguenti, e al di 1a di una effettiva carenza di dimensione trinitaria (...) il limite
fondamentale ¢ forse riscontrabile in una mentalita debolmente sensibile al problema ontologico
(...) il piano ontologico non ¢ mai direttamente tematizzato: in un certo senso lo si presuppone,
oppure lo si fa dedurre dal racconto della storia straordinaria di Gesu»119.

5.2.2. Una nuova ecclesiologia?

Le opere ecclesiologiche piti importanti di L. Boff sono la sua tesi di dottorato
Die Kirche als Sakrament im Horizont der Welterfahrung (La Chiesa come sacramen-
to nell’orizzonte dell’esperienza del mondo, 1972), Eclesiogénesel20 (1977) e Igreja:
carisma e poder'2! (1981).

tema cfr. K. LEHMANN, Problemas metodolégico-hermenéuticos de la “Teologia de la Liberacién”, in
Medellin 4 (1978) 3-26.

115 Cfr. BOFF, Passione di Cristo, passione del mondo, 9-10.

116 Cfr. L. BOFF, Jesus Cristo, Libertador da condicio humana, in Grande sinal 25 (1971) 99-101 [99-110].
Alla luce della risurrezione, Boff afferma la continuita tra il Gesu storico e il Cristo della fede, cfr.
BOF¥, Jesus Cristo Libertador, 154. Per quanto concerne I'isomorfismo strutturale tra la societa di
Gest e la societa latino-americana, possiamo percepire come sia importante nella riflessione teologica
dell’autore I’analisi socio-politica di matrice marxista, cfr. MONDIN, Teologia della Liberazione: Rassegna
bibliografica, 250. Sul rapporto tra teologia della liberazione e marxismo cfr. G. COTTIER, La théologie
de la libération et le marxisme, in Nova et Vetera 60 (1985) 66-73.

117 Cfr. ad esempio BOFF, Passione di Cristo, passione del mondo, 79-90. Cfr. anche MARSON, 1/ metodo della
teologia della liberazione in Gustavo Gutiérrez, Leonardo e Clodovis Boff, Juan Luis Segundo, 242.

118 Cfr. BOFF, Passione di Cristo, passione del mondo, 158. Boff indica la morte di Gesu Cristo sulla croce
come causa esemplare, ma non sembra mettere in rilievo che la morte di Gesti & causa strumentale-
efficace della salvezza umana; dello stesso parere MONDIN, I Teologi della Liberazione, 126.

119 MARSON, I/ metodo della teologia della liberazione in Gustavo Gutiérrez, Leonardo e Clodovis Boff, Juan
Luis Segundo, 245.

120 Cfr. L. BOFF, Eclesiogénese. As comunidades eclesiais de base reinventam a Igreja, Petrépolis 1977. Dal
2008, I'opera in portoghese viene pubblicata con il titolo: Ecclesiogénese: a reinvengio da Igreja, Rio de
Janeiro 2008.

121 Cfr. L. BOFF, Igreja: carisma e poder, Petropolis 1981. Cfr. anche CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA
DELLA FEDE, Notificatio de scripto P. Leonardi Boff, Ofm, «Chiesa: Carisma e Potere», in Enchiridion
Vaticanum n. 9, Bologna 1987, nn. 1421-1432.

335

>
=
=
S




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

La sua tesi, diretta da L. Scheffczyk, viene pubblicata nel 1972. Nel suo lavoro di
ricerca, Boff, con I'aiuto della nozione teologica di «sacramento», cerca di elabora-
re un’immagine della Chiesa che sia capace di abbracciare, senza separare, I'umano
e il divino, e possa legittimare davanti al mondo contemporaneo la sua esistenza e
missione. Nonostante I'importanza di questa opera, possiamo dire che in essa non
emerge ancora I'originalita del pensiero ecclesiologico boffiano, la cui importanza &
fondamentale per la teologia della liberazione in America Latinal22,

Boff, sulla scia di una certa esegesi!??, afferma che il Gest pre-pasquale non ha
fondato la Chiesa, ma ha predicato il Regno di Dio in una prospettiva di escatologia
imminente. Gest «falli» nel suo intento di instaurare il Regno e dopo uno scontro
politico-religioso fu crocifisso, ma nonostante il fallimento cosciente (cfr. Mc 15,34)
non disperd mai e consegno la sua vita e il mondo al Padre. Dio «compi I’aspettativa
di Gesui: nella sua persona costrui il regno»124, La morte (fallimento) di Gest rende
possibile la Chiesa, mentre la sua risurrezione ¢ il fondamento della fede della comu-
nita primitiva ed & garanzia della realta del suo Regno!25. Per questa ragione, secondo
Boff, «si puo parlare di Chiesa soltanto a partire dalla fede nella risurrezione [dopo
’ascensione e la Pentecoste]»126, Il Gesti pre-pasquale ha dato alla Chiesa le basi pre-
liminari di fondo, tuttavia nella sua forma concreta e storica essa si rifa alla decisione
degli Apostoli, illuminati dallo Spirito Santo (cfr. At 15,28). La Tradizione ha sempre
insegnato che la Chiesa nasce nel giorno della Pentecoste:

«Per questo criterio essa ha un fondamento cristologico e uno pneumatico. Questa costatazione
¢ di grande importanza, perché spiega che I’elemento carismatico ha, fin dall’inizio, un carattere
istituzionale e non fortuito e superficiale»127.

11 fondamento pneumatologico della Chiesa la rende da sempre missionaria tra i
gentili, aperta alla novita del momento storico e culturale, capace di annunciare con
un linguaggio comprensibile il messaggio liberante del Regno!28,

Mondo e Regno sono due coordinate necessarie per la comprensione della Chie-
sa. Il mondo, attualmente segnato dal peccato, ¢ il luogo della realizzazione storica
del Regno. Il Regno costituisce 'utopial?? realizzata nel mondo, «¢ il lieto fine della

122 Per un breve sguardo all’ecclesiologia della teologia della liberazione cfr. MONDIN, La Chiesa primizia
del Regno, 182-186.

123 Boff cita autori come A. Loisy, P. V. Dias, A. Vogtle e H. Kiing, cfr. BOFF, Ecclesiogenesi, 78-79.
124 BOFF, Ecclesiogenesi, 89.

125 Cfr. ibid., 90.

126 1hid., 79.

127 1bid., 95.

128 Cfr. ibid., 96.

129 Si osserva nell’opera di Boff un certo primato dell’elemento utopico (legato al futuro e alla speranza) su
quello fattuale, cfr. MONDIN, I teologi della liberazione, 116.

336



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

totalita della creazione finalmente liberata in Dio da ogni perfezione e compenetrata
dal divino che la realizza in modo assoluto»130, La Chiesa ¢ la parte del mondo che,
nella forza dello Spirito, ha accolto il Regno in forma esplicita nella persona di Gesu
Cristo. «La chiesa non ¢& il Regno, ma il suo segno (concretizzazione) e strumento
(mediazione) del suo compimento nel mondo»131, Nella Chiesa, il Regno si anticipa
«pitt densamente» nel mondo.

Rileggendo la storia della Chiesa, Boff afferma che quest’ultima nei primi tre seco-
li era pitt movimento che istituzione, ma con la pace costantiniana si sarebbe adeguata
alla struttura del potere romano e poi di quello feudale!32, Secondo lo stesso autore,
lungo la sua storia, la Chiesa-istituzione non ha superato la prova del poterel?3. In
un mondo in cui il cristianesimo si va facendo sempre meno indispensabile come
ideologia della societa moderna secolare, in un tempo in cui la coscienza cristiana sta
rendendosi conto del profondo zzzpasse relativo alle istituzioni ecclesiastiche, tutto
sembra indicare che 'esperienza della Chiesa come potere «stia appressandosi al so-
spirato tramonto»134, Riconoscendo il suo passato poco vivificante, la Chiesa-istitu-
zione, che nonostante i suoi limiti ha reso presente e predicato Gest Cristo Liberato-
rel35, viene chiamata, secondo il teologo brasiliano, a collaborare con la nascita di una
nuova Chiesa, generata nel cuore della vecchia: «comunita di base, alla periferia della
citta, chiesa dei poveri, fatta di poveri, inserimento di vescovi, preti e religiosi negli
ambienti emarginati, centri di evangelizzazione, realizzazioni portate a compimento
dai laici»136. La Chiesa si trova segnata da un reale conflitto di classi!37 (gerarchia-
religiosi x laici; classi dominanti x classi subalterne; conservatori x comunita di base).
Questa situazione puo essere superata con il ritorno alle fonti, al progetto originale di
Gest Cristo, a una Chiesa in cui la koinzonza sia il cuore della vita ecclesiale e I’exousia
(della Chiesa-istituzione) soltanto il fondamento dell’'umile diaconial38. La Chiesa-
istituzione viene paragonata a Sara, colei che era sterile, che non crede alla possibilita
di concepire. Mentre ride, una Chiesa nuova sta nascendo!39,

130 BOFF, Chiesa: carisma e potere, 8.
131 [bid., 9.

132 Cfr. 7bid., 86-91. Cfr. anche E. COLON, Teologia della Liberazione, in Dizionario di Ecclesiologia, 1426
[1426-1429].

133 Cfr. BOFF, Chiesa: carisma e potere, 100.
134 1bid., 101.

135 Cfr. 7bid., 103.

136 Ibid., 109.

137 Cfr. tbid., 188-198.

138 Cfr. zbid., 107-109.

139 Cfr. 7bid., 113.

337

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

Nel 1977, Boff pubblica la sua opera Ecclesiogénese in cui presenta I'esperien-
za delle comunita di base (CEBs) come un nuovo modo di essere Chiesa. Le CEBs
danno origine a una nuova ecclesiologia e sviluppano nuovi concetti della teologia
(primato della praxis)140, Secondo A. G. Montes, nell’opera di Boff il nuovo criterio
dell’autenticita dell’ecclesialita non ¢ piti il ministero di origine apostolica (concetto
teologico tradizionale), ma la comunita come vero agente di liberazione (concetto
sociologico-teologico) 141,

1l teologo della liberazione afferma la priorita della Chiesa universale in rapporto
alla Chiesa particolare!42 e si pone la domanda: la comunita di base & vera Chiesa op-
pure semplicemente contiene elementi ecclesialil4>? Dopo aver presentato una serie
di opinioni in materia, Boff propone la sua riflessione che lo porta ad affermare che
la fede costituisce la realta minima formatrice della Chiesa particolare; poiché questa
fede si esprime nella comunione, ogni cristiano, a motivo della sua fede vissuta comu-
nitariamente, ¢ gia presenza della Chiesa universale!44; dunque, conclude il teologo,
le CEBs «sono veramente autentica Chiesa universale che si attua nella basex»143.

Nella sua opera Chiesa: Carisma e Potere, il teologo brasiliano afferma che I'im-
pegno fondamentale della Chiesa deve essere la lotta per la giustizia e la liberazione
degli oppressi, considerata come dimensione essenzialmente costitutiva dell’evange-
lizzazione e non solo come elemento integrante!46, «L’opzione per i poveri diventa
cosi 'impegno primario e principale della Chiesa»147. Questa opzione (missione) di-
venta il vero principio di unita della Chiesal48,

Boff afferma che I’ecclesiologia tradizionale cattolica potrebbe essere riassunta
secondo lo schema (verticale-monarchico-piramidale)49:

140 Cfr. BOFF, Ecclesiogenesi. Le comunita di base reinventano la Chiesa, 8-9.

141 Cfr. A. G. MONTES, Teologia politica contemporinea. Historia y sistemas, Salamanca 1995, 169-170.
142 Cfr. BOFF, Ecclesiogenesi, 39.

143 Cfr. 7bid., 25.

144 Cfr. zbid., 39-40.

145 Cfr. ibid., 46.

146 Cfr. BOFF, Chiesa: carisma e potere, 37-54. Cfr. anche COLON, Teologia della Liberazione, 1426.

147 B, MONDIN, Teologia della Liberazione: rassegna bibliografica, in Anuario de Historia de la Iglesia 3
(1994) 250 [247-263]. Cfr. anche COLON, Teologia della Liberazione, 1426.

148 Cfr. BOFF, Chiesa: carisma e potere, 206. Boff afferma che le divisioni nella Chiesa (dell’America
Latina), normalmente, non si hanno sul piano della fede, dei sacramenti e della direzione, ma su quello
dell'impegno con la realta (missione). Cfr. anche COLON, Teologia della Liberazione, 1427.

149 Cfr. BOFF, Ecclesiogenesi, 51 e ID., Chiesa: carisma e potere, 224.

338



Joao Paulo de Mendonca Dantas

Dio

>
=
a
o

<+—

Cristo

<+~

Apostoli

<+—

Vescovi

<+—

Preti

+

Fedeli

In questa ecclesiologia, la gerarchia viene paragonata alla categoria di «classe
dominante»!50: mentre vescovi e presbiteri possiedono tutto, il fedele laico non ha
niente. La gerarchia produce i valori religiosi e il popolo li consumal!. Per Boff, la
gerarchia ¢ il risultato della «ferrea necessita di doversi istituzionalizzare», «una mon-
danizzazione», nello «stile romano e feudale»152,

1l nuovo modo di essere Chiesa, vissuto nelle CEBs, potrebbe essere presentato

secondo il seguente schema:

Cristo-Spirito Santo

+

Comunita-Popolo di Dio

3

Vescovi-presti-coordinatori

150 BOFF, Ecclesiogenest, 51.
151 Cfr. BOFF, Chiesa: carisma e potere, 224.
152 Cfr. 7bid., 70.

339



=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

In questo nuovo modello, si valorizza maggiormente la dimensione pneumatolo-
gica della Chiesa, tutti i servizi sono dati al Popolo di Dio: prima viene la comunita e
poi i servizi. Lo stile di vita & fraterno-comunitario (koznonza). 1 servizi sono flessibili,
nascono secondo le necessital>3. In questo modello il ministero ordinato ¢ visto in un
modo ridotto, sembra essere soltanto un principio di unita per la Chiesa, un principio
di natura prevalentemente sociological>4.

La Chiesa ¢ intesa come una comunita che riceve dallo Spirito Santo tutti i carismi
di cui ha bisogno; tra di essi si trovano anche i carismi gerarchici, tuttavia L. Boff non
approfondisce la sua riflessione sull’ontologia del ministero ordinato della Chiesa.
Quest’ultimo sembra essere soltanto un carisma tra tanti. Coerente con il suo modo
unilaterale di vedere il ministero ordinato, Boff si rivela favorevole al sacerdozio fem-
minile!> e propone I'ipotesi che una comunita senza presbiteri possa celebrare in
alcune occasioni validamente la Cena del Signore!56,

Secondo il teologo brasiliano, la Chiesa poggia su due colonne: il Signore Risor-
to e lo Spirito Santo. Il polo cristologico rappresenta, si puo dire, la dimensione di
continuita legata al mistero dell’Incarnazione. Il polo pneumatologico, invece, indica
I’emergenza di un elemento nuovo che introduce, all'interno della creazione, una
discontinuita:

«Lo Spirito ¢ creativita e irruzione del nuovo in mezzo al gruppo, non perd in senso indivi-
dualistico o per I'autopromozione della persona, ma sempre in vista del potenziamento della
comunita nelle sue necessita»157.

Nel dodicesimo capitolo (Una visione alternativa: la chiesa sacramento dello Spi-
rito Santo158) della sua controversa opera Chiesa: carisma e potere, Boff, sulla scia di
autori come H. Mihlen e Y. Congar, propone in alternativa al modello della Chiesa-
istituzione (segnata dal dominio della gerarchia sui fedeli laici), caratterizzato dal suo
riferimento cristologico, una visione della Chiesa come sacramento dello Spirito San-
to1%9, in contrapposizione al modello ecclesiologico somatico, inteso come deficitario
e ristretto, perché non tiene conto del fatto decisivo della risurrezione di Cristo.

153 Cfr. ibid., 224.
154 Cfr. zbid., 223. BOFF, Ecclesiogenesi, 219-223. Cfr. anche COLON, Teologia della Liberazione, 1427.
155 Cfr. BOFF, Ecclesiogenesi, 115-158.

156 Cfr. 7bid., 101-114. In questo caso il coordinatore sarebbe un ministro straordinario dell’Eucaristia, cfr.
tbhid., 112-114.

157 BOFF, Trinitd e Societd, 245.
158 Cfr. BOFF, Chiesa: carisma e potere, 238-253.
159 Cfr. 7bid., 238.

340



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

«Con la risurrezione il corpo di Cristo (...) si & assolutamente realizzato e liberato da ogni sorta
di limitazioni, spaziali e temporali (...) Con la resurrezione & caduto I'incapsulamento che coar-
tava il Gestl carnale, rapportato a una porzione limitata di spazio e di tempo; e si & inaugurato
un rapporto globale con tutta la realta. Il Risorto si ¢ fatto il Cristo cosmico di cui parlano le
Lettere agli Efesini e ai Colossesi (...) ne consegue che il corpo di Cristo risorto e pneumatico
(spirituale) non lo si puod considerare come una grandezza fisica definita, sulla cui base poter
tracciare i limiti di quello della chiesa corpox»160.

Secondo il teologo della liberazione, quando Paolo utilizza 'immagine di corpo
mistico di Cristo, pensa al corpo spirituale (pneumatico) del Risorto; per questa ra-
gione arriva a identificare il Risorto con lo Spirito (2 Cor 3,17161). Boff conclude:

«... la chiesa dev’essere pensata non tanto a partire dal Gesu nella carne, quanto e principalmen-
te a partire dal Cristo risorto, identificato con lo Spirito. La chiesa non ha soltanto un’origine
cristologica, ma anche e specialmente pneumatologica (Pneuma = Spirito). E in quanto ha origi-
ne dallo Spirito Santo, che ¢ lo Spirito di Cristo, essa ha una dimensione dinamica e funzionale,
che la definisce in termini di energia, carisma, costruzione del mondo»162,

Secondo Boff, nei suoi elementi essenziali, la Chiesa ¢ stata precostituita dal Gest
storico (il messaggio, i Dodici, il Battesimo, I’Eucaristia), tuttavia nella sua configura-
zione concreta e storica si appoggia anche sulla decisione degli apostoli, ispirati dallo
Spirito Santo. Il fatto che la tradizione abbia sempre creduto che la Chiesa sia nata
nel giorno della Pentecoste, conferma che la Chiesa possiede un fondamento tanto
cristologico, quanto pneumatologicol®.

Nel sottolineare I'importanza delle decisioni prese dagli apostoli (ispirati dallo
Spirito) per la nascita della Chiesa, Boff vuole affermare che la Chiesa proseguira a
vivere nella fedelta alla sua missione se i cristiani continueranno a rinnovare questa
decisione e incarneranno la Chiesa nelle situazioni nuove che si presentano in ogni
tempol64,

La Chiesa ¢ pensata alla luce del Cristo Risorto, «che ora esiste nella forma di

160 Jpid., 240.

161 Uinterpretazione di Boff, che vede una identita tra lo Spirito e il Cristo Risorto, non ¢ in accordo
con l'esegesi attuale; cfr. F. MaNzI (ed.), Seconda Lettera ai Corinzi. Nuova versione, introduzione e
commento, Milano 2002, 165-167; M. CARREZ, La Deuxiéme Epitre de Saint Paul aux Corinthiens
(Commentaire du Nouveau Testament, deuxiéme serie, VIII), Genéve 1986, 100-101; P. BARNETT,
The Second Epistle to the Corinthians (The New International Commentary on the New Testament),
Grand Rapids-Cambridge 1997, 199-203; M. J. HARRIS, The Second Epistle to the Corinthians (The
New International Greek Testament Commentary), Grand Rapids 2005, 309-313.

162 BOFF, Chiesa: carisma e potere, 240-241.
163 Cfr. tbid., 242.
164 Cfr. 7bid., 243.

341

>
=
=
S




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

Spirito»165, e dello Spirito Santo, «non tanto come terza persona della SS. Trinita,
quanto come forza e modo di attuazione per cui il Signore rimane presente nella
storia e continua la sua opera di inaugurazione di un nuovo mondo». La Chiesa po-
trebbe essere definita come il sacramento del Cristo Risorto, cio¢ dello Spiritol66,

Nel ragionamento di Boff si nota una certa confusione tra il Cristo Risorto e lo
Spirito, sembra che voglia sottolineare una certa identita tra i due per presentare un
solo principio come fondamento della Chiesa.

Una analisi attenta dell’ecclesiologia di Boff ci permette di concludere che il mo-
dello pneumatologico-carismatico, da lui proposto, ¢ unilaterale e insufficiente per
dire la totalita del mistero della Chiesa in armonia con la Scrittura, la Tradizione e il
Magistero.

Concludiamo questo punto del nostro lavoro con un riferimento alla critica che
’ecclesiologia di L. Boff ha ricevuto dal suo ex maestro e amico B. Kloppenburg!67,
unico teologo brasiliano che abbia preso parte ai lavori teologici del Concilio Vatica-
no II. Nel 1977, Kloppenpurg ha pubblicato in spagnolo 'opera Iglesza Popular, in
cui affermava che la proposta della TdL di una “chiesa popolare” in contrapposizio-
ne a una Chiesa gerarchica, proponeva la nascita di una nuova settal68, La posizione
di Kloppenburg riflette una timida reazione cattolica agli autori della TdL in Brasile
che ha guadagnato forza negli anni ’80.

La grande difficolta affrontata dalle voci divergenti della TdL in materia teologica
era quella di essere preventivamente accusate di stare a servizio delle forze conserva-
trici della Chiesa e della societa, a servizio della oppressione teologica e socio-politica.
Inoltre, le case editrici cattoliche di solito non offrivano spazio per questo tipo di
letteratura critica alla TdL.

Nel 1981, la commissione per la dottrina della fede dell’arcidiocesi di Rio de Ja-
neiro, presieduta dal vescovo ausiliare svizzero K. J. Romer, critica severamente |’o-
pera Chiesa: carisma e potere.

Nel 1982, L. Boff invia per la Congregazione per la Dottrina della Fede (CDF) la
sua difesa contro le presunte accuse che la sua opera aveva ricevuto dalla commissio-
ne arcidiocesana di Rio de Janeiro.

Nel 1984, il gesuita J. E. M. Terra scrive 'opuscolo Fre: Boff ¢ 0 neogalicanismo da
Igreja, in cui rivolge una severa critica a L. Boff e alla sua ecclesiologia, rivolgendogli

165 Ihid., 247.
166 Cfr. zbid., 248.

167 Per uno sguardo alla figura e all'opera di Kloppenburg, cfr. R. G. DE A. S1vA, Fray Boaventura
Kloppenburg, OFM. Los caminos de la Ecclesiologia en Brasil (Extracto de la Tesis Doctoral presentada
en la Facultad de Teologia de Navarra), Pamplona 2010. La critica rivolta da Kloppenburg alla Teologia
della Liberazione si trova nell’opera Libertacio Crista. Seletos ensaios teoldgicos, Porto Alegre 1999.

168 Cfr. B. KLOPPENBURG, Iglesia Popular, Bogota 1977, 63. Cfr. anche ID., A Eclesiologia Militante de Boff,
in Communio 1 (1982) 126-147.

342



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

’accusa di riproporre un neo-gallicanesimo con lo scopo di dividere la Chiesal?.

11 7 settembre 1984, L. Boff viene ricevuto dal Cardinale prefetto della CDL, J.
Ratzinger, per discutere sui problemi ecclesiologici della sua opera Chiesa: carisma e
potere. Alla fine della conversazione, vengono ricevuti dal Cardinale prefetto due car-
dinali brasiliani che intendevano difendere le posizioni teologiche di L. Boff: Aloisio
Lorscheider (Fortaleza) e Paulo Evaristo Arns (Sao Paulo).

La CDL ha pubblicato due istruzioni sulla TdL, Lzbertatis nuntiusi70, nel 1984, e
Libertatis consciential’l, nel 1986. Mentre la prima mantiene un tono sereno di critica
su alcuni punti metodologici e dottrinali della TdL, la seconda, meglio accolta dai
teologi latinoamericani, riconosce I'apporto della TdL, ma domanda un approfondi-
mento dei principi, della prassi connessa e offre dei suggerimenti interessanti in vista
di esso.

Nel 1984, dopo la pubblicazione della prima istruzione della Congregazione della
Dottrina della Fede, un gruppo di teologi latinoamericani, inclusi alcuni brasiliani (B.
Kloppenburg e Estevao Bettencourt), firma e pubblica una dichiarazione di sostegno
alla riferita istruzione magisteriale e formula una serie di critiche contro la TdL172,

Nel 1985, 1a CDF pubblica una nota critica sull’'opera Chiesa: carisma e poterel?,
in cui avverte che certe opzioni dell’autore risultano insostenibili, in particolare quel-
le che si riferiscono alla struttura della Chiesa, alla concezione del dogma, all’esercizio
della sacra potestas e al carattere profetico della Chiesa.

6. Prospettive per la Teologia in Brasile

Presentiamo alla fine della nostra ricerca una sorta di abbozzo con delle osserva-
zioni e delle proposizioni che riguardano la Teologia cattolica in Brasile all’inizio del
terzo millennio.

169 T, E. M. TERRA, Frei Boff e o neogalicanismo da Igreja brasileira, Sio Paulo 1984.
170 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Libertatis nuntius, in AAS 76 (1984) 876-899.
171 1bid., 554-591.

172 Per il testo della riferita dichiarazione, cfr. E. AQUINO (ed.), Teologia da Libertagio, Lorena 2003, 120-
128.

173 Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Notificatio de scripto P. Leonardo Boff, OFM,
«Chiesa: Carisma e Potere», in http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/
rc_con_cfaith_doc_19850311_notif-boff_it.html

343

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

6.1. L'insegnamento della Teologia in Brasile

La graduazione in Teologia ¢ stata riconosciuta dallo stato brasiliano soltanto nel
1999, quasi cinquecento anni dopo I'arrivo dei portoghesi. Ma la stragrande mag-
gioranza degli studenti di teologia in Brasile sono dei seminaristi e religiosi che in-
traprendono dei percorsi di formazione filosofico-teologica in seminari guidati dagli
insegnanti che spesso non possiedono il titolo dottorale.

I vescovi responsabili per i seminari, di solito, sotto I'influsso del discorso “prasse-
ologico” degli ultimi 50 anni, difendono questa prassi sostenendo che la formazione
teologica deve essere di matrice pratico-pastorale. In alcune diocesi brasiliane, du-
rante gli anni *70 e ’80, in nome di un certo orientamento pastorale della formazione
seminaristica, i seminari diocesani vengono chiusi e i seminaristi affidati a dei sacer-
doti a servizio delle comunita di base. Tale modalita di formazione ¢ stata chiamata
Teologia della Zappa. 1l livello generale della formazione teologica ¢ basso, anche
perché la maggior parte delle vocazioni proviene dalle classi sociali pitt basse e meno
istruite, e le biblioteche sono povere. Si nota una tendenza (frutto di un pragmati-
smo anti-intellettualistico) a sottovalutare la teologia sistematical74 e le lingue antiche
(latino, greco e ebraico), e ad arricchire 'ordo studiorum con dei corsi di sociologia,
sociologia della religione, economia, contabilita, antropologia culturale e psicologia.
La sociologia, di solito, offre agli studenti di teologia gli strumenti necessari per la me-
diazione socioanalitica che ¢ adoperata metodologicamente dalla TdL. Non si studia
la storia della teologia in Brasile.

Esiste un distacco tra le facolta di teologia, appartenenti alle Universita Cattoli-
che, e i seminari diocesani. L’autonomia concessa all’Universita crea delle situazioni
paradossali, in cui la voce dei pastori non sembra avere una vera incidenza sulla vita e
le decisioni accademiche. Per questa ragione, non di rado, i seminaristi di una diocesi
non studiano filosofia e teologia nelle Universita Cattoliche locali, bensi, come abbia-
mo detto, nei seminari diocesani.

Le Universita Cattoliche che possiedono delle facolta di teologia sono quasi tutte
in mano a dei religiosi (Gesuiti, Maristi, ecc.) o a delle diocesi (Sao Paulo e Belo Ho-
rizonte). I salari dei docenti sono bassi, non ci sono dei concorsi e si nota in generale
tra i docenti un atteggiamento teologico di tipo liberale e un’appartenenza o, almeno,
una simpatia esplicita per la TdL. Paradossalmente, tra i docenti di teologia regna, in
un modo quasi dogmatico, la convinzione che il valore della teologia accademica si
trovi nella prassi che essa promuove.

Quanto ai sacerdoti, la maggioranza di coloro che proseguono i loro studi dopo
il percorso seminaristico o il baccellierato in teologia, studiano a Roma e vivono nel
Pontificio Seminario Pio-Brasiliano.

Coloro che seguono la formazione teologica nelle Universita Cattoliche brasilia-

174 Cfr. LEPARGNEUR, A Teologia Catélica Romana no Brasil, 118.

344



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

ne sono di solito dei preti (licenza e dottorato) e dei religiosi cattolici, dei pastori e
dei missionari protestanti, e dei laici cattolici. Quasi tutti gli studenti di licenza e di
dottorato in teologia hanno delle borse di studio, grazie al fatto che le altre facolta
dell’Universita aiutano a sostenere, dal punto di vista economico, la facolta di teolo-
gia. Gli indirizzi di specializzazione sono indicativi, di solito sono di matrice biblica
o di matrice pratico-pastorale, non si adoperano quasi i termini dogmatico e morale.

I costi e le esigenze della legislazione brasiliana in materia non incoraggiano la
creazione di nuove facolta di teologia in Brasile. Ci sono delle ampie estensioni terri-
toriali in Brasile, in particolare nel nordest e nel nord del paese, sprovviste di facolta
di teologia. La prima facolta di teologia dell’ Amazzonia brasiliana ¢ nata soltanto nel
2016.

Non ci sono delle associazioni di teologi o dei convegni e simposi teologici di ca-
rattere nazionale significativi in Brasile. La Conferenza Episcopale Brasiliana, liberale
nel confronto dell’esercizio della funzione teologica, non ¢ riuscita a promuovere una
ricerca e un discorso teologico che fossero all’altezza delle le sue numerose ed efficaci
azioni promotrici della vita pastorale in Brasilel7>.

La Teologia prodotta oggi in Brasile ¢ decisamente di ordine pratico e, spesso,
pastorale, molto attenta alla figura teologica del povero. Si nota uno sviluppo della te-
ologia femminista, della teologia nera e, piti recentemente, di una teologia del genere.
Rari sono i contributi dei brasiliani nell’ambito piti speculativo della teologial7s, e di
solito la loro produzione teologica & piti apprezzata all’estero che in Brasile.

6.2. La TdL oggi

Dopo i documenti della Congregazione per la Dottrina della Fede sulla TdL; i
primi passi della ridemocratizzazione nazionale; I'incremento dell’individualismo e
del relativismo, con la conseguente crescita della mancanza di interesse socio-politico
e di speranza quanto al futurol77; i nuovi ambiti di interesse (ecologia, orientalismo,
dialogo interreligioso) di alcuni teologi della liberazione; la diminuzione dei numeri
e dei membri delle CEBs; ’enorme diffusione di movimenti e di nuove comunita di
matrice pill conservatrice in materia teologica e dunque, avverse ai discorsi e alle
prassi di “Liberazione”, la TdL ha cominciato a perdere la sua popolarita e la sua
incidenza nella vita ecclesiale e sociale in Brasile. Alcuni parlano di un tempo fecondo
e importante di autocritical7s,

175 Cfr. zbid., 70.
176 Cfr. zbid., 119.

177 Cfr. G. GUTIERREZ, Situagio e tarefas da teologia da libertagio, in R. GIBELLINI (ed.), Perspectivas
Teoldgicas para o Século XXI, Aparecida 2005, 88.

178 Cfr. R. M. DA SIVA, Camzinhos da teologia latino-americana: algumas lices do passado e desafios atuars,
in AA.VV., A Teologia Contemporinea na América Latina e no Caribe, Sio Leopoldo 2008, 14.

345

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

Un altro fattore importante ¢ costituito dal cambiamento del profilo delle voca-
zioni alla vita religiosa e sacerdotale; mentre negli anni *70 e 80 le vocazioni si con-
centravano nelle congregazioni religiose e nei seminari legati alla TdL, dagli anni "90
ad oggi si nota una chiara inversione di rotta. I sopraccitati seminari e congregazioni
si trovano in difficolta vocazionale, mentre le nuove comunita, le congregazioni e i
seminari pit tradizionali e conservatori, di solito avversi alla TdL, conoscono una
continua crescita vocazionale.

In realta le esagerazioni nell’'uso improprio della dottrina e del vocabolario mar-
xista, 'eccessiva politicizzazione della vita e delle strutture ecclesiali, gli esperimenti
liturgici-sacramentali, letti dalla maggioranza dei cattolici come una mancanza di de-
coro e di rispetto verso la sacralita liturgica e un discorso contrario a qualsiasi altra
forma di spiritualita e di teologia ha creato un sentimento e una coscienza ecclesiale
avversi alla TdL.

Nel primo decennio del terzo millennio, alcuni credevano che si poteva dichiarare
la morte della TdL in Brasile. Con il sorgere di un nuovo quadro socio-economico, il
pensiero della TdL sembrava anacronistico e inadeguato!79.

Con lelezione di Papa Francesco (2013), la cui sensibilita verso i piu poveri &
nota e i cui gesti profetici spesso sono strumentalizzati ideologicamente, e con la
sorprendente pubblicazione nel 2013 di un libro sulla TdL180 (Dalla parte de: pover:.
Teologia della liberazione, teologia della Chiesa) dell’allora prefetto della Congrega-
zione per la Dottrina della Fede, G. Miiller e da G. Gutiérrez, la voce della TdL si &
fatta sentire nuovamente, con la riorganizzazione di Simposi Teologici, nuove pubbli-
cazioni e un rinnovato sforzo nel promuovere la rinascita delle CEBs.

Oggi si puo dire che sono pochi i teologi in Brasile che si presentano come adepti
della TdL, ma molti sono figli di un tempo in cui la teologia provava il suo valore
nella misura in cui proponeva un discorso profetico e critico, capace di riflettere sulle
cause storiche e promuovere la liberazione del povero. Questo contesto di formazio-
ne ci aiuta a capire perché ci sia una vera e propria dittatura della teologia pratico-
pastorale in Brasile e perché sia paradossalmente diffuso tra i teologi brasiliani un
atteggiamento anti-intellettuale. Inoltre, non sembrano del tutto superati i complessi
anti-europeo e anti-romano. D’altra parte, si nota tra i teologi cattolici una ambiance
generale favorevole agli incontri e al dialogo ecumenico, una volta che la TdL si &
sviluppata in un dialogo fecondo tra cattolici e protestanti latinoamericani.

Dall’analisi sociale del presente e da un allargamento del concetto di “povero”,
emergono nuove sfide per la Teologia in Brasile, si sviluppano una ecoteologia, una

179 Cfr 7bid., 16.

180 G, MULLER — G. GUTIERREZ, Dalla parte dei poveri. Teologia della liberazione, teologia della Chiesa,
Padova 2013. Cfr. anche G. MULLER, Povera per i poveri. La missione della Chiesa, Citta del Vaticano
2014.

346



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

teologia femminista, una teologia nera, una teologia delle religioni popolari e, pit di
recente, una teologia del genere.

6.3. Prospettive

In modo schematico proveremo ora a presentare delle prospettive per la teologia
in Brasile.

6.3.1. Da una “teologia popolare” alla “popolarizzazione della teologia”

La TdL ha tentato di elaborare una teologia popolare, ma in realta i teologi della
liberazione appartenevano alla é/zte intellettuale e accademica. Il popolo, in effetti, ha
soltanto consumato dei sottoprodotti della TdL, attraverso gli opuscoli e i corsi che
gli sono stati offerti.

Accanto alla rete di emittenti tv (TV Aparecida, TV Nazaré, Rede Vida), di sta-
zioni radio e di centri di formazione catechetica e teologica per i laici, sostenuta dalla
Conferenza Episcopale, dalle diocesi e dalle parrocchie, i nuovi movimenti (Focola-
rini, Neocatecumenali, Rinnovamento nello Spirito) e le nuove comunita (Shalom,
Cancio Nova) hanno creato un’altra rete di emittenti tv (TV Cancao Nova), di sta-
zioni radio e di centri di evangelizzazione e di formazione, contribuendo a suscitare
nei laici un desiderio di conoscere la bellezza della tradizione teologica cattolica. Una
serie di nuove case editrici cattoliche (Cultor de Livros, Ecclesiae, Molokai, Cléofas,
Canc¢ao Nova, Shalom) nascono in Brasile per iniziativa di laici, di matrice piti conser-
vatrice, e tra i libri di teologia piti venduti in Brasile si trovano dei titoli di Tommaso
d’Aquino, Agostino, Bernardo di Chiaravalle, Ratzinger, Newman e Chesterton. Sul-
le reti sociali, si diffondono canali di formazione teologica (Felipe Aquino, Olavo de
Carvalho, P. Paulo Ricardo) la cui popolarita ¢ sorprendente.

Ci sono i mezzi mediatici ed ecclesiali per portare avanti un movimento di forma-
zione teologica del popolo di Dio, che sia capace di superare un sentimento contrario
alla teologia accademica che si ¢ sviluppato tra i laici, a causa degli orientamenti teo-
logici e ideologici delle Facolta di Teologia e dei seminari.

Un partenariato tra le Facolta di Teologia, la Conferenza Episcopale del Brasile e
le nuove realta ecclesiali potrebbe condurre a una esperienza, auspicabile e di somma
importanza, di formazione teologica massiccia dei laici in Brasile in vista di aiutarli
a vivere con maggior consapevolezza la loro vocazione di discepoli e missionari di
Ciristo.

6.3.2. Dall’esclusivismo a un panorama teologico pii ecclettico

Sembra necessario e urgente che ci sia un passaggio da un atteggiamento teo-

347

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

logico che trova le radici del suo metodo e dei suoi contenuti nella TdL — e che si
mostra spesso avverso alla storia della teologia, alla teologia dogmatico-speculativa,
vista come una sorta di intellettualismo inutile a servizio delle forze anti liberatrici,
e alla teologia morale classica, intesa molte volte come semplice moralismo o come
strumento di dominazione del magistero sulle singole coscienze —a un panorama pitl
ricco e ecclettico, ossia pit cattolico, in cui la diversita teologica non sia vista come un
nemico della fede, ma come una opportunita per un dialogo franco e arricchente. In
questo modo, le Facolta di Teologia tornerebbero ad essere vere e proprie accademie
del sapere teologico e non soltanto dei “club” di una qualche corrente teologica;

6.3.3. Stimolare i nuovi movimenti e le nuove comunita a teologizzare
la loro esperienza in vista dell’arricchimento teologico ecclesiale

In Brasile ci sono centinaia di movimenti e di nuove comunita!8l, la loro impor-
tanza ecclesiale e pastorale ¢ riconosciuta dalla Conferenza Episcopale Brasiliana.
Uno sguardo verso la storia della Chiesa ci aiuta a comprendere come le nuove realta
ecclesiali lungo la storia (benedettini, francescani, domenicani, gesuiti...) abbiano
offerto il loro contributo non solo alla spiritualita cristiana, ma anche alla teologia.

Quasi tutte le nuove realta ecclesiali hanno la consapevolezza dell’importanza di
una solida formazione dottrinale, spirituale e umana, per cui hanno creato delle strut-
ture formative per i loro membri (centri di formazione, scuole di leadership, scuole di
teologia, case editrici, ecc.).

Perché allora non stimolare una produzione teologica da parte di queste nuove
realta ecclesiali brasiliane? Potrebbero offrire il loro contributo ad esempio nell’am-
bito della pneumatologia, della teologia del laicato, dell’ecclesiologia, della teologia
pastorale, ecc.

6.3.4. Dal pregiudizio all’integrazione della Teologia Dogmatica

E necessario superare I'atteggiamento di matrice manichea e luteranal82, in cui
si tende ad opporre la Teologia pratica a quella dogmatica. Questa opposizione non
sembra rispettare né ’antropologia cattolica né lo statuto epistemologico della Teo-
logia. La ripresa seria degli studi e delle ricerche nell’ambito della Teologia dogma-
tica puo e deve aiutare nella rinascita e nella fioritura di una nuova e salda teologia
pastorale e di nuovi atteggiamenti pastorali pit intelligenti e contemporaneamente
conformi alla tradizione e allo spirito del popolo brasiliano.

181 Tn Brasile ci sono circa 500 nuove comunita riconosciute dai loro vescovi diocesani o dal Pontificio
Consiglio per i Laici.

182 Tutero affermava che vera theologia est practica, cfr. R. E. ZWETSCH, Preficio a terceira edigio, in AA.
VV.,, Teologia Prética no contexto da América Latina, Sao Leopoldo 1998, 7.

348



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

Oggi: Futuro:

T. Pratica x T. Dogmatica T. Dogmatica r\ T. Pratica

U/

6.3.5. Dalla analisi storica in vista della teologia alla storia della teologia

La TdL ha posto le basi di un ambiente teologico in cui la storia gode di un gran-
de prestigio e I'analisi storica della realta sociale ¢ vista come una delle mediazioni
necessarie del metodo teologico. Ma allo stesso tempo, sembra che ci sia una lettura
della storia della teologia segnata da una parte da una sorta di pregiudizio che legge
il Concilio Vaticano II e il periodo postconciliare in netta rottura con la teologia pre-
cedente, dall’altra parte, sembra che sia una tendenza di matrice protestante a sotto-
valutare il ruolo di fonti teologiche della Sacra Tradizione e del Magistero. Per queste
ragioni, & prassi diffusa che I'insegnamento dei singoli trattati teologici nelle Facolta
di Teologia trattino dopo i loro fondamenti biblici e, a volte, patristici, il contributo
del Vaticano II e il successivo contributo magisteriale e teologico in materia, come
se non ci fosse una storia della teologia, da cui emergono elementi essenziali per la
corretta comprensione teologica di un trattato.

6.3.6. Dal silenzio al dibattito sulle grandi sfide odierne

La TdL in Brasile, grazie alla sua affinita con le scienze sociali, ha conquistato un
posto per la teologia nei dibattiti accademici sulle grandi tematiche sociali, politiche,
economiche, giuridiche, etniche ed ecologiche, in modo che la teologia brasiliana
odierna, dopo alcuni anni di silenzio, si sente necessariamente stimolata ad offrire
il suo contributo specifico ai nuovi dibattiti che animano la vita pubblica in Brasile,
come ad esempio la teoria del genere; le discussioni riguardanti I’aborto e 'eutanasia;
il dibattito circa la natura, il ruolo sociale e i limiti dell’arte; il pluralismo religioso. In
questi dibattiti, la teologia deve nutrire uno spirito di fedelta creativa alla tradizione,
essere attenta all'uomo e alla sua realta circostante, ma anche essere consapevole della
sua missione ecclesiale e sociale.

6.3.7. Approfondire la spiritualita

Ispirato all’opera Une école de théologie: le Saulchoir, di M.-D. Chenu, il quale
afferma che dietro qualsiasi intelligenza della fede si trova un modo di seguire Cristo,
G. Gutiérrez afferma che si deve approfondire la spiritualita legata alla TdL, poiché,

349

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

secondo lui, «la nostra metodologia ¢ la nostra spiritualita»183. Metodologia teologica
e spiritualita sono il cammino su cui la teologia in America Latina deve avanzare.
Gutiérrez ricorda che la scelta preferenziale per i poveri & legata ad un’esperienza
profonda e determinante dell’amore gratuito di Dio. Un’esperienza di amore che ci
comunica la vita soprannaturale e che spinge i fedeli verso il rifiuto di qualsiasi ingiu-
stizia e oppressione. La teologia latino-americana deve rileggere I’esperienza spiritua-
le del suo popolo, ascoltare e teologizzare I'incontro tra il Signore Crocifisso e Risorto
con 'uomo concreto dell’ America Latinal84.

1l popolo dell’America Latina non pud essere guardato soltanto sotto il prisma
della politica e dell’economia, ma fa parte della sua natura una fede viva, essenziale
per la sua esatta comprensione.

Un approfondimento della dimensione spirituale della fede dell’'uomo e del popo-
lo latino-americano pud aiutare la Teologia a liberarsi dall’influenza di uno sguardo, a
volte troppo ideologico, sociopolitico, in cui non viene rispettata né la natura dell’uo-
mo e della Chiesa, né la natura stessa della Teologia.

6.3.8. Rileggere per ripartire...

Dopo quasi 50 anni dalla nascita della TdL, & necessario rileggere in un modo
giusto e critico I'eredita di questo movimento teologico complesso che per circa 35
anni & stato sinonimo di teologia in Brasile.

Da una parte & necessario con serenita e senza uno spirito di revanscismo ricono-
scere che la TdL ha collaborato a una netta crescita della consapevolezza ecclesiale e
teologica della responsabilita sociale e storica del cristianesimo. Una teologia indiffe-
rente alla realta circostante e alla sofferenza umana correrebbe il rischio di scivolare
nel cinismo. Come si puo nel discorso sul Dio della vita dimenticare I'uomo, oggetto
del suo amore redentore!85? La TdL ha messo in rilievo la necessaria coerenza tra la
vita del teologo e la sua teologia, I'importanza del dialogo tra la Teologia e le altre
scienze umane, e il ruolo essenziale della prassi.

La TdL ha, inoltre, ispirato movimenti popolari che hanno ottenuto delle vittorie
sociali contro situazioni di ingiustizia sociale e politica. Ha promosso nelle CEBs e in
molte parrocchie la nascita di circoli biblici, anche se spesso proponeva una lettura
politicizzata della Bibbia.

Dall’altra parte, ci vuole anche il coraggio e la liberta necessaria per fare un’a-
deguata critica agli errori metodologici, contenutistici e prasseologici della TdL, in-

183 G. GUTIERREZ, La fuerza historica de los pobres, Lima 1978, 176.
184 Cfr. GUTIERREZ, Situacio e tarefas da teologia da libertagio, 98-99.
185 Cfr. L. BOFF, Teologia da Libertagio, 933.

350



Joéo Paulo de Mendonca Dantas

sieme alla capacita di identificare nell’oggi della Chiesa in Brasile i contenuti e le
pratiche derivanti da questi errori del passato, che vanno corretti.

Dall’anno 2000, C. Boff ha proposto questa rilettura critica della TdL e si ¢ allon-
tanato dal nucleo di tale movimento teologico; purtroppo pochi hanno seguito il suo
esempio, poiché sembra che in Brasile ancora sia un tabu teologico criticare la TdL.

Una rilettura teologica corretta e critica & necessaria per rilanciare la teologia in
Brasile, per indicarne i meriti, ma anche le esagerazioni e gli errori. Questi ultimi
metteranno in guardia la teologia in Brasile dai rischi che puo correre («il saggio
impara dai suoi errori»). I meriti incoraggeranno i teologi brasiliani a produrre una
teologia che sia attenta al contesto in cui si trovano, senza perdere la sua cattolicita. Il
pitt grande paese cattolico del mondo merita di produrre una teologia di qualita che
arricchisca tutta la cristianita. Che la Madonna di Aparecida interceda per la Teologia
in Brasile. Amen.

351

>
=
=
S




=
O
e
e
<

La Teologia in Brasile, tra storia e prospettive

Riassunto

Lo scopo di questo articolo ¢ quello di presentare un riassunto schematico delle
principali tappe della storia del pensiero teologico in Brasile e offrire una breve ri-
flessione sulle sue prospettive dopo 50 anni dal Concilio Vaticano II. Si sottolineano
I'importanza della Teologia della Liberazione e del suo piti importante rappresen-
tante in Brasile, Leonardo Boff, che hanno reso nota all’estero la teologia brasiliana.
Sono presentati i meriti, i limiti e le critiche che la riferita teologia ha ricevuto da
altri teologi e dal Magistero della Chiesa. Alla fine dell’articolo, lo sguardo si rivolge
verso il contesto ecclesiologico e teologico del Brasile odierno in vista della formula-
zione di alcune proposizioni che possono aiutare la teologia del Brasile a fare tesoro
della sua storia e a lanciarsi con speranza verso il futuro.

Abstract

The purpose of this article is to present a summary, a summarized schematic way
of the main stages in the history of theological thought in Brazil and offer a brief
reflection on its prospects 50 years after the Second Vatican Council. The presen-
tation underlines the importance of Liberation Theology and its most important
representative in Brazil, Leonardo Boff, who has made Brazilian theology known
abroad. The merits, limitations and criticisms received by other theologians and
by the Magisterium of the Church are presented. At the end of the article, the gaze
is directed towards the ecclesiological and theological context of today’s Brazil in
view of the formulation of some propositions that can help the theology of Brazil to
treasure its history and to launch itself with hope towards the future.

352



