Articoli RTLu XXIIl (2/2018) 353-371

Puo Pathéologie contrastare I'islamismo?
Onfray e la riduzione a mito delle tre religioni
monoteiste

Margherita Belli*

1. Introduzione

Pit vicino ai mass-media che alla cultura accademica, conosciuto per la sua bril-
lante attivita tanto di intervistato, quanto di intervistatore, Michael Onfray (1959-)
¢ noto in Europa, e in particolar modo in Italia, per due motivi: da una parte, per
aver fondato I"Universita Popolare di Caen, gratuita e aperta a tutti; dall’altra, per la
sua attivita di giornalista e di scrittore che, fino ad oggi, lo ha portato a pubblicare la
rivista Journal hédoniste e piu di sessanta saggil. Tra questi saggi c’¢ il Traité d’athéo-
logie?, il quale ha conosciuto una rinnovata fortuna in seguito alla strage islamista, che
ha decimato la redazione del giornale satirico Charlie Hebdo, e alle stragi che I’hanno
seguita: a partire dalla mattanza di Parigi, avvenuta il 13 novembre 2015. Sono stati
eventi che hanno impressionato e mobilitato I'intera opinione pubblica europea con
manifestazioni piene di commozione e di empatia, in un’ondata emotiva che Onfray
ha bollato come una reazione inutile perché inefficace. La violenza si combatte non
con I'emotivita, ma con la razionalita, come insegna uno dei filosofi preferiti di On-
fray, Baruch Spinoza: «non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere»3.

Onfray ha cercato di invitare 'opinione pubblica a far prevalere la riflessione sulla
compassione in numerosi articoli, pubblicati su giornali e riviste europee e d’oltreoce-
ano, i quali in parte sono stati da lui raccolti ed organizzati in un quadro concettuale

Dottore di ricerca, ¢ docente a contratto di Storia della filosofia moderna e contemporanea presso
I'Universita degli Studi di Cassino e del Lazio meridionale. E-mail: margherita.belli@tin.it.

1 Per il sito ufficiale di Onfray, cfr. http://mo.michelonfray.fr/ (cons. 20/10/2018).
2 Cfr. M. ONFRAY, Traité d'athéologie, Paris 2005.

5 B.SPINOZA, Tractatus politicus, in Opera posthuma: Amsterdam 1677. Riproduzione fotografica integra-
le, a cura di P. Totaro; prefazione di F. Mignini, Macerata 2008, vol. 11, 434.

353



=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

pit strutturato nel libello Penser ['islanz?. Non si tratta semplicemente di condannare
le stragi, quanto di comprenderle a partire dalle basi filosofiche fissate dal Trazté
d'athéologie: perlomeno, nella misura in cui la tesi portante del saggio, anche se sem-
plificata in maniera assai riduttiva, sostiene che le tre religioni dei Libri — cristiane-
simo, ebraismo e islam — sono all’origine di ogni forma di violenza commessa dagli
uomini. Onfray non & stato certamente il primo a proporre tale tesi; solo che, come la
maggior parte dei suoi saggi, il Traité d’athéologie ¢ destinato non alla cerchia ristretta
dei filosofi di professione, ma alla divulgazione filosofica popolare, per cui il suo stile
¢ volutamente provocatorio, irridente e irriverente: tanto che, quando il Trazté usci, la
maggior parte dei recensori cattolici finirono con I'auto-presentarsi come intolleranti
e reazionari. Un certo livore trapelo perfino dai tre saggi, scritti appositamente per
confutare il contenuto del Traité e pubblicati in Francia: I'L’antitraité d’athéologie
(2005) di Matthieu Baumier, Dieu avec esprit (2005) di Iréne Fernandez e Le nou-
vel antichristianisme (2007) di René Rémond>. Pressoché contemporaneamente ad
Onfray, la tesi portante del Traité veniva avanzata da un manipolo di intellettuali
angloamericani, i quali contribuirono non poco alla diffusione del saggio oltreoceano,
essendo esso stato direttamente avvicinato a quelli scritti dai cosiddetti Four Horse-
men of the Non-Apocalypse. L’anno prima che uscisse il Traité era uscito il The End of
Faith: Religion, Terror, and the Future of Reason (2004) di Sam Harris, mentre 'anno
dopo sarebbero usciti The God Delusion (2006) di Richard Dawkins e Breaking the
Spell: Religion as a Natural Phenomenon (2006) di Daniel Dennett, seguiti a ruota da
God is Not Great: How Religion Poisons Everything (2007) di Christopher Hitchens.
Prima Harris, poi Dawkins, Dennet e Hitchens avevano strenuamente difeso la ne-
cessita di un nuovo ateismo, qualificato da quattro caratteri principali, anche se questi
sono presenti nelle opere dei suddetti autori in misura diversa e con accenti diversi:

— lo scopo di ogni esistenza etica ¢ la felicita
— le tre religioni monoteiste sono all’origine della violenza tra persone e popoli
diversi
— il rifiuto della fede e della credenza in cio che non puo essere dimostrato per
via sperimentale
— il metodo scientifico & 'unica fonte di veritas.
Almeno due di questi quattro caratteri si possono rintracciare nel Traité di On-

4 Cfr. Ip., Penser l'islam. Avec la collaboration d’Asma Kouar pour I’entretien, Paris 2016.

5 Cfr. M. BAUMIEUR, Lanti-traité d’athéologie. Le systéme Onfray mis @ nu, Paris 2005; 1. FERNANDEZ,
Dieu avec esprit. Réponse a Michel Onfray, Paris 2005; R. REMOND, Le nouvel antichristianisme. Entre-
tiens avec Marc Leboucher, Paris 2007.

6 Cfr. J. E HAUGHT, God and the New Atheism. A critical response to Dawkins, Harris, and Hitchens,
Lousville KE-London 2008, 24-38; J. E. TAYLOR, The New Atheists, in The Internet Encyclopedia of
Philosophy, in http://www.iep.utm.edu/n-atheis/ (cons. 20/10/2018).

354



Margherita Belli

fray, benché tra I'un trattato e gli altri ci sia una importante differenza. Il Traité non
¢ un prodotto della filosofia analitica, ma della cultura francese. Il che non ¢ una dif-
ferenza di poco conto, in quanto essa investe le fonti di Onfray e la prospettiva dalla
quale egli guarda all’ateismo: non la verificabilita della proposizione “Dio esiste” e
il rifiuto delle proposizioni che vengono assunte sola fide, bensi gli eretici come il
gia ricordato Spinosa e coloro che Paul Ricceur chiama i tre «maitres du soupgons,
ovvero Friedrich Nietzsche, Karl Marx e Sigmund Freud?. Gli stessi termini athéisme
e athéologie vengono ricondotti da Onfray alla cultura francese. Il primo viene da lui
fatto rocambolescamente risalire ad una lettera scritta da Francois Rabelais a Giulio
Cesare Scaligero nel 15328, mentre il secondo & un neologismo coniato nel 1950 da
George Bataille, quando costui manifesto 'intenzione di pubblicare la sua intera ope-
ra sotto il titolo comune di La somme athéologique®.

2. Lathéologie di Onfray

Fin dalle prime parole della sezione centrale di Penser l'islam — | Entretien avec
Asma Kouar — & lo stesso Onfray a collegare direttamente Penser ['islan: al Traité,
considerando la strage di Charlie Hebdo e quelle successive come gli anelli di un’uni-
ca catena di fatti, iniziata I'11 settembre 2001. Non diversamente dai saggi di Harris,
Dawkins, Dennet e Hitchens, infatti, il Trazzé nacque come una riflessione sulle stragi
americane e sulla risposta militare statunitense ed europea che ne segui. All’epoca,
vennero commesse atrocita tali che fecero di tutte le parti in causa allo stesso tempo
carnefici e vittime, al punto che Onfray ritenne troppo semplicistico spiegare tanto
orrore con il processo di secolarizzazione dell’Occidente, iniziato almeno con I'Illu-
minismo. Come i New atheists, egli ricorse alla religione, pur rivolgendosi secondo le
proprie fonti filosofiche a quella rinascita del sentimento religioso che, nei decenni
che avevano preceduto la fine del XX secolo, aveva investito tanto I'Oriente quanto

7 Cfr. P. RICGUR, De Uinterprétation. Essai sur Freud, Paris 1965, 42.

8 Cfr. ONFRAY, Traité d’athéologie, 19. Da sottolineare che, stando all’Histoire de I'athéisme, Onfray si
riferisce non al termine francese athéisme, ma al termine greco dtheos, il quale risulta effettivamente
presente in una lettera scritta nel 1532 da Rabelais a Giulio Cesare Scaligero. Sempre in greco, pero,
il termine sarebbe di fatto entrato in circolazione almeno nei primi anni del Cinquecento, attraverso
dizionari e lessici. Cfr. G. MINOIS, Histoire de ['athéisme: Les incroyants dans le monde occidental des
origines a nos jours, Paris 1998, 543.

9 ONEFRAY, Traité d'athéologie, 11. 1l titolo La Somme athéologique & volutamente speculare a La Somme
théologique di Tommaso d’Aquino, in quanto Bataille concepisce 'athéologie come «una mistica senza
Dio». E cio lo distingue da Onfray. Per I'ingresso nella lingua italiana del termine “ateleologia” cfr. Aze-
ologia, in Lessico del XXI Secolo (2012), in http://www.treccani.it/enciclopedia/ateologia_%28Lessico-
del-XXI-Secolo %29/ (cons. 08/11/2017).

355

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

I’Occidente. L’unica via per evitare il ripetersi dell’orrore passato non poteva che es-
sere I’eliminazione totale delle tre grandi religioni monoteiste, attraverso la diffusione
di un nuovo ateismo.

Questo ateismo doveva essere necessariamente nuovo, dal momento che, a diffe-
renza dei New atheists angloamericani, Onfray intese ’ateismo non soltanto in manie-
ra negativa, ma anche in maniera positiva. Perché, se ¢ vero che il termine athéisme
viene etimologicamente da &0¢og, esso ¢ segnato dall’a/pha privativo e nasce da una
negazione: dunque, da un buco, da un vuoto, da una mancanza che aspettano di esse-
re riempiti. Ma sembra che fino alla redazione del Trazté nessuno fosse stato in grado
di farlo, trovando nel contempo un termine affermativo, tale da esprimere I’aspetto
solare e positivo di chi vuole liberarsi dalle favole che le tre religioni monoteiste pro-
pinano all’'umanital0; ovvero, dai racconti fantastici che ciascuno narra prima a se
stesso e poi agli altri, al fine di rimuovere la paura della morte. Da qui I’adozione del
termine athéologie, il quale sta a significare etimologicamente “discorso sulla non
esistenza di Dio” e percio “scienza del fatto empirico che Dio non esiste”.

3. Lathéologie négative a supporto della de-sacralizzazione

dei Libri

Non ¢ molto difficile cogliere il legame esistente tra queste favole e quello che gli
autori e i promotori delle stragi islamiste raccontano e si raccontanoll. Ed ¢ perché
¢ necessario smascherare queste favole che in Penser [’islam Onfray ribadisce I'im-
portanza teorica del Traité, il quale si compone di due parti, al seguito di una lunga
tradizione filosofica che risale al Novuw: organum di Francis Bacon, ma che & anche
praticata dalla tradizione cartesiana: una pars destruens e una pars costruens. Ciascuna
parte & provvista di un proprio metodo. La prima si serve della psicoanalisi freudiana,
mentre la seconda si appoggia ad una fisica corpuscolare e all’utilitarismo di Jeremy
Bentham e di John Stuart Mill. Alla prima parte spetta il compito di “decostruire”
(déconstruire) le tre religioni monoteiste, cio¢, le tre religioni dei Libril2: il Talmud
e la Torah per ’ebraismo, il Vecchio e il Nuovo Testamento per il cristianesimo, il
Corano e le Hadith per I'islam. Alla seconda parte, invece, spetta il compito di co-

10 Cfr. ONFRAY, Traité d’athéologie, 6.
11 Cfr. ID., Penser l'islam, 98.

12 T termini déconstruire, déconstruction rimandano al pensiero di Jacques Derrida. La maniera in cui
entrambi vengono adoperati nel Traité & stata contestata da Jean-Luc Nancy, il quale osserva che On-
fray avrebbe dovuto parlare piuttosto di démzolition. Un analogo rimprovero Nancy rivolge a Onfray
a proposito dell’uso del termine athéologie in rapporto a Bataille. Cfr. J.-L. NANCY, Déconstruction du
christianisme: La déclosion, Paris 2005, 25.

356



Margherita Belli

struire una nuova metafisica e una nuova morale, entrambe fondate sull’'immanenza;
la dove il concetto di immanenza sta a significare che la materia & I'unica realta esi-
stente, per quanto essa possa acquistare diverse forme che vanno dal pitt semplice al
pitt complesso: I'inanimato, I’animato, le piante, gli animali e gli uomini. Come gia
aveva tentato di fare Nietzsche, 'athéologie vuole strappare la materia all’oblio a cui
i credenti I’hanno condannata, riconciliando I'uomo con la terra, la quale non ¢ che
«l’autre nom de la vie»13.

I concetti della psicoanalisi messi in opera da Onfray nella pars destruens sono la
rimozione (Verdringung) e la pulsione di morte (Todestrieb, pulsion de mort). En-
trambi erano stati teorizzati da Freud, anche se in tempi diversi e in opere diverse.
11 primo risale addirittura alla Dze Traumdeutung (1899)14, mentre il secondo € con-
tenuto in un’opera pubblicata una ventina di anni pit tardi, Jenseits des Lustprinzips
(1920)15. La rimozione ¢ quel meccanismo che porta 'uomo a rimuovere dalla co-
scienza qualcosa che questa ritiene inaccettabile. Secondo Onfray, ciascuno & sempre
stato libero di raccontarsi tutte le favole che vuole, pur di rimuovere la crudelta della
realta, riconoscere I’evidente tragicita del mondo e I'ineluttabilita della morte. Ma la
situazione ¢ cambiata radicalmente allorché Mose, Paolo di Tarso e Maometto — in
nome di Yahweh, Cristo e Allah — hanno raffinato e sistematizzato queste favole,
facendone un mezzo per estendere il proprio personale potere sui loro simili, al fine
di controllarli. Parallelamente alla rimozione, la pulsione di morte ¢ una spinta auto-
distruttiva dalla quale Mos¢, Paolo di Tarso e Maometto avrebbero perfino ricono-
sciuto di essere affetti, ma che tutti e tre avrebbero cercato di combattere contami-
nando gli altri uomini. Volendo porre un freno alla negativita che li opprimeva, essi
I’avrebbero sparsa intorno a loro, trasformando una malattia isterica individuale, in
una malattia socialel6. Benché incidentalmente, in Die Zukunft einer Illusion (1927),
Freud non ha forse affermato che ogni religione deriva da una nevrosi ossessival7?
L’ateismo viene ad essere, pertanto, una sorta di guarigione da una nevrosi collettiva,
una salute mentale sociale recuperata, un’operazione di sanita pubblica, che non po-
trebbe essere compiuta senza una continua azione “decostruttiva” delle tre religioni
monoteiste operata dalla ragione. Questa, a sua volta, si avvale di una molteplicita di
scienze: innanzitutto la psicologia e la psicoanalisi, poi I’archeologia, la paleografia, la
storia, le scienze comparate, la mitologia, 'ermeneutica e la linguistica!s.

Una volta sottoposti all’analisi di queste scienze, ebraismo, cristianesimo e islam

15 ONFRAY, Traité d’athéologie, 6.

14 E noto che Freud definisce il sogno «Der Traum ist die (verkleidete) Erfiillung eines (unterdriickten,
verdriangten Wunsches» (S. FREUD, Die Traumdeutung, Leipzig-Wien 1900, 111).

15 Cfr. ID., Jenseits des Lustprinzips, 2. Durchgesehene Auflage, Leipzig-Wien-Ziirich 1921, 42-61.
16 Cfr. ONFRAY, Traité d'athéologie, 8.

17 Cfr. thid., 145.

18 Cfr. zbid., 11.

357

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

rivelano la loro reale natura di favole. La Tora non sarebbe cosi antica come vorrebbe
la tradizione; nessun evangelista avrebbe conosciuto personalmente Gestl, mentre
il canone dei Libri sacri del cattolicesimo sarebbe stato stabilito soltanto in epoca
costantiniana. Maometto non avrebbe scritto il Corano e le Hadith non risalirebbero
a prima del IX secolo!”. Tutti i Libri sacri non sarebbero altro che una inquietan-
te collezione di precetti, fondati sulle coppie lecito/illecito, puro/impuro. Onfray si
compiace di elencare quelli che gli sembrano piti assurdi: agli ebrei ¢ vietato mangiare
crostacei, i cristiani non possono mangiare la carne il Venerdi Santo20, i musulmani
evitano di passare vicino alle moschee portando con loro aglio o scalogno, perché I’o-
dore non ¢& gradito agli angeli2!. Tanto gli ebrei quanto i musulmani non consumano
carne di maiale; non bevono alcol; non mangiano cibi, che non siano stati preparati
ritualmente; sono tenuti a compiere le abluzioni rituali, le cui modalita sono fissate
fin nei minimi particolari; schivano il contatto con una donna mestruata o che abbia
appena partorito e via di seguito?2. Ma se alcune di queste prescrizioni non sono altro
che norme che hanno la funzione di prevenire certe malattie, altre sembrano non
avere nessuna spiegazione igienico-sanitaria, rivelando, secondo Onfray, un dato fon-
damentale: indipendentemente dalla funzione di igiene personale e di salute pubblica
di alcune delle prescrizioni che si trovano nei Libri sacri, tutte le prescrizioni in que-
stione hanno un pericoloso principio in comune. Non ve n’¢ una che non comporti
I'odio per la materia, per la corporeita e per il piacere; un odio che si esprime non
soltanto sotto-forma delle coppie lecito/illecito, puro/impuro, ma in particolar modo
attraverso il disprezzo per le donne e I'avversione per la scienza, in quanto esercizio
privilegiato della ragione critica.

Tutte e tre le religioni monoteiste tentano di esorcizzare il corpo delle donne e
quello che esso rappresenta, come il desiderio, il piacere e la curiosita; in ultima ana-
lisi, la vita. Alle donne vengono preferiti di gran lunga gli angeli, mentre esse vengono
tollerate soltanto in quanto partoriscono uomini e se ne prendono cura, siano questi i
loro figli oppure i loro mariti. Gli islamisti obbligano le loro mogli e figlie a portare il
burka e il loro controllo sul corpo femminile si spinge fino ad ammettere I’escissione
delle bambine, la quale ¢ soltanto apparentemente il corrispettivo della circoncisione
che gli tutti gli ebrei impongono ai loro figli maschi: perfino a quelli nati morti. C’¢
una preghiera mattutina che esorta ogni ebreo a benedire Dio per non averlo fatto
nascere femmina. Analogamente, tutti i musulmani leggono nel Corano che partorire
una bambina & come una sciagura, per cui essi sono legittimati a chiedersi: «conserver

—_

9 Cfr. ibid., 55; ID., Penser ['islans, 91-92.
20 Cfr. Ip., Traité d’athéologie, 50.

1 Cfr. ibid., 54.

22 Cfr. ibid., 52-53.

N

358



Margherita Belli

I’enfant ou I’enfouir sous la poussiere (XVI, 58)?»2 Lo stesso odio per la materia
sottende e supporta I'avversione per la scienza, o nella migliore delle ipotesi, la sua
strumentalizzazione. Storicamente, I'islam non ha mai disdegnato I’astronomia, I’al-
gebra, la matematica, 'ottica e la geometria, ma soltanto per poter meglio calcolare
la direzione della Mecca, stabilire i calendari religiosi, fissare le ore per la preghiera.
Anche se in misura e maniera diversa, la stessa avversione per la scienza vale per I’e-
braismo e per il cristianesimo, dove la scienza non viene coltivata per se stessa, tanto
che i suoi progressi sono stati immancabilmente ostacolati dalle autorita ecclesiasti-
che, allorché le sue conquiste si sono rivelate contrarie al dettato del Vecchio e del
Nuovo Testamento.

Da questo punto di vista, Onfray presenta il caso di Galileo Galilei come il pitt
noto ed emblematico, non soltanto perché esso contraddice la nota invocazione di
Giosue, ma soprattutto perché esso ¢ direttamente legato all'incompatibilita tra la
concezione corpuscolare della materia e il dogma della transustanziazione24, Ma, per
quanto il rifiuto della concezione eliocentrica dell’universo possa aver condizionato il
rapporto tra cristianesimo e scienza per buona parte del XVII secolo, ancora piti con-
flittuale risulterebbe essere lo stesso rapporto dalla meta del XIX secolo in poi, come
indicano i nomi di Jean-Baptiste Lamarck e Charles Darwin. Perché, con Lamarck
e Darwin, 'uomo diventa null’altro che il prodotto dell’evoluzione di organismi pri-
mordiali, i quali mutano, sotto la spinta dell’interazione con ’ambiente. Il destino
delle cose, degli animali e dell'uomo non viene pitl ad essere il risultato di un piano
finalistico, voluto dalla provvidenza divina, ma esso ¢ soltanto 'effetto di mutazioni
organiche casuali, che non tendono verso nessuna direzione?5. Di piti. La genetica ha
dimostrato che il destino di tutti i viventi, compreso quello dell'uomo, non dipende
da nessun piano provvidenziale, essendo scritto nel DNA di ciascuno. Conoscendo
parte della sequenza del DNA di un individuo, infatti, & possibile applicare quella che
viene chiamata medicina predittiva e che permette di diagnosticare alcune delle ma-
lattie dalle quali un individuo potrebbe essere affetto durante I'intero corso della sua
vita. Sennonché, Onfray ritiene che la Chiesa Cattolica ostacoli la concretizzazione di
queste possibilita attraverso la Carta degli Operatori Sanitari26. Per di piu, essa lo fa-

2 Ibid., 70-71.

24 Cfr. ibid., 60. Che Galileo sia stato condannato dal Sant’Uffizio per la concezione corpuscolare della
materia ¢ una tesi che ¢ stata portata avanti da P. REDONDI (Galzleo eretico, Torino 1983). E sicuro che
una segnalazione anonima nel senso del corpuscolarismo de I/ Saggzatore sia arrivata al Sant’Uffizio, ma
¢ altrettanto certo che essa non ha potuto avere alcun legame con le due fasi processuali del 1615-1616
e del 1632-1633, come risulta dall’articolo di U. BALDINI — L. SPRUIT, Nuovi documenti galileiani degli
archivi del Sant’Uffizio e dell'Indice, in Rivista di Storia della Filosofia 4 (2001) 661-669.

25 Cfr. ONFRAY, Traité d’athéologie, 64.

26 Cfr. zbid., 65; PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA PASTORALE PER GLI OPERATORI SANITARI, Carta degli Ope-
ratori Sanitari, Citta del Vaticano 1995.

359

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

rebbe non per argomentate ragioni filosofiche di bioetica, bensi per non risparmiare a
nessuno nulla della pena inflitta da Dio ad Adamo e ad Eva, in vista della funzione sal-
vifica della sofferenza: «Eviter douleurs et souffrance? S’imaginer dispensés du prix
a payer pour le péché originel? Vouloir une médecine humaine? Impossible...»27.

Le prescrizioni rituali come atto di sottomissione a Dio e rinuncia al proprio cor-
po; il primato dei Libri sacri, da una parte per impedire I'autonomia e la liberta di
pensiero, dall’altra per controllare tutti gli altri libri, affinché le di loro favole non
vengano smentite; il rifiuto della materialita sia in quanto piacere, sia in quanto scien-
za. Secondo Onfray, tutte queste forme di sconfitta della ragione e di trionfo dell’ir-
razionalita esigono la “decostruzione” delle tre religioni monoteiste, iniziando dalla
religione giudaico-cristiana e soprattutto da quella cristiana. Usando il paradigma
evoluzionistico, declinato in chiave geologica, Onfray sostiene che, come ad un’era
precristiana ¢ seguita un’era cristiana, cosi ad un’era cristiana deve seguire un’era
post-cristiana. E questa successione comporta innanzitutto il passaggio dall’ateismo
cristiano (athéisme chrétien) all’ateismo tout court. Parlare di ateismo cristiano sem-
brerebbe cadere in un ossimoro, ma non ¢& cosi in quanto I'ateismo cristiano ¢ il
residuo religioso lasciato dall’Tlluminismo: un cristianesimo deprivato di Dio. Jean-
Jacques Rousseau, Denis Diderot e Voltaire cosi come Immanuel Kant hanno di fatto
mantenuto il nucleo fondante del cristianesimo28. E vero che essi lo hanno purificato
di ogni riferimento alla trascendenza. Ma ¢ altrettanto vero che essi lo hanno conser-
vato in quanto ne hanno continuato a professare i valori: onorare il padre e la madre,
amare il prossimo, rispettare i vecchi, preferire la bonta, la carita, la solidarieta e la
misericordia alla cattiveria?®, Tali valori continuano ancora oggi a condizionare le
nostre societa, influendo sul diritto, sull’esercizio della giustizia, sulla medicina, sul-
la farmacologia, sulla scuola e sul lavoro, anche se questi valori vengono presentati
come valori laici. A dispetto di quanto aveva gridato Nietzsche, Dio non ¢ morto.
Del resto, essendo una favola che gli uomini si raccontano per rimuovere la loro
mortalita, Dio non puod morire proprio come non possono farlo i centauri e le chi-
mere30, L’unico modo di sopprimerlo ¢ quello di dimostrare che egli non esiste cosi
come non esistono i personaggi delle favole. Ma, se si vuole estirpare ogni forma di
violenza dalla societa, bisogna pur toglierlo di mezzo. Non ci sono riusciti Kant e
gli altri illuministi falsamente illuminati («la clique déiste prétendument éclairée»)
e pill vicino a noi Vladimir Jankélévitch, Emmanuel Lévinas, Bernard-Henry Lévy
e Alain Finkielkraut, i quali hanno provato a separare quanto di accettabile c’¢ nel

27 ONFRAY, Traité d'athéologie, 65.
8 Cfr. ibid., 24, 34.

9 Cfr. /bid., 41.

0 Cfr. tbid., 12.

N

N

s

360



Margherita Belli

cristianesimo da Dio31. Costoro hanno fallito perché il paradigma cristiano & fondato
su una ineliminabile pulsione di morte. Onfray lo afferma e ribadisce in parecchi
passi, tra i quali si distinguono quelli in cui I’Apostolo Paolo viene accreditato come
un individuo isterico nel senso freudiano del termine “isteria”, ovvero, affetto da una
patologia di tipo sessuale:

«Avec le christianisme et les décisions de Paul, la circoncision devient affaire mentale. [...] Seule
importe la circoncision du cceur, donc. [...] Avec le Tarsiote le fidéle garde son pénis entier
certes, mais il perd la totalité de son corps: il s’agit désormais de se séparer de lui dans sa totalité
a la maniére dont le circonciseur abolit le prépuce. Avec le christianisme, la pulsion de mort
entreprend de gangrener la planéte entiére...»32.

Questo passo descrive in maniera parossistica I’azione esercitata dalla pulsione di
morte all’'interno del paradigma giudaico-cristiano e soprattutto di quello cristiano.
Iréne Fernandez osserva puntutamente che il loro contenuto ¢ il risultato di una furia
che non conosce limiti, neanche quelli del buon gusto3?. E continuando, ella rileva
che Onfray non riesce a rendere ragione della legittimita di distruggere il paradigma
giudaico-cristiano usando la pulsione di morte, in quanto il valore scientifico della
psicoanalisi & stato messo in discussione?4: perlomeno al seguito di Karl Popper, il
quale ha sostenuto che alle proposizioni generali della psicoanalisi non puo essere
attribuito uno statuto scientifico, perché esse non trovano nessun fatto empirico che —
contraddicendole — le falsifichi. Sennonché, Onfray non ricorre propriamente al con-
cetto di paradigma teorizzato da Thomas Kunn, ma a quello di episteme (epistérmnze),
elaborato da Michel Foucault. Il primo ¢ un modo di vedere il mondo organizzato
intorno ad una teoria scientifica, mentre il secondo ¢ una visione del mondo che unifi-
ca una pluralita di fattori e in particolar modo il linguaggio?5. Impiegando il concetto

31 Cfr. ibid., 41.
32 Ibid., 77-78. Cfr. ibid., 88.

33 Cfr. FERNANDEZ, Dieu avec esprit. Réponse a Michel Onfray, 50: «Il faut dire que cette “peste” de Paul,
comme I'appelle un de ses adversaires dans un épisode des Actes des apdtres (Actes 24,5) suscite chez
Onfray une furie qui ne connait pas de limites, surtout celle du bon gotit».

34 Cfr. ibid., 27: «Ensuite, on peut douter de la valeur explicative de cette “pulsion”. Onfray I'invoque
comme s'il s’agissait d’une vérité premiére et scientifiquement fondée. Il a d’ailleurs I'air de croire que
la psychanalyse est une science du méme ordre que la génétique ou que la physique. Or §’il s’agit d’une
discipline fascinante et du plus haut intérét pour la connaissance du cceur humain, elle n’a rien d’une
science exacte». Inoltre, Mme Fernandez osserva che la pulsione di morte ¢ una delle nozioni pit
controverse della psicoanalisi al punto che da una parte lo stesso Freud non ne ha nascosto la proble-
maticita, dall’altra che non tutti i seguaci della psicoanalisi la accettano. Cfr. 7bzd., 27-28.

35 Cfr. A. BIRD, Thomas Kubn, in The Stanford Encyclopaedia of Philosophy (2013 Edition), ed. by E.
N. Zalta, in https://plato.stanford.edu/archives/fall2013/entries/thomas-kuhn/ (cons. 20/10/2018); T.
NICKLES, Scientific Revolutions, in The Stanford Encyclopedia of Philosophy (2016 Edition), ed. by N. Zal-
ta, in https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/scientific-revolutions/ (cons. 20/10/2018).

361

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

di episteme e non quello di paradigma, pertanto, nulla vieta ad Onfray di fondare non
soltanto I’episteme cristiana, ma anche quella giudaico-cristiana e musulmana sulla
pulsione di morte, dal momento che nei Libri sacri delle tre religioni monoteiste sono
presenti due serie di affermazioni: da una parte, quelle che inneggiano alla violenza
contro i miscredenti, dall’altra quelle che esortano alla misericordia. Le prime corri-
spondono alla pulsione di morte, mentre le seconde corrispondono alla pulsione di
vita (pulsion de vie).

Dopo aver scritto un duro libello contro Freud3s, in Penser ['islanz Onfray non
adopera pil le espressioni freudiane “pulsione di vita” e “pulsione di morte”, ma
mantiene comunque la dicotomia che esse esprimono. Egli continua il discorso ini-
ziato nel Traité per sostenere che I'opposizione tra le due serie di affermazioni non
puo essere ricomposta con gli strumenti ermeneutici offerti dalle singole religioni, in
quanto un credente puod certamente scegliere soltanto le affermazioni che esaltano la
vita, ma non senza avvertire continuamente di essere in contraddizione con se stesso.
Perché, le affermazioni che esaltano la morte, allo stesso modo di quelle che esaltano
la vita, fanno parte di un unico dettato divino37. Ed a detta di Onfray, tale unitarieta
¢ all’origine dell’'impossibilita di una discriminazione tra islamismo e islam moderato,
diventando sufficiente a spiegare il perché delle stragi di Charlie Hebdo e del 13 no-
vembre 2015. Forse, la distinzione tra affermazioni che esaltano la vita e affermazioni
che esaltano la morte potrebbe essere momentaneamente in grado di frenare la vio-
lenza insita nell’islamismo, ma non la puo in alcun modo eliminare. Quando Onfray
ha scritto Penser l'islam, egli conosceva molto bene la conclusione alla quale Hamid
Zanaz era pervenuto ne L’empasse islamique3s; un saggio del quale lo stesso Onfray
aveva scritto la prefazione.

Tuttavia, mentre Zanaz sostiene che I’islam non ¢ laicizzabile in alcun modo3?, in
Penser l'islan Onfray spiega che non ¢ impossibile farlo, ma soltanto a condizione di
mettere a profitto quanto egli aveva scritto nel Trazté a proposito della decostruzione
delle tre religioni dei Libri: abbassare il Corano da Libro dettato direttamente da
Allah, e percid da Libro nel quale neppure una virgola si puo cambiare, a libro di
filosofia, leggendolo come si leggono il cosiddetto Libro dei Morti, i Frammenti dei
Presocratici e i Dialoghi di Platone40, Secondo gli studi riportati da Onfray, tutte e
tre queste collezioni di testi sono precedenti tanto al Corano, quanto alla Bibbia e
al Talmud, dimostrando che esistevano delle forme di spiritualita molto prima della

36 Nel frattempo Onfray aveva scritto un libro-invettiva contro Freud. Cfr. M. ONFRAY, Le Crépuscule
d’'une idole. L' Affabulation freudienne, Paris 2010.

57 Cfr. FERNANDEZ, Dieu avec esprit. Réponse a Michel Onfray, 29.

38 Cfr. H. ZANAZ, Lempasse islamique, Saint-Georges-d’Oléron 2009 (réédition 2015).
39 Cfr. ibid., 163-165.

40 Cfr. ONFRAY, Traité d’athéologie, 86; 1., Penser ['islam, 94.

362



Margherita Belli

comparsa delle tre religioni dei Libri. Leggere il Corano come si legge Platone signi-
fica in primo luogo una presa di contatto personale e diretta con il contenuto, cosi
da esercitare la propria ragione critica al di 1a del sentito dire e del tramandato; in
secondo luogo discuterne i punti che appaiono in disaccordo con i valori della societa
occidentale; e infine, trovare volta per volta delle soluzioni concrete, senza pretende-
re che esse vengano imposte come universalmente valide, per tutta 'Europa e tutto
il mondo. Il patto deve essere fra laici, secondo una laicita (lzicité) che si distingue
tanto dal dogmatismo, quanto dal laicismo (lzicisme), il quale ha il torto di accettare
la laicita acriticamente e quasi fosse un sistema. Perché, il laico non fa derivare le so-
luzioni da dottrine astratte, ma costituisce le dottrine a partire da soluzioni concrete
e condivise4l. Cid non toglie, tuttavia, che il Tra:ité — nella misura in cui esso viene
considerato come il sostrato teorico di Penser ['isla — sia un sostegno piuttosto tra-
ballante. E questo non accade soltanto rispetto al rapporto tra pulsione di morte e
pulsione di vita.

4. L athéologie positive a supporto del patto laico
tra Stato e islam

La pars costruens dell’episteme post-cristiana comporta la costruzione di una nuo-
va morale che, a sua volta, & fondata su una meta-fisica tanto ben definita, quanto
essenziale nei suoi contenuti. Tutto & materia, nient’altro che materia, concepita come
casuale aggregazione e disaggregazione di particelle. Ogni cosa che nasce morira,
senza alcuna speranza di una vita ultraterrena. L’esistenza non ¢ che una parentesi tra
il nulla da cui una cosa viene e il nulla nel quale ogni cosa ritornera. Non a caso il sot-
totitolo del saggio di Onfray ¢ Physigue de la métaphysique. Completando in La puis-
sance d exister la trattazione della morale avviata nel Trazté, Onfray spiega che anche
la morale non ¢ che una funzione di una certa organizzazione della materia cerebrale,
i cui assetti si possono modificare, controllare e perfino automatizzare attraverso ’e-
sercizio#®2. La morale di Onfray ¢ una morale edonista, ispirata piti a Bentham che a
Stuart Mill43, la quale vuole fare a meno di Dio. Anzi, I'intento diretto di Onfray ¢
quello di dimostrare che una morale senza Dio ¢ possibile, come ribadisce egli stesso
in Penser ['islam, anche se in questo libello La puissance d’exister non viene mai men-

41 Cfr. ibid., 134-135.
42 Cfr. Ip., La puissance d'exister, Paris 2006, 128-129.

4 Cfr. S. MALETTA, L'Utslitarismo, in Dal senso comune alla filosofia. Profili, a cura di E. Cattanei — G.
Boffi-Calabi, Firenze 2001, vol. I, 307-311.

363

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

zionata: «les travaux de Feuerbach, Nietzsche, Marx, Freud sur la construction de
Dieu et des religions permettent d’envisager les choses d’une facon moins théologi-
que et plus philosophique. On n’a pas besoin de Dieu pour étre moral»#4. La morale
edonista di Onfray ¢ fondata su un contratto e parte dalla domanda «Que veut-il?
Que me dit-il? Quelle est sa volonté?»; prima ci si informa del progetto dell’altro, poi
si informa I’altro del proprio progetto e, infine, si stabilisce un contratto®>, Ciascuno
dei contraenti ¢ tenuto autonomamente a rispettarlo. Non ci sono giudici esterni che
decidano se il contratto sia stato violato o meno e che, eventualmente, infliggano una
sanzione, in quanto ciascun delitto ha in se stesso il proprio castigo: I’allontanamento
dell’altro, che non adempie agli obblighi assunti. I’allontanamento fa parte della mo-
rale edonista tanto quanto I’avvicinamento46,

Conformemente alla meta-fisica del Traité, il soggetto morale viene concepito
come un centro di attrazione, intorno al quale gli altri soggetti morali si auto-di-
spongono come su circonferenze concentriche, la cui distanza dal centro dipende da
quanto essi siano capaci di rispettare il patto stabilito. Ancora. Come nella meta-fisica
del Traité, anche nella morale Onfray si muove sul piano della laicita, che impone
di trovare volta per volta soluzioni concrete4’. La morale non ¢ che un continuo
modificare e ridefinire le distanze, sulla base di atti effettivi. Non esiste il concetto
di amicizia, ma esistono soltanto atti di amicizia; non esiste il concetto di amore, ma
soltanto atti di amore; non esiste il concetto di odio, ma soltanto atti di odio e via di-
cendo. Come voleva Bentham, il bene viene identificato con il piacere e il male con il
dolore, secondo una teoria per la quale piacere e dolore sono il risultato di un calcolo
che ¢ allo stesso tempo quantitativo e qualitativo. Lo aveva gia spiegato Epicuro: un
altro dei filosofi atei preferiti da Onfray. Una gioia presente deve essere evitata se &
portatrice di dolori futuri4s, 1a dove per piacere e dolore Onfray intende non soltanto
il piacere e il dolore propri, ma anche quelli altrui. L’edonismo si distingue, pertan-
to, dall’egoismo (égoismze). Questo comporta «autisme, consumérisme, narcissisme,
indifférence aux maux d’autrui»*?; quello afferma che esistono soltanto individui e
chiede la massima felicita per il maggior numero di persone. L’edonismo si distingue,
pero, anche dalla morale evangelica che esorta ad amare Dio con tutto il cuore, ’ani-
ma e la mente e il prossimo come se stesso. Onfray la rifiuta perché egli la interpreta
come una relazione triangolare, che procede dall’To a Dio e da Dio all’altro e nella

44 Cfr. ONFRAY, Penser Uislam, 95.

45 Cfr. Ip., La puissance d'exister, 136.
Cfr. ibid., 139.

47 Cfr. Ip., Penser lislam, 134.

48 Cfr. ID., La puissance d’exister, 141-142.
49 1bid., 143.

46

364



Margherita Belli

quale I’altro non viene amato per se stesso, ma soltanto in funzione dell’amore dovuto
a Dio%0; magari, in vista del premio eterno e quindi non di un bene materiale, fruibile
nell’unica vita possibile: questa, materiale, hic et nunc. E siccome nel concetto di
prossimo la religione cristiana comprende anche i nemici personali, Onfray si chiede
perché si debba amare il prossimo se costui ¢ detestabile; quale perversione possa
mai costringere un uomo ad amare un altro che lo vuole distruggere. A suo dire,
Auschwitz mostra i limiti dell’etica cristiana, la quale risulta essere interessante sulla
carta, ma inutile per la vitadl.

Di contro, con la stessa spontaneita con la quale le particelle individuali si aggre-
gano e si disaggregano, la morale edonista generera automaticamente una intersog-
gettivita pacificata, gioiosa, felice; un’esistenza tranquilla; relazioni facili con Ialtro;
una artificializzazione dei rapporti e la loro sottomissione alle punte pit elevate della
cultura, della raffinatezza, della cortesia, della buona fede, della coerenza tra parole
e fatti. E inevitabile che la morale di Onfray finisca con il culminare in una morale
elitaria, che risulta essere pill nietzscheiana che benthamiana, in quanto essa di fatto
contraddice il principio utilitaristico della maggiore felicita per il maggior numero
di persone: quindi, il principio di una morale che tutti dovrebbero poter praticare,
indipendentemente dalle qualita personali di ciascuno. La morale di Onfray, infatti,
esclude dal consorzio umano il cosiddetto delinquente relazionale (délinguant rela-
tionnelle), vale a dire, colui che ¢ incapace di contrattare, di intrattenere una rela-
zione etica qualunque2. Il delinquente relazionale non & né innocente, né colpevole
delle azioni che compie, se ¢ vero che anche la morale ¢ il prodotto di una casuale
aggregazione e disaggregazione di individui. Il rovescio della casualita, infatti, ¢ il
determinismo, per cui il delinquente relazionale ¢ indotto ad agire come agisce a cau-
sa di impulsi esterni, che sfuggono a qualunque controllo volontario. Il delinquente
relazionale ¢ il caso limite. Ma, per Onfray, nessuno ¢ completamente libero di fare
questo anziché il contrario. Nessuno ¢ del tutto imputabile degli atti che compie. Il
che viene da lui considerato come uno dei colpi pitt duri che possano essere assestati
al paradigma giudaico-cristiano e soprattutto a quello cristiano, dal momento che
quest’ultimo rende Adamo ed Eva imputabili di un peccato scelto in piena liberta.
Entrambi diventano prima gli oggetti della punizione, poi i soggetti della redenzione.
Ma qui Onfray sembra cadere in contraddizione. Perché, se il libero arbitrio & una in-
venzione giudaico-cristiana; se sui comportamenti umani influiscono impulsi casuali,
sui quali il singolo non pud esercitare alcun controllo volontario; se, le scelte umane
sono condizionate da fattori esterni e interni messi in evidenza da Freud e da altri>3,

w

0 Cfr. tbid., 137.
1 Cfr. ibid., 138.
2 Cfr. /bid., 136.

53 Cfr. Ip., Traité d’athéologie, 38: «Cette collusion entre libre arbitre et préférence volontaire du Mal au

w

v

365

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

come ¢ possibile che il patto etico venga prima contratto in assoluta liberta, poi in
assoluta liberta rispettato?

Stando a Bentham e a Stuart Mill, non esiste patto senza libero arbitrio, proprio
come non esistono etiche contrattualistiche senza libero arbitrio4. Il libero arbitrio
che nel Traité e ne La puissance d’exister Onfray vuole fare uscire dalla porta in Penser
Uislam preme per rientrare dalla finestra, dal momento che il concetto di patto ¢ la
soluzione che Onfray propone per prevenire le stragi islamiste come quelle di Charlze
Hebdo e del 13 novembre 2015. Egli ritiene che entrambe siano una conseguenza
della risposta militare americana alla strage dell’11 settembre; una risposta, alla qua-
le anche la Francia ha contribuito. La soluzione proposta da Onfray ha non pochi
elementi in comune con il saggio Penser l'islan dans la laicité di Franck Frégosids,
in quanto Frégosi attribuisce notevole importanza agli atti concreti di integrazione
tra Repubblica Francese e islam. Sono questi gli atti che Onfray considera pervasi
dall’autentica laicita, mentre — non diversamente da Frégosi — anch’egli si pone il
problema del finanziamento del culto islamico e della formazione degli imam. Con-
trariamente a Zanaz, tuttavia, Frégosi ¢ convinto che una laicizzazione dell’Islam in
Francia non soltanto sia possibile, ma che essa sia addirittura gia in atto%. Sia Zanaz,
sia Frégosi hanno redatto i loro saggi prima della strage di Charlie Hebdo e della
mattanza del 13 novembre 2015. Si tratta di un dato cronologico ineludibile, anche
se da solo, senza tener conto del Trazté, esso non ¢ sufficiente a spiegare come mai
in Penser ['islans Onfray non abbracci totalmente né la posizione dell’'uno, né quella
dell’altro studioso. Come Frégosi, anche Onfray propone un patto che vede come
contraenti da una parte la Repubblica Francese, dall’altra parte I'islam di Francia, ma
soltanto nel rispetto di due condizioni. Né Frégosi, né Zanaz le pongono. La prima
condizione ¢ la gia citata riduzione del Corano e delle Hadith ad un testo filosofi-
co qualunque. E la seconda condizione ¢ la altrettanto citata distinzione di origine
freudiana tra i passi del Corano che esaltano la vita e quelli che esaltano la morte.
Onfray ritiene che si debba imporre all’islam di Francia di scegliere la predicazione
e I'insegnamento di quelle sure del Corano e delle Hadith che esaltano la vita e che
si mostrano compatibili con i valori della Repubblica Francese. Come corrispettivo,
la Repubblica Francese si impegnerebbe a costruire moschee, a formare gli imam, a
stipendiarli e a proteggere i musulmani: «il s’agit alors de solliciter la communauté

Bien qui légitime la responsabilité, donc la culpabilité, donc la punition, suppose le fonctionnement
d’une pensée magique ignorant ce que la démarche postchrétienne de Freud éclaire avec la psycha-
nalyse et d’autres philosophes qui mettent en évidence la puissance des déterminismes inconscients,
psychologiques, culturels, sociaux, familiaux, éthologiques, etc.».

54 Cfr. C. A. VIANO, Lutilitarismo, in Teorie etiche contemporanee, a cura di C. A. Viano, Torino 1990,
34-58.

55 Cfr. E FREGOSL, L'éslan: dans la laicité, Passais-la-Conception 20112,
56 Cfr. ibid., 237-246; ONFRAY, Penser ['islan, 136.

366



Margherita Belli

musulmane pour lui rendre désirable la République compose avec un islam qui, lui
aussi, se serait rendu désirable»>7.

Non soltanto la prima condizione, ma anche la seconda dipende teoricamente
dal Traité, anche se la prima vi deriva dal punto di vista metafisico e la seconda dal
punto di vista morale. Entrambe comportando la promozione dell’instaurazione di
una laicita post-cristiana, atea, militante. I suoi autentici promotori non sono Kant e
i falsi illuministi, ma gli illuministi veri, cio¢ gli atei: innanzitutto 'abate Meslier e,
dopo di lui, Cristévao Ferreira, Julien Offray de La Mettrie, dom Deschamps, Paul
Henri Thiry d’'Holbach, Claude-Adrien Helvétius, Sylvain Maréchal, Pierre-Jean-Ge-
orges Cabanis, Constantin-Francois Volney, Antoine-Louis-Claude Destutt de Tracy,
Ludwig Feuerbach e, infine, Friedrich Nietzsches. Se I'episteme cristiana deve essere
sostituita da un’episteme post-cristiana, tutti questi autori rappresentano le crepe che
incrinano I’episteme cristiana. Perché, come i paradigmi di Kuhn, le epistemi di On-
fray si sostituiscono le une alle altre secondo una relazione di tipo evoluzionistico;
Onfray non manca di offrire un esempio di come le scienze coltivate dagli autori
precedenti possano vagliare il Nuovo ed il Vecchio Testamento. Ad esempio, i Van-
geli si contraddicono a proposito della collocazione del #zulus che doveva spiegare
le motivazioni della condanna a morte di Cristo; della presenza o meno del Cireneo
sulla scena del supplizio; o del colloquio tra Gesti e Pilato®. E questa tendenza a leg-
gere letteralmente la Bibbia & un altro punto che avvicina Onfray ai New Atheistsol,
tanto pitt che nel Trazté Onfray si scaglia contro la distinzione lettera/spirito, da lui
considerata come un espediente per nascondere le contraddizioni tra i testi sacri62.
Nelle loro confutazioni del Traité, tanto Bumier e Mme Fernandez, quanto Rémond
sostengono che questa distinzione comporti non una impossibilita, bensi una com-
plementarieta, la quale diventa un metodo per sollevare vecchi e nuovi interrogativi
sul destino del singolo uomo e dell’intera umanita. Onfray, invece, ¢ irremovibile,
rifiutandosi categoricamente di equiparare i discorsi religiosi a quelli delle scienze
della natura e delle scienze dello spirito:

57 1bid., 137.
58 Cfr. ID., Traité d’athéologie, 24.

59 In realta, nella prima edizione di The Structure of Scientific Revolution (Chicago 1962), Khun aveva
insistito sull'incommensurabilita tra i paradigmi; una presa di posizione che egli avrebbe modificato
nell’appendice alla seconda edizione del saggio. Cfr. T. KUHN, The Structure of Scientific Revolutions,
Chicago 19702, 170-173.

60 Cfr. ONFRAY, Traité d’athéologie, 85-86.
61 Cfr. HAUGHT, God and the New Atheism, 29-39.

62 Cfr. ONFRAY, Traité d’athéologie, 106: «Partant de ce principe, on glose sur I'Esprit a partir de la
Lettre — et vice versa. Un prélévement dit le contraire? Oui, mais un troisitme exprime le contraire
du contraire. [...] Ce jeu de justifications [...] permet a chacun d’utiliser les textes dits sacrés pour sa
cause».

367

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

«Ce relativisme est dommageable. Désormais, sous prétexte de laicité, tous les discours se valent:
Perreur et la vérité, le faux et le vrai, le fantasque et le sérieux. Le mythe et la fable pesent autant
que la raison. La magie compte autant que la science. Le réve autant que la réalité. Or tous les
discours ne se valent pas: ceux de la névrose, de ’hystérie et du mysticisme procédent d’un autre
monde que celui du positiviste.[...] Faut-il rester neutre ? Doit-on rester neutre ? A-t-on encore
les moyens de ce luxe? Je ne crois pas...»%.

5. Conclusione

Onfray ha affidato alla ragione il compito di sgomberare il terreno filosofico dalle
favole raccontate dalle tre religioni monoteiste, cosi da ottenere un terreno metafisi-
camente vergine (zone métaphysique vierge), sul quale costruire un’a-teologia come
scienza®4, Il materiale con il quale egli intende costituire tale scienza, tuttavia, presen-
ta pitt di un difetto: a cominciare dal fatto che Onfray intende I’a-teologia non sol-
tanto come una meta-fisica, ma anche come una morale. Tanto questa, quanto quelle
vengono concepite come aggregazioni e disaggregazioni di singole unita, che, laica-
mente, devono essere identificate di volta in volta, concretamente, nelle loro relazioni
reciproche. Ma, siccome Onfray chiama cumulativamente la meta-fisica e la morale
con il termine “mondo” (mzonde), egli si espone al divieto posto da Kant di passa-
re dalla conoscenza dei singoli accadimenti, alla conoscenza dei singoli accadimenti
nella loro totalita®s. In quanto la morale & un’aggregazione e disgregazione di singoli
individui, che spontaneamente si avvicinano e si allontanano, Onfray puo anche ten-
tare di eliminare ogni riferimento a valori assoluti nella costituzione del patto sociale.
Rimane da stabilire, perd, se per definire il contenuto di una azione buona, amorevo-
le, ecc., sia sufficiente un accordo laico e concreto tra due soggetti morali oppure se
sia la stessa possibilita della costituzione di un patto a rinviare a qualcosa che eccede i
contraenti, non essendo né nella disponibilita dell'uno, né in quella dell’altro. Se non
si vuole ricorrere a Dio, bisogna comunque ricorrere ad un’etica della comunicazione
alla Jiirgen Habermas o alla Otto Apel e percid — rispettivamente — ai presupposti
pragmatici del primo e a quelli trascendentali del secondo; oppure bisogna ricorrere
alle teorie neo-contrattualistiche, come quella di John Rawls, il quale postula una
situazione ideale inizialet6. Come Habermas ed Apel, neppure Rawls nega che per

63 1bid., 144.
64 Cfr. ibid., 11.

65 Cfr. E. KANT, Kritik der reinen Vernuntt. Brueite Auflage 1787, in Kant's gesammelte Schriften, heraus-
gegeben von der Koniglich Preuffischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1911, vol. 111, 332-329.

66 Cfr. G. GATTI, Etica della comunicazione, in La comunicazione. Dizionario di scienze e tecniche, a cura di
F. Lever — P. C. Rivoltella — A. Zanacchi, §§ 1.1.1-1.1.2, www.lacomunicazione.it (cons. 08/11/2017); P.
COMANDUCCI, I/ neocontrattualismo nell etica contemporanea, in Teorie etiche contemporanee, 108-127.

368



Margherita Belli

stipulare un patto sociale sia necessario il libero arbitriot7. Negando il libero arbitrio,
invece, Onfray ¢ costretto ad oscillare tra un’etica della liberta ed un’etica della re-
sponsabilita. Perché, se ogni scelta umana ¢ in qualche modo condizionata, all'uomo
¢ data unicamente la possibilita di seguire le conseguenze delle proprie azioni, in
modo da favorirne gli aspetti positivi e di pararne quelli negativi.

La contraddizione tra la negazione del libero arbitrio e la costituzione di un pat-
to sociale, insieme al rischio di cadere nel paralogismo kantiano comportano che
I'ateleologia di Onfray non possa offrire un fondamento teorico sufficientemente
solido per contrastare I'islamismo: né dal punto di vista meta-fisico della lettura a-
confessionale del Corano, né dal punto di vista morale del patto tra stato e islam.
Come il delinquente relazionale rivela che I’etica di Onfray ¢ di fatto un’etica elitaria,
cosi ugualmente elitaria ¢ la sua visione del mondo: se non altro, nella misura in cui
egli 'assimila a quella islamica. Onfray attribuisce ad Averrog, infatti, la cosiddetta
doppia interpretazione delle sure del Corano e delle Hadith. Ci sarebbe una verita
per I'uomo capace di comprendere e di possedere una scienza profonda e un’altra
per coloro che non sono capaci di intendere la dialettica, la retorica e la sofistica di
Aristotele; una verita per I'aristocrazia intellettuale dell’'umanita — la cui base Onfray
pur lavora per allargare — e una per il popolo ignorantes8. Evidentemente, la lettura
a-confessionale del Corano e delle Hadith non ¢ per tutti. Poco importa che cid che
Onfray sostiene a proposito della doppia verita sia ormai storico-filosoficamente su-
perato: da una parte, perché Averro¢ intendeva affermare semplicemente che, se la
verita & una, molti sono i modi per arrivarci; dall’altra, perché la dottrina della doppia
verita ¢ stata elaborata in epoca umanistica dagli aristotelici padovani come Agostino
Nifo e Pietro Pomponazzi®. Se, poi, il patto tra stato e islam impone agli imam di
insegnare solo passi che esaltano la vita, bisogna pur stabilire come sia nata la pre-
valenza dei passi dei Libri sacri che esaltano la morte su quelli che esaltano la vita.
Onfray rifiuta la terminologia di Freud, ma ne mantiene la distinzione tra pulsione di
vita e pulsione di morte, per cui in Penser ['islan risulta amplificata una questione che
anche Mme Fernandez mette in evidenza. A meno che non si tratti di stati patologici,
pulsione di vita e pulsione di morte si equilibrano a vicenda. Perché, allora, Onfray
fa prevalere a priori la pulsione di morte su quella di vita? Perché i passi dei Libri
sacri che invitano alla misericordia verso il nemico dovrebbero prevalere su quelli che
istigano alla vendetta?

Come Onfray non riesce a promuovere una lettura a-confessionale del Corano
e delle Hadith, cosi egli non riesce a stabilire un solido patto laico tra stato e islam,
che possa diventare un modello per I'intera Europa. Nel primo caso egli inciampa in

67 Cfr. G. GATTI, Etica della comunicazione, § 1.1.3.;]. RAWLS, Kantian Constructivism in moral Theory, in
The Journal of Philosophy 77 (1980) 515-572.

68 Cfr. ONFRAY, Penser ['islam, 126-127.

6 Cfr. Doppia veritd, in Dizionario di filosofia, Roma 2009, in http://www.treccani.it/enciclopedia/
doppia-verita_%28Dizionario-di-filosofia %29/ (cons. 20/10/2018).

369

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Puo I'athéologie contrastare I'islamismo?

un elitarismo in teoria negato, ma di fatto praticato. Nel secondo caso, invece, egli
inciampa nel libero arbitrio e in una vaga spontaneita che dovrebbe favorire «la fin de
la guerre, I’évitement des logiques de nomination et de servitude, le refus du combat
pour la domination réelle ou symbolique des territoires, I’éradication de ce qui reste
de mammifére en nous»70. Nella prefazione al libro di Zanaz, Onfray parla di nuovo
Iluminismo in relazione agli autori scelti dallo stesso Zanaz per aprire i singoli capi-
toli: Nietzsche, Victor Hugo, Jean-Paul Sartre, Bertrand Russell, Simon de Beauvoir
e Voltaire sono i compagni degli autentici illuministi di cui parla Onfray e che sareb-
bero i profeti della vera tolleranza. Una tolleranza che, pero, ha come presupposto
I'intolleranza per qualunque religione che, nel foro esterno dell’individuo (entre soz et
les autres), non accetti di ridursi ad una semplice collezione di fatti scientifici ed etici,
gli uni verificabili, gli altri negoziabili. Se anche I’etica della comunicazione e I’etica
contrattualistica vengono rifiutate in nome dell’ateologia, dopo aver abbandonato
qualsiasi forma di intersoggettivita gia data, Onfray finisce con 'inciampare anche
nel fatto che sia i passi del Corano che istigano alla vendetta, sia quelli che esortano
alla misericordia fanno parte di un unico dettato divino e finiscono con I’essere tra
di loro inseparabili. Egli induce nell’individuo una scissione tra I’«entre soie et soi» e
I’«entre soie et les autres». Usando il linguaggio di Sartre, la si potrebbe chiamare ma-
lafede (mzauvaise for). Ma se il tentativo di teorizzare un accordo tra Stato Francese ed
islam rischia di scadere nella malafede, questo rischio non pud essere semplicemente
neutralizzato dal fatto che Onfray si dichiara un discepolo infedele di Nietzsche!,
legittimandosi a sostituire la «morte di Dio» con lo smascheramento di un mito72,
Non si pud non ricordare, infatti, che, gia all’epoca dell’'uscita del Tra:té, Gianni
Vattimo aveva lanciato ad Onfray un monito, fondato sul nichilismo totale che la
negazione dell’esistenza di Dio comporta. Pur volendo depotenziare la morte di Dio,
dal piti tragico avvenimento che possa mai accadere all’'umanita al mero smaschera-
mento di un mito, insieme al mito di Dio, scompare anche il penultimo dei «miti»:
quello dell’esistenza di una «verita razionale»73. Di conseguenza, subordinatamente
alla possibilita di costruire una “scienza della non-esistenza di Dio”, viene vanificata
anche ogni possibilita di leggere a-confessionalmente un testo sacro e di stipulare
laicamente un patto: insomma, la possibilita di raggiungere una qualunque forma di
accordo razionale fra gli uomini.

70 ONFRAY, La puissance d'exister, 134.
71 Cfr. Ip., Traité d’athéologie, 26.

72 T temi esposti da Onfray nel Traité e riproposti anche in altri saggi, come la concezione mitologica del
cristianesimo e la negativita patologica dell'insegnamento dell’ Apostolo Paolo, sono stati criticati anche
dopo il 2005-2007 dalla saggistica di ispirazione cattolica. Da ultimo cfr. J.-M. SALAMITO, Monsieur
Onfray au pays des mythes: réponses sur Jésus et le christianisme, Salvator 2017.

73 G. VATTIMO, Dio che bella favola, in UEspresso, 25/11/2005. Cfr. P. FLORES D’ARCAIS, Atez o credenti?
Filosofia, politica, etica, scienza, con M. Onfray e G. Vattimo, Roma 2007.

370



Margherita Belli

Riassunto

Dopo che Nietzsche ha proclamato la morte di Dio, Onfray intende costruire una
athéologie, cioé una scienza della non esistenza di Dio. Convergendo con le idee
dei New Atheists, egli accusa le tre religioni monoteiste di essere la causa di tutta la
violenza perpetrata nel mondo. Dopo la mattanza di Charlie Hebdo, Onfray tenta
di contrastare I'islamismo in due modi: con una lettura a-confessionale del Corano
e con un contratto tra lo Stato Francese e I'islam. Entrambi i modi si appoggiano
sulla dottrina del Traité d’athéologie, anche se Onfray vi aggiunge alcuni spunti
ripresi da Zanaz e da Frégosi. Il tentativo di opposizione anti-islamistica di Onfray,
tuttavia, & destinato a fallire, perché il Trazzé si rivela un presupposto teorico tra-
ballante. Numerose sono le sue contraddizioni interne, che finiscono con I'inficiare
sia la lettura a-confessionale del Corano, sia il patto tra Stato Francese e islam. Ma
la contraddizione piu profonda del Traité ¢ quella evidenziata da Vattimo, il quale
avverte Onfray che la morte di Dio comporta la dissoluzione di ogni verita razionale
e, percio, di una qualunque forma di accordo tra gli uomini.

Abstract

After Nietzsche proclaims God’s death, Onfray engages himself in theorizing an
athéologie as a science of God’s non-existence. In accordance with the New Athe-
ists, Onfray blames the three monotheistic religions as responsible for all kinds of
violence in the world. From the Charlie Hebdo massacre onward, he attempts to
counter Islamists by two means, namely, by an a-confessional reading of the Koran
and by a contract between the French State and Islam. Both these means are based
on Onfray’s Traité d'athéologie, to which Onfray also adds some points borrowed
from Zanaz and Frégosi. His anti-Islamist opposition, however, is bound to fail due
to the theoretical weakness of the Traité d’athéologie. Since this treatise is affected
by internal contradictions, it is not able to account for either the Koran a-confes-
sional reading or the French-Islamic contract. The most effective of those contra-
dictions is pointed out by Vattimo who reminds Onfray that God’s death involves
the dissolution of every rational truth, vanishing any form of agreement among men.

371

>
=
=
S







