Articoli RTLu XXIIl (2/2018) 399-432

Visione profetica della Chiesa, di Maria
e del diavolo nel contesto liturgico
dell’ Apocalisse

Franco Manzi*

1. Suoni e visioni proclamati nella liturgia

Tenendo conto della situazione storica dei destinatari dell’Apocalisse e del Sizz

im Leben liturgico — anzi, molto probabilmente eucaristico — del libro, il presente
articolo intende offrire un’znterpretazione cristologica ed ecclesiologica della celebre
visione del capitolo XII, mostrando come questo brano resti comunque aperto alla sua
pur tradizionale lettura mariologica. In effetti, a riguardo dell’esegesi di questo capi-
tolo, un’accurata storia della ricerca mostra che le posizioni sono ancora piuttosto
discordantil. «Questo capitolo, inoltre, scoraggia ogni tentativo di presentazione
esaustiva: ¢ senza dubbio, in tutto il NT, quello che suscita maggior ardore esegetico,
tanto i suoi misteri sembrano sfidare ogni spiegazione»2. Affiora cosi I'esigenza di

2

Franco Manzi insegna Sacra Scrittura ed ebraico presso la Facolta Teologica dell’Ttalia Settentrionale
(nella sede centrale di Milano e nella sezione parallela di Venegono Inferiore [Varesel, nella quale &
docente ordinario e direttore di sezione), nonché presso I'Istituto Superiore di Scienze Religiose di
Milano e la Facolta di Teologia di Lugano. E-mail: francomanzi@seminario.milano.it.

Per prendere visione dell’attuale status quaestionis e di un’accurata storia della ricerca sulla figura della
donna in Ap 12, si consulti la prima parte (pp. 9-171) della tesi dottorale, condotta sotto la guida del
biblista gesuita Ugo Vanni, di P. FARKAS, La «donna» di Apocalisse 12. Storia, bilancio, nuove prospet-
tive (Tesi Gregoriana; Serie Teologia 25), Roma 1997. Prendendo le mosse dalla considerazione degli
esiti della monografia ormai datata di P. PRIGENT, Apocalypse 12. Histoire de I'exégése (Beitrige zur
Geschichte der biblischen Exegese 2), Tiibingen 1959, l'autore passa in rassegna le monografie e gli
articoli principali su Ap 12, collocandoli nell’orizzonte teologico-biblico della rispettiva epoca. Per
completezza, si puo leggere, infine, la sintesi — ben fatta, anche se ormai datata — di A. FEUILLET, L'A-
pocalypse. Etat de la question (Studia Neotestamentica; Subsidia 3), Paris 1963, 91-98.

P. PRIGENT, L’Apocalisse di S. Giovanni (Commenti Biblici), Roma 1985 (orig. francese: 1981), 351.

399



=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

una riconsiderazione complessiva di quegli indizi testuali capaci di far propendere per
'interpretazione sopra enunciata.

Frutto di certo di un profeta ispirato (cfr. Ap 10,11) — I'apostolo Giovanni o chi
per lui3 —, ’Apocalisse era originariamente destinata alle comunita cristiane della
provincia romana dell’Asia proconsolare, ossia dell’Asia Minore, corrispondente
all’attuale Turchia. Nell’ultimo decennio del I secolo4, queste Chiese erano persegui-
tate dall'impero romano, oltre che in alcune zone anche dalle comunita giudaiche®¢.
Esiliato a Patmos (1,9)7, una piccola isola nel Mar Egeo, I'autore del libro neote-
stamentario dichiara di avere avuto nel «giorno del Signore» (dies dominica, v. 10),
cio¢ di domenica, varie visioni8, che poi avrebbe messo per iscritto nel suo «libro
profetico»?. 1l riferimento al giorno di domenica ¢ rilevante poiché, negli anni No-
vanta, gia da qualche decennio le comunita cristiane si riunivano, nel giorno della
risurrezione di Cristo, a celebrare la memoria della sua ultima cenal.

Sulla base di non pochi indizi storico-letterari — quali la consistente tonalita litur-

3 Lautore dell’ Apocalisse, che forse usa I'espediente letterario della pseudonimia (cfr., ad es., J. BECKER,
Pseudonymitit der Jobannesapokalypse und Verfasserfrage, in Biblische Zeitschrift — Neue Folge 13
[1969] 101-121: 101-102), tipico della letteratura apocalittica, dichiara di chiamarsi Giovanni (cfr. Ap
1,1.4.9; 22,8). Pur supponendo che questo fosse il suo vero nome (cfr., ad es., G. BiGuzzi, Apocalisse.
Nuova versione, introduzione e commento [1 Libri Biblici; Nuovo Testamento 20], Milano 20112 [2005],
39), abbiamo motivi per ritenere che Giovanni di Patmos non fosse 'apostolo Giovanni, bensi un suo
discepolo, che certo si rifaceva alla sua singolare esperienza credente e mistica (cfr., ad es.: U. VAN-
NI, L'Apocalisse. Ermeneutica, esegesi, teologia [ Associazione Biblica Italiana; Supplementi alla Rivista
Biblica 171, Bologna 1991, 76; ID., Apocalisse. Una assemblea liturgica interpreta la storia [Leggere Oggi
la Bibbia 2.15], Brescia 19906 [1979], 12-13).

4 Seguiamo l'ipotesi maggiormente propugnata dagli studiosi contemporanei, secondo cui I’Apocalisse
sarebbe stata scritta sotto il regno di Domiziano (81-96 d.C.), piuttosto che all’epoca di Nerone (54-68
d.C.). Si vedano le argomentazioni presentate in modo esauriente da BIGUzz1, Apocalisse, 31-33.

5 Cfr. Ap 1,9; 2,10; 2,13; 6,9-11; 7,13-14; 12,13.17; 13,7; 16,6; 18,24; 20,4.
6 Cfr. Ap2,9;39.

7 Cfr, ad es., BiGuzzi, Apocalisse, 35; E. LOHSE, Die Offenbarung des Jobannes (Das Neue Testament
Deutsch 11), Gottingen 19713 (1935), 19.

8 Per H. U. VON BALTHASAR, Introduzione, in A. VON SPEYR, L'Apocalisse. Meditazioni sulla rivelazione
nascosta. Tomo I (Gia e non ancora 101), Milano 1983 (orig. tedesco: 1950, 19762), 11-15, in particolare
11-12, si tratterebbe di una serie di visioni vere e proprie.

9 Ap22,19; cfr. 1,3; 22,6-7.10.18.

10 Cfr. At 2,42.46; 20,7.11; 1Cor 10,16-17; 11,17-33 e anche At 27,35. Conferme di epoca patristica si
trovano in: Didaché, 14,1; IGNAZIO DI ANTIOCHIA, Lettera ai Magnesi, 9,1; GIUSTINO MARTIRE, Prinza
Apologia, 67,7; Lettera di Barnaba, 159.

400



Franco Manzi

gica dell’ Apocalissell, le sue varie allusioni all’eucaristial2, le sue innegabili corrispon-
denze con I'insegnamento eucaristico della Didache13, il possibile ruolo di legittima-
zione svolto dal Sitz im Leben eucaristico nei confronti di questo «libro profetico»14
e, infine, alcuni cenni significativi della Lettera di Plinio il Giovane all’imperatore
Traiano (X, 96,7; circa 112 d.C.) sul culto cristiano dell’inizio del II secolo!5 —, pos-
siamo supporre, con numerosi esegeti, che le varie visioni profetiche dell’ Apocalisse
venissero proclamate a pinl riprese da un lettore alle comunita cristiane raccolte per la
celebrazione dell eucaristial®.

11

12

13

14

16

Cfr. soprattutto i dialoghi liturgici in Ap 1,4-8 e 22,6-21. Sulla consistente dimensione liturgica del
libro, numerose conferme si trovano soprattutto nell’analisi dei suoi inni, dossologie e altri elementi
liturgici, offerta da A. R. NuscA, Heavenly Worship, Ecclesial Worship. A “Liturgical Approach” to the
Hymns of the Apocalypse of St. John, Roma 1998; cfr. anche ID., Liturgia e Apocalisse: alcuni aspetti
della questione, in E. BOSETTI — A. COLACRAI (edd.), Apokalypsis. Percorsi nell’ Apocalisse in onore di
Ugo Vanni (Commenti e Studi Biblici; Sezione Studi Biblici), Assisi 2005, 459-478. 1l biblista canadese
ha cosi supportato la tesi sostenuta, gia da decenni, dal suo maestro Ugo Vanni. Ricordiamo, ad es., U.
VANNIL, Apocalisse. Ermeneutica, 74; ID., Apocalisse. Una assemblea, 21; ID., Discussione, in PONTIFICIA
FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA MERIDIONALE - SEZIONE SAN LUIGL, Tenzpo ed eternita. In dialogo con
Ugo Vanni, a cura di A. Casalegno, Cinisello Balsamo 2002, 341-385: 345.

Tra i vari biblisti che hanno colto allusioni eucaristiche nell’ Apocalisse, cfr. specialmente D. L. BARR,
The Apocalypse as Oral Enactment, in Interpretation - Journal of Bible and Theology 40 (1986) 243-
256: 254, secondo cui «Eucharistic themes pervade the Apocalypse: eating and drinking, wine and blo-
od, the tree of life and the water of life, manna and images from the feast of Tabernacles, grain harvest
and grape harvest, being sealed and encountering Jesus. All these are associated with the Eucharist in
Christian tradition». Alla nota 25 della stessa pagina 'esegeta rintraccia temi esplicitamente eucaristi-
ciin Ap 2,7.17; 3,20; 7,16.17; 11,17; 19,9.17; 21,6; 22,1.10-20; individua poi rimandi implici in 5,9;
7,2.14; 12,11; 14,10.15.18.20; 16,6.19; 17,2. Si comprende perché in ID., Tales of the End. A Narrative
Commentary on the Book of Revelation (The Storytellers Bible 1), Santa Rosa (California) 1998, 171,
lo studioso giunge a definire — non senza una certa enfasi — I’ Apocalisse come «an elaborate story that
explains the rite of the Eucharist».

Cfr. BARR, Apocalypse, 254 e ID., Tales, 172-173, che mette in risalto vari paralleli tra Ap 22 e Didache,
9 e 10, ripresi da NUSCA, Liturgia e Apocalisse, 474-475.

Lipotesi che le profezie delle comunita cristiane delle origini esigessero di essere legittimate da un con-
testo vitale come poteva essere soprattutto quello della celebrazione eucaristica ¢ sostenuta, ad es., da:
O. CASEL, Prophetie und Eucharistie, in Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft 9 (1929) 1-19; E. COTHENET,
Prophétisme et ministére d'aprés le Nouveau Testament, in La Maison-Dieu 107 (1971) 29-50: 49; J.
PANAGOPOULOS, Die Urchristliche Prophetie. Thr Charakter und ibre Funktion, in ID. (ed.), Prophetic
Vocation in the New Testament and Today (Supplements to Novum Testamentum 45), Leiden 1977,
1-32: 21-22; O. SEMMELROTH, Das geistliche Amt. Theologische Sinndeutung, Frankfurt am Main 1958,
73.

Coerentemente con alcuni indizi letterari dell’ Apocalisse (cfr. K.-P. JORNS, Das hymmnische Evangelium.
Untersuchungen zu Aufbau, Funktion und Herkunft der hymnischen Stiicke in der Jobannesoffenbarung
[Studien zum Neuen Testament 5], Giitersloh 1971, 161), la Lettera di Plinio attesta che i cristiani si
riunivano in un determinato giorno; inneggiavano responsorialmente a Cristo «come a un dio» (cfr.
R. P. MARTIN, A Hymn of Christ. Philippians 2:5-11 in Recent Interpretation & in the Setting of Early
Christian Worship [Monograph Series; Society for New Testament Studies 4], Downers Grove [Illinois]
1997, 7-8) e poi facevano un pasto comunitario.

A questo riguardo, concordiamo con la conclusione cui perviene I'indagine di NUSCA, Liturgia e Apo-

401

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

Pare dunque gia suggestivo che nel probabile contesto eucaristico dell’Apocalisse,
la quale ¢ stata definita suggestivamente come un’«actio liturgica cristiana»17, la visio-
ne del capitolo XII sia introdotta da un cenno musicale: «Il settimo angelo — racconta
Giovanni immediatamente prima della visione — suono la tromba e nel cielo echeg-
giarono voci potenti», che cominciarono a intonare un inno liturgico: «Il regno del
mondo appartiene al Signore nostro e al suo Cristo: egli regnera nei secoli dei secoli
[...]» (11,15). E mentre proseguiva I'inno (vv. 16-18), si scatenarono tutti gli elementi
dell’universo (v. 19), finché

«un segno grandioso apparve nel cielo: una donna vestita di sole, con la luna sotto i suoi piedi e,
sul capo, una corona di dodici stellex» (12,1)18,

Grazie alla potenza coinvolgente della visione, i fedeli raccolti in preghiera, che
ne ascoltavano la descrizione, entravano liturgicamente in contatto con Cristo, I’As-
sunta, gli angeli e i santi, in comunione con i quali essi stavano celebrando I'eucari-
stia. D’altronde, & verosimile che quei credenti in Cristo, perseguitati e martirizzati
dall’imperatore Domiziano, sentissero proprio la necessita di entrare in un’“altra di-
mensione”. Certamente non per evadere nell’utopia del regno dei cieli! Bensi per
scoprire che senso avessero tante sofferenze, che essi stavano patendo per il Signore.
Non avevano fatto nulla di male a nessuno. Semplicemente si rifiutavano con corag-
gio di rendere culto all'imperatore e di prendere parte alle altre pratiche religiose pa-
gane. Dunque, soprattutto in quel periodo cosi tormentato della storia della Chiesa,
i cristiani avevano bisogno d’intravedere quale fosse la volonta salvifica di Dio sulla
loro vita. Detto altrimenti:

«In un contesto liturgico [...] la comunita destinataria si impegnalva] a leggere ed interpretare

calisse, 477: «E molto probabile che la primitiva entusiastica celebrazione dell’eucaristia abbia fornito
I’ambiente sociale originario della proclamazione orale dell’ Apocalisse. I punti di contatto tra i versi
conclusivi e la Didaché sono rinforzati dalla considerazione delle allusioni eucaristiche che si trovano
altrove nel libro. Tale ipotesi viene confermata dall’idea che I'antica profezia cristiana non solo avesse
il suo contesto naturale nella celebrazione dell’eucaristia, ma che in qualche modo esigesse tale solenne
contesto per la legittimazione e ratificazione del messaggio profetico da parte della comunita a cui esso
era destinato. La sequenza cultuale a cui allude la Lettera di Plinio a Traiano ¢ per lo meno coerente con
tale ipotesi. Tale opinione gode giustamente di non piccolo consenso tra gli studiosi».

17 C. MANUNZA, L'Apocalisse come “actio liturgica” cristiana. Studio esegetico-teologico di Ap 1,9-16; 3,14-
22, 13,9-10; 19,1-8 (Analecta Biblica 199), Roma 2012, il quale, illustrando alcune convincenti ragioni
testuali dell’uso originario dell’Apocalisse in un’assemblea liturgica cristiana, preferisce non precisare
se si tratti di liturgia eucaristica o meno (cfr. specialmente 51.536-539).

18 Le citazioni bibliche sono prese dalla traduzione della Bibbia curata nel 2008 dalla Conferenza Episco-
pale Italiana, ad eccezione delle citazioni piu letterali, che verranno espressamente indicate come tali.

402



Franco Manzi

la propria storia nella luce del Cristo risorto: ’assemblea cristiana [era] invitata ad entrare nelle
visioni proposte, a comprenderne il senso e ad applicarlo concretamente alla propria realta»19,

Sta di fatto che, quando si ha paura, non importa capire tutto. Cio che conta &
scorgere nelle «tenebre»20 uno spiraglio di luce. Avviene come quando si scatena un
forte temporale di notte e il bambino se ne sta tutto impaurito sotto le coperte. Basta
che arrivi la madre, accenda la luce della stanza e magari reciti con lui una preghiera
e il bambino torna a dormire tranquillo.

Intuiamo fin d’ora Peffetto coinvolgente e rasserenante della lettura delle prime
parole di Ap 12,1 nell’assemblea eucaristica: richiamati dal cenno allo squillo di trom-
ba del settimo angelo, i fedeli si rendevano conto di entrare in comunione con la li-
turgia celeste e si mettevano in silenzioso ascolto della proclamazione dell’ Apocalisse
e di «cio che lo Spirito diceva alle [loro] Chiese»2!. Cosi, nonostante le brutture della
storia, il Risorto, mediante le parole profetiche di Giovanni, si rendeva realmente
presente nell’assemblea eucaristica e, mediante lo Spirito santo, suscitava anche nei
cuori dei fedeli pitt angosciati un messaggio di consolazione proveniente dal segno
celeste descritto nel libro: una madre e una luce di speranza, per permettere loro di
continuare a fare discernimento ecclesiale e tornare a vivere con perseveranza?2, mal-
grado tante avversita, in modo coerente con il vangelo.

«Allora si apri il tempio di Dio che é nel cielo [...]. Ne seguirono folgori, voci, scoppi di tuono,
terremoto e una tempesta di grandine» (11,19).

Mentre negli ascoltatori si ricreava I'impressione, pili volte sperimentata nella vita,
che la loro storia fosse proprio come il caos raffigurato dalla visione — che non si capi-
va neppure se provenisse dal cielo o dalla terra, da Dio o dagli uomini —, sentivano la
proclamazione rasserenante del segno meraviglioso della donna celeste (12,1).

Gia da questi rilievi introduttivi intuiamo che /le visioni dell’ Apocalisse non spie-
gano che cosa sia la speranza cristiana. La fanno percepire in cuore. Se poi la speranza
si & assopita, le visioni ad alta tensione emotiva, tipiche della sensibilita apocalittica
dell’autore del libro, sono capaci di risvegliarla.

19 C. DOGLIO, Introduzione all’Apocalisse di Giovanni, in G. GHIBERTI ET AL. (edd.), Opera giovannea
(Logos 7), Leumann 2003, 133-178: 146.

20 Ap 16,105 cfr. 8,12;9,2.
21 Ap2,7.11.17.29; 3,6.13.22.

22 Cfr. Ap 1,9; 2,2.19; 3,10; 13,10. Siamo d’accordo con l'osservazione di H. U. VON BALTHASAR, 1/ libro
dell’Agnello. Sulla rivelazione di Giovanni (Gia e non ancora 449), Milano 2007 (orig. tedesco: 2004),
67, secondo cui la perseveranza ¢ «la virti fondamentale» dell’ Apocalisse.

403

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

2. Cornice letteraria della visione dei tre segni

Con lo squillo della settima tromba angelica (Ap 11,14) si conclude la terza se-
zione della seconda parte del libro, vale a dire la cosiddetta sezione delle trombe dei
sette angeli (8,1-11,14). A questo punto, appaiono in cielo tre segni: anzitutto, una
donna vestita di sole, poi un enorme drago rosso e, infine, sette angeli con sette cop-
pe. Si dischiude cosi la sezione dei tre segni (11,15-16,16)23.

1l sostantivo greco sémeion, che significa «segno», non indica — coerentemente
con la concezione dei «segni» nel Vangelo secondo Giovanni24 — un portento straor-
dinario o un vero e proprio miracolo. Designa piuttosto una realta che comunica un
messaggio da interpretare. In vari testi del tardo giudaismo e del cristianesimo delle
origini i segni, spesso celesti, annunciano i tempi escatologici?’>. Quindi le assem-
blee cristiane dell’Asia Minore, che, di domenica, durante la celebrazione eucaristica,
stanno ascoltando la lettura del libro dell’ Apocalisse (1,3), sono invitate dal veggente
a decodificare questi tre segni. Anche perché i loro particolari non possono non de-
stare nei fedeli una notevole curiosita.

In effetti, il primo segno — tiene a precisare ’autore — & un «grande segno» e, per
di pit, appare «nel cielo». Di per sé il profeta dell’Apocalisse sta guardando tutto dal
ctelo, dove confessa di essere stato assunto in estasi26, In virtt del carisma profetico
ricevuto dallo «Spirito di profezia» (19,10), Giovanni ha ricevuto la grazia di vedere
in qualche modo I'intera storia dallo stesso punto di vista di Dio. Da quel punto di
osservazione privilegiato pud intuire la direzione salvifica verso cui procede I'uma-
nita. In questo senso, Giovanni pud scrivere un libro «profetico» — come dichiara
dall’inizio alla fine dell’opera? —, in cui comunica ai suoi interlocutori un’«apocalisse

2 A supporto di questa struttura letteraria della seconda parte dell’Apocalisse (4,1-22,5), rinviamo
all’analisi molto accurata di U. VANNI, La struttura letteraria dell’Apocalisse (Aloisiana; Pubblicazioni
della Pontificia Facolta Teologica dell’Italia Meridionale - Sezione S. Luigi; Napoli 8a), Brescia 19802
(1970), specialmente 191-195 (terza sezione) e 195-202 (quarta sezione).

24 Cfr. J. MATEOS — J. BARRETO, Segno, in ID., Dizionario teologico del Vangelo di Giovanni (Dizionari
Tascabili CE), Assisi 1982 (orig. spagnolo: 1980), 287-291. Interessanti approfondimenti in termini
sacramentali dei «segni» del Vangelo secondo Giovanni, che potrebbero essere utili per un confronto
ulteriore con le allusioni sacramentali dell’ Apocalisse, sono presenti in O. CULLMANN, Les Sacrements
dans I'Evangile Jobannique. La vie de Jésus et le culte de I'Eglise primitive (Etudes d’Histoire et de
Philosophie Religieuses publiées sous les auspices de la Faculté de Thedlogie Protestante de I'Univer-
sité des Sciences Humaines de Strasbourg 4), Paris 1951. Si consultino anche le indagini di taglio sia
biblico che liturgico-sacramentario raccolte nel volume di P.-R. TRAGAN (ed.), Segni e sacramenti nel
Vangelo di Giovanni (Studia Anselmiana 66; Sacramentum 3), Roma 1977.

25 Cfr. Mt 24,29-30; Lc 21,25; Mc 13,24-25. Si legga PRIGENT, Apocalisse, 363.

26 Ap 4,2: egendmen en Pnetimati («divenni in Spirito»). Cfr. Ap 17,2 € 21,12, in cui 'espressione, formu-
lata in modo pitt ristretto (e Pnezimati, «in Spirito»), ha il medesino significato.

27 Ap 1,3;22,7.10.18.19.

404



Franco Manzi

(apokdlypsis) di Gest Cristo», cioé una sua «rivelazione» (1,1). Detto altrimenti: Gio-
vanni riesce a togliere il «velo» (kdlymima) «da» (apo-) sopra la storia. «Svelando» la
storia, egli accoglie e trasmette la «rivelazione» di cio che sta facendo lo Spirito di Dio
sotto il «velo» delle apparenze. I destinatari dell’Apocalisse sono cosi invitati ad alza-
re anch’essi lo sguardo al cielo, in cui appare il «grande segno». Si tratta di una realta
celeste, trascendente, divina. Ma proprio perché proviene «da Dio», ¢ doveroso per
loro cercare di capirne il messaggio salvifico.

3. Il primo segno: la donna vestita di sole

Ecco cio che gli ascoltatori (e ilettori) del libro sono invitati a cominciare a imma-
ginare della multiforme visione di Ap 12: «Una donna vestita di sole e la luna sotto i
suoi piedi e sulla sua testa una corona di dodici stelle» (v. 1)28,

3.1. Pietre antiche in costruzioni nuove

S’intuisce subito che i particolari di visioni come questa non siano semplicemente
esornativi. Come scoprire pero il vero senso di visioni cosi complesse? Per farlo,
bisogna tenere a mente anzitutto che le visioni dell’Apocalisse — come alcuni nostri
sogni, del resto — pescano i loro elementi costitutivi dal passato. Sono come castelli
costruiti riutilizzando pietre antichissime. Pitl esattamente: tanti particolari simbolici
delle visioni di questo scritto sono presi dai testi apocalittici dell’Antico Testamento
e, in specie, dal libro di Daniele, oltre che da varie visioni del profeta Ezechiele. D’al-
tro canto, ’Apocalisse risente notevolmente dell’influsso dell’apocalittica giudaica,
un ricchissimo filone letterario sviluppatosi nel II secolo a.C., le cui opere — eccezion
fatta per il libro di Daniele — non sono entrate nel canone biblico né dei cristiani né
degli Ebrei. In ogni caso, Giovanni, architetto della speranza cristiana, non teme di
lasciar intendere ai suoi interlocutori di aver usato, per “costruire” le sue visioni, pur
ispirate dallo Spirito, numerose “pietre” di altri tempi.

Ad esempio, dell’essere misterioso che, dalla visione di Ap 12 in poi, ¢ denomina-
to in modo piuttosto originale «il drago»29, il veggente precisa che si tratta del «ser-

28 Cfr. specialmente I’accurato commento esegetico di VANNI, Apocalisse. Una assemblea, 104-109; Ip.,
Apocalisse. Ermeneutica, 333-347; ID., La decodificazione del «grande segno» in Apocalisse 12, 6, in
Marianum 40 (1978) 121-152.

29 1l sostantivo drdkon, menzionato per 13 volte nell’Apocalisse, non ricorre altrove nel Nuovo Testamen-
to, mentre compare 41 volte nella Settanta.

405

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

pente antico, colui che chiamiamo il diavolo e satana e che seduce tutta la terra»30.
Tutti i commentatori3! colgono subito per lo meno il riferimento al «serpente antico»
di Gen 332, identificato dalla tradizione biblico-giudaica3? e da Gesu stesso*# con il
diavolo.

Pit in genere, per cristiani come quelli dell’Asia Minore della fine del I secolo
d.C., che conoscevano a fondo I’Antico Testamento, visioni come quelle descritte
nell’Apocalisse erano capaci di comunicare immediatamente un messaggio teologico.

3.2. La donna-popolo di Dio

Focalizzando la visione iniziale di Ap 12, notiamo che nell’Antico Testamento la
figura della «donna» ricorre di frequente per designare la comunita di Israele, che il
Signore prediligeva tra tutte le altre nazioni, come uno sposo la sua amata. Pit preci-
samente, in alcuni testi anticotestamentari la citta di Gerusalemme, immaginata come
la sposa del Signore, era esortata a rivestirsi della stessa gloria divina®> e «delle vesti
di salvezza»36. Similmente, nella visione dell’ Apocalisse, Dio stesso ha rivestito di sole
questa donna-popolo. Il sole, per I’Antico Testamento, era una creatura suz generis,
perché capace di evocare Dio stesso37. Non ¢ casuale che anche Gesti abbia insegnato
che il Padre celeste «fa sorgere il szo sole sopra i malvagi e sopra i buoni»38. Inoltre,
nel segno celeste della trasfigurazione di Cristo, il suo volto «brilld come il sole»3.
Allo stesso modo il veggente dell’Apocalisse dichiara che il volto del Risorto «era

30 Ap 12,9; cfr. 12,14-15; 20,2.

31 Cfr., in particolare, J. M. BOVER, E/ capitulo XII del Apocalipsis y el capitulo 111 del Génesis, in Estudios
eclesidsticos 1 (1922) 319-336: 319, per il quale ci sarebbe qui «no sélo una alusién, sino una reproduc-
cién dramadtica y simbdélica del cap. IIT del Génesis». Della stessa opinione sono, ad es.: L. CERFAUX,
La vision de la femme et du dragon de I'Apocalypse en relation avec le Protoévangile, in Recueil Lucien
Cerfaux. Etudes d'exégese et d’histoire religieuse de Monseigneur Cerfaux réunis a 'occasion de son soix-
ante-dixiéme anniversaire (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 71), Leuven 19852
(1962), Tome 11, 237-251, specialmente 243-244; B. ]. LE FrO1S, The Womzan Clothed with the Sun (Ap.
12). Individual or Collectice? An Exegetical Study, Roma 1954, 148.

32 TInoltre, in alcuni passi anticotestamentari (Gb 7,12; Am 9,3; Is 27,1), la Settanta designa con il sostan-
tivo drdkon («drago») un mostro degli abissi.

33 Cfr. Sap 2,24; 2Cor 11,3 e anche 1Cr 21,1, nonché Apocalisse di Mosé, 7,16-17 e Vita di Adamo ed Eva,
33,37-39. Cfr. PRIGENT, Apocalisse, 359, nota 21.

34 Cfr. Gv 8,44.
35 Cfr. Is 52,1.
36 Is 61,10.

37 Cfr. Is 60,20.
38 Mt 5,45.

39 Mt 17,2.

406



Franco Manzi

come il sole quando splende in tutta la sua forza» (1,16). Quindi dalla visione di Ap
12 emerge che Dio ama a tal punto la sua donna-popolo da rivestirla con cio che ha di
pil attraente, cio¢ con la luminosita vitale del sole40, D’altronde, non ¢ forse vero che
I’amore rende simili? Anche in questo caso I’'amore assimila 'amata all’amante. La
sposa — la Chiesa — ¢ rivestita della stessa luce trascendente del suo sposo — il Signore.

Considerato cio, la comunita cristiana, che durante I’eucaristia domenicale ascol-
tava la lettura dell’ Apocalisse e che da tempo meditava gli scritti anticotestamentari
alla luce di Cristo!, poteva gia iniziare a rispecchiarsi in questa donna, simbolo del
popolo di Dio dell’antica e della nuova alleanza.

3.3. “Nel” mondo, ma non “del” mondo

La donna-popolo di Dio ha poi la luna «sotto i suoi piedi» (Ap 12,1). All’epoca, i
calendari erano in gran parte lunari; cio¢ calcolavano il passare del tempo seguendo i
cicli della luna. Di per sé ¢ il tempo che, con il suo scorrere inarrestabile, domina gli
esseri umani. Nella visione celeste, invece, ¢ la luna che, pur continuando a ritmare lo
scorrere del tempo, & sovrastata dalla donna-popolo#2. E quest’ultima che domina+
il tempo con tutte le sue avversita; ossia lo trascende, pur proseguendo il proprio
cammino nell’orizzonte della storia®. Effettivamente, a questo punto dell’Apocalisse,
la luna — cio¢ la dimensione temporale della storia — & ancora presente. Il veggente
quindi sta intuendo #/ mistero attuale della Chiesa, il popolo di Dio dell’antica e del-
la nuova alleanza, che continua a camminare nella storia, benché sia diretto verso la

40 Cfr. Sal 104,1-2.

41 Non neghiamo che alcuni elementi della visione di Ap 12 siano rintracciabili anche nella mitologia gre-
ca (cfr. H. D. SAFFREY, Relire ' Apocalypse a Patmos, in Revue Biblique 82 [1975] 385-417; A. VOGTLE,
Mithos und Botschaft in Apokalypse 12, in G. JEREMIAS — H.W. KUHN — H. STEGEMANN [edd.], Tra-
dition und Glaube. Das friihe Christentum in seiner Unmwelt. Festgabe fiir Karl Georg Kubn zum 65.
Geburtstag, Gottingen 1971, 395-415) o in quella orientale, rimaneggiata in ambito ellenistico (cfr. A.
Y. COLLINS, The Combat Mith in the Book of Revelation [Harvard Dissertations in Religion 91, Missoula
[Montana] 1979). Per una panoramica sui contributi che hanno insistito sui paralleli egiziani, babilo-
nesi, persiani e greci con Ap 12, si consulti G. R. BEASLEY-MURRAY, The Book of Revelation. Based on
the Revised Standard Version (The New Century Bible Commentary 41), London 1974, 191-197. Cid
nonostante, riteniamo pitt decisivo il riferimento del veggente ai testi dell’Antico Testamento, condi-
videndo l'osservazione di PRIGENT, Apocalisse, 353: «Non dimentichiamo che il nostro autore si mo-
stra di un’intransigenza feroce in tema di rapporti con il mondo idolatra. Come non restare perplessi,
quando ci venga presentato come uno che attinge la sua ispirazione al tesoro maledetto della mitologia
grecar».

42 Cfr. Gen 1,14.16; Sir 43,7-8.

4 Latto di porre il piede su qualcosa o qualcuno in segno di dominio & menzionato anche in Mt 22,44 (//
Mc 12,36 e Lc 20,43, che citano il Sal 109[110],1 [LXX]) e in Eb 2,8 (che cita il Sal 8,7 [LXX]).

44 Cosi Bicuzzi, Apocalisse, 239-240; A. T. KASSING, Das Weib und der Drache (Apk. 12:1-6, 13-17), in
Bibel und Kirche 15 (1960) 114-116, in particolare 115.

407

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

condizione risorta, nella quale anche il tempo sard trasfigurato. Difatti, in una visione
successiva del libro, la luna si eclissera completamente (21,3). A quel punto, il profeta
contemplera la Chiesa alla fine della storia.

Tutto sommato: la visione di Ap 12 sollecita i cristiani a riflettere sul fatto che il
popolo di Dio dell’Antico e del Nuovo Testamento vive #ella storia, ma i suoi passi
sono diretti a/ di [d di essa®. Il profeta dell’ Apocalisse ¢, a questo riguardo, fedele
all'insegnamento di Gestl, che invitd i discepoli a vivere nel delicato equilibrio — da
cercare ogni giorno daccapo — ¢ra ['amare la terra, con i beni e le persone che Dio ha
donato loro per condurli a sé e, d’altra parte, i/ non lasciarsi rapire il cuore dalle realta
terrene, perché la dov’e il loro tesoro, ¢ anche il loro cuore4. E il tesoro pitl prezioso
dei cristiani ¢ il Signore! «Voi siete #e/ mondo — spiegd Gest ai discepoli —, ma non
siete de/ mondo»47. Cristo, infatti, ¢ «di lassti»48 e i credenti amano primariamente lui.

«Fratelli — confessava suggestivamente I'apostolo Paolo ai fedeli di Filippi -, [...] so soltanto
questo: dimenticando cid che mi sta alle spalle e proteso verso cid che mi sta di fronte, corro
verso la meéta, al premio che Dio ci chiama a ricevere lasst, in Cristo Gesti»49.

Potremmo dire che la Chiesa ¢ chiamata a fare quanto raccomanda un sapiente
proverbio africano: «Bisogna agganciare I'aratro a una stella!». Ma — come proclama
Giovanni — la «stella radiosa del mattino» non ¢ altri che il Crocifisso risorto (22,16).
In questo senso, i cristiani cercano di agganciare ogni giorno I'aratro delle occupazio-
ni e delle preoccupazioni a Cristo risorto, che li aiuta costantemente a «cercare le cose
di lasst»0, cosi da produrre, fin d’ora, frutti di carita che restano al di 1a del tempod!.

3.4. La corona di dodici stelle

La donna-popolo di Ap 12 non solo non ¢ imprigionabile nell’orizzonte storico,
ma appare anche con «una corona di dodici stelle» sul capo (v. 1). Neanche questo
particolare ¢ puramente decorativo. Le stelle sono un simbolo cosmico, il quale nell’A-

45 Gia nel Sal 89 la luna ¢ menzionata in una promessa di eternita fatta da Dio alla discendenza del re
Davide: «In eterno durera la sua discendenza, / il suo trono davanti a me quanto il sole, / sempre saldo
come la luna, / testimone fedele nel cielo».

46 Mt 6,21 (// Lc 12,34).
47 Gv 15,19.

48 Gv 8,23,

49 Fil 3,13-14.

50 Col 3,1.

51 Cfr. 1Cor 13,8.

408



Franco Manzi

pocalisse>2 — come gia nell’Antico Testamento33 — rinvia alla trascendenza di Dio%4.
Le stelle brillano in cielo, che, nell'immaginario dell’intera umanita, ¢ I’“abitazione”
di Dio%. Di conseguenza, e stelle sul capo della donna-popolo di Dio ne manifestano
ulteriormente la dimensione trascendente.

Lo conferma, ad esempio, il fatto che, nelle lettere indirizzate alle sette Chiese
dell’Asia Minore (2,1-3,22), Cristo s’indirizza ogni volta all’«angelo della Chiesa»’¢,
cio¢ — stando all’etimologia del termine dggelos — alla sua guida, «inviata» da Dio per
«annunciarne» la parola3”. Ma fin dall’inizio dello scritto, I'autore ha identificato «gli
angeli delle sette Chiese» con «sette stelle» (1,20): le guide delle comunita cristiane
non sono, quindi, semplicemente i dirigenti di un’istituzione umana, ma la loro lumi-
nosa missione ecclesiale proviene dal Cielo, ossia ha un’origine divina.

Inoltre, le stelle sul capo della donna-popolo di Dio formano una «corona»
(stéphanos). Si tratta, senza dubbio, di un segno di vittoria. Anche Cristo risorto, nella
visione dei quattro cavalli e dei loro cavalieri, appare come un cavaliere su un cavallo
bianco, che «aveva un arco», per combattere le forze del male; ma soprattutto — pre-
cisa Giovanni — portava «una coronax». Difatti «usci vittorioso per vincere ancora»s.

Certamente — stando alla seconda delle sette lettere alle Chiese dell’Asia Minore
(2,8-11) —, una corona di stelle sara data in premio alla donna-popolo di Dio alla
fine dei tempi, quando entrera definitivamente nella gloria di Dio%, in cui sono gia
contemplati, con le loro corone d’oro sul capo, il Figlio dell'uomo (cfr. 14,14) e i
ventiquattro anziani (cfr. 4,4.10). Tuttavia, fin d’ora, grazie alla vittoria sulla morte
riportata da Cristo risorto, la corona & pronta per lez:

«Non temere cio che stai per soffrire — raccomanda Cristo alla Chiesa di Smirne —: ecco, il dia-
volo sta per gettare alcuni di voi in carcere, per mettervi alla prova e avrete una tribolazione per
dieci giorni. Sii fedele fino alla morte e ti daro la corona della vita»60.

La «corona della vita» eterna con Dio ¢ il premio che sara dato all’zntero popolo
di Dio sia dell’Antico che del Nuovo Testamento, come lascia intendere il numero

52 Cfr. Ap 1,16.20; 2,1.28; 3,1; 22,16 e anche 12 4.
55 Cfr., ad es., Gb 22,12; Abd 1,4; Is 14,13.

54 Cosl, ad es., B. MAGGIONI, La donna, il drago, il Messia (Ap 12), in GHIBERTI ET AL. (edd.), Opera
giovannea, 401-409: 404.

55 Cfr., ad es., 1Re 8,30.39; 2Cr 30,27; Tb 5,17; 2Mac 3,39; Sal 2,4; 11,4; 103,19; At 7,49; 17,24.

56 Cfr. Ap 2,1.8.12.18; 3,1.7.14.

57 Cfr. specialmente F. MANNS, L'évéque, ange de I'Eglise, in Ephemerides Liturgicae 104 (1990) 176-181.
58 Ap 6,2; cfr. 14,14.

59 Cfr. Ap 4,4.10.

60 Ap 2,10; cfr. anche 3,11.

409

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

simbolico delle stelle della corona: sono «dodici», come le «dodici tribux» di Israeles!
e i «dodici apostoli dell’agnello» di Dio62. Tant’¢ vero che quando, alla fine del libro,
Giovanni ammirera la «Gerusalemme celeste», cio¢ il popolo di Dio giunto alla fine
dei tempi (vv. 12-14), notera che la citta ha dodici porte, identificate con le dodici
tribti di Israele. Quelle porte saranno orientate a tre a tre verso i quattro punti car-
dinali, perché, quando la storia sara giunta al compimento, all’interno del popolo di
Dio saranno ormai entrate tutte le genti della terra. Infine, «le mura della citta» con le
dodici porte «poggiano su dodici basamenti, sopra i quali sono i dodici nomi dei do-
dici apostoli dell’agnello» di Dio (v. 14). In sintesi: a entrare nella gloria di Dio sard un
unico immenso popolo di credenti, di cui faranno parte sia Israele, costituito dalle dodici
triba®3, sia la Chiesa, fondata sulla testimonianza di fede dei dodici apostoli. Per questo
motivo, «nella fase terminale» della storia, contemplata dal veggente dell’Apocalisse,
«le due categorie — tribti e apostoli — si sovrappongono senza distinguersi pit, nell’u-
nita realizzata di tutto il popolo di Dio»¢4. Nella situazione escatologica tutti i cre-
denti verranno a formare un’unica corona non di ventiquattro, ma di «dodici stelle».

3.5. Il parto travagliato

Questo ¢ il primo “fotogramma” della visione di Ap 12, completamente focalizza-
to su una figura femminile serena, gloriosa, quasi ieratica. Ma la serenita s’incrina di
colpo perché Giovanni si accorge che la donna «[¢] incinta e — dice letteralmente il
testo — urla partorendo ed [&] tormentata nel dare alla luce» (v. 2).

Anche in certi brani dell’ Antico Testamento il popolo di Dio ¢ raffigurato come
una madre®, Spesso s’inneggia anche alla sua maternita feconda¢¢. Cio nonostante, il
passo anticotestamentario piti simile a questa seconda immagine della visione dell’A-

61 Ap 21,12; cfr. 7,1-8 e anche Gen 37,9-11; Testamento di Neftali 5,3.

62 Ap 21,14. Si legga F.-M. BRAUN, La Femme vétue de soleil (Apoc. XID). FEtat du probléme, in Revue
Thomiste 55 (1955) 639-669: 669; E. COTHENET, Exégése et Liturgie (Lectio Divina 133), Paris 1988,
312.

6 Cfr. Gen 37,9-11. Si legga M. MCNAMARA, The New Testament and the Palestinian Targum to the Pen-
tateuch (Analecta Biblica 27), Roma 1960, 225.

64 VANNL, Apocalisse. Ermencutica, 236; cfr. 344.
65 Cfr., ad es., Sal 87,4-5; Is 50,1; 66,11-13; Ger 4,31; 50,12; Zc 9,13.

66 Cfr., ad es., Is 60,4; 66,7-9; Ez 23,4 e anche Os 2,1.6. Per una presentazione dei paralleli giudaici all’'im-
magine della partoriente di Ap 12,2, si consulti specialmente I. GOLLINGER, Das «grosse Zeichen» von
Apokalypse 12 (Stuttgarter Biblische Monographien 11), Stuttgart 1971, 133-150 (con ampia biblio-
grafia). In questo orizzonte letterario, il Targum di Isaia interpreta Is 66,7-9 in riferimento al parto del
re messianico. Cfr. R. D. Aus, The Relevance of Isaiah 66, 7 to Revelation 12 and 2 Thessalonians 1, in
Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft 67 (1976) 252-268.

410



Franco Manzi

pocalisse esprime piuttosto la sterilita di Israele. E oracolo di Is 26,17-1867, definito
significativamente “Apocalisse di Isaia”68, che proclama:

«Come una donna incinta (he ddinousa) che sta per partorire
si contorce e grida (ekékraxen) nei dolori,

cosi siamo stati noi di fronte a te, Signore.

Abbiamo concepito (ez gastri eldbomen),

abbiamo sentito i dolori

quasi dovessimo partorire:

era solo vento;

non abbiamo portato salvezza alla terra

e non sono nati abitanti nel mondo».

E molto amaro questo frammento profetico del libro di Isaia, che immagina I’an-
tico Israele come una donna partoriente®, che avrebbe dovuto comunicare al mondo
la salvezza, da lei stessa concepita per opera di Dio. Fino a un certo punto, pareva
proprio che tutto andasse bene. La donna aveva avuto le doglie. Aspettava che venis-
se alla luce un bambino. E invece, vento! E stato tutto vano!

Ben diverso ¢ cid che si verifica nel segno celeste dell’Apocalisse, che pure rie-
cheggia varie espressioni isaiane. Di per sé, anche qui la donna «¢& incinta». In greco
ricorre espressione en gastri échousa (12,2): & una donna «che ha nel ventre» un
bambino70. Il participio échousa ¢ al presente, per cui evoca una situazione perma-
nente. La gravidanza si protrae nel tempo. Anzi, si potrebbe dire che lungo la storia
e in atto una gravidanza permanente, che implica, di certo, una costante fecondita,
ma anche un’attesa piena di trepidazione. D’altronde, la preoccupazione ¢ motivata,
dato che non solo la gravidanza, ma persino il parto dura a lungo. Anche il participio
odinousa’l ¢ al presente: la donna-popolo di Dio «sta partorendo» e, naturalmente,
quanto pit il parto, che ¢ gia iniziato, si protrae nel tempo, tanto pit perdurano le
sofferenze delle doglie. Tant’¢ vero che la donna, che continua a essere «tormentata»
(basanizoméné), «grida» (krdzei)72 dal dolore!

Cio nonostante, diversamente dall’oracolo isaiano, in questa visione lo sforzo del-

67 Seguiamo l'opinione di A. T. KASSING, Dze Kirche und Maria. Ihr Verhiltnis im 12. Kapitel der Apoka-
lypse (Kommentare und Beitrige zum Alten und Neuen Testament), Diisseldorf 1958, 130.

68 Cfr., ad es., A. SOGGIN, Introduzione all'Antico Testamento. Dalle origini alla chiusura del Canone ales-
sandrino. Con appendici sulle iscrizioni palestinesi della prima meta del 1 millennio a.C. e sui reperti
manoscritti dei primi secoli dopo ['esilio (Biblioteca di Cultura Religiosa 14), Brescia 19884 (1968), 353;
VANNI, Apocalisse. Ermeneutica, 238 e 239, nota 40. Si veda anche G. Ravasi, I profeti (Parola di Vita),
Milano 1990, 122, che definisce Is 24-27 «l’apocalisse maggiore di Isaia».

6 Cfr. Is 13,8; Os 13,13; Mi 4,10.

70 Cfr. Is 26,17: en gastri eldbomen.
71 Ap 12,2; cfr. Is 26,17: hé odinousa.
72 Ap 12,2; cfr. Is 26,17: ckékraxen.

411

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

la donna-popolo di Dio non & vano: la partoriente riesce a mettere al mondo un bam-
bino. Peraltro, 'immagine anticotestamentaria della donna-popolo di Dio in procinto
di partorire la salvezza si era diffusa nella letteratura giudaica di taglio apocalittico,
assumendo tonalita ancora pill intense. Stando a vari testi apocalittici del giudai-
smo73, la storia, cosi impregnata di malvagita e ingiustizie, avrebbe dovuto dare alla
luce qualcosa di nuovo, di buono ed eterno. Anzi, ben presto ’ora sarebbe giunta!
A breve Dio avrebbe fatto violentemente irruzione nella storia. Percio ci sarebbero
state sofferenze tremende, paragonabili a quelle del parto. Alla fine, perd, si sarebbe
compiuta la salvezza. Non solo: anche la letteratura rabbinica, successiva a Gest, ma
radicata in tradizioni orali del I secolo d.C., menzionava i «dolori messianici»74: da un
tribolato parto della storia sarebbe venuto alla luce il messia tanto atteso da Israele.

Analizzando le diffuse aspirazioni di salvezza del giudaismo del I secolo d.C., ci
accorgiamo come dall’Apocalisse traspiri una speranza ben pitl vivida e realistica di
tutti questi aneliti messianici indeterminati, proiettati nelle nebbie di un futuro piut-
tosto vago. Difatti, stando alla visione di Ap 12, fin d’ora & in atto il parto della donna-
popolo di Dio (6dinousa). Anche perché, a differenza di numerosi testi apocalittici,
qui si sottolinea anzitutto che la salvezza divina “non piove dal cielo”. La donna-
popolo di Dio deve fare la sua parte. Di sicuro, cid comporta per lei dolori lancinanti,
come quelli di un parto lungo e travagliato. Tuttavia, diversamente dai testi apocalit-
tici, I’ Apocalisse rassicura che la salvezza si sta gia realizzando. Ormai il bambino sta
nascendo. Con le parole di Gesti: «Se io scaccio i demoni con il dito di Dio, ¢ dunque
giunto a voi il regno di Dio». Di conseguenza, I'apostolo Paolo aggiungerebbe sul
versante pill prettamente ecclesiale: «Se uno ¢ in Cristo, ¢ una creatura nuova; le cose
vecchie sono passate, ecco ne sono nate di nuove»76,

In ogni caso, a partire da questa salda consapevolezza di fede in Cristo, rinvigorita
dal secondo “fotogramma” della visione di Ap 12, puo sorgere qualche domanda
esegetica sul suo contenuto teologico: alla fin fine, il bambino ¢ gia nato o sta ancora
nascendo? E soprattutto: chi sara mai questo nascituro? Subito noi cristiani, abituati

73 Cfr. in particolare il rotolo qumranico degli Inz: (1QH) 1I1,7-12 e il Quarto Libro di Esdra 9,38-10,8.
Addirittura alcuni biblisti (cfr., ad es., W. H. BROWNLEE, Messzanic Motifs of Quimnran and the New Tes-
tament, in New Testament Studies 3 [1956] 12-30; J. V. CHAMBERLAIN, Another Qumran Thanksgiving
Psalm, in Journal of Near Eastern Studies 14 [1955] 32-41.181-182; A. DUPONT-SOMMER, La mzére du
Messie et la mere de I Aspic dans un hymne de Qoumsrin, in Revue de I'histoire des religions 147 [1955]
174-188) congetturano che il modello di Ap 12 sia da rintracciare nel testo frammentario di Qumran.
Lipotesi, pero, ¢ criticata da altri autori, come, ad es.: O. BETZ, Die Geburt der Gemeinde durch den
Lebre, in New Testament Studies 3[4] (1957) 314-326; ID., Das Volk seiner Kraft. Zur Auslegung der
Qumran-Hodajah 111, 1-18, in New Testament Studies 5 (1958) 67-75; MAGGIONI, Donna, 404, nota 7.

74 ] passi anticotestamentari pitl commentati in questo ambito letterarario sono: Is 26,17; 66,8; Ger 22,23;
30,6; Os 13,13; Mi 4,9-10. Cfr. GOLLINGER, Das «grosse Zeichen», 135-136.

75 Lc 11,20.
76 2Cor 5,17.

412



Franco Manzi

come siamo dalla liturgia a leggere questa pagina dell’Apocalisse in riferimento alla
Madonna, risponderemmo che la visione fa memoria della nascita di Gest di Na-
zareth, il messia di Israele, dalla Vergine Maria. La risposta ¢ esatta, ma soltanto in
parte. La visione di Giovanni esprime una verita salvifica ancora pitl profonda. Certo
¢ che i particolari di questo segno celeste sollecitano i suoi destinatari — di allora e
anche di oggi — a procedere in due diverse direzioni interpretative. Da un lato, il na-
scituro & spontaneamente identificabile con Cristo. Dall’altro, «I’identificazione della
donna [con il popolo di Dio] & oggetto di un consenso quasi generale» degli esegeti??.
Di conseguenza, la donna non sembrerebbe identificabile, almeno immediatamente,
con Maria, la madre di Gest. Ma allora I'interpretazione ecclesiologica della donna
— cosi tradizionale e notevolmente condivisa anche da una parte dei biblisti odier-
ni’8 — contraddirebbe quella cristologico-mariologica, anch’essa ampiamente diffusa
in un altro fronte dell’esegesi contemporanea?9? In che senso Cristo (interpretazione
cristologica del bambino) é messo al mondo dalla Chiesa (interpretazione ecclesiologica
della donna)? In realta, a nostro avviso, non ci troviamo di fronte a una contraddizio-
ne. Al contrario, 'intuizione di Giovanni, una volta compresa, ¢ cristallina nella sua
profondita. Ma per capirla appieno, occorre iniziare a decodificare anche il secondo
segno del cielo: il drago.

4. 1l secondo segno: il drago satanico

Il testo prosegue ai vv. 3 e 4 recitando, alla lettera:

«E fu visto un altro segno nel cielo ed ecco: un drago rosso, grande, che aveva sette teste e dieci
corna e, sulle sue teste, sette diademi e la sua coda trae il terzo delle stelle del cielo e le gettd
verso la terra» (Ap 12,3-4).

Cosa o chi simbolizza questo drago mostruoso?

4.1. La potenza sanguinaria e smisurata

Poco piti avanti, Giovanni da un nome inequivocabile al mostro: «Il grande dra-

77 PRIGENT, Apocalisse, 365.

78 Per J.-P. PREVOST, L'Apocalypse. Commentaire pastoral (Commentaires), Paris-Outremont (Québec)
19952 (1995), 106, I'interpretazione ecclesiologica «est a la fois la plus ancienne (début du IIIe siecle,
avec Hippolyte) et la plus attestée dans I’histoire de I'interprétation d’Apocalypse 12, et elle demeure
aujourd’hui encore I'opinion majoritaire».

79 Stando sempre a PREVOST, Apocalypse, 106, I'interpretazione mariologica «n’est apparue pour la
premiére fois qu’au cours du Ve siecle (vers 455), avec Quodvultdeus, évéque de Carthage, avant de
connaitre un succes singulier au XXe siecle, au plus fort du développement de la mariologie catholique».

413

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

go» ¢ «il serpente antico, colui che chiamiamo il diavolo e satana e che seduce tutta
la terra» (Ap 12,9). Ma, al di [a dei nomi con cui lo «chiamiamo», chz ¢ o che cos’é il
diavolo? A dire il vero, il profeta non lo rivela. Forse, pur essendo ispirato dallo Spiri-
to, Giovanni si rende conto che /'identita del drago é un mistero irrazionale e, alla fine,
insondabile. Questo si che lo comunica ai destinatari delle sue visioni, anche se lo fa
a suo modo, cio¢ ricorrendo al simbolismo numerico, antropomorfico e soprattutto
a quello teriomorfo, in grado di rendere I'«incomprensibilita opaca della potenza del
male»80,

Per esempio, quando Giovanni descrive la visione della “cavalleria” di Satana,
mette in scena animali assurdi, cosi da suscitare nell’ascoltatore (o nel lettore) un
immaginario illogico, irrazionale, fantasmagorico. Scrive:

«[...] udii una voce dai lati dell’altare d’oro che si trova dinanzi a Dio. Diceva al sesto angelo,
che aveva la tromba: “Libera i quattro angeli incatenati sul gran fiume Eufrate!”. Furono liberati
i quattro angeli, pronti per I'ora, il giorno, il mese e 'anno, al fine di sterminare un terzo dell’'u-
manita» (9,13-15).

Ed ecco che fa irruzione sul campo di battaglia della storia 'immensa cavalleria
infernale:

«Il numero delle truppe di cavalleria era duecento milioni [...]. E cosi vidi nella visione i cavalli
e iloro cavalieri: [...] le teste dei cavalli erano come le teste dei leoni e dalla loro bocca uscivano
fuoco, fumo e zolfo. Da questo triplice flagello, dal fuoco, dal fumo e dallo zolfo che uscivano
dalla loro bocca, fu ucciso un terzo dell’'umanita. La potenza dei cavalli infatti sta nella loro
bocca e nelle loro code, perché le loro code sono simili a serpenti, hanno teste e con esse fanno
del male» (9,16-19).

Come questi animali mostruosi, 7/ demoniaco non ha un’identitd definita. Percio,
mediante questa descrizione fantasiosa, il veggente sembra suggerire ai credenti in
Cristo di non perdere tempo a cercare di comprendere chi sia questo essere in se
stesso contraddittorio. Per comunicare questa sua raccomandazione, il profeta ri-
corre a figure simboliche di animali, che arricchiscono il gia variopinto sizzbolisno
teriomorfo (Pagnello, il leone, 'aquila, il cavallo, le cavallette, il cane, I'uccello, gli
scorpioni, le rane ecc.). Difatti Giovanni lo utilizza sia per la cavalleria infernale sia
per le due «bestie» al servizio di Satana (cfr. 13,1-18) e, pitt ancora, per Satana stesso,
da lui immaginato come un drago. Sono tutti animali. Sempre nelle visioni dell’Apo-
calisse, quando entrano in scena degli animali, simbolizzano realta intermedie tra il
livello divino, ad esse superiore, e quello umano, ad esse inferiore. Quindi si tratta,
da un lato, di energie superiori all’essere umano. In effetti, gli animali, con la loro

80 VANNL, Apocalisse. Ermeneutica, 40. A p. 58 il biblista precisa che «[...] un’impressione stupefacente
della potenza, e, addirittura, dell'illogicita del demoniaco, dell’assurdo intrinseco del male [...] si ot-
tiene quando, mediante il simbolismo aritmetico combinato con quello teriomorfo e antropologico si
dice, in 9,16: “e il numero degli eserciti di cavalleria era di miriadi di miriadi: udii il loro numero”».

414



Franco Manzi

forza bruta, di frequente sono pit potenti di un individuo umano. Per di pili, con
i loro comportamenti istintivi, non sono completamente inquadrabili dalla ragione
umana. Il demoniaco & cosi: essendo assurdo e contraddittorio in se stesso, rimane un
enigma inspiegabile dal punto di vista della pura ragione. Dall’altro lato, glz animali
dell’Apocalisse simbolizzano energie comunque inferiori a Dio. Percid non riescono
ad arrestare il processo salvifico, definitivamente innescato nella storia da Cristo, in
virthi della sua risurrezione dai mortis!.

In questo duplice senso, anche il drago & un animale. E vero: & «grande», ha
proporzioni notevoli, ¢ mastodontico; per di pil, & «rosso fuoco» (pyrrds), ovvero
sanguinario®2 e omicida$3. Di conseguenza — sembra suggerire Giovanni —, #o# va per
nulla sottovalutato, come invece capita spesso ai nostri giorni, in cui, dimenticata da
parte di molti la verita di fede delle tentazioni demoniache84, si riconduce il peccato ai
condizionamenti sociali esterni o agli impulsi psicologici interni. D’altra parte, il dra-
go non & nemmeno da sopravvalutare: in ogni caso, il suo potere sanguinario soggiace
alla forza del cavaliere sul cavallo bianco, cioé di Cristo risorto, il quale «& uscito» gia
«vittorioso, per vincere ancora» (6,2).

Sta di fatto che il drago ha cosi tanta astuzia ed energia distruttiva da incutere pau-
ra. Anzitutto, perché ha «sette teste». Se il numero «sette» dice pienezza, le «teste»
rimandano alle facolta intellettuali. Quindi, coerentemente con quanto gia precisava
il libro della Genesi sul serpente tentatore, «il piti astuto8> di tutti gli animali selvatici
che Dio aveva fatto» (3,1), il profeta dell’ Apocalisse insegna che il drago opera il male
con il massimo dell’astuzia8. Sara pure paragonabile a un animale, ma intanto la sua
ferocia ¢ tutt’altro che stupida. Cid nonostante, ha soltanto «dieci corna»87. Gia la
sproporzione numerica tra le sette teste del drago e le sue dieci corna conferma che il
demoniaco ¢ una realta disordinata, che disorienta la ragioness. D’altro canto, come
in altri testi biblici®9, le corna sono simbolo di forza. Il drago ne ha «dieci»%, non

81 Sul simbolismo teriomorfo dell’Apocalisse, cfr. VANNI, Apocalisse. Ermeneutica, 38-40.
82 Cfr. Ap 6,4;9,16-17.
83 Cfr. Gv 8,44.

84 Una sintesi puntuale della concezione cristiana della tentazione ¢ stata offerta di recente dallo studio di
M. HAUKE, Lesistenza del diavolo e ['influsso “ordinario” del maligno, in Rivista Teologica di Lugano 1
(2017) 25-48, specialmente 35-48. Cfr. anche F. MANzI, Prove di Dio o tentazioni del diavolo? Itinerario
biblico per non perdere la fede (Le Ancore), Milano 2015.

8 Gen 3,1: ‘ardim (Testo masoretico); phronimétatos (Settanta).
86 Cfr. Ap 13,1; 17,3.

87 Cfr. Dn7,7.8.11.20.21; 8,3.5.7-9; 8, 21; Mi 4,13; Zc 2,1.4.

88 Cfr. Bicuzzi, Apocalisse, 244.

89 Cfr. Sal 22,22 e anche Nm 23,22; Dt 33,17.

9 Quanto a forza, il drago ¢ simile alla bestia marina (Ap 13,1), a quella terrestre (13,11) e all’altra bestia
scarlatta del deserto (17,3).

415

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

ne ha sette o quattordici, ovvero sette per due. S’intuisce, allora, che, al di la delle
apparenze, il drago non sia onnipotente. L’onnipotente ¢ I’agnello di Dio, cioé Cristo
crocifisso e risorto, che, difatti, ha «sette corna» (5,6), ossia il massimo della forza.
Da un lato, quindi, I'energia distruttiva del drago, per quanto elevata possa essere, &
comunque limitata%l, Dall’altro, «il dominio di Satana sull’'umanita decaduta» & «un
potere usurpato» a Dio onnipotente?2: Satana approfitta del fatto che il Signore, che
ha creato gli uomini liberi, ha deciso di non violare mai la loro liberta. Percid proprio
perché 'opera mortifera del diavolo si attua attraverso I’agire dei peccatori che da lui
si lasciano liberamente schiavizzare, il Deus patiens sopporta con compassione i loro
sbandamenti nel peccato. Lo s’intuisce emblematicamente dal “passivo divino” di Ap
13,5, secondo cui «alla bestia», che simbolizza lo stato dittatoriale, incarnazione con-
creta del demoniaco nella storia®, «fu data (edéthe) una bocca per proferire parole
d’orgoglio e bestemmie, con il potere di» continuare a perseguitare i cristiani, anche
se soltanto per un periodo delimitato («per quarantadue mesi»). Del resto, lo stesso
agnello di Dio, Cristo risorto, & stato «immolato»%4 da uomini ultimamente tentati
dal drago, che ancora continuano a trafiggerlo lungo i secoli (cfr. 1,7), immolando i
cristiani®. Tutto sommato, «sebbene Satana agisca nel mondo per odio contro Dio
e il suo regno in Cristo Gestl, e sebbene la sua azione causi gravi danni — di natura
spirituale e indirettamente anche di natura fisica — per ogni uomo e per la societa», &
Dio — assicura la Chiesa, dando ascolto all’oracolo di speranza del veggente dell’ Apo-
calisse — che «guida la storia dell’'uomo e del mondo con forza e dolcezza. La permis-
sione divina dell’attivita diabolica ¢ un grande mistero, ma “noi sappiamo che tutto
concorre al bene di coloro che amano Dio”%. In questo senso, «la potenza di Satana
non ¢ infinita [...]: non puo impedire 'edificazione del regno di Dio»97.

4.2. 1 sette diademi del potere

Pur essendo depotenziato da Cristo, attraverso la liberazione dei credenti dall’an-
goscia della morte% e «dal potere delle tenebre»?, il drago cerca ugualmente di eser-

91 Cfr. GOLLINGER, Das «grosse Zeichen, 87.

92 HAUKE, L'esistenza del diavolo, 33, che cita Bernardo, Epistola 190, 5, 14: «[...] ius non iure acquisitum,
sed nequiter usurpatum, iuste tamen permissums.

93 Cfr. VANNI, Apocalisse. Ermeneutica, 67.224.298.
9 Ap5,6.9.12; cfr. 13,8.

9 Cfr. Ap 6,9. Emblematico il caso di Saulo, rimproverato dal Risorto con le parole: «Saulo, Saulo, perché
mi perseguiti?» (9,4; 22,7; 26,14).

9 Rm 8,28.

97 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 395.
98 Cfr. Eb 2,14-15.

99 Col 1,13; cfr. 2,15.

416



Franco Manzi

citare il suo dominio di «principe»190 o di «dio di questo mondo»101 «malvagio»102 e
di portare avanti il suo piano distruttore. A questo scopo, agisce utilizzando, in primo
luogo, 7 governanti «ribelli» a Diol%3 e, pid incisivamente ancora, le strutture di potere.
Lo lasciano intuire i «dzademi» sulle sette teste del drago. Quasi mai — sembra sugge-
rire Giovanni — Satana interviene direttamente nella vita degli uomini (ossia mediante
la possessione e altre attivita del genere). Pili spesso esercita il suo potere in modo
molto astuto, con le sue sette «teste», strumentalizzando per i suoi scopi perversi so-
prattutto i centri di potere: coloro che portano «diademi, vale a dire imperatori, re,
principi e governantil®4, possono diventare nelle sue mani mezzi micidiali, capaci di
provocare un incremento del male all’ennesima potenza, incanalando le forze nega-
tive delle persone loro sottomesse. Immaginando ’enorme potenziale distruttivo del
grande drago sanguinario, i cristiani di allora avranno pensato subito agli imperatori
Nerone e Domiziano e all’oppressiva struttura di governo dell’impero, che li stavano
perseguitando da decenni.

A questo riguardo, si potrebbe ricordare che gia il libro di Daniele, da cui at-
tinge il profeta dell’ Apocalisse anche nel capitolo XII, si era scagliato contro la dit-
tatura del re siriano Antioco IV I'Epifane (175-164 a.C.). In effetti, il tentativo di
costui era di ellenizzare il popolo ebraico, allontanandolo dalla legge mosaica e dai
relativi usi e costumi. In preda ai suoi deliri di onnipotenza, aveva osato addirittura
divinizzarsi. Sono state scoperte monete da lui coniate, che portano la scritta con il
titolo divino: «Antioco Dio Epifane vincitore» («<ANTIOXOY ®@EOY EINIOANOY
NIKH®OPOY»)105, Reagendo al suo potere idolatrico, il libro di Daniele aveva raf-
figurato un capro con quattro corna — da cui proviene qualche particolare del drago
nell’Apocalisse — e aggiunge, riferendosi proprio al re Antioco IV:

«Da uno di quelli [= corni] usci un piccolo corno, che crebbe molto verso il mezzogiorno, I'o-
riente e verso la magnifica terra [= Israele]: s’innalzo fin contro I'esercito celeste e gettd a terra
una parte di quella schiera e una parte delle stelle e le calpesto»106,

Antioco IV, Nerone, Domiziano... Ma la Chiesa puo ricordare tutte le altre dit-
tature succedutesi lungo i suoi duemila anni di storia, con i relativi massacri e ingiu-

100 Gv 12,315 14,30; 16,11; cfr. Lc 4,5-6 (// Mt 4,8-9); Ef 2,2,
101 2Cor 4 ,4.

102 Gal 1,4.

105 Bf 2,2,

104 Cfr. Ap 13,1. Si legga BiGuzz1, Apocalisse, 244.

105 Cfr. M. DELCOR, Le livre de Daniel (Sources Bibliques), Paris 1971, 173, che ricorda che su quelle
monete coniate tra il 166 e il 163 a.C. «outre la représentation du Zeus de Phidias, le roi n’hésite pas a
porter le titre propre au dieu: Nicéphore, c’est-a-dire qui remporte la victoire».

106 Dn 8,9-10.

417

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

stizie, che il drago sanguinario ha provocato per mezzo di uomini e donne di potere,
i quali si sono lasciati liberamente schiavizzare da lui. Sono i colpi di coda con cui
il drago scaglia le stelle sulla terra. Sembra che il profeta dell’Apocalisse intraveda
il piano terrificante che il diavolo sta portando avanti con cocciuta determinazione,
malgrado la sconfitta gia infertagli da Cristo, il cavaliere sul cavallo bianco, che ha
vinto e continua a vincere ancora. Cid nonostante, il piano mortifero di Satana con-
siste nel plasmare una nuova creazione, anzi una caotica “anti-creazione”107; il drago
distrugge la creazione salvifica di Dio, anch’essa 2 fier7, la quale, per questo, «geme e
soffre»108, Purtroppo il diavolo sta riuscendo a realizzare il suo progetto, benché solo
in parte: un terzo delle stelle sono scagliate da lui sulla faccia della terra (Ap 12,4)...
E cosi che il drago opera con crudele efficacia nella storia: soprattutto attraverso la
liberta di uomini e donne di governo («sette diademi»), che nei loro centri di potere,
si adoperano con il massimo dell’astuzia («sette teste») e con forte determinazio-
ne («dieci corna»), per costruire un sistema di vita disumano, all'insegna dell’ateismo
pratico. Da qui le persecuzioni scatenate dal drago, mediante i persecutori, contro la
donna-popolo di Dio. Pur avendo la testa schiacciata da Cristo risorto10, il «serpente
antico», con i suoi ultimi terribili colpi di coda, continua a colpire i cristiani, oltre che
le stelle del cielo!10 e I'intera creazione. Cio nonostante, la donna-popolo di Dio cerca
di rimanere fedele a Cristo, riconosciuto nei capitoli conclusivi del libro come il suo
promesso sposolll,

4.3. Lo scontro tra la donna e il drago

«[...]Tl drago si pose davanti alla donna, che stava per partorire, in modo da divorare il bambino
appena lo avesse partorito» (Ap 12,4).

Possiamo immaginare questo nuovo “fotogramma” della visione del profeta: da
una parte, un drago sanguinario di dimensioni imponenti, cosi potente da scaraventa-
re sulla terra un terzo delle stelle del cielo; dall’altra, una donna, in quelle condizioni.
E la fine — verrebbe da concludere — sia per lei che per il bimbo! I due non hanno
scampo: il mostro famelico «sta davanti» alla donna, che non pud nemmeno tentare
di fuggire, perché sta partorendo. In fondo, & la sensazione di sproporzione di forze e
d'impossibilita a difendersi che dovevano provare le piccole comunita cristiane dell’ Asia
Minore, ogni volta che venivano martoriate dalle invincibili truppe romane.

107 Cfr. MAGGIONI, Donna, 405.

108 Rm 8,22.

109 Cfr. Gen 3,15.

110 Cfr. Ap 12,4 con Dn 8,10.24. Si legga PRIGENT, Apocalisse, 372.
11 Cfr. Ap 19,7; 21,2.9; 22,17.

418



Franco Manzi

Eppure, nonostante le previsioni piti realistiche, il parto riesce bene: la donna — at-
testa Giovanni — «partori un figlio, un maschio — letteralmente, «un essere maschile»
(drsen)112 — il quale pascera tutte le genti con verga di ferro» (v. 5). Il profeta Gio-
vanni pare insistere sulla forza del neonato: ¢ un maschio, dunque presumibilmente
¢ forte. Non solo. Subito il profeta intravede la missione futura di governo universale
che attende il nascituro e cerca di renderne la potente efficacia salvifica mediante la
citazione dell’oracolo del Sal 2,9: «Pascera le genti con una verga di ferro».

Questo salmo regale, che probabilmente fu scritto per essere rivolto al re di Ge-
rusalemme nel giorno dell’intronizzazione, era gia stato riletto nel giudaismo, special-
mente dopo la decadenza della monarchia di Giuda nell’esilio babilonese (586-538
a.C.), in riferimento al futuro re messianico. Nell’alveo di questa rilettura messianica,
favorita dalla menzione al v. 2 del sostantivo #zaszah, tradotto dalla Settanta christcs,
la Chiesa delle origini proclamo che il messia preannunciato in questo Salmo era
Gesti di Nazareth, Figlio di Dio risuscitato dai mortil13. Questa rilettura cristologica
del Salmo ¢ attuata anche dal profeta dell’Apocalisse, che ama lasciare riecheggiare
contemporaneamente varie profezie dell’ Antico Testamento, come quella molto ce-
lebre di Is 7,14:

«Pertanto il Signore stesso vi dara un segno. Ecco: la vergine concepira e partorira un figlio, che
chiamera Emmanuele»114,

Cogliendo tali allusioni messianiche, i cristiani dell’Asia Minore non potevano
avere dubbi: il neonato della visione rappresentava Cristo. Per di piti, Giovanni ri-
correra in seguito alla stessa citazione del Sal 2,9, rivelando ai suoi interlocutori che il
Risorto, come un cavaliere su un cavallo bianco, sta continuando a combattere senza
posa contro gli eserciti del male e li sta sconfiggendo con la parola di Dio, cosi da
diffondere la signoria divina sull’intera umanita:

«[...]il suo nome ¢&: il Verbo di Dio. [...] Dalla bocca gli esce una spada affilata, per colpire con
essa le nazioni. Egli le governera con scettro di ferro [...]» (Ap 19,13-15).

Un altro indizio per comprendere meglio il segno celeste del bambino partorito

112 Cfr. Is 66,7 (LXX). Cfr. MAGGIONI, Donna, 406, che ritiene probabile che il genere neutro del sostan-
tivo drsen suggerisca un allargamento universale, lasciando intendere che «il Messia ¢ al tempo stesso
una persona singola e una collettivita».

113 Tn At 13,33-34 I'apostolo Paolo cita il Sal 2,7, proclamando che il preannuncio dell’oracolo salmico
sulla nascita del Figlio di Dio si & compiuto nella risurrezione di Cristo. Cfr. anche At 9,20.

114 Ts 7,14 (citata da Mt 1,23); cfr. anche Is 66,7. Inoltre, nella visione di Ap 12 si possono rintracciare al-
lusioni anche a: Gen 3,15; Dn 7,7; 10,13 ¢, infine, all’«Esodo, che con i suoi molteplici elementi sembra
costituire quasi la tela di fondo di tutto il capitolo» (A. LANCELLOTTI, Apocalisse. Introduzione, versione
¢ note [Nuovissima Versione della Bibbia 46], Cinisello Balsamo 19969 [1986], 114).

419

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

dalla donna di Ap 12 si puo rinvenire nella lettera alla Chiesa di Tiatira (2,18-29), in-
viatale da Cristo attraverso il profeta Giovanni. Ai fedeli della comunita che avranno
perseverato nella carita il Risorto promette di associarli, alla fine della storia, alla sua
stessa signoria salvifica: «Al vincitore che custodisce sino alla fine le mie opere», assi-
cura il Crocifisso risorto, citando di nuovo il Sal 2,9, «daro autorita sopra le nazioni;
le governera con scettro di ferro, come vasi di argilla si frantumeranno» (Ap 2,26-27).
Dunque, mediante I'immagine violenta del Salmo, il profeta rassicura in nome di Cri-
sto i fedeli: avendo preso parte al combattimento storico del cavaliere bianco contro
le forze del male, essi parteciperanno anche alla sua vittoria piena e definitivalls e
saranno per sempre al suo fianco nell’'universo redento.

Ma se questo avverra alla fine dei tempi, cosa capiterd prima di quel momento?
Lungo la storia — rivela Giovanni —, la donna-popolo di Dio deve portare a termine
una missione generativa (cfr. 12,2.5). Il popolo di Dio dell’Antico Testamento, che
confluisce nella comunita cristiana del Nuovo, deve dare alla luce un bambino, il qua-
le realizzera la signoria salvifica di Dio nella storia. Piti esattamente: questo bambino é
si Gesal di Nazareth, ma é anche ['insieme dei cristiani, che entreranno a far parte del
suo corpo ecclesiale. Questa intuizione dell’autore dell’ Apocalisse rinvia alla teologia
dell’evangelista Giovanni, quando ricorda la morte di Cristo in croce: «Gest allora,
vedendo la madre e accanto alei il discepolo che egli amava, disse alla madre: “Donna
(gynai)”», stesso titolo usato in Ap 12 e in Gv 2,4, «“ecco il tuo figlio!”. Poi, disse al
discepolo: “Ecco la tua madre!” [...]»116, In questa scena cruciale del quarto Vangelo
emerge lo stesso legame profondo tra Cristo, i cristiani — rappresentati dal discepolo
amato — e la «donna», la quale, da madre di Gesa, diventa madre det cristiani. Dunque,
gia sotto la croce la madre di Gest, significativamente denominata «donna», rappre-
senta la Chiesa, che genera sempre nuovi cristiani. In quest’ordine d’idee — che solo
la potenza dei simboli riesce mantenere insieme —, resta confermato che il bambino
partorito dalla donna di Ap 12 ¢ si il Gesa terreno, ma & anche “di pitt” del Gest ter-
reno; ossia ¢ anche il corpo di Cristo, costituito dai cristiani. Commenta con acutezza
Hans Urs von Balthasar:

«In questo oltrepassamento e compimento [di tutta I'epoca dell’attesa] anche le doglie assumo-
no un senso nuovo, che ’Apocalisse accenna a malapena. Infatti, fin da subito non saranno le
doglie in vista del Messia, bensi le doglie del Messia stesso, alle quali sua madre, la donna, dovra
partecipare. Sulla croce si compie I'incarnazione di Gesu; e presso la croce si compie anche il
doloroso parto di Maria»117.

115 Cfr. D. J. UNGER, Did Saint Jobn See the Virgin Mary in Glory?, in Catholic Biblical Quarterly 11-12
(1949-1950) 75-83.155-161.249-262.292-300.392-405.405-415, in particolare 254.

116 Gv 19,26-27.
117 BALTHASAR, Libro dell’Agnello, 86.

420



Franco Manzi

Pit che la nascita di Gesti a Betlemme, il veggente dell’ Apocalisse sta meditando
sul mastero salvifico universale della sua morte sul Golgotalls, in virthi della quale egli
sarebbe rinato nella condizione risorta (cfr. Ap 12,5) e avrebbe dato vita, mediante lo
Spirito, al suo corpo ecclesiale. Del resto, Gesti stesso nei “discorsi d’addio” del Van-
gelo secondo Giovanni aveva spiegato ai discepoli, ricorrendo allo stesso sostantivo
«donna» e alla stessa immagine del parto doloroso raffigurato in Ap 12:

«La donna (gyné), quando partorisce (¢7kté[i]) & afflitta, perché ¢ giunta la sua ora. Ma quando
ha dato alla luce il bambino, non si ricorda pit dell’afflizione per la gioia che & venuto al mondo
un uomo. Cosi anche voi, ora, siete nella tristezza. Ma vi vedrd di nuovo e il vostro cuore si
rallegrera»119,

Questa medesima verita di fede & approfondita anche nella teologia paolina. Nella
Lettera ai Galati, Paolo si rivolge ai suoi figli spirituali, che stanno rischiando di sban-
dare verso leresia, e scrive loro: «Figlioli miei, che io di nuovo partorisco (6di76) nel
dolore, finché non sia formato Cristo in voi!»120, Con quest’immagine maternal2l,
I’apostolo mostra di attendere, con una sofferenza piena di ansia, simile a quella di
una partoriente, che i Galati, da poco convertitisi al cristianesimo, pervengano alla
maturita della fede. Come nel grembo materno il bambino riceve dalla madre la formza
di uomo, cosi i cristiani della Galazia, evangelizzati e battezzati dall’apostolo, hanno
ricevuto da lui la forma di Cristo122. Grazie a Paolo, essi sono rinati «in Cristo»123,
ossia nel suo corpo ecclesiale. Ora, pero, 'apostolo si strugge al solo pensiero che i
suoi figli spirituali siano infedeli all’evangelo della giustificazione «per la fede in Cri-
sto e non per le opere della legge» mosaical24, Cido nonostante, continua a sperare di
vedere che Cristo — cio¢ la vita da figli di Dio — giunga in loro a una fisionomia matura
e stabile.

Successivamente anche la Lettera agli Efesini ha ripreso in modo simile I'intuizio-
ne della progressiva crescita storica di Cristo nella Chiesa. E giunta cosi a parlare di
«edificazione del corpo di Cristo», nel senso che tutti i cristiani sono chiamati «all’u-

118 Lo sostengono, ad es.: A. FEUILLET, Le Messie et sa Mére d'apreés le chapitre XII de I'Apocalypse, in ID.,
Etudes jobanniques (Museum Lessianum; Section biblique 4), Bruges 1962, 272-310, in particolare 375;
MAGGIONI, La donna, 405; PREVOST, Apocalypse, 107; PRIGENT, Apocalisse, 375.

119 Gv 16,21-22.

120 Gal 4,19.

121 Cfr. anche 1Ts 2,7-8.

122 P, GUTIERREZ, La paternité spirituelle selon Saint Paul (Etudes Bibliques), Paris 1968, 217, nota 4.
123 Gal 3,26.

124 Gal 2,16. Cfr. F. MUSSNER, Der Galaterbrief (Herders Theologischer Kommentar zum Neuen Testa-
ment 9), Freiburg im Breisgau 1974, 312-313; A. VANHOYE, Lettera ai Galati (1 Libri Biblici; Nuovo
Testamento 8), Milano 2000, 116.

421

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

nita della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, allo stato di uomo perfetto, nella
misura che conviene alla piena maturita di Cristo»123,

In sintesi: la visione di Ap 12, ma anche altri testi del Nuovo Testamento, rivelano
che, lungo i secoli, la Chiesa porta avanti la missione di favorire la nascita e la matura-
zione di un “Cristo totale”, costituito originariamente da Cristo crocifisso e risorto e
conseguentemente dal suo corpo ecclesiale, cioé dai cristianil26, Questa missione della
donna-popolo di Dio comporta patimenti atroci, simili a quelli di un parto lungo e
travagliato. Per di pit, il timore che affligge la Chiesa ¢ che sia tutto inutile perché il
drago riuscira a divorare il frutto del parto.

Eppure nella visione di Ap 12 si verifica un colpo di scena. Scrive letteralmente il
veggente che «il prodotto del parto» (0 téknon) della donna «fu rapito verso Dio e
verso il suo trono» (v. 5). Come a dire: al di 1a di ogni previsione umana, tutto cio che
di bello, di buono e di vero la Chiesa riuscira a dare alla luce lungo i secoli, non sara
per nulla inutile; non verra affatto annientato dal demonio. Al contrario, sara il modo
della donna-popolo di Dio di continuare a generare il mistero di Cristo nella storial27.
Percio il Signore stesso, gia prima della battaglia della fine dei tempi, conservera tutto
questo “ben di Dio” presso di sé.

Si tratta di una verita di fede per certi aspetti corrispondente all’intuizione sug-
gestiva espressa dallo scrittore ebreo polacco Isaac B. Singer, premio Nobel nel 1978
per la letteratura. In un suo racconto sulla vita di un pover’'uomo di nome Heinsherik,
scrisse:

«Credo che, da qualche parte nell’'universo, debba esserci un archivio nel quale sono conser-
vati tutti i patimenti e gli atti di sacrificio umani. Non ci sarebbe giustizia divina se la storia di
Heinsherik non abbellisse per I'eternita I'infinita biblioteca di Dio»128.

Lo conferma 'autore del Sal 56, dicendo al Signore:

«I passi del mio vagare tu li hai contati,
nel tuo otre raccogli le mie lacrime;
non sono forse scritte nel tuo libro?» (v. 9).

125 Ef 4,12-13.
126 VANNI, Apocalisse. Ermeneutica, 246-247.

127 Concordiamo con l'interpretazione di VANNL, Apocalisse. Una assemblea, 108, secondo cui la comunita
cristiana «dovra esprimere faticosamente, giorno per giorno, il suo Cristo. Cio si verifichera in tutto
quello che la chiesa-assemblea riuscira a realizzare di bene: nel bene che si vede come nel bene nascosto
[...]». Cfr. ID., Apocalisse. Ermeneutica, 248.345.

128 T, B. SINGER, Why Heisherik was Born, in ID., The Image and Other Stories, New York 1986, 80-90: 90
[traduzione nostra].

422



Franco Manzi

Anche I’ Apocalisse menziona «un libro scritto sul lato interno e su quello esterno,
sigillato con sette sigilli» (Ap 5,1), che contiene il misterioso piano storico-salvifico di
Dio, il quale puo essere rivelato ed eseguito soltanto da Cristo crocifisso e risorto129,
Ed ¢ alla realizzazione del piano divino che contribuiscono tutti i gesti di bonta rea-
lizzati dai cristiani e da ogni altra persona di buona volonta. Quest’immensa quantita
di bonta — ci rassicura I’Apocalisse — non ¢ destinata a finire nell’estuario del nulla,
perché & «rapita» fin d’ora presso Dio.

«Nella fase pre-escatologica in cui si trova, il gruppo [dei cristiani in ascolto dell’Apocalisse]
sa che tutto quello che esprime di positivo & come assunto e fatto proprio dalla trascendenza
divina, fin d’ora»130,

La rimarra fin quando, varcata la soglia della casa del Padre31, i fedeli incontre-
ranno Cristo glorioso, anch’egli — I’hyids («figlio») — asceso «verso Dio e verso il suo
trono» (v. 5), per il suo amore fino alla morte (cfr. v. 11). Sara lui a invitarli presso
di sé, dicendo: «Venite, benedetti del Padre mio, [...] perché io ho avuto fame e mi
avete dato da mangiare [...]»132, Soltanto allora, il drago, gia precipitato dal cielo!33
mentre il Risorto vi & asceso, sara finalmente sconfitto in modo definitivo e completo.
«Il Signore [...] uccidera il drago»: aveva preannunciato un oracolo isaiano!34, rin-
vigorendo la speranza degli antichi Israeliti di essere liberati da tutti i «draghi» della
storia: il faraone d’Egitto dei tempi dell’esodo!3%; Nabucodonosor di Babilonia, all’e-
poca della deportazionel36; Domiziano, ai tempi delle persecuzioni coeve e tanti altri
ancora. Questa liberazione promessa da secoli sara precisata e rilanciata alla fine dei
tempi dal profeta dell’ Apocalisse, narrando una delle sue ultime visioni: sui peccatori

129 Cfr. Ap 5,5.9; 6,1.3.5.7.9.12. Che questo «libro» custodisca il piano storico-salvifico di Dio ¢ sostenuto
da numerosi biblisti, tra cui, ad es.: LANCELLOTTI, Apocalisse, 80; VANNI, Apocalisse. Ermeneutica,
166.190.191.367. Si registrano, pero, anche altre ipotesi interpretative, secondo cui il libro s’identifi-
cherebbe con I’ Antico Testamento (cosi E. BIANCHI, L'Apocalisse di Giovanni. Commento esegetico-spi-
rituale, Magnano 2000 [1988], 83; PRIGENT, Apocalisse, 187-188) o con I'intera sacra Scrittura, oppure
conterrebbe le decisioni sterminatrici contro i popoli peccatori, o la lista dei debiti degli uomini nei
confronti di Dio o ancora il piano divino sulla fine del mondo (cosi LOHSE, Offenbarung, 41). Sintetiche
panoramiche di posizioni si trovano in: C. BRUTSCH, La clarté de I'Apocalypse, Genéve 19665 (1940),
106-107; PRIGENT, Apocalisse, 187-188.

130 VANNI, Apocalisse. Ermeneutica, 248-249.

131 Cfr. Gv 14,2-3.

132 Mt 25,34-35.

133 Cfr. Ap 12,9.10.13.

134 Is 27,1; cfr. 2Bar 29,4,

135 Cfr. Sal 73(74),13-14 (LXX); Ez 29,3; 32,2 (LXX).

136 Cfr. Ap 12,4 (hina kataphigélil, «per divorare») con Ger 28(51),34 (LXX): «Egli mi ha divorata
(katéphagén me), Nabucodonosor [...] come un drago (drdkon) [...]».

423

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

schiavizzati dal drago «un fuoco scese dal cielo e li divoro. E il diavolo, che li aveva
sedotti, fu gettato nello stagno di fuoco e zolfo [...]» (20,9-10). Da quel momento in
poi — come gia Giovanni aveva lasciato intravedere mediante la citazione del Sal 2,9
—, Cristo «pascera» finalmente «tutte le genti» (Ap 12,5).

4.4. La fuga della donna

Cosi, nella visione celeste, il neonato ¢ salvo. E la donna?

«La donna invece fuggi nel deserto, dove ha un luogo approntato da Dio, in modo che Ia la
nutrano per milleduecentosessanta giorni» (Ap 12,6, traduzione letterale).

In diversi passi dell’Antico Testamento, il deserto ¢ per il popolo di Israele il
luogo del suo “primo amore” per il Signore Dio; il contesto esistenziale della “luna
di miele” tra la donna-Israele e il Signore, suo sposo!37. Soprattutto il profeta Osea
ha descritto in questi termini il deserto in un canto molto suggestivo a motivo della
plasticita erotica delle immagini:

«[...] ecco, io la sedurrd — aveva promesso il Signore a riguardo della sposa Israele —,
la condurro nel deserto

e parlero al suo cuore [...].

La [la sposa] mi rispondera

come nei giorni della sua giovinezza,

come quando usci dal paese d’Egitto.

E avverra, in quel giorno

— oracolo del Signore —

mi chiamerai: “Marito mio”,

e non mi chiamerai piti: “Baal, mio padrone”»138,

D’altro canto, in varie pagine anticotestamentarie il deserto diventa per la sposa-
Israele anche ’ambito delle prove, delle tentazioni!3?, dellincredulita e dell’infedelta
a Dio!40, suo sposo.

Sta di fatto che nella visione dell’Apocalisse ¢ proprio nel deserto che fugge la
donna. Dio I'ha predisposto per lei come rifugiol4!, anche se temporaneo, contro le
insidie del drago. Nel deserto Dio si prendera cura di lei, come gia fece con gli antichi

137 Cfr. Ger 2,2

138 Os 2,16-18.

139 Cfr. specialmente Es 14,12; Nm 20,3-5.

140 Cfr., ad es., Es 16,2-3; Nm 21,5; Sal 78,17-19.40; 95,8-9; Os 9,10.

141 Ap 12,6.14; cfr. 1Mac 2,29; 5,24; 9,23; 2Mac 5,27; Sal 55,7-9; Ger 9,1; Eb 11,38 e anche 1Sam 23,14,

424



Franco Manzi

Israeliti, durante il loro esodo verso la terra promessal42, dissetandolil4> e nutrendo-
1i144 persino con il «pane del cielo», la mannal45. O, piti ancora, come nutri nel deser-
to il profeta Elial46, anch’egli braccato dal re Acab e dalla regina idolatra Gezabele,
proprio come i cristiani dell’ Asia Minore, perseguitati da Roma idolatra. Nel caso di
Elia, «i corvi gli portavano pane e carne al mattino, e pane e carne alla sera»147. Anche
i cristiani dell’Asia Minore dovranno avere fede per riconoscere con riconoscenza la
provvidenza quotidiana di Dio nella loro vita e persino nelle persecuzioni. Ed & proprio
per sollecitare i fedeli a fare discernimento, cosi da giungere a questo atteggiamento
evangelico, che Giovanni non esplicita ch7 nutrira la donna-popolo di Dio. Piti esatta-
mente: in 12,6 il profeta non dice espressamente: «perché Dio la nutrisse». Preferisce
scrivere: «perché 1a la nutrano» (hina ekei tréphosin). Chi nutrira la donna? Non &
detto, anche se s’intuisce che lo fara Dio. In modo analogo, al v. 14 il veggente ricorre
alla forma passiva del verbo — «per esservi nutrita» (hépou tréphetai eket) —, sottinten-
dendo il complemento d’agente divino148. D’altronde, al v. 6 'espressione verbale ¢ al
plurale («la la #utrano») per lasciare intendere che saranno diversi i modi utilizzati da
Dio per nutrire la donna-popolo. A ogni buon conto, pero, stara a lei avere almeno un
«granellino di senape» di fede in luil49, cosi da riconoscere nel cibo e, piti in genere,
nella vita il suo «dito»150, ossia ’azione provvidente del suo Spirito!51.

4.5. I «milleduecentosessanta giorni» di persecuzioni

A rendere durissima la prova di fede ¢ il drago. In effetti, Giovanni rivela che
dal cielo il drago fu precipitato dall’arcangelo Michele e dai suoi angeli sulla faccia
della terra. Percid il drago «si avventd contro la donna che aveva partorito il figlio
maschio» (Ap 12,13). Cid nonostante, la donna riusci, ancora una volta, a sfuggirgli,
sempre aiutata izdirettamente da Dio, grazie alle «due ali della grande aquila» — gia

142 Cfr. specialmente Es 13,18; Dt 2,7; 8,15-16; Sal 68,8; 78,14; 107,4-9; 136,16; Sap 18,3; Ger 2,6; Ez
20,10.

143 Cfr. Es 15,22-25; Nm 20,7-11; Dt 8,15; Sal 68,10; 78,15-16.20.
144 Cfr. Sal 78,26-29; Sal 105,40; Sap 16,2.

145 Es 16,4-36; Sal 78,24; cfr. Nm 11,7-9; Dt 8,16; Dt 8,3; Gs 5,12; Ne 9,20; Sal 78,24; 105,40; Sap 16,20;
Gv 6,31-32.49 e anche Ap 2,17.

146 Cfr. 1Re 17,4; 19,5-8.

147 1Re 17,6.

148 Cfr. Bicuzzi, Apocalisse, 248.

149 Mt 17,20 (// Lc 17,5).

150 Cfr. Es 8,15 e specialmente Lc 11,20.
151 Cfr. Mt 12,28 (// Lc 11,20).

425

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

donate all’antico Israele durante I’esodo52 —, con cui essa volo via nel suo rifugio nel
deserto (v. 14). Conclude Giovanni:

«Allora il drago si infurid contro la donna e se ne ando a fare guerra contro il resto della sua
discendenza, contro quelli che custodiscono i comandamenti di Dio e sono in possesso della
testimonianza di Gestu» (v. 17; cfr. 14,2).

All'udire cio, i cristiani, che stavano ascoltando in preghiera la proclamazione
dell’Apocalisse, ripiombavano dalla visione celeste nella dura realta che stavano viven-
do. Ormai da anni le Chiese dell’Asia Minore erano martoriate dall'impero di Roma
solo perché volevano dare testimonianza a Cristo, senza rendere culto all'imperatore.
Nonostante il ritorno traumatico alla ruvida esperienza quotidiana, il veggente dell’A-
pocalisse & riuscito pero a irrobustire la fede di quei cristiani, svelando che non erano
soli nel combattimento contro il drago. Come in passato il Signore si era preso cura
della donna-popolo di Dio (cfr. 12,6.14-16), cosi anche in futuro sarebbe intervenuto
misteriosamente a favore del «resto della discendenza» di lei (v. 17), sostenendo i
cristiani nelle battaglie contro «il serpente antico» e i suoi seguacil®3. Comunque,
ogni gesto caritatevole dei cristiani, espressione del loro «rimanere in» Cristol54 per
fare un tutt’'uno con luil®5, gia veniva «rapito» dal Signore e salvaguardato presso di
lui in cielo (v. 5¢). Ma soprattutto Giovanni ricorda ai fedeli che Gesa di Nazareth,
nato dalla donna-popolo di Dio, cioé da Israele (v. 5a), era gid riuscito a innescare con
la sua glorificazione un inarrestabile processo di signoria salvifica su «tutte le nazioni»
(v. 5b; cfr. 10). Infatti aveva ormai ridotto «all'impotenza mediante la morte colui che
della morte ha il potere, cio¢ il diavolo»156. Conseguentemente, dopo che Michele e
i suoi angeli avevano scacciato dal cielo il drago e i suoi alleati!57, anche i martiri «lo
avevano vinto grazie al sangue dell’agnello» di Dio (v. 11). Percio era vero che Satana
avrebbe continuato a combattere sulla terra «pieno di grande furore, sapendo che gli
sarebbe restato poco tempo» (v. 12). Ma era altrettanto vero che «il furore del drago»
sarebbe stato «solo il segno della sua impotenza»138. Di sicuro, il diavolo avrebbe
ancor pil inasprito la sua azione rabbiosa contro 'umanita, proprio perché conscio

152 Cfr. Es 19,4; Dt 32,11.

155 Cfr. Gen 3,15. PRIGENT, Apocalisse, 360 giunge a sostenere che si possa «interpretare Ap 12 come una
parafrasi messianica cristiana di Gen 3,15, ma a condizione di attribuire al nostro autore la paternita di
quest’esegesi [...]».

154 Cfr. Gv 6,56; 15,4-6; 1Gv 2,3-6.

155 Cfr. Gv 17,23.

156 Eb 2,14; cfr. Lc 10,18 e Gv 12,31.

157 Cfr. Ap 12,7-8.10. Per gli angeli del diavolo, cfr. Mt 25,41.
158 LOHSE, Offenbarung, 75 [traduzione nostra].

426



Franco Manzi

del carattere effimero di ogni suo tentativo distruttivo. Tuttavia aveva ormai perso la
guerra «come in cielo, cosi in terra»159, Tant’¢ che in cielo gia da tempo si continua
a cantare:

«[...] Orasi & compiuta
la salvezza, la forza e il regno del nostro Dio
e la potenza del suo Cristo [...]» (12,10).

In ogni caso, poi, alla fine della storia, Dio stesso avrebbe sconfitto in modo com-
pleto e definitivo Satana e i suoi alleati (cfr. 20,9-10).

«S1, ma noi siamo perseguitati ora!»: avrebbero potuto obiettare i cristiani. «E
vero! —sembra rispondere Giovanni — Anch’io! Ma soltanto per milleduecentosessan-
ta giorni!». Stando agli indizi testuali dell’Apocalisse, possiamo intuire il significato
di questo numero simbolico, che, senza dubbio, designa un periodo successivo alla
risurrezione di Cristo, ma precedente al suo ritorno glorioso: milleduecentosessanta
giorni corrispondono a quarantadue mesi, cio¢ a tre anni e mezzo!60, Indubbiamente,
milleduecentosessanta giorni sembrano un’“eternita”! In effetti, quando si affronta
qualcosa di difficoltoso o faticoso, doloroso o insopportabile, si ha I’'amara impressio-
ne che il tempo non passi mai. Ma rassicura Giovanni: «Non & un’eternita! Il drago
ha ormai i giorni contati!». Se fossero stati «sette anni», allora si che sarebbe stata
un’eternita! Invece, sono soltanto «tre anni e mezzo»: le persecuzioni romane finiran-
no. Difatti, morto Domiziano, cosi avvenne!

Quanto poi all’azione tentatrice del «grande drago, il serpente antico, colui che
¢ chiamato diavolo e il Satana e che seduce tutta la terra abitata» (12,9), un passo
attribuito ad Agostino d’Ippona commenterebbe cosi:

«& vero [...]: egli fa tanto male. Ma domina soltanto i tiepidi, i negligenti e coloro che in verita
non hanno timore di Dio. Di fatto egli ¢ incatenato come un cane legato a una catena; non puod
mordere nessuno, se non chi gli si avvicina con una tranquillita effettivamente mortifera. [...]
Puo abbaiare, puo sollecitare, ma non pud mordere se non chi lo vuole»161,

159 Cfr. K. E AWAD HANNA, La passione di Cristo nell’Apocalisse (Tesi Gregoriana; Serie Teologica 77),
Roma 2001, 307-308: «La vittoria sulla bestia [...] ¢ stata praticata realmente tre volte, ¢ quindi defini-
tiva: la prima, assoluta & quella di Cristo-Agnello crocifisso e risorto, la seconda ¢ quella di Michele che,
con i suoi angeli, ha fatto precipitare la bestia in terra, la terza, che si attua continuamente sulla terra,
¢ quella dei santi che vincono la bestia attraverso il sangue dell’Agnello e grazie alla parola della loro
testimonianza e del loro martirio». Cfr. anche MAGGIONI, Donna, 407.

160 Cfr. Ap 11,2-3; 12,14; 13,5, che probabilmente s’ispira a Dn 7,25, a 12,7 e forse anche a 12,11 («mille-
duecentonovanta giorni»). Cfr. H. KRAFT, Die Offenbarung des Jobannes (Handbuch zum Neuen Tes-
tament 16a), Tiibingen 1974, 166.

161 [PSEUDO-]AUGUSTINUS, Sermones Supposititios. Classis prima. De Veteri et Novo Testamento, 37, 6, in
Patrologia Latina 39, 1820 [traduzione nostra].

427

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

5. Maria, madre di Cristo e dei cristiani

Alla luce dell’analisi esegetica di Ap 12, possiamo concludere facendo memoria di
Maria, Madre di Cristo e dei cristiani. Dallo studio del brano & emerso con chiarezza
che di per sé nella «donna» di Ap 12 non puo essere riconosciuta sic et simpliciter la
Madonna. Soprattutto il secondo “fotogramma” della visione, che ritrae la partorien-
te nelle doglie lancinanti del parto (v. 2), contrasta «con la credenza tradizionale del
parto indolore» della Vergine Marial62, Cio nonostante, — come registra il biblista e
mariologo Aristide Serra — «in elevata maggioranza, gli esegeti», pur identificando la
donna direttamente con il popolo della nuova e dell’antica alleanza, proprio su questo
sfondo storico-salvifico, intravvedono Marial®3. Effettivamente, alla fine del I secolo
— proprio come oggi —, la dinamica visione di Giovanni, con la potenza evocativa dei
suoi simboli, non poteva non suscitare negli ascoltatori (e nei lettori) dell’ Apocalisse
il ricordo di Maria di Nazareth164, che, trovatasi «incinta (ex gastri échousa) per opera
dello Spirito Santo»165, aveva dato alla luce Cristo.

«E difficile ammettere — osserva il biblista André Feuillet — che un cristiano, tanto piti se questo
cristiano ¢ I'apostolo Giovanni, 'autore del quarto Vangelo, abbia potuto evocare la madre del
Messia dimenticando Maria, la Madre di Gesti»166.

Le comunita cristiane giovannee, che molto probabilmente conoscevano il Vange-
lo secondo Lucalé7 — per lo meno nelle sue tradizioni orali —, gia veneravano in modo
del tutto particolare Maria come la vergine madre di Cristo. Inoltre, il terzo Vangelo,
per mezzo di fini allusioni all’Antico Testamento, spinge i lettori a identificare in
Maria, Madre del «Figlio dell’ Altissimo»168 e del Messia di Israelel®®, la nuova arca
dell'alleanza. In effetti, in modo eccedente rispetto a tutte le attese e prefigurazioni
anticotestamentarie, Maria ha custodito in grembo la presenza stessa del Signorel70,
Anzi, con una gioia simile a quella della «figlia di Sion», dovuta alla presenza in lei del
Signorel71, Maria incinta I’ha portato a Elisabetta, come, ai tempi del re Davide, I’arca

162 VANNI, Apocalisse. Ermeneutica, 241.251.

163 A, SERRA, La Madre di Geszl, in GHIBERTI ET AL. (edd.), Opera giovannea, 505-521: 519.
164 Cosi MAGGIONI, Donna, 405.

165 Mt 1,18, cfr. Ap 12,2 (en gastri échousa).

166 FEUILLET, Le Messie et sa Mére, 302 [traduzione nostra].

167 Cosi ritiene, ad es., VANNI, Apocalisse. Ermeneutica, 346.

168 Lc 1,32.35. Cfr. il v. 35 con Es 40,35.

169 Cfr. Lc 2,11.26.

170 Cfr. BIANCHI, Apocalisse, 137-138.

171 Cfr. Lc¢ 1,28 con Sof 3,14-18a.

428



Franco Manzi

dell’alleanza aveva introdotto la presenza di Dio in Gerusalemmel72,

E significativo allora che la visione della donna in Ap 12 sia introdotta dalla com-
parsa in cielo dell’arca dell’alleanza, di fronte alla quale I'intera creazione sussulta
come nella teofania sul monte Sinail73:

«Allora si apri il tempio di Dio che ¢ nel cielo e apparve nel tempio 'arca della sua alleanza. Ne
seguirono folgori, voci, scoppi di tuono, terremoto e una tempesta di grandine» (11,19).

Nellistante della morte di Gest in croce, il velo del tempio di Gerusalemme,
che salvaguardava la presenza divina, concentrata secoli addietro nell’arca dell’allean-
zal74 si era squarciato «in due, da cima a fondo»175. In quel gesto supremo d’amore
incondizionato per 'umanita peccatrice si era rivelato in modo nitido e insuperabile
il mistero di Dio: «Dio ¢ agdpe»176.

Ebbene, il profeta dell’ Apocalisse vede schiudersi i cieli e, nell’atmosfera tipica
delle grandi teofanie biblichel77, ha la visione dell’arca dell’alleanza definitiva,

«[...] la migliore introduzione alla visione della donna incinta che grida per le doglie del parto
(Ap 12,2), donna in cui si deve certamente scorgere la figlia di Sion, la rappresentante d’Israele,
e poi anche, ma solo a partire dal v. 17, la madre dei credenti in Cristo, la figura della chzesa, ma
che conserva anche la valenza del riferimento alla persona di Maria, sia in quanto figura storica
—la madre di Gesti — sia in quanto figura teologica che compone in sé la rappresentativita dell’T-
sraele benedetto da cui & uscito il Messia e 'immagine della chiesa, della comunita dei credenti
in Gesu il Messia»178.

Tenuto conto di questi rilievi sui simboli di Ap 12, che molto probabilmente su-
scitavano gia nei primi ascoltatori (e nei lettori) il ricordo della Madonna, si pud
considerarla, alla luce di questa visione, come il vertice del popolo di Dio dell’antica
e della nuova alleanza; popolo che ha gia dato alla luce il “Cristo terreno” e mettera

172 Cfr. Lc 1,39-45 con 2Sam 6. Per approfondire questa concezione tipologica e mariologica del Vangelo
secondo Luca, si consulti ’analisi esegetica molto raffinata e completa condotta sull’«uso della Scrittura
in Luca 1-2» e sul tema di «Maria Figlia di Sion e Tabernacolo Escatologico» nel volume di R. LAUREN-
TIN, Structure et théologie de Luc I-I1 (Etudes Bibliques), Paris 19645 (1957), 64-92.148-161.

175 Cfr. Es 19,16.18; Dt 4,11-12 e anche Dt 9,10; 5,4-5.24-26; Eb 12,18-21.

174 Quasi certamente 'arca dell’alleanza fu distrutta dall’esercito babilonese di Nabucodonosor nel 586
a.C. Sta di fatto che, da quel momento in poi, I'arca dell’alleanza non fu pit ritrovata né rimpiazzata

(cfr. Ger 3,16).
175 Mt 27,51 (// Mc 15,38).
176 1Gv 4,8.16.

177 Oltre ai passi sulla teofania sinaitica, cfr. specialmente 1Re 8,10-11; Sal 18,8-10; Sir 16,18; Is 29,6; Ez
1,4; Dn 7,9-10.

178 BIANCHI, Apocalisse, 138.

429

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

al mondo — gradualmente e non senza intenso dolore — il “Cristo totale”. Questa
prospettiva interpretativa, che & a un tempo cristologica, ecclesiologica e anche mariolo-
gical?®, ¢ perfettamente coerente con la consapevolezza della Chiesa contemporanea,
sintetizzata nella Lumen gentium. Difatti, al n. 53, la costituzione dogmatica concilia-
re considera Maria all’interno del mistero di Cristo e della Chiesa, mettendo in evi-
denza I'aiuto efficace da lei continuamente offerto ai fratelli e alle sorelle di suo Figlio:

«[La Vergine Maria] ¢ unita, nella stirpe di Adamo, con tutti gli uomini bisognosi di salvezza,
anzi, ¢ “veramente madre delle membra (di Cristo)... perché... ha cooperato con la sua carita
alla nascita dei fedeli nella Chiesa, i quali di quel capo sono le membra”180, Per questo & anche
riconosciuta quale sovreminente e del tutto singolare membro della Chiesa e sua immagine ed
eccellentissimo modello nella fede e nella carita; e la Chiesa cattolica, edotta dallo Spirito santo,
con affetto di pieta filiale la venera come madre amatissimax»181.

A questa «Madre amatissima», che, ora piti che mai, da risortals2, puo agire a
nostro favore, possiamo affidare con fiducia le nostre lotte — interiori ed esterne —, ma
anche tutte le nostre speranze, convinti che

«nella sua materna carita [ella] si prende cura dei fratelli del Figlio suo ancora peregrinanti e
posti in mezzo a pericoli e affanni, fino a che non siano condotti nella patria beata»183,

179 Condividiamo totalmente il parere di A. VALENTINI, I/ «grande segno» di Apocalisse 12. Una chiesa ad
immagine della Madre di Gesa, in Marianum 59 (1997) 31-63: 55: «Il senso ecclesiale e quello mariolo-
gico non sono affatto alternativi — come spesso si pensa — ma complementari; addirittura si postulano a
vicenda: la Chiesa senza Maria mancherebbe di un punto di riferimento concreto e di una dimensione
qualificante; Maria senza la Chiesa sarebbe una meteora improvvisa e inspiegabile nel cielo dell’ Apoca-
lisse, una presenza estranea e difficilmente giustificabile».

180 AUGUSTINUS, De S. Virginitate, 6, in Patrologia Latina 40, 399.

181 Lumen gentium, 53, in E. LORA (ed.), Enchiridion Vaticanum. 1. Documenti del Concilio Vaticano II.
Testo ufficiale e versione italiana, Bologna 198515 (1981) [EV 11, §§ 284-456, pp. 120-263: § 436, p. 247.

Sulla base del dogma dell’assunzione, vari teologi sostengono in modo esplicito che I’ Assunta, «perfezi-
onata» in tutta la sua persona (cfr. Eb 12,23), sia pienamente conformata al Figlio, per cui vive con un
«corpo spirituale» come il suo (1Cor 15,44.46). Sileggano, ad es.: R. LAURENTIN, La Vergine Maria. Ma-
riologia post-conciliare, Roma 19846 (1970; orig. francese: 1968), 243; G. OGGIONI, Maria presenza viva
e segno di comunione nella Chiesa, in La Madonna 26:3-4 (1978) 17-30: 27-28; A. P1ZZARELLI, Presenza,
in S. DE FIORES — S. MEO (edd.), Nuovo dizionario di mariologia, Cinisello Balsamo 1986, 1161-1169:
1167-1168; T. TURI, Presenza, in S. DE FIORES - V. FERRARI SCHIEFER - S.M. PERRELLA (edd.), Mariologia
(I Dizionari San Paolo), Cinisello Balsamo 2009, 1002-1012: 1006.1008.1011. Ma soprattutto si tenga
conto dei pronunciamenti di PAOLO VI, Messaggio pasquale a Roma e al mondo. La certezza cristiana
della risurrezione finale é la sola garanzia di un progresso umano autentico [Domenica, 18 aprile 1976:
solennitd della Risurrezione], in Insegnamenti di Paolo VI, XIV. 1976, Citta del Vaticano 1977, 275-279:
277; Ip., Il mistero umano e divino dell’ Assunzione di Maria [Marteds, 15 agosto: solennita dell’ Assun-
ta]», in Insegnamenti di Paolo VI, X. 1972, Citta del Vaticano 1973, 810-814: 812-813; BENEDETTO XVI,
Lourdes - La concelebrazione eucaristica per i malati sul sagrato della Basilica di Notre-Dame du Rosaire.
La forza per i malati e i sofferenti [Lunedi, 15 settembre 2008], in Insegnamenti di Benedetto XVI, IV, 2.
2008 (luglio-dicembre), Citta del Vaticano 2009, 333-338 (orig. francese): 338.

183 Lumen gentium, 62,in EV 1, § 436, p. 247.

18

5

430



Franco Manzi

Anche mediante la «funzione salvifica» della Madonna, sempre subordinata e fi-
nalizzata all’efficace attrazione redentrice di «Cristo, unico Mediatore»184, i cristiani
si rendono conto che la perseveranza nella fede e nella lotta contro le forze del male,
prima che essere un compito (Aufgabe), & un dono (Gabe) dello Spirito del Risorto.
Aiutati percio dal Consolatore!, i fedeli, anche quando la paura li assale, possono
fare memoria del fatto che — proprio come fu per la «donna» Maria del Vangelo di
Giovanni (19,26-27) e per la donna-popolo di Dio dell’ Apocalisse (12,2.5) — la sof-
ferenza nella lotta per il bene ¢ parte essenziale dell’esperienza delle doglie (cfr. Gv
16,21). Grazie ad esse, pero, ¢ gia in atto la nascita gioiosa del “Cristo totale”. Anzi,
a questo processo di nuova creazione 72 fieri186 ciascun cristiano puo dare il proprio
contributo, rinvigorito dalla promessa di Gest, il cavaliere vittorioso sul cavallo bian-
colsT:

«Viho detto questo perché abbiate pace in me. Nel mondo avete tribolazioni, ma abbiate corag-
gio: io ho vinto il mondo!»188,

184 Ibid.

185 Cfr. Gv 14,16-17; 16,7-15.

186 Cfr. Ap 3,12; 21,1-2.5 e anche Rm 8,19-23; 2Cor 5,17; Gal 6,15; 2Pt 3,13.
187 Ap 6,2; cfr. 19,11-16.

188 Gv 16,33.

431

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Visione profetica della Chiesa, di Maria e del diavolo nel contesto liturgico dell’Apocalisse

Riassunto

In Ap 12 sembrerebbe che il bambino e sua madre siano identificabili rispettivamen-
te con Cristo e con la Madonna (interpretazione cristologica e mariologica). I’esege-
si del brano mostra, invece, che la donna vi rappresenta il popolo di Dio dell’Antico
e del Nuovo Testamento, dal quale proviene Cristo (interpretazione cristologica ed
ecclesiologica). L’intento del presente studio & mostrare che non vi ¢ contraddizione
tra le due interpretazioni. In effetti, benché la donna non possa essere identificata di-
rettamente con la Madonna, tuttavia, a quei tempi — come oggi —, Ap 12 ne suscitava
il ricordo. Quindi, si faceva memoria della Madonna come della “punta di diamante”
del popolo di Dio, il quale, come una madre, ha gia dato alla luce il “Cristo terreno”
e, lungo la storia, dara alla luce il “Cristo totale”, cio¢ Gesu Cristo e i cristiani, mem-
bra del suo corpo.

Abstract

Though it might seem that in Rev 12 the child and his mother could be identified re-
spectively with Christ and with the Blessed Virgin (Christological and mariological
interpretation), exegesis of the passage shows that the woman represents the people
of God of the Old and the New Testament, from whom comes the Christ (Christo-
logical and ecclesiological interpretation). The aim of the present study is to show
that there is no contradiction between the two interpretations. In fact, although the
woman cannot be directly identified with the Virgin, nevertheless then — as now —
the passage reminded of her. The Blessed Virgin was therefore remembered as the
“spearhead” of the people of God, a people which, like a mother, has already given
birth to the “earthly Christ” and is destined throughout history to give birth to the
“total Christ”, that is Jesus Christ and the Christians who are members of his Body.

432



