Articoli RTLu XXIIl (3/2018) 573-592

La théologie dans une cité en construction
Pour un renouvellement de la recherche théologique
en Afrique

Edouard Adé*

Introduction

A l'idée de théologie africaine ont été longtemps rattachés les paradigmes de 'in-
culturation et de la libération. Mais vers la fin du XXeme siecle et au seuil du XXTeme
siécle, d’autres pistes de recherche ont été ouvertes: théologies de la reconstruction!,
théologies de la créativité et de I'inventivité2, théologies du développement?, etc. Plus
récemment, 'Institut de Théologie de la Compagnie de Jésus (Abidjan) et la Faculté
de théologie de I'Université Catholique de I’Afrique ont énoncé une thématique ori-
ginale de recherche dans une Afrique ot la réalité de la cité devient de plus en plus
significative: le projet d'une «théologie dans la cité»4.

Que faudrait-il entendre par théologie civile, théologie publique, ou théologie en
urbanité?

Sil’objet de la théologie est le mystére méme du Dieu qui transcende tout langage
et toute représentation, quel sens y aurait-il d’ajouter a cet effort d’intelligence du

Edouard Adé est Docteur en sociologie et Docteur en théologie. Il est enseignant-chercheur a I'Univer-
sité Catholique de I’Afrique de I'Ouest (Centre de recherche et de spiritualité Notre Dame de I'Incul-
turation). E-mail: ade.edouard@gmail.com.

1 KA MANA, Théologie africaine pour temps de crise. Christianisme et reconstruction de I’Afrique, Paris
1993.

2 L. SANTEDI KINKUPU, Les défis de I'évangélisation dans I Afrique contemporaine, Paris 2005.

> B. SOMBEL SARR, Théologie du développement et inculturation: questions de fondements, Paris 2011.
Dans la ligne du renouvellement de la pensée théologique africaine, il faudrait signaler ici quelques
contributions significatives: A. NOUWAVI, La Pdque de ['Afrique. Jalons pour un renouveau théologique,
Paris 2016; N. Y. SOEDE, Inventer une Afrique autre. Monde invisible, Développement et Christianisme,
Abidjan 2017; E. ADE — P. BERE (ed.), Nouveaux jalons pour une théologie africaine, Paris 2018.

4 Colloque international de 'ITCJ: «La théologie dans la cité», Abidjan 24-26 novembre 2014. Colloque
international de 'UCAO-UUA: «Penser la ville africaine de demain dans le contexte de la mondialisa-
tion», Abidjan, 13-15 mars 2018.

573



=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

mystere des qualificatifs sociologisants comme «civile», «publique», etc.? L’exercice
ne devient possible et méme pensable que si 'on retient en méme temps que ce Dieu
— ’Au-dela de tout — a pris I'initiative de se communiquer a ’homme, mieux, de
nouer une Alliance avec lui, et méme de lier en quelque sorte son sort au sien. La dé-
marche rationnelle de ’homme pour se faire une intelligence du mystere de ce Dieu
ne peut étre faite sans une prise en compte de tous les déterminants sociohistoriques
qui tissent la vie de cet homme. Une théologie civile devient dés lors possible.

L’objet de la présente réflexion est d’aider a mieux circonscrire ce nouveau chan-
tier pour la théologie africaine en cherchant a en préciser la vision et la mission.

Présenter une vision, c’est donner une maniére de voir, projeter un faisceau de
lumiére pour saisir dans le lointain les formes de quelque chose qu’on ne fait qu’en-
trevoir mais dont on espére qu’il fera sens, qu’il pourra avoir une portée significative
pour un temps encore en avénement. Et parce que cette vision est porteuse d’'une
espérance, elle peut déja induire un agir historique qui exprime une sortie de soi
(une mission), un exode vers un lieu nouveau. Il s’agit ici, en Poccurrence, de faire
descendre la théologie africaine dans I'aréne de la polzs, donc de la faire sortir des
églises, des sacristies, des séminaires, des scolasticats, des facultés et instituts...vers
un nouvel espace ot toutes les formes de rencontres sont possibles. Une telle sortie
ne serait pourtant pas la premicre. Les théologies de I'inculturation n’avaient-elles
pas déja opéré une sortie dans les montagnes, vers les villages, pour étre élaborées
«sous I'arbre a palabre»’? Les théologies de la libération n’avaient-elles pas, elles
aussi, opéré une sortie vers les maquis des mouvements de libération, vers les camps
des réfugiés, vers les prisons politiques, etc.? Mais alors, a quelle sortie nouvelle, vers
quels espaces nouveaux la théologie africaine est-elle provoquée aujourd’hui?

De tels espaces ne sauraient simplement étre tracés a partir des coordonnées
d’une géométrie plane, mais bien en 3D, c’est-a-dire en un plan ot se meuvent des
sujets historiques concrets, parce qu’il s’agirait des espaces multiformes de I’actualité
historique africaine, I’actualité historique d’un vieux continent, dont I'Eglise remonte
aux temps apostoliques et patristiques, mais qui, pourtant, est aussi d’évangélisation
récente avec, par conséquent, une tradition théologique en constitution®.

Comment, a coté des élaborations théologiques africaines nouvelles, le projet
d’une «théologie publique» pourrait-il s’énoncer?

Quelle originalité ce projet de théologie s’élaborant au cceur de la cité est-il en
droit de revendiquer? A quelle cité s’applique-t-elle? Celle-ci peut-elle étre a la fois
un lieu théologique et un lieu de transformation historique?

5 Cfr. J.-M. ELA, Ma foi d’Africain, Paris 1985, 215-218. En fait, I'idée de «’arbre» chez Jean-Marc Ela
renvoie 2 'arbre de la Croix. Cfr. Y. ASSOGBA, Jean-Marc Ela. Le sociologue et théologien africain en
boubou, Paris 1999, 63.

6 On fait remonter, en effet, I"émergence de la théologie africaine contemporaine 2 la parution de I'ou-
vrage dont Alioune Diop prit l'initiative: Des prétres noirs s'interrogent (1956).

574



Edouard Adé

Pour répondre a ces différentes questions, la présente étude partira d’une ré-
flexion sur la cité comme lieu théologique, avant d’énoncer les axes d’élaboration de
la théologie au cceur de la cité en vue de la formulation de ce qui pourrait tenir lieu
d’une vision et d’une mission de la «théologie publique» dans la jeune Afrique du
XXTIeme siecle.

1. La cité comme lieu théologique

1.1. La notion biblique de la cité

La notion biblique de la «cité» n’a pas la méme connotation que celle de la «cité
grecque». Il est vrai que le mot hébreu %, qui est le plus employé dans la Bible, est
traduit en grec par polis. Il renvoie simplement a une représentation politique et so-
ciale du peuple. Si dans la tradition des peuples, la fondation d’une ville est souvent
présentée comme |’élément majeur — le vocable «civilisation» ne charrie-t-il pas cette
idée? — pour Israél, I'’élément fondateur est I'histoire de cet «Araméen errant» (Dt
26,5) dont il faut rappeler le souvenir en célébrant les merveilles de Yahvé. Comme
peuple, Israél semble constituer son identité en contraposition avec 'idéal de la cité,
peinte plutot en négatif dans les récits des origines. La premiére ville dont fait men-
tion la Bible, a été I’ceuvre de Cain le meurtrier qui lui donna le nom de son fils Hé-
nok (Gn 4,17). L’épisode de Babel (Gn 11) constitue une autre illustration de cette
défiance vis-a-vis de la ville. Abraham laisse a Loth le choix des contrées citadines
(Sodome et Gomorrhe) (Gn 13,12 s.). Josué devra détruire la ville de Jéricho (Jos
6-8).

Cependant, avec le tournant de la monarchie, le rapport a la ville dit connaitre
une évolution. A Israél qui demanda un Roi, Yahvé donna, aprés 'expérience mal-
heureuse de Saiil, David dont il consolida le pouvoir autour de la cité de Jérusalem.
Mais Jérusalem, avant de devenir la «Cité de David» était d’abord la cité des Jébusites
cananéens (2 S 5,6-12). La charge symbolique paienne de la cité subit [a une recon-
version dans un autre champ sémantique ot les signifiants sont, en derniére instance,
référés a Yahvé qui est le véritable Roi d’Israél.

Méme dans cet horizon, la cité israélienne n’échappera pas a 'ambiguité liée a
toute institution royale, ambiguité contre laquelle Yahvé avait déja prévenu Israél
quand il faisait la requéte d’un Roi. La cité qui pourrait étre une citadelle (un rempart
de protection) a souvent été le théatre de I'idolatrie et des injustices sociales, toutes
choses qui déplaisent profondément a Yahvé et qui seront au cceur des dénonciations
des prophétes. Mais ceux-ci dénoncant ces abominations, révélaient aussi le dessein
secret de Yahvé qui prépare pour le petit reste une «cité sainte» (Is 52,1).

Dans le NT, la cité apparait comme lieu d’annonce. Jésus parcourait villes et vil-

575

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

lages. Mais c’est sur les cités que Jésus fera ses invectives (Mt 11,21 s.). Il pleurera
méme sur Jérusalem (Lc 19,41-55). Mais a c6té de cette image de la cité comme lieu
de fermeture a Dieu et de 'orgueil humain et qui doit étre détruit (Ap 10), émerge
une autre image, notamment dans les épitres pauliennes. Les convertis sont appelés
a devenir les «concitoyens des saints» (Eph 2,11). Dans cette perspective positive, la
Lettre aux Hébreux offrira de la cité la vision la plus achevée: tout le peuple de Dieu
y est montré marchant vers cette Cité céleste (He 12), que I’Apocalypse finira de dé-
crire apres le chapitre 20 consacré a la destruction de Babylone.

1.2. Dappropriation théologique de la cité

S’il est suffisamment suggestif pour la théologie que ’aventure humaine commen-
cée au jardin d’Eden (Gn 2) se termine dans une cité, la Cité sainte (Ap 21-22), c’est
cependant saint Augustin’ qui, dans les Livres VI et VII de la Cizé de Dieu, a donné,
par la critique qu’il en fait, une notoriété au concept de «théologie civile» mis au
point par Marcus Varron. Celui-ci, en effet, distingue trois formes de théologie dans
la Rome antique: une théologie mythique, une théologie naturelle et une théologie
civile. Selon Varron, la premicre espéce de théologie convient au théatre, la deuxieéme
au monde et la troisiéme 2 la cité. Mais si, comme tous les mots en «-logie», la théo-
logie désigne I’étude de la logique interne (logos), «la connaissance approfondie» de
Dieu (Theos), cette forme de connaissance ne saurait étre de ordre des phenomena
(ce qui apparait). On comprend alors pourquoi Varron tourne en dérision la tragédie
qui met en sceéne des divinités et Sénéque désavoue la théologie civile ot les lois et
les coutumes imposent 2 la société des cultes auxquels il recommande une adhésion
tout extérieure, laquelle n’engage pas vraiment les sentiments du cceur. Mais comme
le note Augustin, si ces différentes formes de théologie étaient conformes a la raison,
pourquoi les avoir séparées de la théologie naturelle (celle des philosophes) et leur
avoir assigné d’autres lieux que le monde? Le théatre n’est-il pas dans la cité et la cité
n’est-elle pas dans le monde? Mais alors qu’était la cité?

Pour les Anciens, la civitas renvoie a la polis grecque, qui désigne une commu-
nauté de «citoyens» libres et autonomes. On parlait de la cité des Athéniens et non
de la cité d’Athénes. Aristote insiste sur cette dimension de vie commune: il parle
d’une «Koinonia d’animaux politiques» réunis par un «choix de vie commune» (cfr.
Politique, 1252-1254). Cette vie commune est assurée et consolidée par la référence a
un méme passé mythique, a des héros communs, a des rites et a des lois intégrées et
partagées. On comprend alors pourquoi Augustin traite sur un méme pied le théatre
et la cité: «la théologie mythique, cette théologie de théatre, (...) se rameéne a la théo-

7 Pour un approfondissement de la notion de cvitas chez saint Augustin, voir: J. RATZINGER, Peuple et
Maison de Dieu dans 'ecclésiologie de saint Augustin, Perpignan 2017.

576



Edouard Adé

logie civile, de sorte que celle des deux qu’on réprouve et qu’on rejette n’est qu’une
partie de celle qu’on juge digne d’étre cultivée et pratiquée». Et il explique pourquoi:
«quand je dis une partie, je n’entends pas une partie jointe a 'ensemble par un lien
artificiel et comme attachée de force; j’entends une partie homogeéne unie a toutes
les autres comme le membre d’un méme corps. Voyez, en effet, les statues des dieux
dans les temples; que signifient leurs figures, leur age, leur sexe, leurs ornements, si-
non ce qu’en disent les poétes? Si les poctes ont un Jupiter barbu et un Mercure sans
barbe, les pontifes ne les ont-ils pas de méme?». Ce qui est célébré dans le temple,
c’est que les mythes ont relaté.

1.3. La cité et le théatre du monde

Mais si le théatre et la cité sont des ceuvres des hommes, le monde, lui, est créé
par Dieu. C’est pour cela que ce qui est dit 13, dans le cadre d’une religion natu-
relle change de signification dés lors que 'on se place sur le versant de la révélation:
le Dieu que personne n’a vu auparavant prend I'initiative de se communiquer aux
hommes. Lorsque le Dieu inconnu choisit lui-méme d’apparaitre sur la scéne, en se
révélant comme le Créateur de toute chose, la traduction de sa théophanie dans la cité
change de nature; le théatre devient ici le «grand théatre du monde»8 et le drame qui
s’y déroule devient un «auto-sacramental». On est 1a reconduit 2 une conception plus
fondamentale de la cité, susceptible d’intégrer tous les niveaux de la polis grecque, en
les rapportant a leur fond de vérité, qu’Augustin exprime dans une formule incisive:

«Deux amours ont (...) bati deux cités: 'amour de soi jusqu’au mépris de Dieu, la cité de la
Terre, 'amour de Dieu jusqu’au mépris de soi, la cité de Dieu» (XIV, 28, 1).

Si ce que désigne Augustin en parlant de cité terrestre est certainement le monde
tel qu’il va, avec son corps de citoyens, ses institutions, son histoire, ses gouvernants,
ses bonheurs et ses malheurs, elle n’est pas réductible a une ville, un empire ou un
mode de gouvernement, mais elle se référe fondamentalement a une disposition in-
térieure. Cela est encore plus vrai pour la cité de Dieu qui, si elle renvoie a I'idée de
citoyenneté fondamentale dans la religion civile des Romains, se rapporte avant tout
a la sagesse, 2 la Paix, au culte unique de Dieu, aux saints du ciel, a 'Eglise, a la pro-
vidence divine, 2 la justice etc.

Selon Augustin, les deux cités sont mélées ici-bas depuis le commencement jusqu’a
la fin. «Toutes deux [...] ont part aux biens et aux maux de cette vie, mais leur foi,
leur espérance et leur charité sont différentes jusqu’a ce que le dernier jugement les
sépare et que chacune d’elles arrive 2 sa fin qui n’aura point de fin» (XVIII, 54, 2).

8 P. CALDERON DE LA BARCA, Le Grand Théitre du monde, trad. de C. Murcia, Paris 2005.

577

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

La maniére dont St Augustin situe donc la cité de Dieu et qui reprend la concep-
tion johannique du chrétien dans le monde (Jn 17,16-18) explicitée par la Lettre a
Diognéte, place la théologie qui se déploie en plein théatre du monde comme une
théologie de permanent discernement des esprits.

Que pouvons-nous en tirer pour la situation de la théologie en Afrique?

2. Vers une nouvelle topique de la théologie en Afrique

Au moment ot Augustin décrivait avec cette profondeur d’esprit I'imbrication
des deux cités au cceur du monde ot il est demandé au croyant de choisir toujours a
nouveau son «étendard», un monde s’écroulait et un autre monde était en gestation,
au plan terrestre et au plan proprement spirituel: I’empire romain était en déclin, le
monde passait aussi par une mutation spirituelle profonde.

Au moment ot la théologie africaine est invitée a descendre dans I'aréne de la cité,
avons-nous vraiment pris la mesure des transformations qui s’y opérent?

2.1. Leffondrement des mondes

Vers la fin des années 50 du XXeme siécle, Chinua Achebe avait donné le ton
en parlant du «monde qui s’effondre» (Things Fall Apart)®. Mais en réalité, ce sont
des mondes qui se sont effondrés depuis lors en Afrique. Devant le drame de ef-
fondrement du monde traditionnel, la Grande Royale — un personnage clé du ro-
man philosophique de Cheikh Hamidou Kane, L’aventure ambiguél, avait assigné
a I'aventure de I’école nouvelle une mission qui surdétermine secrétement la pensée
africaine jusque-la: pas seulement «apprendre a lier le bois au bois» mais surtout «ap-
prendre 2 vaincre sans avoir raison». La pensée africaine se sent comme piégée par
cette consigne: elle sera constamment a rechercher un spécifique qu’elle ne construira
que pour se donner a son tour une raison de défendre son bon droit d’avoir été injus-
tement vaincu par quelqu’un qui n’avait pas raison. Par-13, elle s’enfoncera dans un
imaginaire ot elle cherchera méme a batir une unité africaine sur des bases anthropo-
logiques irréelles parce que idéales: une Afrique de solidarité, ot tout le monde était
frére, et pouvait tout mettre en commun, etc. Une telle Afrique n’a jamais existé, et il
est étonnant que, malgré la mise au jour des matériaux concrets de I’historiographie
africaine travaillée par les conflits meurtriers qui sont connus sous tous les cieux, on
ait longtemps persévéré dans cet imaginaire.

9 C. ACHEBE, Things Fall Apart, London 1958.
10 C. H. KANE, L'aventure ambigué, Paris 1961.

578



Edouard Adé

Un deuxiéme monde qui s’est effondré, est précisément celui qui, par méconnais-
sance de I’Afrique réelle, s’est formé sur les réves du panafricanisme. Faute de réa-
lisme politique, elle a simplement manqué de faire les bons choix a I’Aube nouvelle
des indépendances. L’Afrigue Noire était si mal partiell que de nombreux Africains
désabusés, comme Fama Doumbouya — personnage principal de Les Soleils des indé-
pendances'2 — commencaient a se demander: «a quand la fin des indépendances?».
Désenchantement devant une Afrique post-indépendance qui secréte ses «sociétés de
sorciéres» a tous les paliers de la vie sociale ol «les grandes initiées» (les dirigeants)
dévorent «les enfants des autres». Face a ces logiques néocoloniales plus redoutables
que celles coloniales, il n’est pas étonnant que la ruse de 'imaginaire ait produit aussi
des formes de conduites que la jeune zntelligentsia des années 1980 n’a pas manqué
de saisir comme I'expression des Afrigues indociles'?, une indocilité face au vecteur
colonial mais aussi une indocilité face a ce qui n’en est que la perpétuation: la gestion
calamiteuse de I’Afrique par les Africains. Devant une telle situation, la question qui
émerge est sans doute celle que Axelle Kabou s’est posée: Et si ['Afrique refusait
le développement?14. Mais il y a aussi une autre manicre de lire ce piétinement de
I’ Afrique: si I’ Afrique était restée fidele a sa conception de développement ot le rap-
port a la nature était prédominant, elle n’aurait pas cherché a courir des décennies
durant, aprés un modele de développement qui, aprés avoir littéralement saccagé la
nature, remet aujourd’hui au centre I’'obsession de I’écologie!”.

Un troisieme monde qui s’est effondré, est le monde des messianismes politiques:
les peres de la nation, les timoniers nationaux, les jeunes révolutionnaires plein
d’idéaux, etc... En s’effondrant, ce monde a laissé sur le champ africain des seigneurs
de la guerre qui font et défont les Etats en quéte d’unité nationale, provoquant ter-
reurs et désolations partout, surtout autour des mines d’or, de diamants, et des puits
de pétrole. Le chiffre en est les millions de populations déplacées, les conduites dés-
humanisantes a 'instar des «viols collectifs»16 comme armes de guerre, avec un prix
cher payé: la confiscation de I’avenir des «enfants soldats»17.

Un quatrieme monde qui se fissure a présent est celui des renouveaux démocra-
tiques. Il se fissure dangereusement sous le coup conjugué des tripatouillages consti-
tutionnels auxquels le peuple africain cherche a résister de toutes ses forces, et des

11 R. DUMONT, L'Afrique noire est mal partie, Paris 1962.

12 A, KOUROUMA, Les soleils des indépendances, Paris 1970.

13 A. MBEMBE, Afrigues indociles, Paris 1988.

14 A, KABOU, Et si ' Afrique refusait le développement?, Paris 1991.

15 A. QUENUM, Et si I'Occident se trompait?, in La Croix du Bénin, Editorial, 7 novembre 2014.

16 http://www.jeuneafrique.com/155033/societe/viols-collectifs-de-luvungi-les-victimes-racontent-
la-trag-die/.

17 M. SCHMITZ (éd.), La guerre. Enfants admis, Bruxelles 2001.

579

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

conflits a vecteur économique (mines, pétrole) ainsi que les conflits a vecteur reli-
gieux (Boko Aram, Agmi, etc.).

2.2. Les mondes en émergence

Derriére ce quatriéme monde, deux mondes se mettent en place:

— un nouveau monde africain ot I’ Afrique des villages céde la place a une Afrique
de plus en plus citadine: depuis 2010, plus de 41% de la population africaine
est urbaine et cette tendance va s’accentuant avec la perspective des 60% dans
les années 2030;

— un nouvel espace public se constitue grice aux réseaux sociaux et aux autres
TIC et qui projette I’ Afrique des jeunes dans un monde nouveau globalisé ot les
valeurs et les standards changent a une vitesse impressionnante.

A Parriere-plan de ces mondes se profile une crise anthropologique majeure dont
les signes avant-coureurs ont été donnés dans le double Synode que I'Eglise a consa-
cré a la famille (2014-2015)18. Quel réceptacle culturel offre encore ’humanité pour
accueillir la vérité du mystére de la personne humaine créée a 'image et a la ressem-
blance de Dieu? Mais inversement quelle chance représente encore pour ’humanité
des cultures qui n’ont pas biffé le surnaturel!® de leur registre anthropologique et qui
sont toujours en quéte de la transcendance?

La pensée théologique africaine aux prises avec les mutations profondes qui
s’opérent sous nos yeux dans la cité, saura-t-elle saisir I'’espérance que I’Afrique, mal-
gré tout, continue de représenter pour I’humanité entiére20? Comment, dans ses éla-
borations académiques au sein de nos universités catholiques, cette pensée assume-
t-elle les mondes africains en mutation sans pour autant brader dans les modes de
pensée passagers le viable transmissible dont elle est grosse?

18 11 s’agit de la ITIeme Assemblée générale extraordinaire du Synode des Evéques sur «Les défis pasto-
raux de la famille dans le contexte de I’évangélisation» (5-19 octobre 2014) et de la XIVeme Assemblée
générale ordinaire du Synode des Evéques sur «La vocation et la mission de la famille dans I'Eglise et
dans le monde contemporain» (4-25 octobre 2015). Ces deux Assemblées synodales ont mis en pleine
lumiére plusieurs fractures au sein de I’Eglise: fracture anthropologique entre 'Occident postmoderne
et les cultures traditionnelles, notamment celles de I’Afrique, fracture théologique entre les tenants
d’une herméneutique de la continuité dans la doctrine du mariage et ceux d’une herméneutique plus
praxéologique qui finit par induire une discontinuité doctrinale méme si cette derniére ligne s’en dé-
fend. Tout le débat suscité jusqu’au sommet de I'Eglise par I'Exhortation apostolique post-synodale
Amoris laetitia du Pape Frangois le montre clairement.

19 On lira avec intérét la correspondance échangée entre Gaston Fessard et Claude Lévi-Strauss a propos
de «Symbolisme, Surnaturel, Dialogue» (Fessard 1984: 494-513).

20 Benoit XVI parle de I’Afrique comme «poumon spirituel de ’humanité» (Africae munus, nn. 13 et
177).

580



Edouard Adé

3. Les réquisits de la théologie africaine au cceur de la cité

3.1. La gestion d’un héritage

Une premiére caractéristique de la pensée théologique africaine sollicitée a prendre
place sur la scéne publique est qu’elle est héritiere d’une forme particuliére d’inter-
culturalité qui s’est opérée dans le monde francophone entre une forme de pensée
séculiere d’un genre particulier (sécularisme frangais issu de la Révolution de 1789 et
de la séparation de I'Eglise et de I'Etat en 1905) et une pensée enracinée dans le divin.
Elle a mission de porter a la réflexion ce donné de fait qui constitue le présupposé
impensé des politiques de développement qui sont proposées/imposées aux sociétés
africaines en quéte d’émergence. Les négociateurs et acteurs locaux de ces politiques
sont, pour la plupart, formés dans les universités africaines censées développer une
instance critique. Ces universités ont-elles acquis une autonomie de pensée? Que
pourrait apporter la charge prophétique de la théologie a une telle instance critique?
Le lien entre critique sociale et prophétie théologique est a penser et a acter dans
le cadre de I'entrée en scéne publique de la théologie en Afrique francophone. Elle
montrera ainsi sa pertinence pour un contexte global de pensée africaine en quéte de
libération et d’affirmation de soi.

Cette réflexion est d’autant plus importante qu’aujourd’hui, en France, ’héritage
de la séparation de I'Eglise et de I'Etat est devenu préoccupant, méme pour ceux
qui s’en étaient réjouis?l. Si 1905 pouvait apparaitre comme le refus de la Cité de
Dieu, telle que comprise au Moyen-age, un siécle apres, c’est 'horizon d’une Cité
sans Dieu qui est fortement redouté. Il se traduit par ce que Sébastien Fath appelle
une «exculturation» du christianisme doublée d’une disqualification croissante des
Eglises sur la scéne publique?? qui va jusqu’a une mise en accusation du christia-
nisme23. Un autre paramétre est la multiplication des offres de sens concurrentes
dont la plus incisive est un islam de plus en plus radical. La réponse que les Eglises
évangéliques tentent d’apporter a cette situation est celle d'un activisme conséquent
dont le but est de réintroduire «Dieu dans la cité»: par un activisme politique en vue
d’une reconnaissance idéologique, par un activisme socio-médiatique en vue d’une
reconnaissance d’image, et par un activisme institutionnel en vue d’une reconnais-
sance de statut24, Ce tableau qui peut sembler ne concerner que la France et certains
pays européens s’élargit a d’autres espaces géographiques, en particulier, au contexte
africain.

21 S. FarH, Cité de Dieu ou Dieu dans la cité?, in Théologie évangélique 4/3 (2005) 23-37, 28.
22 Jhid., 29.

23 R. REMOND, Le christianisme en accusation, Paris 2000.

24 FATH, Cité de Dieu, 31-34.

581

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

Dans I’espace public, et forte de son sens de la tradition théologique, la théologie
africaine, tenant compte de ces nouveaux facteurs, indiquera a la pensée culturelle
africaine montante le potentiel vital de ce qui est transmis de génération en généra-
tion. Elle le montrera d’autant plus pertinemment qu’elle-méme ne se construira pas,
dans ses expressions nouvelles, sur les ruines de la théologie des ainés. Un paradigme
majeur qu’elle devrait mettre en valeur est celui de /’histoire. Elle sait, en effet que
depuis sa rencontre avec le Christ, I’ Afrique a été accompagnée par une Parole qui a
éclairé sa marche dans les vicissitudes de I'histoire. Cette parole adressée a des acteurs
sociaux précis, dont la vie a été transformée par elle, a creusé par elle-méme un sillon
profond dans le sol africain: une tradition théologique est en constitution en Afrique
et a besoin d’étre nourrie. Elle ne reprendra pas de facon redondante la probléma-
tique des alnés, et elle travaillera au sein des universités africaines pour la recontex-
tualisation historique du discours des ainés. Chaque nouvelle génération n’a pas a
reprendre les travaux sur les traditions africaines dans I'ignorance de ceux accomplis
par les ainés. Elle évitera surtout I’écueil de I'anachronisme dans I’évaluation de cette
contribution unique des ainés dans I’histoire de I’Afrique. L’humilité qui caractérise
toute vraie théologie purifiera son exercice de toute forme d’hybris. Ici, la théologie
africaine assumera humblement, dans son propre déploiement, la sagesse africaine
des tresseurs de corde: «c’est au bout de 'ancienne corde qu’on tresse la nouvelle»
(Sentence du Fa)2.

3.2. La prise en compte des pesanteurs existentielles

Une deuxiéme caractéristique de la théologie africaine est qu’elle provient comme
pensée théologique d’une tradition ot I’élaboration du discours théologique s’est
faite principalement, comme on I’a vu chez St Augustin, en dialogue avec une forme
particuliere de sortie du mythe: la sortie philosophique. L’un des efforts majeurs opé-
rés par les philosophes de la pensée classique fut, en effet, de purifier de ses formes
mythologiques la conception que les hommes se faisaient de Dieu. Les superstitions
furent reconnues comme telles et la religion fut, au moins en partie, purifiée par I’ana-
lyse rationnelle. Cest sur cette base que les Péres de I'Eglise entreprirent un dialogue
fécond avec les philosophes de I’Antiquité.

L’un des défis majeurs que présente I’Afrique est que ce travail de purification de
la mythologie par la raison n’a pas été faite au contact de la culture africaine tradition-
nelle avant que I'idéologie séculariste ne s’y substitue. Comment gére-t-on, en effet,
ce paradoxe entre I'indifférence voire I'allergie de nombre d’universitaires africains

25 Les tresseurs de corde est le titre d’'un roman de Jean Pliya (1987). Mais la sentence rapportée ici est
tirée du systéme géomantique de I'aire culturelle ewe-aja-fon et yoruba (Togo, Bénin et Nigeria) (cfr. les
travaux de Maupoil, Aguessy, Adé, Adékambi).

582



Edouard Adé

formés a la culture francaise séculariste vis-a-vis du fait chrétien et 'engouement de
ces mémes intellectuels pour les pratiques de la RTA les plus éloignées de la raison
critique? Il se pourrait qu’il y ait dans cette attitude quelque relent de nationalisme,
mais ce qui s’y manifeste le plus souvent, ce sont des drames existentiels non résolus.

La tension entre une guéte de libération existentielle et le déficit de la charge libé-
ratrice du discours philosophigue en Afrique n’appelle-t-elle pas I'exploration d’une
voie qui n’est pas moins purifiante pour la pensée mythologique et qui a été d’abord
minimisée par 'Occident (cfr. ce qui a été dit supra sur Varron) et n’a été prise en
compte que sur le tard: I'autre sortie du mythe que représente la tragédie?6?

La «mise en scéne» du drame humain et les psychodrames que représentent les
séances de priére dites de libération si en vogue dans les communautés ecclésiales
africaines appellent de la part des théologiens un investissement de recherche in-
terdisciplinaire avec les psychologues, les tradi-praticiens, les exorcistes, les philo-
sophes... Ce travail de recherche qui n’est pas d’abord un travail de bibliothéque et de
théorisation rapide doit reposer sur des matériaux solides: /les faits de vie. Ce qui est
attendu ici est un renouvellement de la méthodologie de travail dans les universités
africaines. Comment se constitue la base documentaire? Il s’agira ici de revaloriser les
sciences en -graphie. Peut-on occulter I'instance de la graphie pour passer a celle de la
logie. Y a-t-il une histoire sans une historiographie, une sociologie sans une socziogra-
phie, une ethnologie sans une ethnographie, une philosophie sans une sophia-graphie
(C’est-a-dire un corpus de sagesse sur lequel exercer la réflexion philosophique)...?
La théologie africaine n’aura-t-elle pas besoin d’une fidei-graphie c’est-a-dire d’une
description de la vie de foi réelle des Africains, leurs rapports existentiels au Dieu de
Jésus-Christ?

Une direction dans laquelle un travail méthodique et objectif mériterait d’étre
fait, dans le prolongement des recensements bibliographiques, est une évaluation des
matériaux de terrain collectés par les chercheurs africains, les mémoires et les théses
soutenus dans les facultés ecclésiastiques. Il faudra promouvoir des revues internatio-
nales spécialisées dans la diffusion et I’évaluation critique par les pairs des travaux de
terrain. Dans les sciences logico-formelles et surtout dans les sciences expérimentales,
ce sont les données de laboratoires, les expérimentations qui servent de base au pro-
grés de la discipline. L’insertion de la théologie africaine dans cet environnement, si
elle veut honorer les attentes du monde scientifique, doit induire un renouvellement
de sa méthodologie. Adossée a des recherches exégétiques et patristiques de plus en
plus exigeantes méthodologiquement, elle doit promouvoir une méthodologie tout
aussi exigeante vis-a-vis du vécu de la foi des Africains qu’elle se donne mission de
réfléchir.

26 Hans Urs von Balthasar a consacré a cette thématique, dans son immense ceuvre théologique, 7 vo-
lumes intitulés précisément Theodramatik (la dramatique divine) (Balthasar 1973-1983).

583

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

Il'y a une interconnexion nécessaire a établir entre la recherche fondamentale et le
vécu pastoral des communautés ecclésiales ainsi que le devenir des sociétés africaines
concrétes au sein desquelles I'Eglise poursuit sa mission d’évangélisation. Cela pour-
rait ouvrir des champs significatifs de recherche.

Dans cette perspective de renouvellement épistémologique et méthodologique, la
question du point de départ, pour important qu’il soit, devient secondaire. Jusque-la,
la critique en théologie africaine s’est surtout contentée d’évaluer les auteurs en fonc-
tion du mystére chrétien leur ayant servi de paradigme de recherche et d’élaboration
(création, incarnation, passion, mort et résurrection, pentecdte, mystére trinitaire)
souvent référé a des paradigmes plus socio-anthropologiques (culture, société, his-
toire, etc.). Si sur le plan socio-anthropologique, une perspective holistique pouvant
rendre compte de la complexité du vécu social est a souhaiter, sur le plan proprement
théologique, il ne faudrait jamais perdre de vue que chaque mystére chrétien parti-
culier ouvre en réalité au tout du Mystere révélé en Jésus-Christ et qu'il ne serait pas
pertinent de dire que parce que tel auteur est parti de I'incarnation ou de la croix, son
approche serait insuffisante. La pertinence a rechercher devrait étre dans I’évaluation
du chemin allant du «fragment» au «tout» et sa pertinence pour la vie de foi des com-
munautés ecclésiales africaines actuelles.

3.3. Uémergence d’un nouvel espace public

Une troisieme dimension de la présence de la théologie africaine au cceur de la cité
est qu’elle doit aider a prendre la mesure d’un fait social nouveau indiqué dans les
mutations de I’Afrique, a savoir: /'émergence d’un nouvel espace public.

La théologie africaine qui avait commencé a s’élaborer sous ['arbre a palabre aux
c6tés des sages intellectuels africains en régime d’oralité, avait eu du mal a s’invi-
ter dans les agoras des cités africaines, a ces lieux ol se pensait le devenir politique
de I’Afrique et ot s’élaboraient aussi les politiques de développement. Ses incur-
sions dans ce domaine étaient regardées avec suspicion, non sans cause: elle n’avait
pas encore réussi 2 mettre au point un ensemble conceptuel libéré des malenten-
dus d’époque: c’était la vogue des concepts marxisants de domination-libération,
de luttes de classes, d’aliénation, etc. Ce temps est sans doute révolu aujourd’hui;
néanmoins, a-t-on pris la mesure de ce qui était déja en route dans une théologie sous
l’arbre a palabre?

Dans les sociétés traditionnelles, il y avait des espaces et des pratiques de cri-
tique sociale. Il est loisible de recueillir sur le plateau d’Abomey (ancien royaume du
Danxome¢) des récits mettant en lumiére la fonction de critique sociale du «fou» dans
la cour royale et la figure de la princesse «émancipée» (Ahwlikponua). La pratique
des parentés a plaisanterie largement répandue en Afrique de 'Ouest crée aussi cet
espace ol la vie sociale est dédramatisée, tournée en dérision: rakiré chez les Moa-

584



Edouard Adé

ga au Burkina, sinankunya chez les Dioulas au Burkina et au Mali, foukpé chez les
Baoulés en Cote d’Ivoire, kalir ou massir chez les Séreres ou Kal chez les Wolofs au
Sénégal.

Entre la sphére politique et le domaine privé des enclos parentaux, au Danxomg,
il y avait un espace accessible a tous et ol se formait une opinion publique dont le
pouvoir royal traditionnel, malgré son caractére despotique tenait compte.

Cet «espace public traditionnel» multiforme a été relayé par I'intelligentsia pen-
dant la période coloniale sous diverses formes: dans les associations syndicales au
sein des colonies et dans les associations d’étudiants en Métropole. La Diaspora né-
gro-africaine en Amérique et en Europe a joué un grand réle dans I’animation de
cet espace de "opinion publique, un espace fédérateur au-dela des pays d’origine et
au-dela méme de la race. On y retrouvait, pas seulement des Noirs et des Mulatres,
mais aussi des Blancs. C’était un espace symbolique ot des citoyens du monde se
retrouvaient dans une expérience précise d'une humanité en souffrance ou en quéte
de liberté.

Aprés les indépendances, et sous les régimes dictatoriaux, cet «espace de I'opi-
nion publique libre» a trouvé refuge dans les Eglises et dans la clandestinité des ma-
quis «communistes» avec le role toujours permanent de la Diaspora africaine. C’est
la conjugaison de ces forces qui ont été appelées «forces-vives de la Nation» au Bénin
qui ont préparé et réussi la Conférence Nationale et la transition démocratique au
Bénin et ot I'Eglise a joué un rdle éminent a travers 'action charismatique d’un Prélat
comme Mgr Isidore de Souza?7.

Mais aujourd’hui comment se fait le relais d’un tel «espace de I'opinion publique
libre»?

Pour partir de 'exemple du pays initiateur des conférences nationales, ce relais
s’essaie a travers I'action de I'Observatoire chrétien catholique de la gouvernance
coordonnée par Julien Efoé Pénoukou, de la formation de la conscience citoyenne or-
ganisée par I'«Institut des artisans de justice et de paix» fondé par Raymond Goudjo.
Aux heures d’incertitude de la démocratie béninoise, ce relais a été assuré de facon
décisive a travers la tribune de La Croix au Bénin animée de main de maitre par André
Quenum jusqu’a sa fameuse «lettre ouverte au Président de la République» peu avant
sa mort. Plusieurs autres initiatives participent a cette animation de I’espace public.
Mais la direction dans laquelle un centre de recherche théologique comme le Centre
Notre Dame de ['Inculturation®8 impulse la réflexion est la complémentarité et Parti-
culation nécessaire a assurer entre trois types d’espace: «|’espace commun», «I’espace

27 Fabien Eboussi Boulaga a consacré aux conférences nationales un ouvrage: Les conférences nationales
en Afrique noire — Une affaire a suivre, Paris 2009.

28 Ce Centre théologique est fondé par Barthélemy Adoukonou, ancien Secrétaire du Conseil Pontifical
de la Culture, qui fut le dernier éléve du Professeur Ratzinger a Ratisbonne.

585

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

public» et «l’espace politique». L’espace politique, qui est celui ot 'on gére les af-
faires de la cité, présuppose I'espace de la discussion et de la délibération, qu’est I’es-
pace public, I'espace large oti la force doit étre a 'argumentation et a la pertinence.
Mais la raison, qui doit réguler cet espace, doit a son tour, s’adosser sur un ethos que
I’espace commun, ’espace de la communauté seul peut promouvoir. Cet espace est
non seulement celui du pré-politique mais aussi du pré-culturel. En travaillant en
amont 2 la formation au discernement des signes des temps, le Centre Notre Dame de
I'Inculturation s’efforce ainsi d’accompagner les animateurs des nouveaux espaces,
que sont les natifs digitaux, pour une occupation efficiente de ces espaces auxquels ils
s’ingénient du reste a2 donner une nouvelle architecture a travers les réseaux sociaux
et toutes les techniques de 'information et de la communication.

C’est en direction de ces jeunes que se font les offres de formation dans des uni-
versités catholiques africaines. Un institut supérieur de formation comme I'Université
Catholique de I’Afrique de I'Ouest (UCAO) a si bien saisi ’enjeu, qu’elle développe
dans ses offres de formation, comme un #raining permanent toute une dynamique de
formation systématique aux valeurs pour laquelle elle envisage a terme une articula-
tion théologique appropriée avec les sciences humaines.

Mais c’est finalement dans le cadre d’une initiative continentale comme le «Fo-
rum Foi-Culture-Développement» que le Symposium des Conférences Episcopales
d’Afrique et Madagascar (SCEAM) essaie de mettre en place, que la théologie afri-
caine pourrait véritablement prendre place au cceur de la cité, pour en animer les
nouveaux espaces publics. Ce projet axé sur un sujet culturel qui embrasse aussi
bien le continent africain que toute la diaspora, dispose sans nul doute d’un avantage
comparatif en ce sens qu’il est 2 méme de créer la masse critique nécessaire a I’élar-
gissement de I'espace commun. Celui-ci pourrait devenir un véritable espace public
audible dans le grand ensemble mondialisé ott malheureusement les nouvelles venant
d’Afrique ont si peu de poids. Et puisqu’un tel projet prend corps au sein de I'Eglise,
il est animé par un principe d’ouverture catholique qui lui éviterait tout enfermement
communautariste, tout cloisonnement ethnique, nationaliste ou régionaliste29,

3.4. La sauvegarde de la création

Une quatriéme attente de la théologie africaine au cceur de la cité est contenue dans
une double quéte contemporaine: celle de la redécouverte de I’écologie et celle de la
démarche qualité. Ces deux soucis presque obsessionnels du monde contemporain

29 Dinsistance sur ce point de la garantie de 'ouverture catholique a été surtout nécessaire pendant les
controverses qu’a connues ’Eglise dans la période de 'inter-synode sur la famille. Dans ce défi majeur
pour I'avenir de '’humanité commune, certains ont voulu par exemple que les positions de I'Eglise en
Afrique soient considérées comme des positions «régionales» sans validité universelle, comme si I'uni-
versel ne serait que le modele de société et de culture décidé en Occident.

586



Edouard Adé

qui semblent apparemment éloignés I'un de I'autre, posent en réalité la question de la
maniére dont ’homme moderne se rapporte a la création.

Deux modeles de développement ont été impulsés par le christianisme en Europe:
le modele bénédictin avec la croix, le livre et la charrue, et le modéle de I’éthique
calviniste qui rendit possible le capitalisme. Une théologie qui cherche a assumer
la sauvegarde de la création doit penser a nouveaux frais le lien entre foi, culture et
développement (croix, livre, charrue; culte, culture, agriculture), le lien entre rapport
ascétique au monde et développement de richesses. Mais la théologie au coeur de la
cité doit également aider a comprendre comment I’Occident a-t-il fini au tournant
de la révolution industrielle du XIXeme siecle a privilégier une interprétation promé-
théenne de la consigne du Créateur: «soumettez la terre et dominez-la». Quel rdle les
Lumiéres ont-elles joué dans cette compréhension? Le modéle de développement qui
a cherché a épuiser la création a-t-il quelque chose a voir encore avec le christianisme?

Inversement, tous les plans de développement qui sont aujourd’hui élaborés
doivent avoir une composante «éco». Le «bio», les médecines douces, les com-
pléments alimentaires Forever living Products et d’autres recettes «exotiques» qui
inondent le marché africain a des cofits trés élevés doivent donner a penser a I’ob-
servateur social et aussi au théologien qui doit sans doute se demander, perplexe,
comment I’Africain en est arrivé a croire de maniére presque fétichiste a la puissance
thérapeutique de ces produits qui I’envahissent a partir des Etats-Unis via 'Europe,
ou de 'Extréme Orient, au moment méme ot il n’est pas encore revenu de sa suspi-
cion vis-a-vis des produits de la pharmacopée africaine. Les universités africaines dé-
veloppant un programme de valorisation de la pharmacopée africaine, attendent sans
doute une contribution de 'Eglise en la mati¢re. Comment fait-on tenir ensemble les
visions du monde et de ’homme qui nous viennent d’horizons si disparates? A quoi
notre propre culture africaine et sa sagesse nous rendent-ils sensibles dans le récit
biblique de la création? N’y a-t-il pas de perspectives de développement plus en co-
hérence avec notre maniére d’étre en Afrique et qui soient aussi valables pour tous?

Un dernier souci — last but not least — qui est né de la saturation du modele de
développement érosif pour la création est celui connu sous le nom d’«assurance-qua-
lité». Née dans le monde nippon, I'assurance-qualité s’est imposée au monde contem-
porain par 'amplitude qu’en a donnée la culture américaine. Avec la consommation
a grande échelle, les offres de produits et de services tout aussi a grande échelle, on a
commencé a se poser sérieusement la question de la garantie de la qualité que 'on a
sur le marché. On a commencé alors a mettre au point des normes et des procédures
de certification de la qualité. Cela est utile pour maintenir le climat de confiance (cré-
dit) sur lequel repose en fait tout I’édifice du consumérisme mondial. Mais ce n’est
peut-étre pas parce que l'intention de départ qui a présidé a I'échafaudage de toute
I’architecture toujours plus complexe de I'assurance-qualité est simplement mercan-
tile que la démarche ne pourrait suggérer quelque chose de plus noble humainement

587

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

parlant. Une attente de la théologie au coeur de la cité serait par exemple de recon-
duire le souci de la qualité a son lieu originel et originaire. Le récit biblique de la
création dit que celle-ci était ponctuée par I’émerveillement de Dieu: «et Dieu vit que
c’était bon». Au terme des six jours de création, Dieu institua méme un Jour pour
I’émerveillement: le jour du Sabbat, le jour de la certification de la qualité. Cest la
participation a cette ceuvre parfaite de Dieu que I’homme est invité et c’est a cela que
la théologie au cceur de la cité doit entrainer. Elle prendra le temps d’accompagner la
pensée humaine dans tous les niveaux de réalisation et d’accomplissement de soi, cet
accomplissement qui doit avoir 'amplitude de ce que Dieu est venu réaliser au profit
de ’humanité entiere.

S’il y a donc une vision qui pourrait se dégager de toute cette quéte humaine, elle
ne pourrait s’énoncer que comme vision d’une pensée de rédemption non seulement
pour I’Afrique mais aussi pour ’humanité enti¢re, une pensée d’espérance: un autre
avenir est possible pour 'humanité, un autre développement est possible pour nos
sociétés humaines; pas un avenir particulier pour une Afrique particuliére juxtaposée
aux autres particularités, pas un développement a valence régionale pour une Afrique
régionale aux cotés des autres régions, mais un devenir commun pour la commune
humanité que I’Afrique croyante peut, elle aussi, impulser, ensemble avec tous les
autres croyants en ce Dieu qui fait toute chose nouvelle parce qu’il s’est lui-méme
apporté comme la nouveauté absolue.

Pertinence des axes théologiques pour le service de la raison dans I'espace
public africain

Au terme de cette étude une tendance lourde se dégage, qui croise assez perti-
nemment les points ot ’Afrique contemporaine sollicite la théologie au cceur de
la cité.

— 1 faudra donc recadrer théologiquement I'exigence de I’assurance qualité
élaborée dans le milieu nippon, assumée et diffusée par la culture améri-
caine comme un impératif de I’époque contemporaine: le Dieu créateur qui
s’émerveille a chaque pas de la création et qui donne a ’homme de poursuivre
Pceuvre de la création confie une mission de «qualité» a sa créature. Mais
comment assumer cette mission sans tomber dans I'esthétisme? Comment ne
pas ravir la gloire qui doit retourner au seul Créateur?

— Dans un monde globalisé ot se tissent tant de réseaux et pourtant ol s’expri-
ment tant de solitudes, comment penser théologiquement I’étre en relation
qui ne soit pas simplement dans I’ordre du virtuel mais du réel?

— 1l faudra pour cela que les valeurs a2 promouvoir au sein de I’enseignement
supérieur en Afrique ne soient pas simplement des valeurs de "auto-accom-
plissement ou au service d'une logique marchande mais des valeurs qui s’en-
racinent profondément dans un terreau humain. A la postmodernité qui de-

588



Edouard Adé

mande 2 la jeune génération montante de tresser une corde de sable, apres
avoir commandé le parricide anthropologique, il faudra sans doute avoir
I'ingéniosité du Fa qui a su cacher son pére, lequel saura en son temps lui
donner le conseil utile: «demande au roi de te donner la corde de sable qui
était en cours de tressage pour que tu la poursuives, car — et c’est cela la gran-
de lecon — c’est au bout de I'ancienne corde qu'il faut tresser la nouvelle».

Conclusion

Une note caractéristique du savoir contemporain est qu’il est habité par une ten-
sion: la nostalgie de son moule originaire qui s’exprime par une quéte du holisme et
I'obsession de la précision qui se perd dans les fragmentations a I'infini. Recherchant
la qualité dans cette ambiance, il développe une méthodologie procéduriére qui vou-
drait se porter en garant de la confiance qui, a elle seule, ne peut assurer 'accés a
la chose elle-méme, dans sa vérité: la qualité se trouve-t-elle dans la conformité a
la procédure ou dans I'adéquation a la res méme? Comment vérité et qualité s’ar-
ticulent-elles? En s’invitant dans ce champ, la théologie africaine, qui a hérité de la
fracture advenue au sein de la théologie médiévale entre la théologie monastique et
la théologie scolastique, doit donner la preuve de sa capacité a fédérer a nouveau la
ratio dans un contexte qui n’est pas des plus simples. Aura-t-elle les ressources pour
assurer la transparence par rapport a I'impensé de la pensée africaine désormais sé-
culaire: comment peut-on vaincre sans avoir raison? Aura-t-elle le courage de faire
la vérité avec elle-méme et d’entreprendre ainsi une assomption de la trame histo-
rique du Continent, cette histoire réelle, vécue, profondément dramatique, et méme
tragique par moment, qu’il faudra avoir la force de regarder en face, pour y scruter
I'appel nouveau qui pourrait en jaillir. Cette pensée pourrait alors apporter sa mo-
deste contribution aux défis et réquisits du monde contemporain qui ne sont pas des
défis simplement régionaux mais des défis de la commune humanité en crise de sens.

Bibliographie

ACHEBE, C., Things Fall Apart, London 1958.

ADE, E. — BERE, P. (éd.), Nouveaux jalons pour une théologie africaine, Paris 2018.
ADE, E., Fa. Vérité formelle, Vérité sémantique, Abomey-Calavi (inédit) 1983.
ADEKAMBI, M. A., Le Fa en perspective de réappropriation, Cotonou (inédit) 2002.

589

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

AGUESSY, H., Essai sur le mythe de Legba, These de doctorat d’Etat, Paris, Sorbonne
(inédit) 1973.

. (éd.), Des prétres noirs s’interrogent, Paris .
ALIOUNE D. (éd.), D ot "interrogent, Paris 1956

ASSOGBA, Y., Jean-Marc Ela. Le sociologue et théologien africain en boubou, Paris
1999.

BALTHASAR, H. U. VON, Theodramatik, 7 voll., Freiburg-Einsiedeln 1973-1983.
BENoIT XVI, Exhortation apostolique post-synodale Africae munus, Vatican 2011.

CALDERON DE LA BARCA, P., Le Grand Théitre du monde, trad. de C. Murcia, Paris
2005.

DuMONT R., L’Afrique noire est mal partie, Paris 1962.
ELA, J.-M. La ville en Afrigue noire, Paris 1983.
—, Ma foi d’Africain, Paris 1985.

FATH, S., Du ghetto au réseau, les protestants évangéliques en France de 1800 a 2005,
Geneve 2005.

FESSARD, G., La dialectique des «Exercices spirituels» de saint Ignace de Loyola, t. 111:
Symbolisme et historicité, Paris 1984,

Francois, Exhortation apostolique post-synodale Anzoris laetitia, Vatican 2016.
HABERMAS, J., De [’éthique de la discussion, Paris 1992.

—, Cité de Dieu ou Dieu dans la cité?, in Théologie évangélique 4/3 (2005) 23-37.
—, L’espace public, Paris 1992.

KA MANA, Théologie africaine pour temps de crise. Christianisme et reconstruction de
I'Afrigue. Paris 1993.

KABOU, A., Et si I’Afrique refusait le développement?, Paris 1991.
KANE, C. H., L’aventure ambigué, Paris 1961.

KOUROUMA, A., Les soleils des indépendances, Paris 1970.
MBEMBE, A., Afriques indociles, Paris 1988.

Nouwavl, A., La Pique de I'Afrique. Jalons pour un renouveau théologique, Paris
2016.

PLIYA, J., Les tresseurs de corde, Paris 1987.

QUENUM, A., Et si 'Occident se trompait?, in La Croix du Bénin, Editorial, 7 no-
vembre 2014.

—, Lettre ouverte au Président de la République, in La Croix du Bénin, Editorial, 31
octobre 2014.

590



Edouard Adé

RATZINGER, J., Peuple et Maison de Dieu dans ['ecclésiologie de saint Augustin, Perpi-
gnan 2017.

REMOND, R., Le christianisme en accusation, Paris 2000.

SANTEDI KINKUPU, L., Les défis de [’évangélisation dans [ Afrique contemporaine, Paris
2005.

SARR SOMBEL, B., Théologie du développement et inculturation: questions de fonde-
ments, Paris 2011.

ScHMITZ, M. (éd.), La guerre. Enfants admis, Bruxelles 2001.

SOEDE, N. Y., Inventer une Afrique autre. Monde invisible, Développement et Chris-
tianisme, Abidjan 2017.

>
=
a

o

591



=
O
e
e
<

La théologie dans une cité en construction

Résumé

Aprés un demi-siecle marqué par la bipolarité «théologie de I'inculturation» — «théo-
logie de la libérations, la pensée théologique africaine explore de nouvelles pistes
de recherche. L’un de ces chantiers est la perspective qui prend la «cité comme lieu
théologique». 1l est déja significatif que I'aventure humaine qui commence dans
un jardin (Gn 2) se termine dans une cité (Ap 22). Mais il est surtout important de
tenir compte du fait que I’auto-communication que Dieu fait de lui-méme, rejoint
I’humanité dans les méandres de son historicité concréte; ce qui devrait obliger le
théologien africain d’aujourd’hui a se rendre attentif aux mutations profondes qui
travaillent la vie des sociétés africaines auxquelles est faite 'annonce de I’évangile.
Un changement de paradigme est donc nécessaire pour cesser de penser I’Afrique
comme si elle était une société figée dans le passé avec des valeurs culturelles im-
muables. La présente réflexion explore les différents mondes que 'on peut trouver
dans la vie des sociétés africaines, et invite le théologien africain a élaborer son
discours 2 méme ces réalités.

Abstract

After half a century characterized by the twofold polarity of “theology of incultura-
tion” and “liberation theology”, the African theological thinking explores new ways
of research. One of these laboratories is the perspective that takes the “city as locus
theologicus”. Tt is already noteworthy that the human adventure begins in a garden
(Genesis 2) and ends in a city (Revelation 22). First of all, however, it is important to
recognize the communication that God makes with Himself to join humanity in the
meanders of its concrete history; this should oblige the African theologian of today
to be attentive to the profound changes that influence the life of the African socie-
ties that receive the announce of the Gospel. A change of paradigm is necessary to
finish thinking Africa as a fixed society of the past with immovable cultural values.
The present reflection explores the different worlds that can be found in the life of
the African societies and invites the African theologian to develop his discourse in
contact with these realities.

592



