Miscellanea RTLu XXIV (1/2019) 195-209

Punto di vista di un biblista sugli Azzi
del Convegno della FTL: «Giussani:

il pensiero sorgivo»

Franco Manzi*

1. Un evento accademico e un libro da onorare

L’intento del presente contributo! ¢ in buona sostanza onorare un evento accade-
mico abbastanza recente, vale a dire il Convegno sul pensiero di mons. Luigi Giussa-
ni2, celebrato dall’11 al 13 dicembre 2017, nella Facolta di Teologia di Lugano. Piu
precisamente, questo saggio sintetico si prefigge lo scopo di offrire qualche valutazio-
ne sul consistente volume degli A## del Convegno stesso. Insegnava Goethe — citato
nell’epilogo del libro da don Julidn Carrén, che dalla morte di don Giussani (2005)
¢ alla guida del movimento di «Comunione e Liberazione» (CL) — «Quello che tu
erediti dai tuoi padri, riguadagnatelo, per possederlo»3. Percio se queste annotazioni
di commento agli A# del Convegno aiuteranno i lettori a riguadagnare almeno un
frammento dell’eredita di don Giussani, avranno raggiunto il loro fine.

Franco Manzi insegna Sacra Scrittura ed ebraico presso la Facolta Teologica dell’Ttalia Settentrionale
(nella sede centrale di Milano e nella sezione parallela di Venegono Inferiore [Varese], nella quale &
docente ordinario e direttore di sezione), nonché presso I'Istituto Superiore di Scienze Religiose di
Milano e la Facolta di Teologia di Lugano. E-mail: francomanzi@seminario.milano.it.

11l presente scritto, pur corredato di un apparato critico di taglio scientifico, mantiene lo stile della
relazione orale presentata dall’Autore mercoledi, 23 gennaio 2019, presso la Veneranda Biblioteca Am-
brosiana di Milano, in occasione della pubblicazione degli Az#7 del Convegno Internazionale. Nella
presentazione del volume, introdotta e moderata da mons. Francesco Braschi, dottore della stessa Bi-
blioteca, la prima conferenza ¢ stata tenuta dal prof. don René Roux, Rettore della Facolta di Teologia
di Lugano (ndr).

2 G. PaxiMaDI — E. PRATO — R. RouxX — A. TOMBOLINI (edd.), Luigi Giussani, 1l percorso teologico e l'a-
pertura ecumenica (Biblioteca Teologica 12), Siena-Lugano 2018.

3 J.W. GOETHE, Faust, vv. 682-683, Milano 1990, 53, citato da J. CARRON, «Il cammino al vero ¢ un’espe-
rienza: Peredita di don Giussani», in PAXIMADI ET ALI (edd.), Luigi Giussani, 447-471: 466.

195



@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Punto di vista di un biblista sugli Atti del Convegno della FTL: «Giussani: il pensiero sorgivo»

In prima battuta, possiamo riconoscere il carattere ambizioso della prospettiva del
Convegno, riassunta dal titolo e dal sottotitolo del volume. Senza dubbio, & come sca-
lare una parete di sesto grado ripercorrere, nelle poche ore di un Convegno, ma anche
in quasi cinquecento pagine dei suoi A##Z, il lungo e complesso «percorso teologico»
del fondatore di «Comunione e Liberazione». Basterebbe leggere la sua poderosa
biografia, scritta da Alberto Savorana4, per rendersi conto di quanta energia intellet-
tuale si sia sprigionata negli 82 anni di vita di quest’'uomo di fede>. Cosi pure, sulla
scia dei due contributi della sesta parte degli A##, sarebbe sufficiente dare un colpo
d’occhio agli oltre duemila titoli della biblioteca personale di don Giussani, alla sua
ricca bibliografia e soprattutto al sito web che raccoglie i suoi scritti, per comprende-
re immediatamente che egli fu un pensatore che «non solo ha scritto, ma ha parlato
molto»”. Considerato cid, potremmo prevedere fin d’ora che il Convegno sia stato
solo uno dei primi passi di un futuro zzer di approfondimento del suo pensiero sotto
il profilo spectficamente teologico.

Inoltre — come risulta dal sottotitolo del volume e dai tre saggi della sua guarta
parte —, il Convegno ha voluto sondare anche '«apertura ecumenica» del pensiero
di don Giussani, in particolare verso 'ortodossia8. Vi si trova persino un contributo
sulla traduzione dei suoi libri in arabo?. Per un futuro non cosi lontano, possiamo ben
prevedere che i semi gettati da questo prete della diocesi ambrosiana germoglieranno
anche nel rapporto inquieto e fecondo del cristianesimo con altre tradizioni culturali,
spirituali e religiose!0.

Cio detto, ci pare che il cuore pulsante del pensiero di don Giussani sia inscin-
dibilmente legato al suo straordinario impegno educativo, attraverso cui lo Spirito
santo ha suscitato nella Chiesa un Movimento estremamente vitale. Difatti se — come
la Chiesa sta riconoscendo da tempo!l — il «servo di Dio» don Giussani aveva, so-

4 A. SAVORANA, Vita di don Giussani, Milano 2013.
5 Don Giussani & nato a Desio, il 15 ottobre 1922 ed & morto a Milano, il 22 febbraio 2005.

6 E. BRESSAN, «Per uno studio della biblioteca e delle pubblicazioni di Luigi Giussani», in PAXIMADI ET
ALl (edd.), Luigi Giussani, 423-434; P. MAZZOLA, «“Tenete vivo il fuoco della memoria” (Papa France-
sco). scritti.luigigiussani.org», in zbid., 435-443.

7 MAZZOLA, «“Tenete vivo”», 443.

8 A. FILONENKO, «La riscoperta del rapporto tra don Giussani e 'Ortodossia», in PAXIMADI ET ALII
(edd.), Luigi Giussani, 307-326.

9 S. MAKHOUL, «La traduzione di don Giussani in arabo: sfide e prospettive», in PAXIMADI ET ALII (edd.),
Luigi Giussani, 303-306.

10 In quest’orizzonte mondiale si collocano i complessi spunti di riflessione sulla «Trinitarian shape of
all human experience as both spiritual and religious», delineati dal terzo articolo della quarta parte: J.
MILBANK, «Religious experience and the question of spirit», in PAXIMADI ET ALII (edd.), Luigi Giussant,
327-339:339.

11 Fin dal 2012, solo sette anni dopo la morte di don Giussani, ¢ stata avanzata la richiesta di dare avvio

196



Franco Manzi

prattutto in ambito educativo, quello che san Paolo definirebbe un «carisma»12, cioé
un dono dello Spirito santo finalizzato all’edificazione della Chiesa, significa che lo
Spirito stesso ha trovato in lui una piena disponibilita a essere conformato a Cristo!3.
E proprio grazie a questa docilita che lo Spirito & riuscito a plasmarne lo stesso modo
di pensare. Questa progressiva conformazione «spirituale» del pensiero di don Gius-
sani a quello di Cristo!4 durante gli anni giovanili della sua formazione teologica,
viene illustrata per affondi esemplificativi nella seconda parte del libro. Senza dubbio,
i relatori, per stare dentro i limiti stabiliti, hanno potuto mettervi allo scoperto sol-
tanto alcune tra le «fonti» principali della Weltanschauung di don Giussani. Tuttavia
gia da questo loro «carotaggio» — che in futuro potrebbe ampliarsi di molto — appare
come le radici della teologia giussaniana affondino nell’huzus della tradizione della
Chiesa cattolica — si pensi a John Henry Newman!>, a Henri-Marie de Lubacl¢ e a
Romano Guardini!'7 —, ma anche della tradizione riformata — si ricordi in particolare
il teologo protestante Reinhold Niebuhr!8, studiato a fondo dal giovane don Giussani
nella tesi dottorale in teologial®. Oltre a cio, lo Spirito santo, con la sua inafferrabile
creativita, ha favorito vari «incontri» personali di don Giussani con figure eminenti
del cattolicesimo contemporaneo, che ne hanno favorito la maturazione teologica.
Nella terza parte del volume sono attestati i suoi rapporti di profonda amicizia con

alla fase diocesana della causa della sua beatificazione, che venne presentata al cardinale di Milano
Angelo Scola in febbraio e, gia nell'aprile di quell’anno, ottenne un parere favorevole da parte della
Conferenza Episcopale Lombarda.

12 Cfr. Rm 12,6; 1 Cor 1,7; 7,7; 12,4.9.28.30-31 e anche Ef 4,11-13; 1 Tm 4,14; 2 Tm 1,6; 1 Pt 4,10. Per
un approfondimento della concezione paolina dei carismi, si possono leggere con frutto: D. GRASSO,
I carismi nella Chiesa. Teologia e storia (Giornale di Teologia 137), Brescia 19852 (1982); F. MANz1, Di-
scernimento dei carismi e pratica della carita. Una lettura di 1Cor 12-14, in La Rivista del Clero Italiano
89 (2008) 220-230; V. SCIPPA, [ carismi per la vitalita della Chiesa. Studio esegetico su 1 Cor 12-14; Rm
12,6-8; Ef4,11-13; 1 Pt 4,10-11, in Asprenas 38 (1991) 5-25.

13 Cfr. Rm 8,29; Fil 3,10-11.20-21.
14 Cfr. 1 Cor 2,16.

15 M. KONRAD, «Religione naturale in John Henry Newman e senso religioso in Luigi Giussani», in PAXI-
MADI ET ALII (edd.), Luigi Giussani, 155-175.

16 J, SERVAIS, «Don Giussani, Henry de Lubac e la “Nouvelle Théologie”» in PAXIMADI ET ALII (edd.),
Luigi Giussani, 177-191.

17 M. SCHOLZ-ZAPPA, «Romano Guardini e Luigi Giussani», in PAXIMADI ET ALl (edd.), Luigi Giussani,
193-216.

18 M. BORGHESI, «Luigi Giussani interprete di Reinhold Niebuhr», in PAXIMADI ET ALl (edd.), Luzgi
Giussani, 125-138.

19 La tesi I/ senso cristiano dell’uomo secondo Reinhold Niebubr & difesa il 23 giugno 1954, nel seminario
arcivescovile di Venegono Inferiore, che coincideva allora con la Pontificia Facolta Teologica Milanese.

197

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Punto di vista di un biblista sugli Atti del Convegno della FTL: «Giussani: il pensiero sorgivo»

Hans Urs von Balthasar20 e con Eugenio Corecco?!, ma anche il suo affetto filiale per
Giovanni Paolo II e per Joseph Ratzinger?2. Ma chissa quanti altri «casi seri»?> ha
suscitato lo Spirito nella vita di questo instancabile educatore dei giovani, i quali, a
loro volta, sono diventati membra vive della Chiesa e in particolare del «cattolicesimo
ambrosiano», analizzato in dettaglio dal primo lungo contributo del volume?4.

A questo proposito, uno dei guadagni pit interessanti del Convegno sta nell’aver
messo in luce come la «preoccupazione educativa» di don Giussani fosse fondata non
semplicemente sulla sua pur ricca affettivita>, ma soprattutto su una vera e propria
«antropologia teologica», a un tempo pensata, insegnata e vissuta. Difatti, senza la
pretesa di essere esaustivi, due teologi (Stefano Alberto ed Ezio Prato) e un filosofo
(Marco Lamanna) hanno fatto tre affondi su punti salienti della visione giussaniana
dell’ uomo, mettendone in risalto il nitido cristocentrismo.

A questo riguardo, ci sembra fondato sostenere che il nucleo teologicamente pitt
promettente degli Azz del Convegno sia da identificare precisamente nel nesso in-
scindibile tra i tre contributi della prémza parte, che delineano la visione cristocentrica
che don Giussani aveva dell’'uomo, e i tre studi della guinta parte, che ne mettono in
rilievo la «preoccupazione educativa». In effetti, & proprio questo plesso concettuale
di taglio teologico-pedagogico che corrisponde al cuore pulsante della vita stessa di
don Giussani. Tant’¢ vero che nell’epilogo, don Carrdn ha sottolineato con acutezza
I'importanza decisiva proprio di questa passione educativa per gli uomini e per il loro
incontro salvifico con Cristo, che Giussani ha coltivato fin da seminarista:

«Fin dagli anni del seminario — ricorda Carrén — Giussani era dominato dallo struggimento che

20 A.-M. JERUMANIS, «L'impegno del cristiano nel mondo secondo Luigi Giussani e Hans Urs von
Balthasar», in PAXIMADI ET ALl (edd.), Luzgi Giussani, 219-242.

21 A. MORETTI, «Corecco e don Giussani, ovvero il “caso serio” di un’amicizia», in PAXIMADI ET ALII
(edd.), Luigi Giussani, 267-284. Si legga anche R. ASTORRI, «Luigi Giussani e il pensiero canonistico di
Eugenio Corecco», in 7bid., 285-299.

22 A. SAVORANA, «“Quella vibrazione ineffabile e totale”», in PAXIMADI ET ALIl (edd.), Luigi Giussani,
243-266.

23 Alludiamo al contributo gia citato di MORETTI, «Corecco e don Giussani», 267, che espressamente
riprende la categoria balthasariana di «caso serio» per designare I’amicizia del fondatore di CL con
il Vescovo di Lugano, spiegando che «l’incontro con il carisma di don Giussani ha plasmato la vita
di Corecco, ¢ diventato la via della sua fecondita umana e scientifica, del suo compimento, attraverso
una serie di circostanze, che per lui sono state 'occasione di compiere la scelta di Cordula, evocata dal
titolo: uscire allo scoperto, chiarire la sua identita».

24 M. Boccl, «Don Luigi Giussani nel cattolicesimo ambrosiano: persistenze e discontinuita», in PAXIMA-
DI ET ALl (edd.), Luigi Giussani, 15-64.

25 A questo proposito, possiamo ricordare emblematicamente che, per M. CAMISASCA, Don Giussani. La
sua esperienza dell’'uomo e di Dio (Tempi e figure 55), Cinisello Balsamo 2009, 7-8, cio che fece di don
Giussani «uno dei pitt importanti educatori del Novecento» fu la sua «personalita ricchissima, che non
si finira presto di sondare».

198



Franco Manzi

tutti gli uomini potessero incontrare Cristo alla stessa maniera con cui lui per primo Lo aveva
incontrato: come una Presenza che investe la vita e la compie»26.

Anzi, da qui sgorga un suggerimento per il futuro, che ¢ quello di favorire che
questo plesso teologico-pedagogico sia oggetto di ulteriori analisi di teologi, filosofi e
pedagogisti, non solo di matrice ciellina. Non escludiamo che potranno emergere an-
che alcuni punti deboli del pensiero giussaniano, come sempre avviene in questo
mondo; ma ¢ prevedibile che verranno alla luce tesori per ora nascosti nel campo di
«Comunione e Liberazione», che potrebbero essere condivisi anche in altri circoli di
pensiero e in altri ambiti educativi della Chiesa.

2. Linterpretazione giussaniana della Bibbia nel contesto
esegetico postconciliare

2.1. La formazione di Giussani ai tempi dell’esegesi storico-critica

Sta di fatto che un biblista che si sofferma su questo plesso teologico e pedagogico
non puo che essere incuriosito dall’intervento di don René Roux, rettore della Facolta
Teologica di Lugano. Gia il titolo della sua relazione risulta intrigante: «I.’esegesi
esperienziale delle Scritture in Luigi Giussani».

Che cosa significhera mai «esegesi esperienziale» della Bibbia? In negativo, sem-
bra che possa alludere semplicemente al fatto che don Giussani non ha mai scritto
nemmeno un contributo di esegesi biblica?7. E chiaro: come docente nel seminario
arcivescovile di Venegono Inferiore (VA), non insegno mai sacra Scrittura, bensi altre
materie, tra cui specialmente dogmatica e teologia orientale28, nella quale si era spe-
cializzato. Da quando poi concluse, nel 1957, la docenza in seminario per dedicarsi
a tempo pieno all’insegnamento nelle scuole di Milano29, don Giussani, nella misura
in cui rifletteva teologicamente — perché comunque aveva acquisito una formza men-

26 CARRON, «Il cammino al verox», 454-455.

27 Ci atteniamo a quanto dichiara R. ROUX, «L’esegesi esperienziale delle Scritture in Luigi Giussani», in
PAXIMADI ET ALl (edd.), Luigi Giussani, 343-365: 351.

28 Dal 1948 al 1956, oltre alla teologia dogmatica e a quella orientale, don Giussani insegno anche il greco
e il francese ai seminaristi della cosiddetta Scuola Vocazioni Adulte e la filosofia ai liceali.

29 Di per sé, appena conseguito il dottorato in teologia nel 1954, don Giussani gia aveva iniziato a inse-
gnare religione nel liceo classico Berchet di Milano. Ma fu solo dopo essere stato nominato assistente
diocesano di Gioventu Studentesca (1955) che rinuncio a vivere nel seminario di Venegono Inferiore,
per trasferirsi a Milano (1956), concludendo cosi il suo insegnamento teologico ai seminaristi (1957).
Cfr. SAVORANA, Vita di don Giussani, 1326.

199

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Punto di vista di un biblista sugli Atti del Convegno della FTL: «Giussani: il pensiero sorgivo»

tis teologica —, lo faceva unicamente a scopo pastorale. Allo stesso scopo, ossia per
camminare soprattutto con i giovani dietro Cristo, ricorreva alla Bibbia, che, in quei
decenni a cavallo del Concilio Vaticano II, veniva sempre pit studiata anche nella
Chiesa cattolica con il metodo storico-critico.

Quindi, se ci interroghiamo sull’uso che don Giussani faceva della sacra Scrittura,
possiamo cominciare a ribadire cid che don Carrdn ha sottolineato nella lectio magi-
stralis alla fine degli A## del Convegno, quando scrive in termini piti generali: «Gius-
sani ha preso coscienza dei fattori essenziali del metodo cristiano dall’interno di un
cammino»30, Potremmo dire allora che don Giussani, mentre camminava egli stesso
alla sequela di Cristo sulla «via di Dio» — come gli Atti degli Apostoli definivano il
cristianesimo3! —, da un lato, verificava se I’esperienza di Pietro, di Andrea e degli altri
apostoli fosse autenticamente umanizzante anche per lui e, dall’altro, invitava i giova-
ni, incontrati su un treno, piuttosto che sui banchi di scuola del Berchet, a percorrerla
con lui. Ma appunto: don Giussani ha rintracciato il criterio di autenticita di questo
loro «movimento» dietro Cristo nelle esperienze di fede attestate nei Vangeli e nel
resto della Bibbia. E giunto cosi a ritenere che se la sua esperienza con quei compagni
di viaggio era umanizzante come quella di Pietro, di Andrea e degli altri apostol,
allora significava che Cristo risorto continuava a essere efficacemente presente nella
storia, per salvare 'umanita anche della nostra epoca. Ora, se questo sperimentare la
presenza di Cristo risorto valeva in genere nella vita di don Giussani, valeva anche 7z
particolare nella sua frequentazione della sacra Scrittura all’interno della sua comuni-
cazione sia orale che scritta32.

La sua preoccupazione fondamentale era educativa, ecclesiale, pastorale, nel senso
che prendeva concretamente le mosse dai «problemi della Chiesa e della societa degli
anni Cinquanta e Sessanta»33, Per questo, in vari suoi commenti alla Bibbia si vede
affiorare non solo il suo «io», non solo il «noi» dei credenti in «movimento» con lui
dietro Cristo, ma anche la comunita apostolica. In essa, infatti, don Giussani trovava
il criterio canonico, ossia la misura di autenticita della propria esperienza ecclesiale34.

30 CARRON, «Il cammino al vero», 447.
31 Cfr. At 9,2; 18,25-26; 19,9.23; 22 4; 24,14.22 e anche 16,17.

32 Vale la pena fare un rapido esempio sul suo commento all'invocazione «Liberaci dal male» della pre-
ghiera del «Padre nostro». Nel libro «L'impegno del cristiano nel mondo» (1971), ¢ evidente il ricorso
a lunghe e frequenti citazioni bibliche (Es 3; Gn 22; Ger 1,4-10; Dt 32,7-19; Is 5,1-9; Ger 2,5-9; Gv
3,19-20; 1 Gv 1,3-10; Ger 7,21-25; Is 7,9; Mc 7,15-23; Lc 2,35b; Ger 8,4-12; Gv 5,17-47 ecc.). Anche le
note a pi¢ di pagina mostrano il radicamento del commento di don Giussani in studi di biblisti di prima
qualita, come Joachim Jeremias, Stanislas Lyonnet, André M. Dubarle, Pierre Grelot ed altri ancora.
Eppure & innegabile che la sua preoccupazione non & offrire un’interpretazione storico-critica né del
«Padre nostro» né degli altri testi scritturistici trattati. Il suo scopo ¢ eminentemente educativo.

33 M. BUSANI, Gioventu studentesca. Storia di un movimento cattolico dalla ricostruzione alla contestazione
(Cultura Studium; Nuova Serie 69), Roma 2016, 21.

34 Ad esempio, commentando I'invocazione «Liberaci dal male», don Giussani scrive: «Questo grido

200



Franco Manzi

In questo senso la Bibbia era intesa da lui come ['attestazione canonica soprattutto
della sequela di Gesti condivisa dai discepoli: un’attestazione nel senso di una «testi-
monianza» (di fede) cristallizzata in un «testo»; ma, pill esattamente, un’attestazione
canonica, per cui ¢ diventata effettivamente per don Giussani il criterio fondamentale
e insostituibile per verificare la corrispondenza tra la propria esperienza di fede co-
munitaria e la sequela di Gesu vissuta dai discepoli. In definitiva, era specialmente
a questo scopo che don Giussani attingeva alla sacra Scrittura, per lasciarsi istruire
da essa. In concreto, a seconda delle diverse situazioni ecclesiali, egli ha fatto spesso
ricorso a determinati brani biblici, che commentava, attingendo agli studi coevi di
esegeti di matrice storico-critica. Tuttavia, non s'impegnava sui presupposti teorici
del loro metodo interpretativo.

Se ¢ cosi, come valutiamo questo suo approccio pastorale alla sacra Scrittura nel
contesto dell’esegesi biblica negli anni del Concilio e nel periodo successivo?

2.2. Il ministero di Giussani durante la crisi di crescita dell’esegesi

Gia don Roux ha delineato lo sfondo molto ampio dell’esegesi biblica contempo-
ranea, che, a partire dall’illuminismo, & giunta a noi, passando attraverso prospettive
problematiche come quelle di Adolf von Harnack, Karl Barth e Rudolf Bultmann3¢.
Se in quest’ampio orizzonte focalizziamo I’attenzione sugli ultimi cinquant’anni, pos-
siamo cominciare a mettere in luce la vitalita ma anche la crisi di crescita in cui &
venuta a trovarsi 'odierna esegesi biblica3?. Effettivamente nei decenni successivi al
Vaticano II, i biblisti, anche — ma non solo — in ambito cattolico, hanno preso gra-
dualmente coscienza dei limiti del metodo storico-critico.

E quasi certo che don Giussani, insegnando il corso di «Introduzione alla Teolo-
gia» all’'Universita Cattolica di Milano dal 1964 al 199038, sia entrato in contatto sia

[= «Liberaci dal male»] rivolto al Dio che si & fatto uomo per toglierci da ogni soggezione come cattiva,
come lo viveva gia profondamente la prima comunita cristiana, costituisce la suprema testimonianza
che diamo noi, immersi come tutti nel mondo, alla potenza del Signore Gesu che ha distrutto per
sempre il dominio del male e del peccato» (L. GIUsSANI, «L'impegno del cristiano nel mondo», in ID.,
Opere. 1966-1992. Vol. 2 [Gia e non ancora 274], Milano 1994, 1-58: 9-10).

35 Per questo, talvolta, don Giussani si soffermava a commentare direttamente un brano; talaltra, illumi-
nava con vari testi scritturistici un tema particolare dell’esperienza cristiana. In altri casi, citava certi
passi biblici un po’ per abbellimento, come del resto fanno lecitamente tanti predicatori e conferenzie-
ri. Cfr. ROUX, «Lesegesi esperienziale», 352.

36 Cfr. ROUX, «Lesegesi esperienziale», 346-348.

37 «Oggi & gia quasi un’ovvieta parlare della crisi del metodo storico-critico» (J. RATZINGER, «Linterpre-
tazione biblica in conflitto. Problemi del fondamento ed orientamento dell’esegesi contemporanea», in
L. PacoMmiO [ed.], L'esegesi cristiana oggi, Casale Monferrato 1991, 93-125: 93).

38 Cfr. SAVORANA, Vita di don Giussani, 1326.

201

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Punto di vista di un biblista sugli Atti del Convegno della FTL: «Giussani: il pensiero sorgivo»

con gli studi dell’esegesi storico-critica sia con i contributi posteriori che ne denun-
ciavano i limiti.

Con il senno di poi, dobbiamo riconoscere che il metodo storico-critico permise
un avanzamento notevole nella conoscenza della Bibbia. Percid non & corretto de-
monizzarlo a causa dei suoi punti deboli. Ad esempio, ci sembra troppo negativo il
giudizio dato su questo metodo dall’allora teologo Joseph Ratzinger3?, quando ricor-
dava gli anni della sua docenza universitaria, durante i quali I’esegesi storico-critica
trionfava tra i biblisti soprattutto di area tedesca. In un suo intervento, pubblicato,
anni dopo, nella miscellanea L’eseges? cristiana oggi, Ratzinger scriveva:

«[...] le teorie si moltiplicavano; si susseguivano le une alle altre e formavano una barriera che
impediva ai non iniziati di accedere alla Bibbia. E d’altronde gli iniziati stessi non leggevano pitt
la Bibbia, ma ne facevano piuttosto una dissezione per giungere agli elementi a partire dai quali
essa sarebbe stata composta»40,

A voler ben vedere, si possono trovare varie altre ragioni per cui, fino al Conci-
lio, i non iniziati avevano un accesso molto limitato alla Bibbia. Tra questi motivi va
ricordata la ridotta proposta biblica nella liturgia e in specie nell’eucaristia, che, per
di pit, era celebrata in latino. Pitl in genere, la prudente riluttanza nel favorire la
lettura diretta della Bibbia da parte dei fedeli risentiva dell’onda lunga della reazione
del Concilio di Trento agli approcci interpretativi protestanti alla Scrittura. In buona
sostanza, il modo d’interpretare la Bibbia da parte di Lutero e degli altri cosiddetti
riformatori fu giudicato dal Tridentino come soggettivistico perché autonomo rispet-
to al magistero e alla tradizione della Chiesa. Queste e altre cause provocarono nella
Chiesa cattolica un «digiuno» di sacra Scrittura, durato per pitt di quattro secoli.

A incrementare la situazione gia di per sé negativa fu la diffusione del metodo
storico-critico con i suoi limiti. Quello piti grave consisteva nel fatto che questo me-
todo risentiva pesantemente dell'impostazione storiografica positivista, per la quale,
di principio, non avrebbe senso considerare gli interventi trascendenti di Dio nella
storia. In altre parole: la storiografia dovrebbe attenersi soltanto ai fatti razionalmente
documentabili. Di conseguenza, nell’analisi dei testi biblici bisognerebbe mettere tra
parentesi qualsiasi interpretazione di fede degli autori. Solo in questo modo sarebbe
possibile rinvenire i fatti della storia di Israele e della vita di Gesti e della Chiesa apo-
stolica cosi come sono veramente accaduti.

Alla luce di questi rilievi, si comprende il problema metodologico: se ¢ cosi, come
applicare il metodo storico-critico, che 4 priori non intende concedere alcuna con-

39 A onore del vero, va ricordato che J. Ratzinger divenne molto meno #ranchant, una volta che, da prefet-
to della Congregazione per la dottrina della fede, ebbe I'incarico di presiedere i lavori della Pontificia
Commissione Biblica.

40 RATZINGER, «Interpretazione biblica», 94.

202



Franco Manzi

siderazione al divino, alle opere bibliche, che sono essenzialmente testimonianze
credenti — cio¢ interpretazioni credenti — di fatti storici in cui Dio ¢ intervenuto a
salvare gli uomini? Tenendo conto di questo limite del metodo storico-critico, in cui
innegabilmente don Giussani si era formato nel periodo conciliare, si deve ammettere
un dato di fatto: nei suoi eccessi e nelle sue ipotesi spesso destinate a rimanere solo
ipotesi, anche il metodo storico-critico, senza dubbio insieme ad altri fattori, contri-
bui, da un lato, a una disaffezione del popolo di Dio nei confronti della lettura della
Bibbia e, dall’altro, a una divaricazione della teologia dall’esegesi.

Senza dubbio, I'intento dei biblisti di quegli anni era valido: cercare la verita stori-
ca delle narrazioni bibliche e, in particolare, dei racconti evangelici sulla vita di Gestt
— proprio perché, per dirla con don Giussani, Cristo & un «avvenimento». Tuttavia,
progressivamente gli studiosi si resero conto che il metodo storico-critico era trop-
po interessato alla prospettiva diacronica di analisi dei testi biblici, ossia al processo
storico della loro formazione. Era per questa ragione che tanti esegeti tentavano di
risalire persino alla fase — molto ipotetica — della tradizione orale di varie pagine scrit-
turistiche. Questa ricerca perd andava a scapito di una visione sincronica di quelle
pagine, cio¢ di una concezione della Bibbia cosi come oggi viene consegnata al po-
polo di Dio dalla vivente tradizione della Chiesa. A ogni buon conto, ¢ solo in questa
sua forma letteraria attuale che il testo della sacra Scrittura ¢ canonico, ossia ¢ misura
dell’esperienza di fede di tutti i cristiani. Solo in questa sua forma letteraria la Bibbia
contiene la parola di Dio per 'oggi della Chiesa.

Ebbene, — com’era inevitabile — anche don Giussani respiro I’aria non cosi tersa
dell’esegesi storico-critica. Eppure il suo pensiero non ne rimase inquinato pit di
tanto, semplicemente perché il suo interesse non era focalizzato sull’esegesi scien-
tifica della Bibbia, ma appunto su una sua interpretazione esperienziale e pastorale.
Anzi, anche a costo di rischiare qualche interpretazione soggettivistica, il fondatore
di «Comunione e Liberazione» amava insegnare a cercare, attraverso il testo biblico,
«la ragionevolezza dell’annuncio cristiano». A lui stava a cuore evidenziare il com-
pimento in Cristo di ogni attesa di salvezza dell’'uomo, vale a dire la «convenienza»
antropologica dell’esperienza cristiana rispetto al «senso religioso» di ogni uomo.

In questo senso, don Roux ha individuato nel concetto di «senso religioso», ri-
velato dalla stessa Bibbia*! — come don Giussani aveva appreso dall’allora cardinale

41 Che lallora cardinale G. B. Montini abbia attinto il concetto di «senso religioso» dalla rivelazione
biblica risulta chiaro da questa sua spiegazione: «Noi dovremmo documentare con la parola di Dio,
contenuta nella Sacra Scrittura, quale sia la considerazione dovuta a questa insita vocazione, naturale
prima e poi soprannaturale, che portiamo in noi, e che qui designiamo col termine di senso religioso.
Ma sarebbe assai lungo il farlo, anche se meravigliosamente istruttivo, perché tutta la Rivelazione an-
nuncia tale vocazione, la ammette, la stimola, la educa, la corregge, la eleva, la soddisfa, la beatifica.
1l grande e ineffabile dialogo tra Dio e 'uvomo, che costituisce appunto la nostra religione, suppone
nell’uomo stesso un’attitudine recettiva particolare. Se 'uomo cerca ed ascolta la parola di Dio, la Ve-
rita salvatrice entra nell’anima e genera nuovi rapporti fra Dio e 'uomo, la fede, la vita soprannaturale.

203

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Punto di vista di un biblista sugli Atti del Convegno della FTL: «Giussani: il pensiero sorgivo»

di Milano, Giovanni Battista Montini42 — «il tema principale dei suoi commenti alle
Sacre Scritture»#3, Difatti, in una pagina di All'origine della pretesa cristiana (1988),
citata da don Carrén nell’epilogo degli Az£744, lo stesso don Giussani insegna che

«nell’affrontare il tema dell’ipotesi di una rivelazione e della rivelazione cristiana, nulla & pit
importante della domanda sulla reale situazione dell'uomo. Non sarebbe possibile rendersi con-
to pienamente di che cosa voglia dire Gest Cristo se prima non ci si rendesse ben conto della
natura di quel dinamismo che rende uomo I'uomo. Cristo infatti si pone come risposta a cid che
sono “io” e solo una presa di coscienza attenta e anche tenera e appassionata di me stesso mi
puo spalancare e disporre a riconoscere, ad ammirare, a ringraziare, a vivere Cristo. Senza questa
coscienza anche quello di Gesu Cristo diviene un puro nome»%.

In definitiva: per giungere alla percezione della verita della Bibbia, don Giussani
ha seguito non il metodo storico-critico, per altro troppo difficile per dei giovani, ma
un altro metodo: quello esperienziale.

2.3. 1l cristocentrismo di Giussani e i nuovi metodi e approcci esegetici

Sta di fatto che, con il passare degli anni, reagendo a certi limiti evidenti dell’ese-
gesi storico-critica, sono sorte nuove tendenze esegetiche. Com’era prevedibile, que-
sta reazione a pendolo non ¢ stata priva di pericoli.

In primo luogo, sul versante degli studi teologici, si & verificato talvolta un tenden-
ziale scollamento tra I’esegesi biblica, da un lato, e la riflessione teologica, dall’altro46.

[...]1. A questa disposizione umana al divino si riferiscono innumerevoli passi della Sacra Scrittura;
anzi questo riferimento forma uno dei temi ricorrenti del libro divino, sempre rivolto a risvegliare I’a-
nima ed a suscitarvi sentimenti di ricerca religiosa, di attesa, di inquietudine, di rimorso, di speranza»
(G. B. MONTINI, Su/ senso religioso. Lettera pastorale all'arcidiocesi ambrosiana per la Quaresima 1957
[Milano 2003], in https://www.chiesadimilano.it/wp-content/uploads/2017/03/1957-Montini-Lett-
Past__1.2904.doc [consultazione del 20.1.2019]), p. 4 di 16. La lettera pastorale ¢ stata pubblicata
anche sulla Rivista diocesana milanese 46 (1957) 95-118.

42 Sull’accoglienza del concetto montiniano di «senso religioso» da parte di don Giussani, si puo leggere
con frutto I'accurato saggio di M. BORGHESI, «Introduzione. Il senso religioso come sintesi dello Spiri-
to», in G. B. MONTINI — L. GIUSSANI, I/ senso religioso, Milano 2009, 6-43. Si leggano anche i rilievi di
taglio pili prettamente storico di SAVORANA, Vita di don Giussani, 213-215.

4 Roux, «Lesegesi esperienziale», 354.
44 CARRON, «Il cammino al vero», 450.

4 L. GIUSSANL, All'origine della pretesa cristiana, in ID., Opere. 1966-1992. Vol. 1. I/ PerCorso (Gia e non
ancora 273), Milano 1994, 187-328: 193.

46 Per certi aspetti concordiamo con la seguente osservazione di H. SIMIAN-YOFRE, «Introduzione. Ese-
gesi, fede e teologia», in ID. (ed.), Metodologia dell’ Antico Testamento (Studi Biblici 25), Bologna 1994,
9-22: 16: «Si deve dare per certa in ogni caso una rottura da una parte fra I'esegesi accademica e la
teologia, che non trova piti un aiuto in quella per la sua riflessione; e, dall’altra, fra I'esegesi accademica

204



Franco Manzi

In concreto, specialmente alcuni teologi avrebbero preferito che Iesegesi restasse «a
servizio» della teologia. In effetti, fino al Concilio Vaticano II, era condiviso da molti
questo presupposto: I’esegesi doveva essere in buona sostanza un’ancella sia della
teologia sia specialmente del dogma, come sostenevano a spada tratta i propugnatori
della cosiddetta Denzingertheologie. Questa impostazione preconciliare aveva porta-
to di frequente all’uso — se non addirittura all’abuso — della sacra Scrittura quasi fosse
una specie d’inesauribile miniera di dicta probantia. In parole povere: molti studiosi
ed ecclesiastici cercavano nella Bibbia serie di versetti a conferma dei pronunciamenti
magisteriali o degli insegnamenti dei «manuali», utilizzati nei seminari e nelle facol-
ta teologiche. In realta, soprattutto questi sistemi teologici spesso trovavano i loro
fondamenti non tanto nella rivelazione biblica, quanto piuttosto in una determinata
impostazione di pensiero, vale a dire specialmente nel neotomismo.

Reagendo, da un lato, al metodo storico-critico e, dall’altro, a questa strumen-
talizzazione della Bibbia, in questi ultimi quarant’anni, si sono sviluppati numerosi
metodi esegetici — retorico, narrativo e semiotico — e vari approcci interpretativi — ca-
nonico, giudaico-tradizionale, di «storia degli effetti» (o Wirkungsgeschichte), socio-
logico, antropologico-culturale, psicologico-psicanalitico, liberazionista, femminista
e persino fondamentalista.

La stessa Pontificia Commissione Biblica, nel 1993, ha offerto una valutazione
molto equilibrata di questi nuovi metodi e approcci in un documento intitolato si-
gnificativamente: L'znterpretazione della Bibbia nella Chiesa¥l. Tuttavia questo rico-
noscimento ecclesiale non ha acquietato la diffidenza dei teologi piti ideologizzati. Di
sicuro, non se la sentivano di riplasmare ogni volta i loro trattati per tenere conto dei
continui sviluppi dell’esegesi con i suoi risultati non sempre univoci.

Sul versante pastorale, invece, proprio questa molteplicita di nuovi metodi e ap-
procci esegetici ha sicuramente consentito ai preti e ai fedeli che si sono appassionati
della Bibbia di assaporarne le ricchezze, come peraltro il Vaticano IT aveva invitato a
fare nella costituzione conciliare De; Verbum. Pero, senza incisivi itinerari formativi
specificamente destinati alla fascia dei trenta-cinquantenni, molti fedeli, pur deside-
rosi di comprendere la Bibbia, sono restati un po’ spaesati — per cosi dire — di fronte
alle innumerevoli pubblicazioni bibliche, spesso a tal punto divulgative da risulta-
re superficiali. Detto cio, va aggiunto — e questo lo possiamo sostenere sulla base
dell’esperienza didattica fatta da piti di vent’anni in diocesi nelle cosiddette «scuole
di teologia per laici», organizzate dal seminario — che, quando i credenti trovano

e la pieta coltivata in diversi gruppi ecclesiali, che abbandonati alle proprie iniziative, cadono nelle
interpretazioni fondamentaliste o capricciose».

47 PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, «Linterpretazione della Bibbia nella Chiesa», in ID., L'interpreta-
zione della Bibbia nella Chiesa. Discorso di Sua Santita Giovanni Paolo II e Documento della Pontificia
Commissione Biblica (Documenti Vaticani), Citta del Vaticano 1993.

205

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Punto di vista di un biblista sugli Atti del Convegno della FTL: «Giussani: il pensiero sorgivo»

pastori preparati, pronti a camminare con loro sui sentieri della sacra Scrittura, &
come se rifiorissero spiritualmente. In particolare, si liberano da «fantasmi di Dio»,
che hanno poco a che fare con il Dio-Abba rivelatoci da Cristo! A questo scopo, da
pitt di quarant’anni a questa parte, il seminario di Milano ha formato generazioni di
preti con una buona formazione teologica e biblica all’insegna del dettato conciliare,
secondo cui lo studio della Bibbia costituisce «come ’anima della sacra teologia» (Dez
Verbum, 24).

Comunque sia, nella cornice di questo abbozzo dello stato dell’esegesi odierna in
Ttalia e soprattutto nella diocesi di Milano, possiamo apprezzare gli itinerari formativi
messi in atto da don Giussani per educare a fare esperienza dell’«avvenimento» salvi-
fico di Cristo attestato nella Bibbia, trasmessa dalla tradizione della Chiesa. Da quan-
to si puo leggere anche negli A## del Convegno, pare anzitutto che questa situazione
di crisi di crescita dell’esegesi biblica non abbia spinto don Giussani ad accantonare
la Bibbia e il suo studio. Egli non ha mai ceduto al fondamentalismo scritturistico —
cio¢ a una lettura della Bibbia «alla testimoni di Geova»! —; ma neanche al «razionali-
smo teologico» di studiosi che, sia pure senza dichiararlo, svalutano I’esegesi biblica.
In positivo ha elaborato un «percorso» formativo, trasmesso attraverso vari scritti,
in cui, attingendo spesso a determinati studi biblici, ha fatto riferimento, con la sua
impostazione specifica, alla parola di Dio attestata nella Bibbia. A ogni buon conto,
va ribadito che il suo intento principale era di alimentare con i riferimenti biblici dei
suoi scritti un’autentica esperienza di Cristo.

Per questo, rifacendoci a un articolo — per certi aspetti, ormai datato — del biblista
domenicano Francois Dreyfus#s, potremmo dire che don Giussani non era interes-
sato a fare un’«exégese en Sorbonne», ossia un’esegesi puramente accademica; ma
ha sempre desiderato fare un’«exégése en Eglise», ossia un’interpretazione dei testi
biblici all’interno di un’esperienza ecclesiale, che per lui & coincisa in definitiva con
«Comunione e Liberazione». Di conseguenza, il suo utilizzo della Bibbia non ha cor-
so i pericoli pur scaturiti dalla ricchezza di metodi e approcci esegetici e specialmente
da un’attenzione eccessiva agli aspetti letterari — piuttosto formali — del testo biblico,
che purtroppo segna alcuni metodi sincronici dell’esegesi attuale. Il cristocentrismo
teologico di don Giussani, ultimamente radicato nell'impostazione tipica della scuola
teologica del seminario di Venegono#, in cui egli si era formato, lo ha spinto ad ac-

48 F. DREYFUS, Exégése en Sorbonne, exégése en Eglise, in Revue Biblique 82 (1975) 321-359.

49 Sintetico e preciso, a questo riguardo, ¢ I'articolo di GIUSEPPE COLOMBO, La scuola teologica di Venego-
70, in Terra Ambrosiana 26 (1985) 48-51, secondo il quale, sotto il profilo contenutistico e specialmente
metodologico, «la “scuola di Venegono” si & polarizzata presto verso il cosiddetto “Cristocentrismo”.
In prospettiva anche per la capacita, che dovra essergli riconosciuta, di costituirsi come centro unifi-
catore di tutto I'insegnamento teologico» (49). Di conseguenza, «il “Cristocentrismo”, professato in
modo sempre pili consapevole, ha consentito alla “scuola di Venegono” di passare sostanzialmente sen-
za soluzione di continuita dalla “teologia del magistero” alla “teologia della rivelazione”» (50). Ulteriori
conferme a questa presentazione dell’innovativa impostazione cristocentrica della “scuola di Venego-

206



Franco Manzi

cedere sempre alla sacra Scrittura dal punto di vista del suo compimento definitivo
in Cristo. Come si continuo a insegnare fino ad oggi nel seminario, cosi anche don
Giussani tenne a realizzare "accesso cristocentrico alla rivelazione biblica attraverso
la tradizione ecclesiale dai mille volti — e alcuni di questi teologi sono stati espressa-
mente studiati nelle relazioni del Convegno.

Non possiamo poi dimenticare come la corrispondenza della rivelazione di Cri-
sto al senso religioso dell’'uomo sia stata sviscerata da don Giussani anche attraverso
I’analisi dei capolavori di grandi scrittori e poeti, Giacomo Leopardi 7 primis, nel
tormentato itinerario esistenziale del quale don Giussani in qualche modo s’imme-
desimava. Introdotto da seminarista allo studio della letteratura da don Giovanni
Colombo, poi cardinale di Milano, don Giussani — come ha dettagliatamente illu-
strato Giulio Maspero — ha percorso in chiave cristocentrica gli itinerari esistenziali
e letterari di scrittori e poeti come Giovanni Pascoli, Clemente Rebora, Ada Negri,
Eugenio Montale, Charles Péguy e altri ancora, rintracciando in loro anzitutto qguella
sproporzione tra la finitudine creaturale e la sete d'infinito che caratterizza essenzial-
mente ogni essere umano>0.

Tutto sommato: i frequenti percorsi intrapresi da don Giussani all’interno della
Bibbia corrispondevano alle esigenze della sua stessa fides quaerens intellectum — con-
cetto, questo, richiamato anche dal suddetto documento su L’interpretazione della
Bibbia nella Chiesad1. Allo stesso tempo, questo prete dalla carita intelligente dava
risposta anche ai bisogni che I'esperienza cristiana riservava quotidianamente ai suoi
compagni di viaggio, giovani e meno giovani.

3. Luso della Bibbia e I’«autobiografia teologica» di Giussani

Proprio nell intellectun fidei possiamo intravvedere lo specifico della lettura della
Bibbia attuata da don Giussani nei suoi libri, spesso frutto di un ministero educativo

no” degli anni Cinquanta-Sessanta del secolo scorso si trovano, ad esempio, nel volume autobiografico
di G. BIFFI, Memorie e digressioni di un italiano cardinale, Siena 2007, 92-107.

50 G. MASPERO, «“Non piti s’inventan gli uomini, ma sono”. Cristocentrismo letterario e introduzione alla
realta secondo Luigi Giussani», in PAXIMADI ET ALl (edd.), Luigi Giussani, 389-420, secondo il quale
«il cristocentrismo estetico-spirituale che anima la finissima sensibilita del Colombo fecondano il cuore
e 'anima dell’allievo [Giussani], trasformandosi in un vero e proprio cristocentrismo ontologico».

51 «Lesegesi, essendo essa stessa una disciplina teologica, “fides quaerens intellectum”, intrattiene con le
altre discipline teologiche relazioni strette e complesse. Da una parte, infatti, la teologia sistematica ha
un influsso sulla precomprensione con la quale gli esegeti affrontano i testi biblici. Dall’altra, 'esegesi
offre alle altre discipline teologiche dati che sono per esse fondamentali. Pertanto tra 'esegesi e le altre
discipline si stabiliscono rapporti di dialogo, nel mutuo rispetto della loro specificita» (PONTIFICIA
COMMISSIONE BIBLICA, «Linterpretazione della Bibbia», III. D, in ID., L'interpretazione, 98).

207

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

Punto di vista di un biblista sugli Atti del Convegno della FTL: «Giussani: il pensiero sorgivo»

svolto oralmente. L'intento specifico della sua lettura indubbiamente cristocentrica del-
la sacra Scrittura é rintracciarvi il criterio canonico, ovvero il criterio di autenticita, della
propria esperienza personale di Cristo e nel contempo di quella condivisa con altri.
Don Giussani amava testimoniare la propria esperienza di Cristo, spesso veleggiando,
in modo pitt o meno esplicito, verso il racconto autobiografico. In questa corrispon-
denza dell’autobiografia con la Bibbia possiamo identificare la nota caratteristica del
suo modo di accedere a quest’ultima, e persino del suo uso — che don Roux definisce
— «decorativo»:

«Sensibile com’¢ alla bellezza Giussani sa cogliere questa dimensione [della bellezza letteraria]
anche nella Bibbia»>2,

Pit in genere, il pensatore teneva a partire dalla propria esperienza di creden-
te e di prete, in cui si & lasciato di continuo affascinare dalla bellezza salvifica del-
I’«avvenimento» di Cristo. Senza di lui, 'essere umano semplicemente affogherebbe
nella bruttezza alternativa di una vita assurda:

«[...] o [c’¢] il niente — sentenziava don Giussani, citato da don Prato — in cui tutto va a finire —
il niente di cid che ami, il niente di cid che stimi, il niente di te stesso e degli amici, il niente del
cielo e della terra, il niente, tutto & niente perché tutto va a finire in cenere — oppure quell’'uomo
Ii [= Gesii Cristo] ha ragione, & quello che dice di essere»3.

Alla luce di affermazioni cosi decise diventa evidente come ’approccio alla sacra
Scrittura di don Giussani rientrasse a pieno titolo nel suo legame totalizzante con
Cristo e con il suo corpo che ¢ la Chiesa, nella quale I'«io» del credente, grazie allo
Spirito, fa un tutt’'uno con il «noi» degli altri cristiani. Proprio quest’esperienza di
fede in Cristo, che porta a compimento il «senso religioso» dell’«io» e del «noi», &
stata spesso raccontata da don Giussani in termini autobiografici, pur senza usare
sempre la prima persona singolare. A questo riguardo, se ¢ chiaro che don Giussani
non ha mai ceduto alla tentazione di presentare la propria esperienza in modo agio-
grafico, ¢ altrettanto nitido il suo stile inconfondibilmente caratterizzato da tonalita
autobiografiche. Era convinto, infatti, che nella vita del cristiano autentico trasparisse
una manifestazione attuale dell’evento-Cristo. Il Risorto agisce mediante il suo Spirito
nel corpo ecclesiale, di cui ciascun credente fa parte. Percio nel frammento di un’ami-
cizia «in Cristo» di un gruppo di credenti si dischiude una nitida manifestazione dello
stesso Risorto, nella misura in cui quell’«io» e quel «noi» vivono nella Chiesa «in

52 Roux, «L’esegesi esperienziale», 362.

55 L. GIUSSANL, S7 puo vivere cosi? Uno strano approccio all esistenza cristiana, Milano 20072 (1994), 54-55,
citato da E. PRATO, «’avvenimento di un incontro. Lessenza del cristianesimo secondo Luigi Giussa-
ni», in PAXIMADI ET ALII (edd.), Luigi Giussani, 81-100: 85.

208



Franco Manzi

memoria di» lui; cio¢ diventano insieme memorie creative della rivelazione biblica,
che ha in Cristo il centro del suo compimento salvifico.

In questo senso possiamo affermare che /a vita del «servo di Dio» don Giussani, da
lui spesso presentata in termini autobiografici, sia diventata «teo-logia»: un «discorso
su Dio» — sul Dio di Gesti Cristo —, che ancora oggi stupisce e affascina, essendo stata
una memoria creativa di Cristo stesso per gli altri. In quest’orizzonte si comprende,
alla fin fine, il motivo per cui per don Giussani la rivelazione attestata nella Bibbia
fosse finalizzata unicamente all’esperienza salvifica totalizzante con Cristo, che da
risorto si era lasciato incontrare da lui in modo del tutto eccezionale>4.

54 Del resto, anche mons. Francesco Braschi, nel suo saggio sulla concezione che don Giussani aveva
della liturgia, ha individuato proprio in questo incandescente nucleo concettuale una «costante» del
suo modo di vedere I'intera realta: «La proposta giussaniana relativamente alla liturgia [¢] non solo
pienamente coerente con la sua visione complessiva e riman[e] una costante nel suo pensiero, ma anche
[va] a identificarsi con le affermazioni piti originarie della sua attivita educativa e ministeriale: I’evento
cristiano come incontro personale con Cristo, contemporaneo dell'uomo, e il mistero della Chiesa
come luogo oggettivo e storico del darsi di questo incontro, dal quale deriva la capacita di guardare e di
mutare in modo sostanziale tutta la comprensione della realta in cui si ¢ immersi» (F. BRASCHI, «“Dalla
liturgia vissuta una testimonianza”: la scaturigine umanodivina di un’attitudine educativa», in PAXIMA-
D1 ET ALl [edd.], Luigi Giussani, 367-387: 378).

209

<
=
n
@
)
5
I}
©







