
Recensioniı >aın8 IV 9) 1 /-) 76

Corso tondamentale sul Diritto della Chiesa
Volume I1 enı giuridic ecclesiali. La dichiarazione
d  _ la tutela del diritto nella Chiesa rapporti ira la Chiesa
d  _ la socı1eta civile

Carlos Jose Errazuriz Mackenna
(Trattatı dı diyitto _ Ateneo FOTHANO della Santa ( Y0Ce Gtuffre, Milano 2017 /, /31

La recente DE de]l Prof. Carlos Errazur1z offre una disamina imponente (in
complesso 1220 pagine) dell’esistenza 1 INVE de]l fedele membro della (L OMIMAUNITO
ecclesiale d Insieme l’espressione matfura della vita accademica dell’ Autore
dellata dall’appartenenza al carlsma dell’Opus Del che ha forglato 1a riflessione.
I} volume 61 Ss1t114 DEerCL1Ö all’interno dell’ambito CanoNIsSt1CH (G)183{° es1to di sentire
personale fecondato dalla crlstiana coltivata 1n CONCTETIO alveo ecclesiale,
ALLeENTO al flettersi siuridico della fede dato esistenzlale.

L’impronta realistica de] pensiero caratterizzante ı] diritto conduce 'OSs1 acl una

precisa vıa metodologica che S’qvanza 1n Orlzzonte CAaNnONIStTICH 1n verıta 0991
entfe d VT curlosita nell’esplorare dare ragione della pertinenza della all’e
Ss1stenza nella fede

(..lrcostanza significativa meritevole di indagine ’aver assıst1to, negli ultimi de
cennl, DrOgress1vo silenzi0 de]l dibattito Aatura metodoa de]l diritto CaNON1CO,
OS1 da declinare inesorabilmente lo studio una dimensione eorca posıitivistica

assıstere modularsi prassist1Co della 6)  y quası che, di DCI STESSA,; 1a olurl-
dicitäa 10  — appartenesse all’esistenzlalita de] ftedele.

Chi 61 impegnato frequentare ı] Dirıitto CANON1ICO nel PI1Imo post-concilio,
quando SCOPDIO dopo troOpPO lungo Jetargo 1a questlone della rtilevanza 1n
effetti teologica AaDPCHNAa sociologica mmeramente profana della [6)  y 110  - DUO
110  - ı] rltorno una presentazione della STESSAa nel erm1inı] di un operazlone
applicativa de]l dover OSSCTC al fatto de]l vVivere.

(1 10  — SCaplto della de]l canonista, destinato SUOÖONATLE (G)1R{5 S1 -
nonNn1mMmOo di leguleio, bens] della novıta della fede, dell’evento eccles]iale srembo della
“creatura nuova”

Ebbene, nell’orizzonte siuridico ecclesiale distingue V’Errazuriz ı] fatto d DECL
segulre quanto 11 «Ja canonIstica deve GSSCTEC fedele alla {{l mMetfO-

dologia specifica» 'OSs1 da venlire ad «ACCErtfare C100 che S1UStO 1n Ogn1 s1tuaz1ione>»
dell’esistenza propria de] fedele (IL, 6, 5)

21/217

RTLu XXIV (1/2019) 217-228Recensioni

Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa
Volume II: I beni giuridici ecclesiali. La dichiarazione 
e la tutela del diritto nella Chiesa. I rapporti tra la Chiesa 
e la società civile 

Carlos José Errázuriz Mackenna
(Trattati di diritto – Ateneo romano della Santa Croce 7) Giuffrè, Milano 2017, 731 pp. 

La recente opera del Prof. Carlos J. Errázuriz offre una disamina imponente (in 
complesso 1220 pagine) dell’esistenza in iure del fedele – membro della Communio 
ecclesiale – ed insieme l’espressione matura della vita accademica dell’Autore mo-
dellata dall’appartenenza al carisma dell’Opus Dei che ne ha forgiato la riflessione. 
Il volume si situa perciò all’interno dell’ambito canonistico come esito di un sentire 
personale fecondato dalla proposta cristiana coltivata in un concreto alveo ecclesiale, 
attento al flettersi giuridico della fede al dato esistenziale.

L’impronta realistica del pensiero caratterizzante il diritto conduce così ad una 
precisa via metodologica che s’avanza in un orizzonte canonistico in verità oggi ca-
rente di vera curiosità nell’esplorare e dare ragione della pertinenza della norma all’e-
sistenza nella fede.

Circostanza significativa e meritevole di indagine l’aver assistito, negli ultimi de-
cenni, al progressivo silenzio del dibattito su natura e metodo del diritto canonico, 
così da declinare inesorabilmente lo studio verso una dimensione teorica positivistica 
e assistere a un modularsi prassistico della norma, quasi che, di per se stessa, la giuri-
dicità non appartenesse all’esistenzialità del fedele.

Chi si è impegnato a frequentare il Diritto canonico nel primo post-concilio, 
quando scoppiò dopo un troppo lungo letargo la questione della rilevanza – se in 
effetti teologica o appena sociologica o meramente profana – della norma, non può 
non osservare il ritorno a una presentazione della stessa nei termini di un’operazione 
applicativa del dover essere al fatto del vivere. 

Ciò non tanto a scapito della nomea del canonista, destinato a suonare come si-
nonimo di leguleio, bensì della novità della fede, dell’evento ecclesiale grembo della 
“creatura nuova”. 

Ebbene, nell’orizzonte giuridico ecclesiale distingue l’Errázuriz il fatto di per-
seguire quanto posto a premessa: «la canonistica deve essere fedele alla sua meto-
dologia specifica» così da venire ad «accertare ciò che è giusto in ogni situazione» 
dell’esistenza propria del fedele (II, 6, 5). 



C arlos OSE Frräzuriz ackenna, OS fondamentale S} Durntto fa ( Hhiesa

51 documenta DEerC10 l’intelligenza canonIistica COerentfe acl un ’ ottica realistica che
OM 61 precisera DUO semm al lasclare SpazZ10 alla domanda CIrca V’effettiva Capa-

C1ita de]l» 10€e de]l fedele, di cogliere 1a fede 1n quanto “{l personale apparte-
11 ecclesiale, tale da avvertlre la normatıvıta OM alveo offerto al complersIi de]l
CAMMINO 110 - { 14  ( Droprio0

Infine, data 1a mole dell’opera qul presentata reputando 07 facilitarne 1a chia-
y O utile procedere ALra VersSO passaggl numericamente contrassegnatl.

(31 col titolo de]l volume, ( .OYSO fondamentale sl diyitto nella Chiesa, Invero
denominato Volume 1L, ı] Prof. Carlos Errazuriz afferma plena continulta col Vol 1,
Corso fondamentale ul diyvitto nella C’hiesa. Introduzione. soggeltt: ecclestalz dz diritto,
AD PDALsO nel 2009, entrambi edit]i da Giuffre. QqUESTO Vol INl procede scandendo 1a
tematıca 1n paragrafı numerat] 11 soluzione di continulta rispetto PI1MmMO, VVOTO

enumerando contenut! de] Vol INl 1n modo da aggiungerli, da assommMarlı.
He due partı d Cul 61 COMDONC ı] Vol 1, Vol Il fa segulre ’affronto

della tematıca CcanonIstica divisa 1n tre partı, di Cul la prima, Clrca enl siuridici
ecclesiali, CONTtrassegNata (G)1R{5 Parte Terza, Cul S la Quarta Dichiarazione
tutela de]l Diritt1 nella Chiesa DCT fAinire CO  - 1a Parte Quinta: rapporti tra 1a Chiesa

1a socleta civile.
Non DOTEVAa DEerCL1Ö imOostrars] DIU chiaramente l’intento di presentare una trat-

47Zl10Ne compluta de] diritto CANON1ICO da formare, 1n due Volumi, un opera
peculiare s11] temaUOTSUGICM (1 emergeraäa OTLa nelle C1taz1on1, riterite acl entrambi tomı1 esamınatı (G)1R{5

UNICHPA ODUS

oiustificato ı] fatto di denominarlo (LOFSO, Invero 110  - solo introduttivo
DropOsit1Vo de] I4S Ecclesiae, impresa Inconsueta nell’odierno11CanOonNIst1CO,
anche ne] COragg10sSO intento di siustificare la pertinenza alla fede de] siuridico eccle-
oiale cölto nella “{l implicazione nelle soggettivita colinvolte. Perc10 ver qualificante

1a soprannaturale relazionale che viene acl identificare ı] fenomeno Chiesa, 1n
STESSAa 'OSs1 OM 1n alla socleta.
Altrettanto evidente ı] trovarsı di fronte compimento dell’opera dell’autore

che nel 2000 SCrlveva: «Ja Teorla ftondamentale 61 'Ova al SUO1 prımı passı» cfr IN dz
vIFFO Ia TIUSLIZLA nella Chiesa, Giuffre, Milano, 268 pp.) Ugo1 ı] Alosofo de]l diritto 61
In OSIra 1n srado di inisurarsı CO  — Ogn1 ambito de]l diritto ecclesiale. Un lavoro almeno
decennale vaglia Ogn1 aspettO oOperat1vo 'OSs1 da discernere varl attor] coinvolti,
IHUNGUC riportando ı] dato alla ver siuridica 1n 910C0 nella CONCcTrTeLAa fattispecie. Tutto
C100 conduce rMtenere che le diverse s1tuaz10on1] siuridico-canoniche 10  — SOL10 affatto
riconduc:bhilj; una SO di «amorta inater1a prima>» (L, 46), bens] implicano di DCI
STESSE ene siuridico da rispettarsı! da de]l diversi soggett1 eccles]alji colnvoalti.

51 tratta DEerCL1Ö di una che 110  - DaIc potersıi ricondurre acl manuale,

215218

Carlos José Errázuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

Re
ce

ns
io

ni

Si documenta perciò l’intelligenza canonistica coerente ad un’ottica realistica che 
– come si preciserà – può semmai lasciare spazio alla domanda circa l’effettiva capa-
cità del soggetto, cioè del fedele, di cogliere la fede in quanto sua personale apparte-
nenza ecclesiale, tale da avvertire la normatività come alveo offerto al compiersi del 
cammino umano suo proprio. 

Infine, data la mole dell’opera qui presentata e reputando possa facilitarne la chia-
rezza, è parso utile procedere attraverso passaggi numericamente contrassegnati. 

1. Già col titolo del volume, Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa, invero 
denominato Volume II, il Prof. Carlos Errázuriz afferma piena continuità col Vol. I, 
Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa. Introduzione. I soggetti ecclesiali di diritto, 
apparso nel 2009, entrambi editi da Giuffrè. E questo Vol. II procede scandendo la 
tematica in paragrafi numerati senza soluzione di continuità rispetto al primo, ovvero 
enumerando i contenuti del Vol. II in modo da aggiungerli, da assommarli.

Alle due parti di cui si compone il Vol. I, il presente Vol. II fa seguire l’affronto 
della tematica canonistica divisa in tre parti, di cui la prima, circa i beni giuridici 
ecclesiali, contrassegnata come Parte Terza, cui segue la Quarta – Dichiarazione e 
tutela dei Diritti nella Chiesa – per finire con la Parte Quinta: I rapporti tra la Chiesa 
e la società civile. 

Non poteva perciò mostrarsi più chiaramente l’intento di presentare una trat-
tazione compiuta del diritto canonico tanto da formare, in due Volumi, un’opera 
peculiare sul tema. 

Ciò emergerà ora nelle citazioni, riferite ad entrambi i tomi esaminati come un 
unicum opus. 

2. È giustificato il fatto di denominarlo Corso, invero non solo introduttivo ma 
propositivo del Ius Ecclesiae, impresa inconsueta nell’odierno panorama canonistico, 
anche nel coraggioso intento di giustificare la pertinenza alla fede del giuridico eccle-
siale còlto nella sua implicazione nelle soggettività coinvolte. Perciò res qualificante 
è la soprannaturale trama relazionale che viene ad identificare il fenomeno Chiesa, in 
se stessa così come in rapporto alla società. 

Altrettanto evidente è il trovarsi di fronte al compimento dell’opera dell’autore 
che nel 2000 scriveva: «la Teoria fondamentale si trova ai suoi primi passi» (cfr. Il di-
ritto e la giustizia nella Chiesa, Giuffrè, Milano, 268 pp.). Oggi il filosofo del diritto si 
mostra in grado di misurarsi con ogni ambito del diritto ecclesiale. Un lavoro almeno 
decennale vaglia ogni aspetto operativo così da discernere i vari fattori coinvolti, co-
munque riportando il dato alla res giuridica in gioco nella concreta fattispecie. Tutto 
ciò conduce a ritenere che le diverse situazioni giuridico-canoniche non sono affatto 
riconducibili a una sorta di «amorfa materia prima» (I, 46), bensì implicano di per se 
stesse un bene giuridico da rispettarsi da parte dei diversi soggetti ecclesiali coinvolti. 

Si tratta perciò di una proposta che non pare potersi ricondurre ad un manuale, 



GIOrgig Zannon!

almeno dover agg1ungere qualche decisiva precisazlione 1n mmer1to alla “tipologia
manualistica”

I rattası Ce d un opera inassımilabile all’usuale STITUMeEeNT. di SO scolastico
al modo di vademecum DIU 11110 analiticamente svolto, plegato acl SO pratico.
Dato 10  — ı] potersi dare una prassı che 10  — comporti un OtLfesa OLCEC-

zione della realta quindi una dottrina, DaLC improponibile COMMeEeNTO
110  - identifncando Ll’intento de] (LOYSO, andando pulsante de]l tomı1 (13 10 pagı
ne) da considerarsi, r1peto, (G)1R{5 DE HMÄHRFE Perche ’ Autore intende indicare ı] volto
interlore de] 2245 OTLTEesSOo ad Ogn1 fattispecie siuridica, quel ene di valenza Oggettiva
deseritto nell’introduzione al diritto viene 1124n 114110 FavvVisato quale dato iImmanente
all’esprimersi dell’esistenza ecclesiale.

tentat1vo d introdursi1 nel voluminoso 720 pagine), impegnatıvo 10  —

solo DCL 1a mole degli argoment! vis1itat1ı anche DCL lo svolgersi de]l [0g05 indicato
1n INCSSa, imporra di verificare l’Autore, 1n LOMNEC dell’approccio OTfesSo alla
STESSAa denominazione di (‚OYSO fondamentale, risulti davvero 1n srado di interpretare
ı] fenomeno de]l IUS TU CaNOoNISt1CO.

Perc1o decisivo cogliere pOo1 discutere della peculiaritä dell’intrapresa, COeTrentfe
es1to di avvertlre ı] siuridico 1n OLMNSONAaNzZa alla sensibilitä eccClesiale della Facolta
nella quale ’autore ha la Del EsSTO inevitabile DCI qualunqgue
Operatore de]l diritto arrıvare cogliere ı] fenomeno siuridico «secondo l’autocom-
prensione della Chiesa» da lui vissuta (L, 23) KACeNsSION!110  - devo nascondere Ll’amicizia CO  — l’Autore, un esperlenza che 110  - CONFTrAasSta
affatto CO  — 1a differenza ira nol, che anz]l reC1PrOCO SPIONC all’intelligenza dell’ogget-

di Cul C1 61 OCCUDA. Tanto da poter/dover valutare MNMAGS AMICA DEYIEAS An dove
l’amico LO davvero reputarsı! 1n srado di ragglungere quell’esito da lui prefigurato
nelle11

Errazur17z 61 OWV! nel solco di un oggettiva condivisibile polemica rispetto
quanto offre ı] IN CanONIsSt1CO, appesantıto da <1111 dibattito sclentifico
precedenti d ALICOTLA 1n circa ’essere ı] ftondamento de] diritto nella Chiesa>».
Questo viene da lontano, dalle due derive apparentemente OPpOSTE CDDULC alla ine
confluent] ne] MiIsconOoscere al «fenomeno StOTr1CO denominato “diritto CANONICO »
V’effettiva AaLura di diritto. Alla «prima modalita di contestazlone, all’antigiuridismo
spiritualistico (che) ha AVUTO 1a “{l orlgine 1n quel crlstlanı che DCI divers] inOot1v1
hanno rihutato 1a Chiesa istituzionale siuridica» 61 affianca infatt] «Ja seconda
specle di antigiuridismo, quello statalistico>», sendarme de]l MOonN1SMAO siuridico (L, 1)

Rimane DEerCL1Ö utfora da tvendicarsıi diritto ecclesiale la Aatura di <«VETO

diritto> (L, 1)
Ne S che la dignitä culturale dell’opera STA nell’affrontare 1a questione o1u

219219

Giorgio Zannoni

Recensioni

almeno senza dover aggiungere qualche decisiva precisazione in merito alla “tipologia 
manualistica”.

3. Trattasi certo di un’opera inassimilabile all’usuale strumento di uso scolastico 
al modo di vademecum più o meno analiticamente svolto, piegato ad un uso pratico. 
Dato ma non concesso il potersi dare una prassi che non comporti una sottesa conce-
zione della realtà e quindi una dottrina, pare improponibile tentarne un commento se 
non identificando l’intento del Corso, andando al cuore pulsante dei tomi (1310 pagi-
ne) da considerarsi, ripeto, come un unum. Perché l’Autore intende indicare il volto 
interiore del ius sotteso ad ogni fattispecie giuridica, quel bene di valenza oggettiva 
descritto nell’introduzione al diritto viene man mano ravvisato quale dato immanente 
all’esprimersi dell’esistenza ecclesiale.

4. Il tentativo di introdursi nel voluminoso trattato (720 pagine), impegnativo non 
solo per la mole degli argomenti visitati ma anche per lo svolgersi del logos indicato 
in premessa, imporrà di verificare se l’Autore, in nome dell’approccio sotteso alla 
stessa denominazione di Corso fondamentale, risulti davvero in grado di interpretare 
il fenomeno del iustum canonistico.

Perciò è decisivo cogliere e poi discutere della peculiarità dell’intrapresa, coerente 
esito di un avvertire il giuridico in consonanza alla sensibilità ecclesiale della Facoltà 
nella quale l’autore ha maturato la proposta. Del resto è inevitabile per qualunque 
operatore del diritto arrivare a cogliere il fenomeno giuridico «secondo l’autocom-
prensione della Chiesa» da lui vissuta (I, 23).

E non devo nascondere l’amicizia con l’Autore, un’esperienza che non contrasta 
affatto con la differenza tra noi, che è anzi reciproco sprone all’intelligenza dell’ogget-
to di cui ci si occupa. Tanto da poter/dover valutare – magis amica veritas – fin dove 
l’amico possa davvero reputarsi in grado di raggiungere quell’esito da lui prefigurato 
nelle premesse.

5. Errázuriz si muove nel solco di un’oggettiva e condivisibile polemica rispetto a 
quanto offre il panorama canonistico, appesantito da «un dibattito scientifico senza 
precedenti ed ancora in corso circa l’essere e il fondamento del diritto nella Chiesa». 
Questo viene da lontano, dalle due derive apparentemente opposte eppure alla fine 
confluenti nel misconoscere al «fenomeno storico denominato “diritto canonico”» 
l’effettiva natura di diritto. Alla «prima modalità di contestazione, all’antigiuridismo 
spiritualistico – (che) ha avuto la sua origine in quei cristiani che per diversi motivi 
hanno rifiutato la Chiesa istituzionale e giuridica» – si affianca infatti «la seconda 
specie di antigiuridismo, quello statalistico», gendarme del monismo giuridico (I, 1). 

6. Rimane perciò tuttora da rivendicarsi al diritto ecclesiale la natura di «vero 
diritto» (I, 1).

Ne segue che la dignità culturale dell’opera sta nell’affrontare la questione giu-



C arlos OSE Frräzuriz ackenna, OS fondamentale S} Durntto fa ( Hhiesa

SCANONIsStICA 1n quanto dal Vaticano Il CINEISa CY1s1 precedenti» (L, 8)
circa la AaLura STESSAa di tale oiuridicita rispetto all’attinenza propriamente ecclesiale
della STESSA. Ritenendosi ’Autore 1n srado di affrontare la questlone de]l metodoa ALLO

identificare ı] 2145 IUSTUM, evita ’errore de] o]urista che 110  - di rado viene rTcOon-
durre ı] 2245 CANONLCUM, «cliritto divino», «cCategorla uramente culturale>» (L, 8)
In tal modo, forte de]l realismo snNOseOlogicO ftondamento de] s { 1  ( procedere
nell’affronto della mater1a, Errazur17z viene <Aicdare l’odierna canonIistica, tal
da dover alla ine valutare ( .OYSO risulti effettivamente 1n srado di ’u
Suale dicotomia tra fatto siuridico” C 11 dato teologico”, disgiunzione
che ’ Autore intende decisamente rifiutare, 1n quanto innaturale DCI 1a fede cattolica.

Ugo1 ı] Vol Il de] ( ‚OrSO circa 1a Chiesa nel S1101 enl siuridici diritti, da
tutelare s { 1  ( interno nel CO  - 1a socleta civile, viene dunque svolgere ı]
diritto vivente «1n una y{l realizzazione StOr1cCa>» alla luce della «teorla ftondamentale
de] diritto CaNON1CO> dall’ Autore o14 ftormulata nel - { 14  ( Vol 1n t al C11SO mantiene
1a IN 914 personalmente abbozzata nel 2009 In effetti verifica quanto allora
puntualizzato, Oss1a ı] fatto che ı] «Jivello di CONOSCCENZAa d’indole tondamentale od
ontologico Cap 1, Vol D SPDCSSO 61 rende(ra) lungo tale (‚OYSO ochiamato
DCT l’appunto ftondamentale» (L, 18)
[ Ce DCI vagliare l’approccio siuridico decisivo cogliere ı] C11SO 1a genes!1

della nOozlone de] ‘diritto” quale es1to della «CONOSCCNZAa integrale de] diritto AaAn OÖ-

Nn1C0>» da Errazuri1z. L’Autore afferma 1n imer1to che «tratt] essenz]alj; de]lUOTSUGICM diritto>» timandano al «presuppost! antropologici della realta siuridica. 1n quanto
’essere titoları di diritti essenzialmente legato allo STESSO OSSCTEC della DEISONA> (L,
/7) <i] diritto naturale rappresenta ı] ftondamento l’invalicabilita de] diritto
DOs1it1vo> (L, S), esta tuttavıa valido L’«affermare V’esistenza di diritto anterlore al
S1stema siuridico. di procedure>» (L, 8)

Perc1o 1a “natura umana” fondante l’impianto 10  — assımilabile naturalismo
ingeNnuO DCT quanto anonN1moO, Cul conseguirebbe ı] contondere l’assimilare "ndivi-
duo all’io-persona. Infatti L’Errazuriz identifica 245 quale «realtäa propria della DECL
SO4 1n quanto tale», che di DCL SE «DIESUDDONC anche V’esistenza di almeno
due DEISONC» (L, 7) 61 da fondarsi, ı] diritto naturale>», &< SL1HZ. DEISONA nel s { 1  ( GSSCTEC

naturale, nella {{l doppia dimensione individuale soclale>». DEerC10 ben 1a
C di distanza da «Ogn1 individualismo>» antropologico, benche 61 afferm]i ı] diritto
naturale «fondamento invalicabile limite de] diritto DOS1It1Vo>» (L, 8)

deve assieme notarsı (G)1R{5 61 reputl improponibile ı] cogliere <i] diritto
nella Chiesa 10  — 61 possiede una CONOSCCENZAa dell’essere della Chiesa» (L, 9) 61
afferm]i che ı] 2145 corrisponde dimensione intrinseca specifica della medes]-

GS6SCI124>> della STESSA. DULC 1n modo COerentfe 61 deduce V’obiettivo di ondare 1a
Chiesa «parola, Ssacrament] regime ecclesiastico>» ftondamentalji enl siuridici
de] quali viene acl alimentarsi (L, 10) dall’accostare ı] diritto alla Chiesa 1n quanto
realta di DCI SE CONTFrassegNata dall’essere «comunlone SACTAMENTO>

AA220

Carlos José Errázuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

Re
ce

ns
io

ni

scanonistica in quanto dal Vaticano II è emersa «una crisi senza precedenti» (I, 8) 
circa la natura stessa di tale giuridicità rispetto all’attinenza propriamente ecclesiale 
della stessa. Ritenendosi l’Autore in grado di affrontare la questione del metodo atto 
a identificare il ius iustum, evita l’errore del giurista che non di rado viene a ricon-
durre il ius canonicum, il «diritto divino», a «categoria puramente culturale» (I, 8). 
In tal modo, forte del realismo gnoseologico posto a fondamento del suo procedere 
nell’affronto della materia, Errázuriz viene a sfidare l’odierna canonistica, a tal punto 
da dover alla fine valutare se il Corso risulti effettivamente in grado di superare l’u-
suale supposta dicotomia tra “il fatto giuridico” e “il dato teologico”, disgiunzione 
che l’Autore intende decisamente rifiutare, in quanto innaturale per la fede cattolica. 

7. Oggi il Vol. II del Corso circa la Chiesa nei suoi beni giuridici e i diritti, da 
tutelare al suo interno e nel rapporto con la società civile, viene dunque a svolgere il 
diritto vivente «in una sua realizzazione storica» alla luce della «teoria fondamentale 
del diritto canonico» dall’Autore già formulata nel suo Vol. I. E in tal senso mantiene 
la promessa già personalmente abbozzata nel 2009. In effetti verifica quanto allora 
puntualizzato, ossia il fatto che il «livello di conoscenza d’indole fondamentale od 
ontologico (Cap. I, Vol. I)… spesso si rende(rà) presente lungo tale Corso chiamato 
per l’appunto fondamentale» (I, 18).

Di certo per vagliare l’approccio giuridico è decisivo cogliere il senso e la genesi 
della nozione del “diritto” quale esito della «conoscenza integrale del diritto cano-
nico» proposta da Errázuriz. L’Autore afferma in merito che i «tratti essenziali del 
diritto» rimandano ai «presupposti antropologici della realtà giuridica… in quanto 
l’essere titolari di diritti è essenzialmente legato allo stesso essere della persona» (I, 
7). E se «il diritto naturale rappresenta il fondamento e l’invalicabilità del diritto 
positivo» (I, 8), resta tuttavia valido l’«affermare l’esistenza di un diritto anteriore al 
sistema giuridico… di norme e procedure» (I, 8). 

Perciò la “natura umana” fondante l’impianto non è assimilabile a un naturalismo 
ingenuo per quanto anonimo, cui conseguirebbe il confondere e l’assimilare l’indivi-
duo all’io-persona. Infatti L’Errázuriz identifica il ius quale «realtà propria della per-
sona umana in quanto tale», che di per sé «presuppone anche l’esistenza di almeno 
due persone» (I, 7) sì da fondarsi, il diritto naturale», «sulla persona nel suo essere 
naturale, nella sua doppia dimensione individuale e sociale». È perciò ben netta la 
presa di distanza da «ogni individualismo» antropologico, benché si affermi il diritto 
naturale «fondamento e invalicabile limite del diritto positivo» (I, 8). 

E deve assieme notarsi come si reputi improponibile il poter cogliere «il diritto 
nella Chiesa se non si possiede una conoscenza dell’essere della Chiesa» (I, 9) e si 
affermi che il ius corrisponde a «una dimensione intrinseca e specifica della medesi-
ma essenza» della stessa. E pure in modo coerente si deduce l’obiettivo di fondare la 
Chiesa su «parola, sacramenti e regime ecclesiastico» – i fondamentali beni giuridici 
dei quali viene ad alimentarsi (I, 10) – dall’accostare il diritto alla Chiesa in quanto 
realtà di per sé contrassegnata dall’essere «comunione e sacramento». 



GIOrgig Zannon!

Per individuare «Ja «dimensione oiuridica della Chiesa», Errazuriz precisa infatt]
OM 10  — C1 61 LO ermare «al varl aspett1 dell’ecclesiologia conciliare>» ALICOTLA

OM «C1O che oS1UStO> inerente alla vita ecclesiale 10  — lo 61 07 identificare ed
esprimere (<3.1 di fuor] dell’essenza della Chiesa». Ultimamente viene 1n tal modo 1n -
dicato (G)1R{5 ı] IUS TU viene realizzarsı «COMNNEC una dimensione intrinseca specifica
della medesima GSSCI124>> (L, 9)

51 impone DEerCL1Ö una «CONcezlonNne de]l diritto (G)1R{5 OSgELLO realistica» (L, 13)
110  - oggettuale.

I} 2145 risulta ultimamente OSSCTC e  ına realta di tatto” intesa 1n modoa da «evitare
di rticadere nell’usuale contrapposizione tra realta siuridica realta teologica» (L, 9)

61 AVVerte di derivare 1a Pretesa «CONOSCC124 integrale de]l diritto
NON1CO (che) postula ivello d’indole ftondamentale d ontologico>», ’ottica <«VETAU-

entfe siuridica>», da quel [0905 Dropri0 «de] PrINC1Ip1 essenz]ali de] diritto ecclesiale>».
siudizio dell’ Autore, ı] 245 ecclesiale corrisponde << t1p1 di CONOSCCHNZ4AU>>

pr1mo, di pratico-prudenziale CanNON1CO, Cul s’agglunge quello della sclenza
canon1ca cConcetti, PrinC1p1 regole infine 61 da <<1111 livello>» logico denominato
«fondamentale>» 1n quanto <l s {  ( OSSgETLLO ormale esta nell’ambito della o1ustizla

de] diritto> (L, 18) 51 evidenzia 'OSs1 da subito 1a precisa e  v14a al 2145 ecclesiale Cul
procederä 1n modo CcoOerentfe MSOFrOSO nell’affrontare tem1 di CUul 0gg1 tratta INl
LOMO de]l (.OrSO. ALLeENTO 11011 perdere ’essere de] diritto> da intercettare nella {{l

CS55SCI2ZA, che ı] fulcro di ogn1 relazione nella (LOMMUNLO, 1n attinenza al «diritto>»,
individuato nel declinarsi de]l 2245 inteso «COMNNLC C100 che o1usto>» (L, 18)

OS1 l’approccio allo TLALUTLO CanoNIsSt1CH 61 distingue rispetto all’affronto de]l di KACeNsSION!
r1tto nel s { 1  ( darsi vagliato 1n edeltäa al metodoa all’inizio. 1a specificitä TINCG-

neutica de] ( LOFSO 10  — semplicemente introduttorio alla pratica ne rivolto alla DUra
teorl1a de]l 245 CAMONICHMA alla vita de] ISI eccles]iale nel s {  ( svolgimento intero
lo DONC tra punt! di rferimento ermeneut1co nell’affronto della imater1a canonIlst1ica.

Dunque CO  — quello di Errazur17z 61 affaccia mondo CaNONIStT1CH per-Corso
SCONALO Propri0 implanto logico CUul SOTLODOrTrE C  quel 1U“ Intro-
duttivo alle diverse discipline attinent] 1a prassı oiuridica ecclesiale. Data l’apprezzata

dell’opera suddetto Orlzzonte configurato ne] Vol DUO valutarsı davve-
soddisfacente V’ermeneutica connessa” Pu:  O 10€ rMtenersi adeguata dar ragione

dell’agire siuridico de]l fedele l’interpretare ı] 245 quale 1USTIUMA personale ed inter-
personale rlportato alla “{l «CSSCHNZU, al fatto che lo 61 es1ige da]l PrINC1Ip1 de]l diritto
naturale? realismo Clrca l’zDSa ver 108a corrisponde ı] «sottolineare che ı] dovere
d o]ustizla, ondato s11] diritto, es1ste indipendentemente dal fatto che ı]
titolare de] rispett1Vo diritto esercılit1 1a {{l acolta di esigerne ı] rispetto>» (L, G) Ma
l’atto siuridico risulta davvero interpretato fatto di riportarlo C1ltato realismo,
d «ITOVATrTEe 1a spilegazlione naturale>» de]l ISM ecclesiale al 1USTIUMA «Ja CUul
attualizzazione dovuta ad altro soggetto>»”

LAl221

Giorgio Zannoni

Recensioni

Per individuare «la «dimensione giuridica della Chiesa», Errázuriz precisa infatti 
come non ci si possa fermare «ai vari aspetti dell’ecclesiologia conciliare» e ancora 
come «ciò che è giusto» e inerente alla vita ecclesiale non lo si possa identificare ed 
esprimere «al di fuori dell’essenza della Chiesa». Ultimamente viene in tal modo in-
dicato come il iustum viene a realizzarsi «come una dimensione intrinseca e specifica 
della medesima essenza» (I, 9). 

Si impone perciò una «concezione del diritto come oggetto realistica» (I, 13) ma 
non oggettuale. 

Il ius risulta ultimamente essere “una realtà di fatto” intesa in modo da «evitare 
di ricadere nell’usuale contrapposizione tra realtà giuridica e realtà teologica» (I, 9). 
E pertanto si avverte di poter derivare la pretesa «conoscenza integrale del diritto ca-
nonico (che) postula un livello d’indole fondamentale ed ontologico», l’ottica «vera-
mente giuridica», da quel logos proprio «dei principi essenziali del diritto ecclesiale». 

A giudizio dell’Autore, il ius ecclesiale corrisponde a «tre tipi di conoscenza»: il 
primo, di spessore pratico-prudenziale canonico, cui s’aggiunge quello della scienza 
canonica – concetti, principi e regole – e infine si dà «un livello» logico denominato 
«fondamentale» in quanto «il suo oggetto formale resta nell’ambito della giustizia 
e del diritto» (I, 18). Si evidenzia così da subito la precisa “via” al ius ecclesiale cui 
procederà in modo coerente e rigoroso nell’affrontare i temi di cui oggi tratta il II 
tomo del Corso. E attento a «non perdere l’essere del diritto» da intercettare nella sua 
essenza, tanto che il fulcro di ogni relazione nella Communio, in attinenza al «diritto», 
è individuato nel declinarsi del ius inteso «come ciò che è giusto» (I, 18). 

Così l’approccio allo statuto canonistico si distingue rispetto all’affronto del di-
ritto nel suo darsi vagliato in fedeltà al metodo posto all’inizio. E la specificità erme-
neutica del Corso – non semplicemente introduttorio alla pratica né rivolto alla pura 
teoria del ius canonicum ma alla vita del iustum ecclesiale nel suo svolgimento intero – 
lo pone tra i punti di riferimento ermeneutico nell’affronto della materia canonistica. 

8. Dunque con quello di Errázuriz si affaccia al mondo canonistico un per-Corso 
segnato dal proporre un proprio impianto logico cui sottoporre “quel iustum” intro-
duttivo alle diverse discipline attinenti la prassi giuridica ecclesiale. Data l’apprezzata 
coerenza dell’opera al suddetto orizzonte configurato nel Vol. I può valutarsi davve-
ro soddisfacente l’ermeneutica connessa? Può cioè ritenersi adeguata a dar ragione 
dell’agire giuridico del fedele l’interpretare il ius quale iustum personale ed inter-
personale riportato alla sua «essenza», al fatto che lo si esige dai principi del diritto 
naturale? Al realismo circa l’ipsa res iusta corrisponde il «sottolineare che il dovere 
di giustizia, fondato sul diritto, esiste indipendentemente dal fatto che il soggetto 
titolare del rispettivo diritto eserciti la sua facoltà di esigerne il rispetto» (I, 6). Ma 
l’atto giuridico risulta davvero interpretato dal fatto di riportarlo al citato realismo, 
di «trovare la spiegazione naturale» del iustum ecclesiale connesso al iustum «la cui 
attualizzazione è dovuta ad un altro soggetto»?



C arlos OSE Frräzuriz ackenna, OS fondamentale S} Durntto fa ( Hhiesa

C& identificato nella “{l G6SC1I1124 (G)1R{5 (8KY2] realta» 1n quanto <a D Dpar
tlene una DEISONA acl altro di diritto che trascende L’individuo> ed peroö
considerata «COMNNEC NI Ma (G)1R{5 DUO accadere che «1n tale ı] 1USTIUMA
o]1unga imporsIi quale vr che «oli dovuta da tro SOSSELILO>» (L, 6)?

Poiche l’identita de] ( .OYSO STA nel rticondurre IUS TU ecclesiale IUS TU Cul
fedele interlormente configurato, 'OSs1 da GSSCTEC ı] 2245 implicato nel s { 1  ( CAMMINO
110, ı] “realismo siuridico contorme alla realta”, ı] ViISssuto ecclesiale DAaIe rvest1ito
d una connotazlone rilevante siuridicamente prescindere dalla fede

Se esta inteso che Errazuriz CIrca ı] natura-grazlia afferma senz’altro
1a cifra cattolica, ı] darsi della fede (G)1R{5 salto ontologico dell’uomo rispetto all’essere
d Cul sratificato ı] battezzato, 110  - DaLC retor1co domandarsi l’obbedienza d
CArattere siuridico connaturale al fedele 110  - risulti 1n effetti configurata sulla inisura
d prestazlione di CArattere doveristico, ultimamente CONNOTLATLA quale modo d agıre
ALICOTLA di CArattere impersonale.

Nonostante 1a rtilevanza oiuridica dell’esistenza ecclesiale, 1a (L OMIMAUNITO risulta
OSSCTC fedele 10  — solo SPCSSO disattesa altresi 110  - avvertita OM ragionevole,
CONSruCNTE SE problema implica duplice ivello di riflessione, l’uno sulla
“personalita siuridica”, l’altro Clrca ı] [0g05 adeguato dar ragione de] siuridico 1n
quanto agıre coinvolgente ı]»personalmente.

Uegni ordinamento caratter17zzato dalla y{l soggettivita oiuridica, sulla quale
61 conforma. ( .OYSO DONC chiaro identikit dell’Ordo Ecclesiage: <] PI1Imo SOSSEL-UOTSUGICM ecclesiale. 1a DEISONA 111114114>> asslieme alla «CONslistenza oggett1iva, ontologica
siuridica della comunlone>». In tal modo 61 esclude Ogn1 deriva di «individualismo»>»,
al STESSO avendo ben che «Ja dignitä soprannaturale de]l ecristi1ano 61
rltrova 1n perfetta continulta CO  — 1a “{l dignitä naturale (G)1R{5 DEISONA ULa >> Tanto
che KWYZI mal dovra trattarsı «quale semplice STITUMeEeNTO> Ura, 61 deve riba-
dire (G)1R{5 la “natura” Cul ’autore fa rferimento 110  - ceda affatto acl un’antropolo-
ola mondana da SOTfIrarre 1a eccClesiale acl una 1NerLa ragione sociologica,
CTITO «CEICATLTE di evitare litigi nella comun1ta>». Resta peroö l’osservazione, 10  —

d DOCO CONTO, Clrca [0g0S inftormante ı] (.OrSO. Se 61 legge che, I9) disegno di
oratulta bonta misericordia», «Ja dignitä de]l figli di DIio 10  — solo 1a dignitä
naturale, bensi DONC un emIinenza dell’essere dV’ordine STretTLfAMeEeNTfEe soprannaturale>»
DAaIe 10  — condivisibile ı] disagio aul fatto di LIrOVvVvare rCproposta (can. 6/1983 s11]
battesimo 1a «formulazione>» precedente (can. 7/1917

Proprio orazle al fatto che 1a fede 61 DONC OM realizzazlione storı1ca della
tura creata OM LMNMdA.GO Det, 10  — DaLC inclinare al PDECCALO «DOSIEUVISECO> ı]
legare <l di DEISONA alla recezlone de]l battesimo», bensi GSSCTITC IN
alla “nNuOova dignita” di Cul ı] christifidelis iNsS1gN1t0, 'OSs1 da fruire de]l diritti/dover]
congruent! alla UOWV: identita di Cul r1vestito, derivarne automatısmı. Ne

}222

Carlos José Errázuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

Re
ce

ns
io

ni

È certo identificato nella sua essenza come «una cosa o realtà» in quanto «appar-
tiene a una persona o ad altro soggetto di diritto che trascende l’individuo» ed è però 
considerata «come “sua”». Ma come può accadere che «in quanto» tale il iustum 
giunga a imporsi al soggetto quale res che «gli è dovuta da un altro soggetto» (I, 6)?

Poiché l’identità del Corso sta nel ricondurre il iustum ecclesiale al iustum cui il 
fedele è interiormente configurato, così da essere il ius implicato nel suo cammino 
umano, il “realismo giuridico conforme alla realtà”, il vissuto ecclesiale pare rivestito 
di una connotazione rilevante giuridicamente a prescindere dalla fede. 

9. Se resta inteso che Errázuriz circa il rapporto natura-grazia afferma senz’altro 
la cifra cattolica, il darsi della fede come salto ontologico dell’uomo rispetto all’essere 
di cui è gratificato il battezzato, non pare retorico domandarsi se l’obbedienza di 
carattere giuridico connaturale al fedele non risulti in effetti configurata sulla misura 
di prestazione di carattere doveristico, ultimamente connotata quale modo di agire 
ancora di carattere impersonale. 

Nonostante la rilevanza giuridica dell’esistenza ecclesiale, la Communio risulta 
essere dal fedele non solo spesso disattesa ma altresì non avvertita come ragionevole, 
congruente a sé. E il problema implica un duplice livello di riflessione, l’uno sulla 
“personalità giuridica”, l’altro circa il logos adeguato a dar ragione del giuridico in 
quanto agire coinvolgente il soggetto, personalmente.

10. Ogni ordinamento è caratterizzato dalla sua soggettività giuridica, sulla quale 
si conforma. Il Corso pone un chiaro identikit dell’Ordo Ecclesiae: «il primo sogget-
to ecclesiale… la persona umana» assieme alla «consistenza oggettiva, ontologica e 
giuridica della comunione». In tal modo si esclude ogni deriva di «individualismo», 
al tempo stesso avendo ben presente che «la dignità soprannaturale del cristiano si 
ritrova in perfetta continuità con la sua dignità naturale come persona umana». Tanto 
che essa mai dovrà trattarsi «quale semplice mezzo e strumento». Ora, si deve riba-
dire come la “natura” cui l’autore fa riferimento non ceda affatto ad un’antropolo-
gia mondana tanto da sottrarre la norma ecclesiale ad una mera ragione sociologica, 
ovvero al «cercare di evitare litigi nella comunità». Resta però l’osservazione, e non 
di poco conto, circa il logos informante il Corso. Se si legge che, «per un disegno di 
gratuita bontà e misericordia», «la dignità dei figli di Dio non è solo la dignità umana 
naturale, bensì pone un’eminenza dell’essere d’ordine strettamente soprannaturale» 
pare non condivisibile il disagio sul fatto di trovare riproposta (can. 96/1983) sul 
battesimo la «formulazione» precedente (can. 87/1917). 

Proprio grazie al fatto che la fede si pone come realizzazione storica della na-
tura umana creata come imago Dei, non pare inclinare al peccato «positivistico» il 
legare «il concetto di persona alla recezione del battesimo», bensì essere omogeneo 
alla “nuova dignità” di cui il christifidelis è insignito, così da fruire dei diritti/doveri 
congruenti alla nuova identità di cui è rivestito, e senza derivarne automatismi. Ne 



GIOrgig Zannon!

risulta l’interiore adesione de] fedele chiamato acl un necessarla doverosa «Jibera
collaborazione>» al Vangelo d Insieme 10  — insorge diseriminazione 1n relazione agli
uom1n1] 1n ECNECIC al quali, rispetto alla salvezza, Srazloso dono dall’alto (IL, 64), esta
doveroso annunclare (.rlsto. de, da una D nell’unica economl1a storico-salvifica 1a
MALUYA hominis sanata, recuperata STESSA, 1a redenzione 1n se, 1a
genes1 di un’identita /R geENENS, dell’uomo UOVO, di quella “NuOva creatura” di CUul
parla ı] NUOVO Testamento.

are DEerC10 discutibile ı] «scelta 10  — felice» V’esser M propOsto
nell’83 ı] CANONEC decisivo s11] battesimo nella y{l tormulazione tradizionale, GQUA
61 Insinuasse una diseriminazione tra oli UuOM1n1. ( )ve 61 fosse affermata 1a dignita
universale della “persona”, 10  — formalizzando ı] battesimo (G)1R{5 Eevento sgenNeratore
dell’‘ 110 realizzato”, 61 <arehbbe Inser1ıto deprecabile «separalre) 1a personali-
ta CanOonNIıCA rispetto alla personalitä oiuridica naturale>». Del ESTO l’Errazuriz STESSO

precisera (G)1R{5 110  - S12 «In al da assolutizzare diritto al battesimo», da dovers]
«denegare C100 che 10  — costitulsce hic pf HUÜHEC VOTO diritto, nel C11SO attuale CO11-

CTeifO della nOoz10ne>» (L, 65)
«L/’ordinazione (rIsto ed alla Chiesa Iscritta nell’essere STESSO di ogn1 DEISONA

uUuInana>», Oss1a ’attesa creaturale, 110  - DUO dirsi titolarita siuridica della sovrabbon-
dante orazla redentiva. Ed insistendo nella DEISONA oiuridica STA 1a chilave dell’Ordi
NnamentOo (G)183{° MconOoscere VOTO DPropri0 diritto nel «diritto al battesimo,
ato) che Invero 10  — implica parallelo dovere siuridico di riceverlo», esigendo,
nel Aas O necessarl0o, ı] diritto acl GSSCTITC soddisfatto?

Ne DO1 ’autore precisa che trattası] di <1111 diritto di libertä» da 110  - dovers] «Inal KACeNsSION!
assolutizzare>» (IL, 65), C1 61 DUO chiedere ı] libero coinvolgimento da de]
fedele 110  - S12 richiesto 1n relazione Ogn1 ALLO siuridico 1n quanto decisione C  O-
nalmente OtLfesa4 al partecıpare de]l enl ecclesiali quali Parola, Sacramento
(..arısma.

11 uale personalitä siuridica, ı] fedele richiede un NOtAa decisiva, PrOovocata dal
leggere che «Ja DEISONA OCCUDA siuridicamente centrale» 1n quanto lu1 <
ı] ecclesiale di diritto DCT eccellenza» (IL, 217) I} ( LOFSO conceplsce 1a Chie

CONTtrassegNata di DIU soggettivita 61 da contemplare «altrı sOggett1
trascendenti l’individuo> (IL, 69) dal fatto che la «dignitä personale de] battez-
ZAtLO Oggettivamente l’appartenenza alla Chiesa. .. Ch€>> esta

11} CesCNLTE, almeno implicitamente, altro siuridico, cCOst1tulto dalla
Chiesa STESSAU> (IL, 101)

OSs1 ACCANTLO alla DEISONA STA «Ja Chiesa (G)1R{5 ist1tuz10ne>», (G)183{° <i] O11-

do tondamentale di diritto ecclesiale .. che trascende le singole DEISONC»,
dal IMOMEeNTLO che Ogn1 << DEISONC uUuMane>> siuridicamente rilevante chiede

cost1tut1vo riterimento alla Chiesa quale «ambito soclale 1n Cul esiste tale FappOL
L[O>» (IL, 101)

225223

Giorgio Zannoni

Recensioni

risulta l’interiore adesione del fedele chiamato ad una necessaria e doverosa «libera 
collaborazione» al Vangelo ed insieme non insorge discriminazione in relazione agli 
uomini in genere ai quali, rispetto alla salvezza, grazioso dono dall’alto (II, 64), resta 
doveroso annunciare Cristo. Se, da una parte, nell’unica economia storico-salvifica la 
natura hominis è sanata, recuperata a se stessa, la redenzione porta in sé, comporta la 
genesi di un’identità sui generis, dell’uomo nuovo, di quella “nuova creatura” di cui 
parla il Nuovo Testamento.

Pare perciò discutibile il reputare «scelta non felice» l’esser stato riproposto 
nell’83 il canone decisivo sul battesimo nella sua formulazione tradizionale, qua-
si insinuasse una discriminazione tra gli uomini. Ove si fosse affermata la dignità 
universale della “persona”, non formalizzando il battesimo come evento generatore 
dell’“umano realizzato”, si sarebbe inserito un deprecabile «separa(re) la personali-
tà canonica rispetto alla personalità giuridica naturale». Del resto l’Errázuriz stesso 
preciserà come non sia «mai da assolutizzare il diritto al battesimo», tanto da doversi 
«denegare ciò che non costituisce hic et nunc un vero diritto, nel senso attuale con-
creto della nozione» (I, 65). 

«L’ordinazione a Cristo ed alla Chiesa iscritta nell’essere stesso di ogni persona 
umana», ossia l’attesa creaturale, non può dirsi titolarità giuridica della sovrabbon-
dante grazia redentiva. Ed insistendo – nella persona giuridica sta la chiave dell’Ordi-
namento – come poter riconoscere un vero e proprio diritto nel «diritto al battesimo, 
(dato) che invero non implica un parallelo dovere giuridico di riceverlo», esigendo, 
nel caso necessario, il diritto ad essere soddisfatto? 

Se poi l’autore precisa che trattasi di «un diritto di libertà» da non doversi «mai 
assolutizzare» (II, 65), ci si può chiedere se il libero coinvolgimento da parte del 
fedele non sia richiesto in relazione a ogni atto giuridico in quanto decisione perso-
nalmente sottesa al poter partecipare a dei beni ecclesiali quali Parola, Sacramento e 
Carisma.

11. Quale personalità giuridica, il fedele richiede una nota decisiva, provocata dal 
leggere che «la persona occupa giuridicamente un posto centrale» in quanto lui «è 
il soggetto ecclesiale di diritto per eccellenza» (II, 217). Il Corso concepisce la Chie-
sa contrassegnata dal concorso di più soggettività sì da contemplare «altri soggetti 
trascendenti l’individuo» (II, 69). E dal fatto che la «dignità personale del battez-
zato comporta oggettivamente l’appartenenza alla Chiesa... ne consegue che» resta 
«sempre presente, almeno implicitamente, un altro soggetto giuridico, costituito dalla 
Chiesa stessa» (II, 101). 

Così accanto alla persona umana sta «la Chiesa come istituzione», come «il secon-
do soggetto fondamentale di diritto ecclesiale… che trascende le singole persone», 
dal momento che ogni rapporto «tra persone umane» giuridicamente rilevante chiede 
un costitutivo riferimento alla Chiesa quale «ambito sociale in cui esiste tale rappor-
to» (II, 101). 



C arlos OSE Frräzuriz ackenna, OS fondamentale S} Durntto fa ( Hhiesa

Ma davvero, di fatto, 61 danno DIU soggettivita eccles]alji DIU precisamente <<  -
scendenti» la personalitä-fedele? In verıta 110  - DaIc potersi assımilare 1a Chiesa
«ambito soclale>», quası contenlitore di una multitorme relazionalita ecclesiastica.
interroga ulteriormente ı] fatto che ı] (‚Orso VENSA, «cli CONSCSUCNZA, ad interpretare
quella connotazlone de] ISI che informa l’atto siuridicamente rilevante 'OSs1 da
vedervi l’aggiungersi, al ViISssuto de]l fedele, della “Chilesa istituzlione”, al modo d C{ -

condo ftondamentale d diritto ecclesiale>» (IL, 101)
Non accade Invece che ı] determinars!i siuridico de]l fedele esprima l’apparte-

NEIC ecclesiale che lo 1 ontologicamente, 1n quanto trascendenza che V1ve DCT
immanenza al s {  ( e  107 ?

Posto che Analita della canon1ıca 1a salus ANIMAYUMA la fede, Orlzzonte
d un esistenza CONTFrassegNata dall’appartenere alla (L OMMUNTO nelle C1rCcOostanze, ver

siuridicamente segNatTA, 10€e ammıınNıstrata dall’ Autoritäa sgarante della forma verltativa
de] viverle, ı] fedele CINCISC (G)1R{5 ı] protagonista della (LOMMUNLO, della Chiesa
SACTAMEeNTO de]l s {  ( Vivere 1n (.rlsto.

D’altronde Errazur17z viene precisare che «Ja STESSAa serarchla titolare d
diritti dover] siuridici nell’esercizio della {{l potesta» (IL, 11) DULC l’intervento che
COMDETLE all’autorita ecclesiastica colncidera CO  — l’attuarsı della personale apparte-
11 ecclesiale de] mMinistro.

Ome evidenzlato dall’Esortazione CH vistifideles LA1Ct, «nell’iniziazione ecristi1ana
1a radice prima che orlgına 1a UOV. condizione de] crist1ano. 1a “{l pIU profonda

fisionomia che STA alla 1ASEC di le VOCAZI1O0N1. (n 9), DCL Cul 1a Chiesa CONOSCCUOTSUGICM insuperabile uUun1Cco attore istituzionale: ı] fedele. tale dato ecclesiologico
battezzato “nNuOova creatura”, DEra NOVDILAS de] Codex dell’83 conferma, (G)1R{5 O-
linea ErrazurIiz, che ı] 1USTIUMA 10  — coincide affatto CO  - 1a Ss1stematıca normatıva CO  —

1a forza coerclitiva propria dell’assetto istituzionale.

OV. della forza culturale dell’affronto di una disciplina (e ı] (‚OrsO intende
esserlo circa 1a canonistica) 61 CDC l’interdisciplinarietäa. felice es1to di Orlzzonte
ermeneut1co 1n srado di intus-Legere 1a particolare realta indagata stara infatt] nell’ar-
inmon1zzazlone ira diversi Oggett1 formalıi attinent] quel PreC1so ambito di es1istenza
SOtLtLODOSTA indagine.

L’autore afferma: fruttuosa interdisciplinarietä richiede S12 l’integrazione ira
le diverse discipline che ı] rispetto 1a specificitä di OSNUNA, 11 ı] quale 10  —

C€e  x possibilitä d contributo valido DCL le altre» (IL, 213) Ed evita l’equiparare ı]
canonIista «all’esperto nelle canoniche nella loro applicazione>» VVOTO S12
l’approccio pOositivist1CcO-NOormat1vo S12 quello spiritualistico. Ne CINCISC la FESDON-
sabıilita de]l «glurista» (G)1R{5 di colu] che «CEICAa di SAaDECIC quali S1aNO0 rapporti di
o]ustizla nella Chiesa quale S12 la soluzione o]usta da dare alle quest10n1»

ViISssuto ecclesiale (L, 18) 1INnO far coincidere la Chiesa 1n quanto «VIita O1US-

24224

Carlos José Errázuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

Re
ce

ns
io

ni

Ma davvero, di fatto, si danno più soggettività ecclesiali e più precisamente «tra-
scendenti» la personalità-fedele? In verità non pare potersi assimilare la Chiesa a un 
«ambito sociale», quasi contenitore di una multiforme relazionalità ecclesiastica. E 
interroga ulteriormente il fatto che il Corso venga, «di conseguenza», ad interpretare 
quella connotazione del iustum che informa l’atto giuridicamente rilevante così da 
vedervi l’aggiungersi, al vissuto del fedele, della “Chiesa istituzione”, al modo di «se-
condo soggetto fondamentale di diritto ecclesiale» (II, 101). 

Non accade invece che il determinarsi giuridico del fedele ne esprima l’apparte-
nere ecclesiale che lo segna ontologicamente, in quanto trascendenza che vive per 
immanenza al suo “io”?

Posto che finalità della norma canonica è la salus animarum e la fede, orizzonte 
di un’esistenza contrassegnata dall’appartenere alla Communio nelle circostanze, res 
giuridicamente segnata, cioè amministrata dall’Autorità garante della forma veritativa 
del viverle, il fedele ne emerge come il protagonista della Communio, della Chiesa 
sacramento del suo vivere in Cristo. 

D’altronde se Errázuriz viene a precisare che «la stessa gerarchia è titolare di 
diritti e doveri giuridici nell’esercizio della sua potestà» (II, 11) pure l’intervento che 
compete all’autorità ecclesiastica coinciderà con l’attuarsi della personale apparte-
nenza ecclesiale del ministro. 

Come è evidenziato dall’Esortazione Christifideles Laici, «nell’iniziazione cristiana 
è la radice prima che origina la nuova condizione del cristiano… la sua più profonda 
fisionomia che sta alla base di tutte le vocazioni…» (n. 9), per cui la Chiesa conosce 
un insuperabile unico fattore istituzionale: il fedele. E tale dato ecclesiologico – il 
battezzato “nuova creatura”, vera novitas del Codex dell’83 – conferma, come sotto-
linea Errázuriz, che il iustum non coincide affatto con la sistematica normativa e con 
la forza coercitiva propria dell’assetto istituzionale.

12. A prova della forza culturale dell’affronto di una disciplina (e il Corso intende 
esserlo circa la canonistica) si erge l’interdisciplinarietà. Il felice esito di un orizzonte 
ermeneutico in grado di intus-legere la particolare realtà indagata starà infatti nell’ar-
monizzazione tra i diversi oggetti formali attinenti quel preciso ambito di esistenza 
sottoposta a indagine. 

L’autore afferma: «una fruttuosa interdisciplinarietà richiede sia l’integrazione tra 
le diverse discipline che il rispetto verso la specificità di ognuna, senza il quale non 
c’è possibilità di un contributo valido per le altre» (II, 213). Ed evita l’equiparare il 
canonista «all’esperto nelle norme canoniche e nella loro applicazione» ovvero sia 
l’approccio positivistico-normativo sia quello spiritualistico. Ne emerge la respon-
sabilità del «giurista» come di colui che «cerca di sapere quali siano i rapporti di 
giustizia nella Chiesa e pertanto quale sia la soluzione giusta da dare alle questioni» 
poste dal vissuto ecclesiale (I, 18). Fino a far coincidere la Chiesa in quanto «vita gius-



GIOrgig Zannon!

normatıva> segnNata al S1UStO «1Intrinseco al rapporti ecclesiali», passando descrivere
le molteplici Clrcostanze 1n CUul 61 configura 1n 910C0 ı] ISI 245 interpersonale.

(Jra 1a disamina del’Erräazuriz de] «fatto siurldico>» implicato nel fenomeno
clesiale nella y{l «CS55C1120>», nel ivello «fondamentale>», 1n effetti 110  - DAaIc
interpretare ı] fenomeno tale da includere 1n SE pors1 de] fedele divers]1 Oggett1
formalıi Iinsieme sottes] al 1USTIUMA IM fattispecie (G)1R{5 al IM discernendo Insieme
al honum 1 agendo.

Sull’interdisciplinarietä 61 rlpropone 'Os1 1a decisiva questlone all’integrarsi degli
ampbiti Oss1a delle inmaterle attinent] V’esistere ecclesiale 'OSs1 da «r1portare» le diverse
formalita quell’unitä ira d RRI che AVAanzZd OtLfesa all’agire 1n contormita al porsı
de]l» de] ftedele.

L’interdisciplinaritä DUO segulre 10  — all’accostare pIU discipline, bens] all’iden-
tificare ı] [0g05 1n srado di cogliere l’identita cattolica nel s { 1  ( realizzarsı 1n L1LOINEC

dell’appartenenza ecclesiale. ( )ve 1a fede ADIC all’accogliere reale nella “{l interezza
orazle T’autocoscienza de]l fedele, 1a personalitä oiuridica Cul ı] NO] ecclesiale AVAaNzZa

cost1tut1vo d SE Uegni ambito normatıvo AaDIE allora all’evento de] contermars] nel
CAMMINO confacente alla y{l maturıta personale.

15 Tale eriticıta 61 evidenzi]a 1n imer1to de] diritto liturgico. L’Autore
F1CONOSCE che «Ja celebrazione liturgica» oltre alla «dimensione pastorale quella
spirituale «anche un dimensione siuridica riguardante diritti della Chie

Istituzlone delle DEISONC 1n QqUESTO ambito>. Ed affermato che ira tali formalita
dell’agire 61 danno «Ness1 molto strett1>», 61 richiama che «Ja dimensione siuridica» 61 KACeNsSION!caratter1zza I9) (la) “{l Aatura pratica>». In tal modo evidenzlando 1n «teorl1a—-prassı»
ı] modulo snNOseOlogicO di tferimento (IL, 268)

OSs1 l’inadeguatezza dell’ermeneutica de]l Vivere OtLfesa dualismo dottrina-di-
sciplina ott1ca di impronta impersonale, es1to di log0s aStOF1CO INCONSrUO all’e
Ss1stenza «1n imnaterl1a liturgica» 61 fa particolarmente evidente. Incapace di aprırsı
all’intelligenza de]l fenomeno de]l porsı siuridico-ecclesiale de] christifidelis.

Non risulta sutficiente riandare all’«essenzlale>» alludendo un «esposizione DIEC
valentemente fondamentale, riguardante l’ontologia de] diritti 1n imater1a liturgica»
CcOoNNess1ı alla ritualita (IL, 268), alla forma storıca de] Mproporsi dell’Evento salvifico.

infatti 1n 910C0 es  tTe fatto che la siuridicita (010(0] «Ja percezlone de] 11 -
STEerO> che accade (IL, 256) Errazur17z STESSO SSCIVA che «V’approccio “normativista”
tende 1a liturgla de] diritto da quella della vita>» 1n quanto «nella realta della

liturgia ı] profilo siuridico rappresenta perÖ) una dimensione 1a Cul ONO-

SCC12724 61 deve alimentare COSTANTEMENTE da una percezlone. de] inmistero celebra-
L[O>» (IL, 270) Ne risulta manıfesto che la ver oiuridica eccClesiale 61 ormula fa CSPLICS-
S10Ne della fede quale Orlzzonte ermeneut1co dell’agire della soggettivita CanonN1CA.

Ome 0991 fenomeno della secolarizzazione della ecristlanıta viene rendere
nifesto.

225225

Giorgio Zannoni

Recensioni

normativa» segnata al giusto «intrinseco ai rapporti ecclesiali», passando a descrivere 
le molteplici circostanze in cui si configura in gioco il iustum ius interpersonale. 

Ora la disamina dell’Errázuriz del «fatto giuridico» implicato nel fenomeno ec-
clesiale nella sua «essenza», osservato nel livello «fondamentale», in effetti non pare 
interpretare il fenomeno tale da includere in sé il porsi del fedele i diversi oggetti 
formali insieme sottesi al iustum in fattispecie come al verum in discernendo e insieme 
al bonum in agendo. 

Sull’interdisciplinarietà si ripropone così la decisiva questione all’integrarsi degli 
ambiti ossia delle materie attinenti l’esistere ecclesiale così da «riportare» le diverse 
formalità a quell’unità tra di esse che avanza sottesa all’agire in conformità al porsi 
del soggetto, del fedele. 

L’interdisciplinarità può seguire non all’accostare più discipline, bensì all’iden-
tificare il logos in grado di cogliere l’identità cattolica nel suo realizzarsi in nome 
dell’appartenenza ecclesiale. Ove la fede apre all’accogliere il reale nella sua interezza 
grazie all’autocoscienza del fedele, la personalità giuridica cui il Noi ecclesiale avanza 
costitutivo di sé. Ogni ambito normativo apre allora all’evento del confermarsi nel 
cammino confacente alla sua maturità personale. 

13. Tale criticità si evidenzia in merito al trattare del diritto liturgico. L’Autore 
riconosce che «la celebrazione liturgica» oltre alla «dimensione pastorale e quella 
spirituale comporta «anche una dimensione giuridica riguardante i diritti della Chie-
sa istituzione e delle persone in questo ambito». Ed affermato che tra tali formalità 
dell’agire si danno «nessi molto stretti», si richiama che «la dimensione giuridica» si 
caratterizza «per (la) sua natura pratica». In tal modo evidenziando in «teoria–prassi» 
il modulo gnoseologico di riferimento (II, 268). 

Così l’inadeguatezza dell’ermeneutica del vivere sottesa al dualismo dottrina-di-
sciplina – ottica di impronta impersonale, esito di un logos astorico incongruo all’e-
sistenza – «in materia liturgica» si fa particolarmente evidente. Incapace di aprirsi 
all’intelligenza del fenomeno del porsi giuridico-ecclesiale del christifidelis. 

Non risulta sufficiente riandare all’«essenziale» alludendo a un’«esposizione pre-
valentemente fondamentale, riguardante l’ontologia dei diritti in materia liturgica» 
connessi alla ritualità (II, 268), alla forma storica del riproporsi dell’Evento salvifico. 
È infatti in gioco esattamente il fatto che la giuridicità tocca «la percezione del mi-
stero» che accade (II, 256). Errázuriz stesso osserva che «l’approccio “normativista” 
tende a separare la liturgia del diritto da quella della vita» in quanto «nella realtà della 
sacra liturgia il profilo giuridico ne rappresenta (però) una dimensione la cui cono-
scenza si deve alimentare costantemente… da una percezione… del mistero celebra-
to» (II, 270). Ne risulta manifesto che la res giuridica ecclesiale si formula e fa espres-
sione della fede quale orizzonte ermeneutico dell’agire della soggettività canonica.

Come oggi il fenomeno della secolarizzazione della cristianità viene a rendere ma-
nifesto. 



C arlos OSE Frräzuriz ackenna, OS fondamentale S} Durntto fa ( Hhiesa

L’Autore sostlene che dibattito CaNONIStT1CH post-conciliare «Inancato>», d
anz]l utftora 11  y COMNSTUO «approfondimento sulla realta specifica de] diritto, di
modo che rtimane SCULCA la G6SC1I1124 de]l diritto nella Chiesa» (L, 4) NeSı] rMtenere
11 fondante ı] (‚OrsO ı] fatto che «cCleve GSSCTITC SOpPrattutto affermata V’esistenza
d diritto anterlore Ss1istema siurldico, 10€e ı] diritto naturale, che precede le

procedure uUuMane>> (L, 8) COerentfe realismo della srande tradcizione de]l
pensiero, 110  - 61 perde mal di vista l’osservazione, CTITO (G)1R{5 1n verıta <«<1 fatt] CO11-

cret]1 COSttuUlSCONO 1a realta 1n Cul ı] diritto veramente esiste> (L, 46)
Ritorna ı] chieders] S12 COMNSTUO all’evidenziare ı] dato siuridico ecclesiale col

dover/poter ragionare 1n LOMNEC d un’analisi che 10  — contempla ı] declinarsi StOTr1CO
pr  (8 all’agire. In effetti DUL rihutando 1a inmisura razionalistica della ralıo, ı]
(‚OrsO tratta de] ViISssuto de] fedele identificato <«sul p1anO ontologico dall’elevazione>»
nell’«essere personale u11a O0>> quale lui DProprIio, 'OSs1 da Frestar implicito C100 che
redime 1a «ragione naturale>» appunto naturalismo.

rvestIirs1ı de] fedele 10  — della «sola dignitä naturale bensi d un eminen-
nell’essere dV’ordine STrEetTLAMENTE soprannaturale>», 10  — risponde l’allargarsi della

naturalıs YAtFıo hominis? 14are chiederlo DULC ı] Mconoscere che «1L11ESSUNa soluzione
siuridica uramente Uu1ana>> (L, 45) (G)1R{5 ı] fatto che 1a orazla «DIESUDDONEC 1a libera
collaborazione», C10 fa riterimento alla consapevolezza «clella DEISON A (L, 64)

(erto ’Autore 110  - intende «1gnorare>» (G)1R{5 ne] christifidelzs accada che «Ja liber
ta naturale viene ad integrars!i armon1ICcCAmMente nella {{l ibertäa soprannaturale (G)1R{5

figlio di Dio>» (L, 11) Ma allora, l’identita de] fedele fulcro dell’ Ordo Ecclesiae,UOTSUGICM S che 1a «metodologia specifica Cul 1a canonIistica dev’essere ftedele» (IL, 213)
110  - 61 potra prescindere dal tMferirsi all’antropologica teologica, 1n srado di dare
oione de]l 1USTIUMA ecclesiale 1n quanto Eevento che lo coinvolge personalmente quale
Hvistifidelıs.

15 S1 DUO inslstere. I} tema de]l 1USTIUMA CONNOTANTE l’atto siuridico affrontata ne]
(‚OrsO sulla 584 che «1 fatti 110  - SO110 una SO di imater1a prima, priva di olurl-
dicita 1n STESSA,; che diventerebbe oiuridica 1n virtu dell’applicazione acl RNa delle

di diritto> (L, 46) I} (‚OrsO intende 1a denuncilata S1USPOSITV1-
st1Ca intesa rispondere de]l dettato normatıvo da connetters]1 ViISssuto 1n
modalita deduttiva. Perci1ö, (G)1R{5 OSSErVALO, ı] metodo CONSON1O de]l 1USTIUMA
implicato nella dinamica ecclesiale dovra inOostrarsı 1n srado di CIALC, Clrca l’agire,
tale relazione corrispettiva dualismo teorla-prass].

Ebbene l’innovazione ermeneut1ica necessita dell’usutruire di pensiero StOTr1CO.
Non DCL assecondare l’odierna temperle perche la ver 108a CONSTUCNTLE alla
CONCcTEetiA relazione, perche 1a ver 108a implicata nella fattispecie, 61 da di DCL SE ver

storicamente s1tuata.
Sintomat1co, 1n t al 1150, di un’ultima ditficoltä nel della COPAIMUNIO nIfde

1n quanto ver IuVIdICA W TENENS che AVAaLzZza ı] matrıımonlo. Peculiare nel settenarlo

226226

Carlos José Errázuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

Re
ce

ns
io

ni

14. L’Autore sostiene che al dibattito canonistico post-conciliare è «mancato», ed 
anzi tuttora manca, un congruo «approfondimento sulla realtà specifica del diritto, di 
modo che rimane oscura la essenza del diritto nella Chiesa» (I, 4). Ne segue il ritenere 
premessa fondante il Corso il fatto che «deve essere soprattutto affermata l’esistenza 
di un diritto anteriore al sistema giuridico, cioè il diritto naturale, che precede le 
norme e procedure umane» (I, 8). E coerente al realismo della grande tradizione del 
pensiero, non si perde mai di vista l’osservazione, ovvero come in verità «i fatti con-
creti costituiscono la realtà in cui il diritto veramente esiste» (I, 46).

Ritorna il chiedersi se sia congruo all’evidenziare il dato giuridico ecclesiale col 
dover/poter ragionare in nome di un’analisi che non contempla il declinarsi storico 
presupposto all’agire. In effetti pur rifiutando la misura razionalistica della ratio, il 
Corso tratta del vissuto del fedele identificato «sul piano ontologico dall’elevazione» 
nell’«essere personale umano» quale è a lui proprio, così da restar implicito ciò che 
redime la «ragione naturale» appunto dal naturalismo.

Al rivestirsi del fedele non della «sola dignità umana naturale bensì di un’eminen-
za nell’essere d’ordine strettamente soprannaturale», non risponde l’allargarsi della 
naturalis ratio hominis? Pare chiederlo pure il riconoscere che «nessuna soluzione 
giuridica è puramente umana» (I, 45) come il fatto che la grazia «presuppone la libera 
collaborazione», e tutto ciò fa riferimento alla consapevolezza «della persona» (I, 64). 

Certo l’Autore non intende «ignorare» come nel christifidelis accada che «la liber-
tà naturale viene ad integrarsi armonicamente nella sua libertà soprannaturale come 
figlio di Dio» (I, 11). Ma allora, posta l’identità del fedele fulcro dell’Ordo Ecclesiae, 
ne segue che la «metodologia specifica cui la canonistica dev’essere fedele» (II, 213) 
non si potrà prescindere dal riferirsi all’antropologica teologica, in grado di dare ra-
gione del iustum ecclesiale in quanto evento che lo coinvolge personalmente quale 
christifidelis. 

15. Si può insistere. Il tema del iustum connotante l’atto giuridico è affrontata nel 
Corso sulla premessa che: «i fatti non sono una sorta di materia prima, priva di giuri-
dicità in se stessa, che diventerebbe giuridica in virtù dell’applicazione ad essa delle 
norme di diritto» (I, 46). Il Corso intende superare la denunciata mossa giuspositivi-
stica intesa a rispondere del dettato normativo connesso da connettersi al vissuto in 
modalità deduttiva. Perciò, come osservato, il metodo consono al trattare del iustum 
implicato nella dinamica ecclesiale dovrà mostrarsi in grado di superare, circa l’agire, 
tale relazione corrispettiva al dualismo teoria-prassi. 

Ebbene l’innovazione ermeneutica necessita dell’usufruire di un pensiero storico. 
Non tanto per assecondare l’odierna temperie ma perché la res iusta congruente alla 
concreta relazione, perché la res iusta implicata nella fattispecie, si dà di per sé res 
storicamente situata. 

Sintomatico, in tal senso, di un’ultima difficoltà nel trattare della communio vitae 
in quanto res iuridica sui generis che avanza il matrimonio. Peculiare nel settenario 



GIOrgig Zannon!

sacramentale, mMmatr!ımon10 incarna una realta dell’ordo CYEALIONIS chiamata realiz-
ZArs] sacramentalmente.

OpPpPOrLIuUuNOG aımMmmentfare che 1n verıta es1ste <<1111 solo disegno olobale di DIio aul
matr!ımon10 sulla famiglia>» (IL, 327) Ma DUO forse presupporsi che fedeli SCDDUL
praticantı VENSANO, 09g1, interpretare ’umna CAFO nel s {  ( effettivo cOoNsIistere GQUA
le mMisterico-sacramentale»? ( )vvero siungendo, nubendi, cogliere V’effettivo
colncidere ı] PreC1so «rllievo sacramentale salvifico CO  - 1a relazione naturale>» VISSU-

nel loro coinvolgimento (IL, 323)?
are inoltre11una discrasia 1n imer1to all’indissolubilita: Errazur1z reputa

IMproprio intenderla «questione religiosa anziche antropologica» 61 da lasclare 2710
acl una «dicotomia ira mMmatr!ımon10 profano crist1ano> (IL, 338) DUL 914 intenzional-
entfe rihutata. Ome Invece 10  — EVOÖOCALC nel coNsentIire nuzlale l’intervento di fat
tOre antropologico connaturale alla natıva religiositä creaturale propria de]l nubendi?

Soccorre 1n imer1to l’ontologia fenomenologica introdotta da s \411l (10vannı Paolo
1L, l’adeguata ermeneutica dell’umano, CONSTUA all’affermare ı] 1stero attore che
DE (G)1R{5 1n filigrana nel relazionarsi uomo-donna. In forza de]l loro Iincontro 1a
YAFıo hominis viene ad «allargarsi», realizzandos] nel s { 1  ( «naturale potenziale>»
da cogliere l’altro lui le] DCL reclprocıita nell’unicita dell’io-persona.

Perc1o nel rammentare, dell’autore, che «1 F1 hona» de]l mMmatr!ımon10 1n effetti
«DOossiedonoO rilievo ontologico>» dovrebbe altresi cConsegulrne ı] TconoOoscers]

«Ja vıa ermeneut1ca>» 1n srado di ritormulare V’ermeneutica Clrca «1 An naturali
de]l matr!ımon10>. 1NO ricondurre ı] acl EVenNntO personale dalla valenza
parıment! morale oiuridica, 1n quanto 1n srado di abbracciare IM AT MÄHFE oli KACeNsSION!
«aspett1 essenz]lali de] imatrımon10> (IL, 339) Attestato dal fatto che reC1PrOCO
donarsi nubenti 61 rtrovano «ritftormulati>: ı] loro io-battesimale viene rvestIirs1ı
dell’irreversibile forma dell’io-coniugale.

Per l’impossibile SC1ssi1ione tra l’umano d ı] divino, V’unma CATO, EVentfO SAaCramentA-

le, afferma nel diritto (IL, 256) (G)1R{5 nella pastorale l’originalita dell’ Ordo Ecclesiae,
che 'Ova ı] s {  ( fulcro nel Aıdelzs protagonista de] s {  ( Vlvere ecclesiale quindi IN1ISS1IO-
narılo. Chiamato ad edificare 1a (L OMMAUNIO nella forma propria de] s { 1  ( SIALEMS di vita,
comunlone l’ontologia de]l cristi1ano, dell’io personalmente configurato ad una

esistenza partecıpe 1n (rIsto dell’opus Dezr

Un’ultima Osservazlone SCINDIC relativa metodo, all’ermeneutica CONSONAa

al siuridico ecclesiale. (‚OrsO esprime ı] rMtenere ’autore d «pDeNnNetrare DIEC
suppost1 antropologici, ed 1n definitiva metafisici della realta siuridica» (L, 7) orazle
all’aver prima identificato «tratt1 essenz]lali de] diritto> recuperatı dall’analisı del
1a “realta diritto”, dall’esperienza, ricondotta categorla de]l penslero. (Jra 1n tale

deduttivo OM DUO evitarsıiı ı] Daventato «rischio di CEICATEC inutilmente
ı] diritto ecclesiale al d fuor] dell’essenza della Chiesa O, all’opposto di identificar-
lo semplicemente CO  - questa CSSCNZYIA, (G)1R{5 10  — corrispondesse ad una dimensione

AT227

Giorgio Zannoni

Recensioni

sacramentale, il matrimonio incarna una realtà dell’ordo creationis chiamata a realiz-
zarsi sacramentalmente. 

È opportuno rammentare che in verità esiste «un solo disegno globale di Dio sul 
matrimonio e sulla famiglia» (II, 327). Ma può forse presupporsi che i fedeli – seppur 
praticanti – vengano, oggi, a interpretare l’una caro nel suo effettivo consistere qua-
le «res misterico-sacramentale»? Ovvero giungendo, i nubendi, a cogliere l’effettivo 
coincidere il preciso «rilievo sacramentale e salvifico con la relazione naturale» vissu-
ta nel loro coinvolgimento (II, 323)? 

Pare inoltre emergere una discrasia in merito all’indissolubilità: Errázuriz reputa 
improprio intenderla «questione religiosa anziché antropologica» sì da lasciare spazio 
ad una «dicotomia tra matrimonio profano e cristiano» (II, 338) pur già intenzional-
mente rifiutata. Come invece non evocare nel consentire nuziale l’intervento di un fat-
tore antropologico connaturale alla nativa religiosità creaturale propria dei nubendi? 

Soccorre in merito l’ontologia fenomenologica introdotta da san Giovanni Paolo 
II, l’adeguata ermeneutica dell’umano, congrua all’affermare il Mistero fattore che 
opera come in filigrana nel relazionarsi uomo-donna. In forza del loro incontro la 
ratio hominis viene ad «allargarsi», realizzandosi nel suo «naturale potenziale» tanto 
da cogliere l’altro – lui e lei per reciprocità – nell’unicità dell’io-persona. 

Perciò nel rammentare, dell’autore, che «i tria bona» del matrimonio in effetti 
«possiedono un rilievo ontologico» dovrebbe altresì conseguirne il riconoscersi se-
gnata «la via ermeneutica» in grado di riformulare l’ermeneutica circa «i fini naturali 
del matrimonio». Fino a ricondurre il consenso ad evento personale dalla valenza 
parimenti morale e giuridica, in quanto gesto in grado di abbracciare in unum gli 
«aspetti essenziali del matrimonio» (II, 339). Attestato dal fatto che dal reciproco 
donarsi i nubenti si ritrovano «riformulati»: il loro io-battesimale viene a rivestirsi 
dell’irreversibile forma dell’io-coniugale. 

Per l’impossibile scissione tra l’umano ed il divino, l’una caro, evento sacramenta-
le, afferma nel diritto (II, 256) come nella pastorale l’originalità dell’Ordo Ecclesiae, 
che trova il suo fulcro nel fidelis protagonista del suo vivere ecclesiale e quindi missio-
nario. Chiamato ad edificare la Communio nella forma propria del suo status di vita, 
comunione “è” l’ontologia del cristiano, dell’io personalmente configurato ad una 
esistenza partecipe in Cristo dell’opus Dei.

16. Un’ultima osservazione sempre relativa al metodo, all’ermeneutica consona 
al giuridico ecclesiale. Il Corso esprime il ritenere l’autore di poter «penetrare i pre-
supposti antropologici, ed in definitiva metafisici della realtà giuridica» (I, 7) grazie 
all’aver prima identificato i «tratti essenziali del diritto» recuperati dall’analisi del-
la “realtà diritto”, dall’esperienza, ricondotta a categoria del pensiero. Ora in tale 
processo deduttivo come può evitarsi il paventato «rischio di cercare inutilmente 
il diritto ecclesiale al di fuori dell’essenza della Chiesa o, all’opposto di identificar-
lo semplicemente con questa essenza, come non corrispondesse ad una dimensione 



C arlos OSE Frräzuriz ackenna, OS fondamentale S} Durntto fa ( Hhiesa

intrinseca specifica della medesima essenza»-” 14are quindi necessarlo identificare
<i] PI1Imo luogo de] siuridico>», <i] dove CO111C>> accade «]’autocomprensione della
Chiesa» (L, 9)

Forse che ı] siuridico, cifra de]l ViISssuto 1n fattispecie, 61 realizza 110  - immanente
all’atto de] fedele? tale agıre CONNOTLA determinarsıi 10  — volontaristica-deduttiva
dalla bensi l’assumersi personalmente 1a Cclrcostanza da Vivers1 secondo ı] 21i-
SIM implicato 1n fattispecie.

OS1 da contermarsi nell’appartenenza ecclesiale Cul ı] siuridico DECL
sonalmente CONTFraSseESNATO. L/’ermeneutica del(l’atto) siuridico ALa cogliere 1a VIr-
u02 implicanza tra 1a forma ecclesiale 1a dinamica personale colnvolta risponderä
DErCLO all’esistenza SOTLOMESSA all’ermeneutica CONSTUA Vlvere dell’io ECIE naturalıs
qual 1a «11L10O0V9A Cre4tura>»> chiamata cammınNaAare nell’alveo che le offerto DCI «cCli-
Ventfare>» davvero C100 che «C

OmMe concludere tale ardita esposizione introduttiva all’imponente impresa
dell’ autorer

Consapevole di essers] TOVATLO ad introdurre al diritto Proprio della Chiesa 11E11-

tre 1n ı] dibattito sclentifico Clrca ’essere ed ı] ftondamento de]l diritto
nella Chiesa» apertos1 post-concilio, Errazur17z AVAanzZd nel dibattito 1n
all’oggetto 1n quanto CONTENUTO il ISI 1n Ecctesia Dei) declinato DCI 10  — dir
scandagliato 1n L1LLOIMNLC della CONSTUCNZA della fede acl una es1istenza ecclesiale, DErCLO
110  - individualistica.

Tale {{l trattazione, 1a complessa vicenda storı1ca della canonIistica, 0gg1 pluttostoUOTSUGICM silente, 10  — potra trascurarla, dovra bens] prenderla senz’altro 1n considerazione.

GI0rg10 Zannon1ı

2725228

Carlos José Errázuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

Re
ce

ns
io

ni

intrinseca e specifica della medesima essenza»? Pare quindi necessario identificare 
«il primo luogo del giuridico», «il dove e come» accade «l’autocomprensione della 
Chiesa» (I, 9). 

Forse che il giuridico, cifra del vissuto in fattispecie, si realizza se non immanente 
all’atto del fedele? E tale agire connota un determinarsi non volontaristica-deduttiva 
dalla norma bensì l’assumersi personalmente la circostanza da viversi secondo il iu-
stum implicato in fattispecie.

Così da confermarsi nell’appartenenza ecclesiale su cui il soggetto giuridico è per-
sonalmente contrassegnato. L’ermeneutica del(l’atto) giuridico atta a cogliere la vir-
tuosa implicanza tra la forma ecclesiale e la dinamica personale coinvolta risponderà 
perciò all’esistenza sottomessa all’ermeneutica congrua al vivere dell’io vere naturalis 
qual è la «nuova creatura» chiamata a camminare nell’alveo che le è offerto per «di-
ventare» davvero ciò che «è».

17. Come concludere tale ardita esposizione introduttiva all’imponente impresa 
dell’autore? 

Consapevole di essersi trovato ad introdurre al diritto proprio della Chiesa men-
tre è «ancora in corso il dibattito scientifico circa l’essere ed il fondamento del diritto 
nella Chiesa» apertosi dal post-concilio, Errázuriz avanza nel dibattito in coerenza 
all’oggetto in quanto al contenuto (il iustum in Ecclesia Dei) declinato – per non dir 
scandagliato – in nome della congruenza della fede ad una esistenza ecclesiale, perciò 
non individualistica.

Tale sua trattazione, la complessa vicenda storica della canonistica, oggi piuttosto 
silente, non potrà trascurarla, dovrà bensì prenderla senz’altro in considerazione. 

Giorgio Zannoni


