Recensioni RTLu XXIV (1/2019) 217-228

Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa
Volume II: I beni giuridici ecclesiali. La dichiarazione

e la tutela del diritto nella Chiesa. I rapporti tra la Chiesa
e la societa civile

Carlos José Errazuriz Mackenna
(Trattati di diritto — Ateneo romano della Santa Croce 7) Giuffre, Milano 2017, 731 pp.

La recente opera del Prof. Carlos J. Errazuriz offre una disamina imponente (in
complesso 1220 pagine) dell’esistenza 7 ure del fedele — membro della Comzmunio
ecclesiale — ed insieme I’espressione matura della vita accademica dell’ Autore mo-
dellata dall’appartenenza al carisma dell’Opus Dei che ne ha forgiato la riflessione.
11 volume si situa percio all’interno dell’ambito canonistico come esito di un sentire
personale fecondato dalla proposta cristiana coltivata in un concreto alveo ecclesiale,
attento al flettersi giuridico della fede al dato esistenziale.

L’impronta realistica del pensiero caratterizzante il diritto conduce cosi ad una
precisa via metodologica che s’avanza in un orizzonte canonistico in verita oggi ca-
rente di vera curiosita nell’esplorare e dare ragione della pertinenza della norma all’e-
sistenza nella fede.

Circostanza significativa e meritevole di indagine I’aver assistito, negli ultimi de-
cenni, al progressivo silenzio del dibattito su natura e metodo del diritto canonico,
cosi da declinare inesorabilmente lo studio verso una dimensione teorica positivistica
e assistere a un modularsi prassistico della norma, quasi che, di per se stessa, la giuri-
dicita non appartenesse all’esistenzialita del fedele.

Chi si & impegnato a frequentare il Diritto canonico nel primo post-concilio,
quando scoppio dopo un troppo lungo letargo la questione della rilevanza — se in
effetti teologica o appena sociologica o meramente profana — della norma, non puo
non osservare il ritorno a una presentazione della stessa nei termini di un’operazione
applicativa del dover essere al fatto del vivere.

Cio non tanto a scapito della nomea del canonista, destinato a suonare come si-
nonimo di leguleio, bensi della novita della fede, dell’evento ecclesiale grembo della
“creatura nuova’”.

Ebbene, nell’orizzonte giuridico ecclesiale distingue I’Errazuriz il fatto di per-
seguire quanto posto a premessa: «la canonistica deve essere fedele alla sua meto-
dologia specifica» cosi da venire ad «accertare cid che & giusto in ogni situazione»
dell’esistenza propria del fedele (I, 6, 5).

217



c
.2
v
c
)
O
]
o

Carlos José Errazuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

Si documenta percio I'intelligenza canonistica coerente ad un’ottica realistica che
— come si precisera — pud semmai lasciare spazio alla domanda circa Ieffettiva capa-
cita del soggetto, cio¢ del fedele, di cogliere la fede in quanto sua personale apparte-
nenza ecclesiale, tale da avvertire la normativita come alveo offerto al compiersi del
cammino umano suo proprio.

Infine, data la mole dell’opera qui presentata e reputando possa facilitarne la chia-
rezza, & parso utile procedere attraverso passaggi numericamente contrassegnati.

1. Gia col titolo del volume, Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa, invero
denominato Volume II, il Prof. Carlos Errazuriz afferma piena continuita col Vol. I,
Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa. Introduzione. I soggetti ecclesiali di diritto,
apparso nel 2009, entrambi editi da Giuffre. E questo Vol. II procede scandendo la
tematica in paragrafi numerati senza soluzione di continuita rispetto al primo, ovvero
enumerando i contenuti del Vol. IT in modo da aggiungerli, da assommarli.

Alle due parti di cui si compone il Vol. I, il presente Vol. II fa seguire 'affronto
della tematica canonistica divisa in tre parti, di cui la prima, circa i beni giuridici
ecclesiali, contrassegnata come Parte Terza, cui segue la Quarta — Dichiarazione e
tutela dei Diritti nella Chiesa — per finire con la Parte Quinta: I rapporti tra la Chiesa
e la societa civile.

Non poteva percid mostrarsi pitt chiaramente I'intento di presentare una trat-
tazione compiuta del diritto canonico tanto da formare, in due Volumi, un’opera
peculiare sul tema.

Cio emergera ora nelle citazioni, riferite ad entrambi i tomi esaminati come un
unicum opus.

2. E giustificato il fatto di denominarlo Corso, invero non solo introduttivo ma
propositivo del Ius Ecclesiae, impresa inconsueta nell’odierno panorama canonistico,
anche nel coraggioso intento di giustificare la pertinenza alla fede del giuridico eccle-
siale colto nella sua implicazione nelle soggettivita coinvolte. Percio res qualificante
¢ la soprannaturale trama relazionale che viene ad identificare il fenomeno Chiesa, in
se stessa cosi come in rapporto alla societa.

Altrettanto evidente ¢ il trovarsi di fronte al compimento dell’opera dell’autore
che nel 2000 scriveva: «la Teoria fondamentale si trova ai suoi primi passi» (cfr. I/ di-
ritto e la giustizia nella Chiesa, Giuffré, Milano, 268 pp.). Oggi il filosofo del diritto si
mostra in grado di misurarsi con ogni ambito del diritto ecclesiale. Un lavoro almeno
decennale vaglia ogni aspetto operativo cosi da discernere i vari fattori coinvolti, co-
mungque riportando il dato alla res giuridica in gioco nella concreta fattispecie. Tutto
cio conduce a ritenere che le diverse situazioni giuridico-canoniche non sono affatto
riconducibili a una sorta di «<amorfa materia prima» (I, 46), bensi implicano di per se
stesse un bene giuridico da rispettarsi da parte dei diversi soggetti ecclesiali coinvolti.

Si tratta percid di una proposta che non pare potersi ricondurre ad un manuale,

218



Giorgio Zannoni

almeno senza dover aggiungere qualche decisiva precisazione in merito alla “tipologia
manualistica”.

3. Trattasi certo di un’opera inassimilabile all’'usuale strumento di uso scolastico
al modo di vademecum pitt 0 meno analiticamente svolto, piegato ad un uso pratico.
Dato ma non concesso il potersi dare una prassi che non comporti una sottesa conce-
zione della realta e quindi una dottrina, pare improponibile tentarne un commento se
non identificando 'intento del Corso, andando al cuore pulsante dei tomi (1310 pagi-
ne) da considerarsi, ripeto, come un ununz. Perché I’ Autore intende indicare il volto
interiore del 7us sotteso ad ogni fattispecie giuridica, quel bene di valenza oggettiva
descritto nell’introduzione al diritto viene man mano ravvisato quale dato immanente
all’esprimersi dell’esistenza ecclesiale.

4. Il tentativo di introdursi nel voluminoso trattato (720 pagine), impegnativo non
solo per la mole degli argomenti visitati ma anche per lo svolgersi del /ogos indicato
in premessa, imporra di verificare se I’Autore, in nome dell’approccio sotteso alla
stessa denominazione di Corso fondamentale, risulti davvero in grado di interpretare
il fenomeno del zustum canonistico.

Percio ¢ decisivo cogliere e poi discutere della peculiarita dell’intrapresa, coerente
esito di un avvertire il giuridico in consonanza alla sensibilita ecclesiale della Facolta
nella quale I'autore ha maturato la proposta. Del resto ¢ inevitabile per qualunque
operatore del diritto arrivare a cogliere il fenomeno giuridico «secondo I'autocom-
prensione della Chiesa» da lui vissuta (I, 23).

E non devo nascondere I'amicizia con I’ Autore, un’esperienza che non contrasta
affatto con la differenza tra noi, che & anzi reciproco sprone all’intelligenza dell’ogget-
to di cui ci si occupa. Tanto da poter/dover valutare — #zagis amica veritas — fin dove
I’amico possa davvero reputarsi in grado di raggiungere quell’esito da lui prefigurato
nelle premesse.

5. Errazuriz si muove nel solco di un’oggettiva e condivisibile polemica rispetto a
quanto offre il panorama canonistico, appesantito da «un dibattito scientifico senza
precedenti ed ancora in corso circa I'essere e il fondamento del diritto nella Chiesa».
Questo viene da lontano, dalle due derive apparentemente opposte eppure alla fine
confluenti nel misconoscere al «fenomeno storico denominato “diritto canonico”»
Deffettiva natura di diritto. Alla «prima modalita di contestazione, all’antigiuridismo
spiritualistico — (che) ha avuto la sua origine in quei cristiani che per diversi motivi
hanno rifiutato la Chiesa istituzionale e giuridica» — si affianca infatti «la seconda
specie di antigiuridismo, quello statalistico», gendarme del monismo giuridico (I, 1).

6. Rimane percid tuttora da rivendicarsi al diritto ecclesiale la natura di «vero
diritto» (I, 1).
Ne segue che la dignita culturale dell’opera sta nell’affrontare la questione giu-

219

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

Carlos José Errazuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

scanonistica in quanto dal Vaticano II ¢ emersa «una crisi senza precedenti» (I, 8)
circa la natura stessa di tale giuridicita rispetto all’attinenza propriamente ecclesiale
della stessa. Ritenendosi I’Autore in grado di affrontare la questione del metodo atto
a identificare il sus ustum, evita 'errore del giurista che non di rado viene a ricon-
durre il sus canonicum, il «diritto divino», a «categoria puramente culturale» (I, 8).
In tal modo, forte del realismo gnoseologico posto a fondamento del suo procedere
nell’affronto della materia, Errdzuriz viene a sfidare I'odierna canonistica, a tal punto
da dover alla fine valutare se il Corso risulti effettivamente in grado di superare I'u-
suale supposta dicotomia tra “il fatto giuridico” e “il dato teologico”, disgiunzione
che I’Autore intende decisamente rifiutare, in quanto innaturale per la fede cattolica.

7. Oggi il Vol. II del Corso circa la Chiesa nei suoi beni giuridici e i diritti, da
tutelare al suo interno e nel rapporto con la societa civile, viene dunque a svolgere il
diritto vivente «in una sua realizzazione storica» alla luce della «teoria fondamentale
del diritto canonico» dall’ Autore gia formulata nel suo Vol. I. E in tal senso mantiene
la promessa gia personalmente abbozzata nel 2009. In effetti verifica quanto allora
puntualizzato, ossia il fatto che il «livello di conoscenza d’indole fondamentale od
ontologico (Cap. I, Vol. I)... spesso si rende(ra) presente lungo tale Corso chiamato
per 'appunto fondamentale» (I, 18).

Di certo per vagliare I'approccio giuridico & decisivo cogliere il senso e la genesi
della nozione del “diritto” quale esito della «conoscenza integrale del diritto cano-
nico» proposta da Errdzuriz. L’Autore afferma in merito che i «tratti essenziali del
diritto» rimandano ai «presupposti antropologici della realta giuridica... in quanto
Iessere titolari di diritti & essenzialmente legato allo stesso essere della persona» (I,
7). E se «il diritto naturale rappresenta il fondamento e 'invalicabilita del diritto
positivox» (I, 8), resta tuttavia valido I’«affermare I'esistenza di un diritto anteriore al
sistema giuridico... di norme e procedure» (I, 8).

Percio la “natura umana” fondante I'impianto non & assimilabile a un naturalismo
ingenuo per quanto anonimo, cui conseguirebbe il confondere e "assimilare I'indivi-
duo all’io-persona. Infatti L’Errazuriz identifica il 7us quale «realta propria della per-
sona umana in quanto tale», che di per sé «presuppone anche I'esistenza di almeno
due persone» (I, 7) si da fondarsi, il diritto naturale», «sulla persona nel suo essere
naturale, nella sua doppia dimensione individuale e sociales. E percid ben netta la
presa di distanza da «ogni individualismo» antropologico, benché si affermi il diritto
naturale «fondamento e invalicabile limite del diritto positivo» (I, 8).

E deve assieme notarsi come si reputi improponibile il poter cogliere «il diritto
nella Chiesa se non si possiede una conoscenza dell’essere della Chiesa» (I, 9) e si
affermi che il 7us corrisponde a «una dimensione intrinseca e specifica della medesi-
ma essenza» della stessa. E pure in modo coerente si deduce I'obiettivo di fondare la
Chiesa su «parola, sacramenti e regime ecclesiastico» — i fondamentali beni giuridici
dei quali viene ad alimentarsi (I, 10) — dall’accostare il diritto alla Chiesa in quanto
realta di per sé contrassegnata dall’essere «comunione e sacramento».

220



Giorgio Zannoni

Per individuare «la «dimensione giuridica della Chiesa», Errazuriz precisa infatti
come non ci si possa fermare «ai vari aspetti dell’ecclesiologia conciliare» e ancora
come «cio che ¢ giusto» e inerente alla vita ecclesiale non lo si possa identificare ed
esprimere «al di fuori dell’essenza della Chiesa». Ultimamente viene in tal modo in-
dicato come il zustum viene a realizzarsi «come una dimensione intrinseca e specifica
della medesima essenza» (I, 9).

Si impone percio una «concezione del diritto come oggetto realistica» (I, 13) ma
non oggettuale.

11 7us risulta ultimamente essere “una realta di fatto” intesa in modo da «evitare
di ricadere nell’'usuale contrapposizione tra realta giuridica e realta teologica» (I, 9).
E pertanto si avverte di poter derivare la pretesa «conoscenza integrale del diritto ca-
nonico (che) postula un livello d’indole fondamentale ed ontologico», I'ottica «vera-
mente giuridica», da quel Jogos proprio «dei principi essenziali del diritto ecclesialex.

A giudizio dell’Autore, il 7us ecclesiale corrisponde a «tre tipi di conoscenza»: il
primo, di spessore pratico-prudenziale canonico, cui s’aggiunge quello della scienza
canonica — concetti, principi e regole — e infine si da «un livello» logico denominato
«fondamentale» in quanto «il suo oggetto formale resta nell’ambito della giustizia
e del diritto» (I, 18). Si evidenzia cosi da subito la precisa “via” al zus ecclesiale cui
procedera in modo coerente e rigoroso nell’affrontare i temi di cui oggi tratta il II
tomo del Corso. E attento a «<non perdere I’essere del diritto» da intercettare nella sua
essenza, tanto che il fulcro di ogni relazione nella Comzmunio, in attinenza al «diritto»,
¢ individuato nel declinarsi del 7us inteso «come cio che & giusto» (I, 18).

Cosi I'approccio allo statuto canonistico si distingue rispetto all’affronto del di-
ritto nel suo darsi vagliato in fedelta al metodo posto all’inizio. E la specificita erme-
neutica del Corso — non semplicemente introduttorio alla pratica né rivolto alla pura
teoria del zus canonicum ma alla vita del zustum ecclesiale nel suo svolgimento intero —
lo pone tra i punti di riferimento ermeneutico nell’affronto della materia canonistica.

8. Dunque con quello di Errazuriz si affaccia al mondo canonistico un per-Corso
segnato dal proporre un proprio impianto logico cui sottoporre “quel zustun:” intro-
duttivo alle diverse discipline attinenti la prassi giuridica ecclesiale. Data I’apprezzata
coerenza dell’opera al suddetto orizzonte configurato nel Vol. I puo valutarsi davve-
ro soddisfacente I'ermeneutica connessa? Puo cioé ritenersi adeguata a dar ragione
dell’agire giuridico del fedele I'interpretare il 7us quale zustum personale ed inter-
personale riportato alla sua «essenza, al fatto che lo si esige dai principi del diritto
naturale? Al realismo circa I'spsa res iusta corrisponde il «sottolineare che il dovere
di giustizia, fondato sul diritto, esiste indipendentemente dal fatto che il soggetto
titolare del rispettivo diritto eserciti la sua facolta di esigerne il rispetto» (I, 6). Ma
I'atto giuridico risulta davvero interpretato dal fatto di riportarlo al citato realismo,
di «trovare la spiegazione naturale» del sustum ecclesiale connesso al justum «la cui
attualizzazione & dovuta ad un altro soggetto»?

221

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

Carlos José Errazuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

E certo identificato nella sua essenza come «una cosa o realti» in quanto «appar-
tiene a una persona o ad altro soggetto di diritto che trascende I'individuo» ed ¢ pero
considerata «come “sua”». Ma come puo accadere che «in quanto» tale il zustum
giunga a imporsi al soggetto quale res che «gli ¢ dovuta da un altro soggetto» (I, 6)?

Poiché I'identita del Corso sta nel ricondurre il 7ustum ecclesiale al zustumz cui il
fedele ¢ interiormente configurato, cosi da essere il zus implicato nel suo cammino
umano, il “realismo giuridico conforme alla realta”, il vissuto ecclesiale pare rivestito
di una connotazione rilevante giuridicamente a prescindere dalla fede.

9. Se resta inteso che Errdzuriz circa il rapporto natura-grazia afferma senz’altro
la cifra cattolica, il darsi della fede come salto ontologico dell’'uomo rispetto all’essere
di cui ¢ gratificato il battezzato, non pare retorico domandarsi se 'obbedienza di
carattere giuridico connaturale al fedele non risulti in effetti configurata sulla misura
di prestazione di carattere doveristico, ultimamente connotata quale modo di agire
ancora di carattere impersonale.

Nonostante la rilevanza giuridica dell’esistenza ecclesiale, la Comzmunio risulta
essere dal fedele non solo spesso disattesa ma altresi non avvertita come ragionevole,
congruente a sé. E il problema implica un duplice livello di riflessione, ['uno sulla
“personalita giuridica”, laltro circa il Jogos adeguato a dar ragione del giuridico in
quanto agire coinvolgente il soggetto, personalmente.

10. Ogni ordinamento & caratterizzato dalla sua soggettivita giuridica, sulla quale
si conforma. Il Corso pone un chiaro identikit dell’Ordo Ecclesiae: «il primo sogget-
to ecclesiale... la persona umana» assieme alla «consistenza oggettiva, ontologica e
giuridica della comunione». In tal modo si esclude ogni deriva di «individualismo»,
al tempo stesso avendo ben presente che «la dignita soprannaturale del cristiano si
ritrova in perfetta continuita con la sua dignita naturale come persona umana». Tanto
che essa mai dovra trattarsi «quale semplice mezzo e strumento». Ora, si deve riba-
dire come la “natura” cui I'autore fa riferimento non ceda affatto ad un’antropolo-
gia mondana tanto da sottrarre la norma ecclesiale ad una mera ragione sociologica,
ovvero al «cercare di evitare litigi nella comunita». Resta pero 'osservazione, e non
di poco conto, circa il logos informante il Corso. Se si legge che, «per un disegno di
gratuita bonta e misericordia», «la dignita dei figli di Dio non ¢ solo la dignita umana
naturale, bensi pone un’eminenza dell’essere d’ordine strettamente soprannaturale»
pare non condivisibile il disagio sul fatto di trovare riproposta (can. 96/1983) sul
battesimo la «formulazione» precedente (can. 87/1917).

Proprio grazie al fatto che la fede si pone come realizzazione storica della na-
tura umana creata come z7zago Dez, non pare inclinare al peccato «positivistico» il
legare «il concetto di persona alla recezione del battesimo», bensi essere omogeneo
alla “nuova dignita” di cui il christifidelis & insignito, cosi da fruire dei diritti/doveri
congruenti alla nuova identita di cui ¢ rivestito, e senza derivarne automatismi. Ne

222



Giorgio Zannoni

risulta I'interiore adesione del fedele chiamato ad una necessaria e doverosa «libera
collaborazione» al Vangelo ed insieme non insorge discriminazione in relazione agli
uomini in genere ai quali, rispetto alla salvezza, grazioso dono dall’alto (II, 64), resta
doveroso annunciare Cristo. Se, da una parte, nell’'unica economia storico-salvifica la
natura hominis & sanata, recuperata a se stessa, la redenzione porta in sé, comporta la
genesi di un’identita suz generss, dell'uomo nuovo, di quella “nuova creatura” di cui
parla il Nuovo Testamento.

Pare percid discutibile il reputare «scelta non felice» I'esser stato riproposto
nell’83 il canone decisivo sul battesimo nella sua formulazione tradizionale, qua-
si insinuasse una discriminazione tra gli uomini. Ove si fosse affermata la dignita
universale della “persona”, non formalizzando il battesimo come evento generatore
dell’“umano realizzato”, si sarebbe inserito un deprecabile «separa(re) la personali-
ta canonica rispetto alla personalita giuridica naturale». Del resto I'Errazuriz stesso
precisera come non sia «mai da assolutizzare il diritto al battesimo», tanto da doversi
«denegare cid che non costituisce hic et nunc un vero diritto, nel senso attuale con-
creto della nozione» (I, 65).

«L’ordinazione a Cristo ed alla Chiesa iscritta nell’essere stesso di ogni persona
umana», ossia ’attesa creaturale, non pud dirsi titolarita giuridica della sovrabbon-
dante grazia redentiva. Ed insistendo — nella persona giuridica sta la chiave dell’Ordi-
namento — come poter riconoscere un vero e proprio diritto nel «diritto al battesimo,
(dato) che invero non implica un parallelo dovere giuridico di riceverlo», esigendo,
nel caso necessario, il diritto ad essere soddisfatto?

Se poi l'autore precisa che trattasi di «un diritto di liberta» da non doversi «mai
assolutizzare» (II, 65), ci si puo chiedere se il libero coinvolgimento da parte del
fedele non sia richiesto in relazione a ogni atto giuridico in quanto decisione perso-
nalmente sottesa al poter partecipare a dei beni ecclesiali quali Parola, Sacramento e
Carisma.

11. Quale personalita giuridica, il fedele richiede una nota decisiva, provocata dal
leggere che «la persona occupa giuridicamente un posto centrale» in quanto lui «¢&
il soggetto ecclesiale di diritto per eccellenza» (I, 217). Il Corso concepisce la Chie-
sa contrassegnata dal concorso di pill soggettivita si da contemplare «altri soggetti
trascendenti I'individuo» (II, 69). E dal fatto che la «dignita personale del battez-
zato comporta oggettivamente ’appartenenza alla Chiesa... ne consegue che» resta
«sempre presente, almeno implicitamente, un altro soggetto giuridico, costituito dalla
Chiesa stessa» (IT, 101).

Cosi accanto alla persona umana sta «la Chiesa come istituzione», come «il secon-
do soggetto fondamentale di diritto ecclesiale... che trascende le singole persone»,
dal momento che ogni rapporto «tra persone umane» giuridicamente rilevante chiede
un costitutivo riferimento alla Chiesa quale «ambito sociale in cui esiste tale rappor-
to» (IT, 101).

223

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

Carlos José Errazuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

Ma davvero, di fatto, si danno pitl soggettivita ecclesiali e pitt precisamente «tra-
scendenti» la personalita-fedele? In verita non pare potersi assimilare la Chiesa a un
«ambito sociale», quasi contenitore di una multiforme relazionalita ecclesiastica. E
interroga ulteriormente il fatto che il Corso venga, «di conseguenza», ad interpretare
quella connotazione del zustum che informa l'atto giuridicamente rilevante cosi da
vedervi 'aggiungersi, al vissuto del fedele, della “Chiesa istituzione”, al modo di «se-
condo soggetto fondamentale di diritto ecclesiale» (IT, 101).

Non accade invece che il determinarsi giuridico del fedele ne esprima 'apparte-
nere ecclesiale che lo segna ontologicamente, in quanto trascendenza che vive per
immanenza al suo “io”?

Posto che finalita della norma canonica ¢ la salus animarum e la fede, orizzonte
di un’esistenza contrassegnata dall’appartenere alla Comzmunio nelle circostanze, res
giuridicamente segnata, cio¢ amministrata dall’Autorita garante della forma veritativa
del viverle, il fedele ne emerge come il protagonista della Comzmunio, della Chiesa
sacramento del suo vivere in Cristo.

D’altronde se Errazuriz viene a precisare che «la stessa gerarchia ¢ titolare di
diritti e doveri giuridici nell’esercizio della sua potesta» (I, 11) pure I'intervento che
compete all’autorita ecclesiastica coincidera con I'attuarsi della personale apparte-
nenza ecclesiale del ministro.

Come ¢ evidenziato dall’Esortazione Christifideles Laici, «nell’iniziazione cristiana
¢ la radice prima che origina la nuova condizione del cristiano... la sua piti profonda
fisionomia che sta alla base di tutte le vocazioni...» (n. 9), per cui la Chiesa conosce
un insuperabile unico fattore istituzionale: il fedele. E tale dato ecclesiologico — il
battezzato “nuova creatura”, vera novitas del Codex dell’83 — conferma, come sotto-
linea Errazuriz, che il sustum non coincide affatto con la sistematica normativa e con
la forza coercitiva propria dell’assetto istituzionale.

12. A prova della forza culturale dell’affronto di una disciplina (e il Corso intende
esserlo circa la canonistica) si erge I'interdisciplinarieta. Il felice esito di un orizzonte
ermeneutico in grado di zntus-legere la particolare realta indagata stara infatti nell’ar-
monizzazione tra i diversi oggetti formali attinenti quel preciso ambito di esistenza
sottoposta a indagine.

L’autore afferma: «una fruttuosa interdisciplinarieta richiede sia I'integrazione tra
le diverse discipline che il rispetto verso la specificita di ognuna, senza il quale non
c’¢ possibilita di un contributo valido per le altre» (I, 213). Ed evita I’equiparare il
canonista «all’esperto nelle norme canoniche e nella loro applicazione» ovvero sia
I’approccio positivistico-normativo sia quello spiritualistico. Ne emerge la respon-
sabilita del «giurista» come di colui che «cerca di sapere quali siano i rapporti di
giustizia nella Chiesa e pertanto quale sia la soluzione giusta da dare alle questioni»
poste dal vissuto ecclesiale (I, 18). Fino a far coincidere la Chiesa in quanto «vita gius-

224



Giorgio Zannoni

normativa» segnata al giusto «intrinseco ai rapporti ecclesiali», passando a descrivere
le molteplici circostanze in cui si configura in gioco il zzustumz ius interpersonale.

Ora la disamina dell’Errazuriz del «fatto giuridico» implicato nel fenomeno ec-
clesiale nella sua «essenza», osservato nel livello «fondamentale», in effetti non pare
interpretare il fenomeno tale da includere in sé il porsi del fedele i diversi oggetti
formali insieme sottesi al zzstum in fattispecie come al verum: in discernendo e insieme
al bonum in agendo.

Sull’interdisciplinarieta si ripropone cosi la decisiva questione all'integrarsi degli
ambiti ossia delle materie attinenti I'esistere ecclesiale cosi da «riportare» le diverse
formalita a quell’unita tra di esse che avanza sottesa all’agire in conformita al porsi
del soggetto, del fedele.

L’interdisciplinarita puo seguire non all’accostare pit discipline, bensi all’iden-
tificare il Jogos in grado di cogliere I'identita cattolica nel suo realizzarsi in nome
dell’appartenenza ecclesiale. Ove la fede apre all’accogliere il reale nella sua interezza
grazie all’autocoscienza del fedele, la personalita giuridica cui il Noi ecclesiale avanza
costitutivo di sé. Ogni ambito normativo apre allora all’evento del confermarsi nel
cammino confacente alla sua maturita personale.

13. Tale criticita si evidenzia in merito al trattare del diritto liturgico. L’Autore
riconosce che «la celebrazione liturgica» oltre alla «dimensione pastorale e quella
spirituale comporta «anche una dimensione giuridica riguardante i diritti della Chie-
sa istituzione e delle persone in questo ambito». Ed affermato che tra tali formalita
dell’agire si danno «nessi molto stretti», si richiama che «la dimensione giuridica» si
caratterizza «per (la) sua natura pratica». In tal modo evidenziando in «teoria—prassi»
il modulo gnoseologico di riferimento (11, 268).

Cosi I'inadeguatezza dell’ermeneutica del vivere sottesa al dualismo dottrina-di-
sciplina — ottica di impronta impersonale, esito di un logos astorico incongruo all’e-
sistenza — «in materia liturgica» si fa particolarmente evidente. Incapace di aprirsi
allintelligenza del fenomeno del porsi giuridico-ecclesiale del christifidelis.

Non risulta sufficiente riandare all’«essenziale» alludendo a un’«esposizione pre-
valentemente fondamentale, riguardante 1'ontologia dei diritti in materia liturgica»
connessi alla ritualita (II, 268), alla forma storica del riproporsi dell’Evento salvifico.
E infatti in gioco esattamente il fatto che la giuridicita tocca «la percezione del mi-
stero» che accade (I, 256). Errdzuriz stesso osserva che «l’approccio “normativista”
tende a separare la liturgia del diritto da quella della vita» in quanto «nella realta della
sacra liturgia il profilo giuridico ne rappresenta (perd) una dimensione la cui cono-
scenza si deve alimentare costantemente... da una percezione... del mistero celebra-
to» (IT, 270). Ne risulta manifesto che la res giuridica ecclesiale si formula e fa espres-
sione della fede quale orizzonte ermeneutico dell’agire della soggettivita canonica.

Come oggi il fenomeno della secolarizzazione della cristianita viene a rendere ma-
nifesto.

225

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

Carlos José Errazuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

14. L’ Autore sostiene che al dibattito canonistico post-conciliare & «mancato», ed
anzi tuttora manca, un congruo «approfondimento sulla realta specifica del diritto, di
modo che rimane oscura la essenza del diritto nella Chiesa» (I, 4). Ne segue il ritenere
premessa fondante il Corso il fatto che «deve essere soprattutto affermata I’esistenza
di un diritto anteriore al sistema giuridico, cio¢ il diritto naturale, che precede le
norme e procedure umane» (I, 8). E coerente al realismo della grande tradizione del
pensiero, non si perde mai di vista I'osservazione, ovvero come in verita «i fatti con-
creti costituiscono la realta in cui il diritto veramente esiste» (I, 46).

Ritorna il chiedersi se sia congruo all’evidenziare il dato giuridico ecclesiale col
dover/poter ragionare in nome di un’analisi che non contempla il declinarsi storico
presupposto all’agire. In effetti pur rifiutando la misura razionalistica della ratio, il
Corso tratta del vissuto del fedele identificato «sul piano ontologico dall’elevazione»
nell’«essere personale umano» quale & a lui proprio, cosi da restar implicito cio che
redime la «ragione naturale» appunto dal naturalismo.

Al rivestirsi del fedele non della «sola dignita umana naturale bensi di un’eminen-
za nell’essere d’ordine strettamente soprannaturale», non risponde I'allargarsi della
naturalis ratio hominis? Pare chiederlo pure il riconoscere che «nessuna soluzione
giuridica & puramente umana» (I, 45) come il fatto che la grazia «presuppone la libera
collaborazione», e tutto cio fa riferimento alla consapevolezza «della persona» (I, 64).

Certo I’Autore non intende «ignorare» come nel christifidelis accada che «la liber-
ta naturale viene ad integrarsi armonicamente nella sua liberta soprannaturale come
figlio di Dio» (I, 11). Ma allora, posta I'identita del fedele fulcro dell’Ordo Ecclesiae,
ne segue che la «<metodologia specifica cui la canonistica dev’essere fedele» (II, 213)
non si potra prescindere dal riferirsi all’antropologica teologica, in grado di dare ra-
gione del zustum ecclesiale in quanto evento che lo coinvolge personalmente quale

christifidelis.

15. Si puo insistere. Il tema del zustum connotante 'atto giuridico ¢ affrontata nel
Corso sulla premessa che: «i fatti non sono una sorta di materia prima, priva di giuri-
dicita in se stessa, che diventerebbe giuridica in virtti dell’applicazione ad essa delle
norme di diritto» (I, 46). Il Corso intende superare la denunciata mossa giuspositivi-
stica intesa a rispondere del dettato normativo connesso da connettersi al vissuto in
modalita deduttiva. Percid, come osservato, il metodo consono al trattare del zustum:
implicato nella dinamica ecclesiale dovra mostrarsi in grado di superare, circa I'agire,
tale relazione corrispettiva al dualismo teoria-prassi.

Ebbene I'innovazione ermeneutica necessita dell’'usufruire di un pensiero storico.
Non tanto per assecondare I'odierna temperie ma perché la res 7usta congruente alla
concreta relazione, perché la res susta implicata nella fattispecie, si da di per sé res
storicamente situata.

Sintomatico, in tal senso, di un’ultima difficolta nel trattare della comzmunio vitae
in quanto res zuridica sui generis che avanza il matrimonio. Peculiare nel settenario

226



Giorgio Zannoni

sacramentale, il matrimonio incarna una realta dell’ordo creationis chiamata a realiz-
zarsi sacramentalmente.

E opportuno rammentare che in verita esiste «un solo disegno globale di Dio sul
matrimonio e sulla famiglia» (IT, 327). Ma puo forse presupporsi che i fedeli — seppur
praticanti — vengano, oggi, a interpretare I'una caro nel suo effettivo consistere qua-
le «res misterico-sacramentale»? Ovvero giungendo, i nubendi, a cogliere Ieffettivo
coincidere il preciso «rilievo sacramentale e salvifico con la relazione naturale» vissu-
ta nel loro coinvolgimento (11, 323)?

Pare inoltre emergere una discrasia in merito all’indissolubilita: Errazuriz reputa
improprio intenderla «questione religiosa anziché antropologica» si da lasciare spazio
ad una «dicotomia tra matrimonio profano e cristiano» (II, 338) pur gia intenzional-
mente rifiutata. Come invece non evocare nel consentire nuziale I'intervento di un fat-
tore antropologico connaturale alla nativa religiosita creaturale propria dei nubendi?

Soccorre in merito I’ontologia fenomenologica introdotta da san Giovanni Paolo
IT, Padeguata ermeneutica dell’'umano, congrua all’affermare il Mistero fattore che
opera come in filigrana nel relazionarsi uomo-donna. In forza del loro incontro la
ratio hominis viene ad «allargarsi», realizzandosi nel suo «naturale potenziale» tanto
da cogliere I'altro — lui e lei per reciprocita — nell’unicita dell’io-persona.

Percio nel rammentare, dell’autore, che «i #77a bona» del matrimonio in effetti
«possiedono un rilievo ontologico» dovrebbe altresi conseguirne il riconoscersi se-
gnata «la via ermeneutica» in grado di riformulare ’ermeneutica circa «i fini naturali
del matrimonio». Fino a ricondurre il consenso ad evento personale dalla valenza
parimenti morale e giuridica, in quanto gesto in grado di abbracciare i unum gli
«aspetti essenziali del matrimonio» (II, 339). Attestato dal fatto che dal reciproco
donarsi i nubenti si ritrovano «riformulati»: il loro io-battesimale viene a rivestirsi
dell’irreversibile forma dell’io-coniugale.

Per I'impossibile scissione tra 'umano ed il divino, I'una caro, evento sacramenta-
le, afferma nel diritto (II, 256) come nella pastorale I'originalita dell’Ordo Ecclesiae,
che trova il suo fulcro nel fidelis protagonista del suo vivere ecclesiale e quindi missio-
nario. Chiamato ad edificare la Comzmunio nella forma propria del suo status di vita,
comunione “¢” 'ontologia del cristiano, dell'io personalmente configurato ad una
esistenza partecipe in Cristo dell’opus De:.

16. Un’ultima osservazione sempre relativa al metodo, all’ermeneutica consona
al giuridico ecclesiale. Il Corso esprime il ritenere I'autore di poter «penetrare i pre-
supposti antropologici, ed in definitiva metafisici della realta giuridica» (I, 7) grazie
all’aver prima identificato i «tratti essenziali del diritto» recuperati dall’analisi del-
la “realta diritto”, dall’esperienza, ricondotta a categoria del pensiero. Ora in tale
processo deduttivo come pud evitarsi il paventato «rischio di cercare inutilmente
il diritto ecclesiale al di fuori dell’essenza della Chiesa o, all’'opposto di identificar-
lo semplicemente con questa essenza, come non corrispondesse ad una dimensione

227

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

Carlos José Errazuriz Mackenna, Corso fondamentale sul Diritto della Chiesa

intrinseca e specifica della medesima essenza»? Pare quindi necessario identificare
«il primo luogo del giuridico», «il dove e come» accade «I’autocomprensione della
Chiesa» (I, 9).

Forse che il giuridico, cifra del vissuto in fattispecie, si realizza se non immanente
all’atto del fedele? E tale agire connota un determinarsi non volontaristica-deduttiva
dalla norma bensi I'assumersi personalmente la circostanza da viversi secondo il 7-
stum implicato in fattispecie.

Cosi da confermarsi nell’appartenenza ecclesiale su cui il soggetto giuridico ¢ per-
sonalmente contrassegnato. L’ermeneutica del(I’atto) giuridico atta a cogliere la vir-
tuosa implicanza tra la forma ecclesiale e la dinamica personale coinvolta rispondera
percio all’esistenza sottomessa all’ermeneutica congrua al vivere dell’io vere naturalis
qual ¢ la «nuova creatura» chiamata a camminare nell’alveo che le ¢ offerto per «di-
ventare» davvero cio che «&».

17. Come concludere tale ardita esposizione introduttiva all'imponente impresa
dell’autore?

Consapevole di essersi trovato ad introdurre al diritto proprio della Chiesa men-
tre & «ancora in corso il dibattito scientifico circa 'essere ed il fondamento del diritto
nella Chiesa» apertosi dal post-concilio, Errdzuriz avanza nel dibattito in coerenza
all’'oggetto in quanto al contenuto (il zzstu in Ecclesia Dez) declinato — per non dir
scandagliato — in nome della congruenza della fede ad una esistenza ecclesiale, percio
non individualistica.

Tale sua trattazione, la complessa vicenda storica della canonistica, oggi piuttosto
silente, non potra trascurarla, dovra bensi prenderla senz’altro in considerazione.

Giorgio Zannoni

228



