Articoli RTLu XXIV (2/2019) 257-294

Lessenza dell’Universita di John Henry
Newman: formazione della mente
e universalita del sapere

Michele Marchetto®

1. Il fine dell’Universita nella sua essenza

Nella prefazione ai Nine Discourses delivered to the Catholics of Dublin, che costi-
tuiscono la prima parte dell’Idea of a University, Newman indica in che cosa consiste
il fine dell’Universita nella sua essenza, precisando anche che cosa resta escluso dai
suoi compiti.

1.1. 1l fine intellettuale, non morale

In quanto I’Universita «& un luogo per U'znsegnamento del sapere universale», il
suo scopo & innanzitutto «intellettuale», «non morale»!, quindi neppure religioso,
se la morale prevede un fondamento religioso, né tale da contemplare il coinvolgi-

Docente di Antropologia filosofica e comunicazione e di Filosofia dell’educazione presso lo IUSVE
(Istituto Universitario Salesiano di Venezia), & uno dei maggiori studiosi italiani di John Henry New-
man, del quale ha curato gli Scrztti filosofici, gli Scritti sull’' Universita, Prova del teismo e San Paolo. Oltre
a numerosi articoli in riviste e miscellanee, gli ha dedicato le monografie Un presentimento della verita,
John Henry Newman. Identitd, alterita, persona e Newman. Il primato di Dio e la formazione dell’ uomo.
E-mail: m.marchetto@iusve.it.

1 J. H. NEWMAN, The Idea of a University Defined and lllustrated 1. In Nine Discourses delivered to the
Catholics of Dublin [1852], II. In Occasional Lectures and Essays addressed to the Members of the Cath-
olic University [1859], London 1872, 1889, ix (L'ldea di Universita, in ID., Scritti sull' Universita, a cura
di M. Marchetto, Milano 2008, 9; Idea). Su questo tema, cfr. M. MARCHETTO, Formazione della mente
ed educazione morale nell'Universita di Jobn Henry Newman, in P. MANGANARO — M. MARCHETTO (a
cura di), Maestri perché testimoni. Pensare il futuro con Jobn Henry Newman e Edith Stein. Atti del
Convegno Internazionale, Istituto Universitario Salesiano — Venezia, 19-20 gennaio 2017, Roma-Citta del
Vaticano 2017, 307-346, e Umanesimo secolare e umanesimo spirituale nell’idea di educazione di John
Henry Newman, in P. MANGANARO — E. VIMERCATI (a cura di), Formare e tras-formare 'uomo. Per una
storia della filosofia come paideia, Pisa 2017, 199-214; restano ancora molto significative le pagine di M.
NEDONCELLE, Introduction, in Oeuvres philosophiques de Newman, trad. di S. Jankélévitch, Paris 1945,
179-191 (“Uhumanisme de Newman”).

257



=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

mento attivo della Chiesa. Questo principio viene ribadito da Newman in una breve
introduzione, scritta nel giugno 1852, che intendeva far precedere alla pubblicazione
in fascicolo del Discourse VI, preoccupato per gli eventuali fraintendimenti che sa-
rebbero potuti sorgere dalla propria definizione2. Egli scrive che I'oggetto dell’idea
di Universita «¢ il sapere in quanto tale», concetto presente in termini pill articolati
anche in un’altra versione della medesima introduzione: «1. [L’Autore] non dichia-
ra di trattare qui degli effetti indiretti dell’educazione universitaria. 2. Questi sono
religiosi. 3. Si propone di trattarne a tempo debito. 4. Ma qui parla del fine diretto
dell'Universita [in una copia, con 'aggiunta: “in quanto distinta dalla Chiesa”]. 5.
Questo fine ¢ il sapere, in un ampio senso della parola, o coltivazione dell’intelletto
in quanto tale. 6. Il fine diretto dell’Universita ¢ il sapere nello stesso modo in cui il
fine diretto del Commercio ¢ la ricchezza. 7. Come gli uomini possono essere religiosi
senza la ricchezza, cosi possono essere religiosi senza il sapere. 8. Come la ricchezza
non rende religiosi gli uomini, neppure lo fa il Sapere»3.

La medesima preoccupazione di distinguere la funzione dell’Universita dalla mis-
sione della Chiesa muove Newman nel § 1 dell’Appendice che accompagna i Di-
scourses. Egli vi sostiene che «’educazione dell’intelletto o la diffusione del sapere
¢ il fine diretto dell’'Universita», precisando che, come accadeva per I’Accademia di
Atene, essa ¢ chiamata a perseguire la verita4; che il suo fine non & né la scienza né la
letteratura in quanto tali, ma la «coltivazione [culture] dell’intelletto»; e, infine, che
dai suoi compiti resta esclusa I’educazione morale, che viene invece affidata ad altre
istituzioni sorte nel corso della storia per proteggere la morale e formare una dispo-
sizione religiosa in coloro che, frequentando 1'Universita, erano esposti ad influenze
malvagied.

La missione che definisce I’“idea” dell’Universita nel suo insieme, o la sua «con-
cezione formale», la sua «essenza», coincide con cid che in generale gli uomini hanno

2 1 Discourse VI, il cui titolo nell’edizione 1852 dei Discourses on the Scope and Nature of University
Education era “Philosophical Knowledge its Own End”, e che, come i successivi e a differenza dei
precedenti, Newman non tenne mai, nelle edizioni successive muto il titolo in “Knowledge its Own
End” e sostitui il V (“General Knowledge viewed as One Philosophy”), che egli decise di omettere
per una serie di ragioni non prive di contraddizioni: un presunto conflitto con Papa Pio IX sul modo
di intendere la forma dell’educazione universitaria, pitt 0 meno direttamente subordinata alla dottrina
cattolica; la limitata pertinenza del Discourse V rispetto ai temi di carattere educativo, e la mancanza
di armonia con gli altri Discourses. L'introduzione, della cui stesura esistono ben tre versioni, fu poi
omessa su indicazione dello stesso Newman al rilegatore.

3 F. MCGRATH, Newrman's University. ldea and Reality, London-New York-Toronto 1951, 169-170.

4 Newman cita Orazio (Epistolae, 11, lib. I1, 45): «Inter sylvas Academi queerere verunz» (J. H. NEWMAN,
II. 1852 Appendix, in ID., The Idea of a University, ed. by 1. Ker, Oxford 1976, 435, e Rise and Progress
of Universities, in Historical Sketches, 111, London 1872, 27 e 18-23; Origine e sviluppo delle Universita,
in ID., Scritti sull Universita, 1023 e 1007-1019; HS I11).

5 Cfr. ibid., 435-438.

258



Michele Marchetto

in mente quando parlano di Universita in termini «popolari»: «un luogo per persone
istruite e di scienza, un corpo istruito, una grande corporazione, con professori di arte
e di scienza, con facolta di teologia, diritto e medicina, con dispute di logica, con esami
del profitto zntellettuale, con diplomi a riprova dell’ottenimento di quel profitto»®.
11 che non esclude che accanto ad essa ci siano altre istituzioni, eventi, attivita, fina-
lizzate a scopi religiosi, che, nondimeno, non ne costituiscono I’essenza. Che questi
caratteri corrispondano ad un «fatto storico», osserva Newman, ¢ impossibile sia da
confutare sia da provare, per quanto egli stesso ne cerchi conferma nella storia, nelle

scuole monastiche e cattedrali prima e dopo Carlo Magno o nelle origini dell'Univer-
sita di Oxford’.

1.2. 1l fine della diffusione e dell’estensione del sapere, non della ricerca
scientifica: Influenza personale e Sistema

In secondo luogo, il fine diretto dell’Universita & «la diffusione e I’estensione del
sapere», non «la scoperta scientifica e filosofica»$, ossia il suo «avanzamento [advan-
cement]», eco significativa dell’opera di Francis Bacon, The Advancement of Learning
(1605), che, infatti, prospetta un sistema del sapere finalizzato al progresso delle co-
noscenze, non all'insegnamento?. Del resto, osserva Newman, se 'Universita fosse
finalizzata alla ricerca, non sarebbero necessari gli studenti, che, invece, insieme ai
docenti, ne costituiscono ’anima.

In realta, il confine che Newman traccia fra I'insegnamento e la ricerca scientifica,
almeno in linea di principio, non & cosi netto se, paragonando 1'Universita ad un
impero, attribuisce ad essa la funzione di «potere protettivo» non solo del sapere
e della scienza, ma anche «della ricerca e della scoperta, dell’esperimento e della
speculazione»10, Si tratta di un’affermazione confermata dagli intendimenti operativi
di Newman, che prevedeva di fondare istituzioni dal valore intrinseco (che fossero o
meno presenti gli studenti), come un osservatorio astronomico, un dipartimento di
archeologia, un ospedale, scuole per sviluppare le risorse materiali del territorio irlan-

6 Ibid., 435.
7 Ibid., 435-437; cfr. HS 111, 150-162; 1243-1265, ¢ 170-171; 1279-1281.
8 Idea, ix; 9.

9 Nell'Idea Newman cita spesso Bacone, in particolare in relazione alla filosofia dell’utilita: «Non era la
virtt morale la linea in cui egli intraprese a istruire gli uomini. [...] La sua missione era I'incremento del
godimento fisico e della comodita sociale; e ha realizzato la sua concezione e il suo progetto in modo
assolutamente sorprendente e impressionante. Quasi ogni giorno abbiamo germogli sempre freschi,
boccioli e fiori, destinati a maturare in frutti in quel magico albero della conoscenza che egli pianto,
e al quale non c’¢ nessuno di noi forse, eccetto i molti poveri, che non debba, se non la vita presente,
almeno il cibo quotidiano, la salute e il generale benessere» (ibid., 118-119; 249-251).

10 Ibid., 459; 857.

259

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

dese. Per gli stessi docenti egli prospettava un’adeguata preparazione nella ricerca, in
modo che potessero scrivere manuali di letteratura e di scienzall,

1l fattore realmente discriminante fra 'insegnamento e la ricerca & pero il rapporto
fra docenti e studenti. Riprendendo quanto scrive il cardinale Giacinto Sigismondo
Gerdil (1718-1802), antagonista dell’idea di educazione di Rousseau, Newman di-
stingue le Universita, istituite per «izsegnare le scienze agli allievi», dalle Accademie,
che si propongono invece «nuove ricerche». D’altra parte, una cosa ¢ insegnare, altra
¢ scoprire; e in genere le due azioni non si ritrovano nella medesima persona; anzi,
mentre chi insegna & del tutto assorbito dalla relazione con i suoi allievi al punto da
non avere né tempo né energia per altro, chi si impegna nella ricerca, lo fa nella soli-
tudine e nell’isolamento, anche quando si trovi all’interno di una Universital2. Questa
fondamentale differenza & attestata anche dal fatto che, secondo un ordine logico
prima ancora che storico, all'inizio I'Universita fu opera di persone, di professori che,
nel contempo, erano anche predicatori e missionari e che, in questo, esercitavano una
profonda influenza su chi li ascoltava e li seguiva. Solo con la morte di quelle perso-
ne ci si rese conto che quanto era nato in virttl della loro influenza sarebbe potuto
sopravvivere solo se all’azione personale si fosse aggiunto il Sistema, ossia se si fosse
compiuto un processo di istituzionalizzazione che avesse dotato I'Universita di statu-
ti, di un’autorita, di discipline e di collegil3.

Influenza personale e Sistema si costituiscono cosi come i due principi all’origine
dell'Universita zella sua essenza: la prima designa la capacita delle persone di incidere
I'una sull’altra, in particolare il docente sul discente; il secondo indica I'ordine, la
norma, ’organizzazione, il governo dei processi educativi all’interno dell’Universita.
Essi non sono affatto in contrapposizione, ma in rapporto polare in quanto deri-
vano direttamente dalle «due forze motrici che mandano avanti il mondo» e che
Newman riconosce nella perfezione di Diol4. Se I'influenza personale come elemen-

11 J. H. NEWMAN, My Campaign in Ireland, Part I. Catholic University Reports and Other Papers, Aberdeen
1896, 96-97 e 111 (Campaign). Newman afferma comunque che «il fine dell’educazione ¢ I’essere uma-
no in se stesso, la mera perfezione della sua natura. Essa non ¢ il mezzo per trasformare il mondo ma
piuttosto per trasformare noi stessi. [...] Dovremmo voler essere dei Socrate insoddisfatti piuttosto che
dei maiali soddisfatti, e invero, se siamo davvero saggi, dovremmo voler essere dei Socrate insoddisfatti
piuttosto che dei Socrate soddisfatti, perché solo cosi rendiamo perfettamente chiaro che il nostro vero
scopo non ¢ la soddisfazione ma Socrate» (A. D. CULLER, The Imperial Intellect. A Study of Newman’s
Educational I1deal, New Haven-London 1955, 226). Sulla questione del rapporto fra Universita e ricerca
in Newman, cfr. C. E HARROLD, John Henry Newman: An Expository and Critical Study of his Mind,
Thought and Art, London 1945, 98; . MCGRATH, The Consecration of Learning, Dublin 1962, 221-223;
P. SHRIMPTON, The “Making of Men”. The 1dea and Reality of Newman's University in Oxford and Dub-
lin, Leominster 2014, 113-114.

12 Cfr. Idea, xi-xiv; 15-17.
13 Cfr. HS II1, 77-78; 1113-1115.
4 Ibid., 72; 1103.

260



Michele Marchetto

to originario dell’'Universita, ne ¢ I'«essenza», il Sistema ne garantisce I'«integrita»,
ossia un’esistenza sicura e confortevole, «un dono aggiunto alla sua natura, senza il
quale quella natura & si completa, e puo agire, e realizzare il suo fine, ma non si trova
[...] in condizioni facili»!5. Accade come per la relazione fra I’essenza dell'uomo e
le condizioni fondamentali della sua sopravvivenza: infatti, possiamo essere uomini
nell’essenza anche senza I’aria e I’acqua, ma non potremmo vivere a lungo; I’essenza
dell’'uomo non include I'aria che respiriamo né 'acqua che beviamo, ma questi due
elementi sono assolutamente necessari alla sua esistenza e alla sua completezza di
uomo!6, Cosicché Newman puo affermare che 'Universita ¢ «un luogo di comunica-
zione e circolazione del pensiero attraverso relazioni personali»!7, che maturano e si
realizzano all’interno del Sistema.

1.3. Universita e Chiesa Cattolica: «essenza» e «integrita»

Infine, che lo scopo dell’Universita sia intellettuale esclude che essa consista
nell’educazione religiosa, il che pone la questione del rapporto fra I'istituzione uni-
versitaria e la Chiesa cattolica, con le rispettive finalita. In proposito Newman distin-
gue fra '«essenza» dell’'Universita, o «idea di Universita in astratto», e la «pratica»:
il fine intellettuale definisce I’essenza dell’'Universita «indipendentemente dalla sua
relazione con la Chiesa»; ma nella pratica («practically speaking») essa non puo essere
Universita nel pieno adempimento del suo compito «senza 'aiuto della Chiesa», che
la tiene ferma nella fedelta alla sua funzione evitando perd di modificarne il caratte-
re essenziale!8, Per questo, in termini analoghi a quelli che regolano il rapporto fra
influenza personale e Sistema, la Chiesa, pur non essendo parte dell’essenza dell’Uni-
versita, ¢ necessaria alla sua «integrita».

Sulla medesima linea sono le convinzioni espresse da Newman nell’ Appendice ai

15 1bid., 180; 1297.

16 Cfr. ARISTOTELE, Etica Nicomachea, 1098a, e HS 111, 180-181; 1297-1299. «Linfluenza personale del
maestro in una certa misura riesce a fare a meno del sistema accademico, ma [...] il sistema non puo as-
solutamente fare a meno dell’influenza personale. Con I'influenza ¢’¢ vita, senza di essanon cen’e [...].
Un sistema accademico senza I'influenza personale dei maestri sui discepoli, € un inverno artico; creera
un’Universita imprigionata nel ghiaccio, pietrificata, rigida, e nient’altro» (HS III, 74; 1107-1109).

17 HS 11, 6; 987. «I principi generali di ogni materia, li potete apprendere dai libri a casa vostra; ma il
dettaglio, il colore, il tono, 'atmosfera, la vita che ce la rende viva, tutto questo, lo dovete cogliere in
coloro nei quali gia vive» (bid., 9; 991-993). E ancora: «La comunita dei giovani costituira un tutto,
incarnera un’idea peculiare, rappresentera una dottrina, amministrera un codice di comportamento, e
fornira dei principi di pensiero e di azione. Dara vita ad un insegnamento vivo, che nel corso del tempo
prendera la forma di una tradizione che si auto-perpetua, o di un genzus loci, come a volte lo si chiama;
che dimora nella casa dov’¢ nato, e che impregna di sé e da forma, pitt 0 meno, uno ad uno, ad ogni
individuo che nel corso del tempo viene posto sotto la sua ombra» (Idea, 147; 301-303).

18 Idea, ix; 9.

261

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

Discourses del 1852, dove egli ricorre ai pronunciamenti di alcuni papi come memoria
storica a sostegno dell’idea che le Universita sono «istituzioni per la promozione delle
lettere e delle scienze, che tendono alla difesa della fede e del benessere della societax,
a ribadire che il fine diretto dell'Universita ¢ intellettuale, per quanto un’Universita
ecclesiastica vi aggiunga finalita religiose, morali e sociali!®. E tuttavia, precisa New-
man, se si guarda alla prospettiva religiosa, la formazione dell'intelletto, che ¢ il fine
precipuo dell’'Universita, concorda con il Cristianesimo solo per «un certo tratto»: a
volte ne ¢ «servizievole alleato», a volte «nemico insidioso e pericoloso»20. A risolvere
questa tensione teorica e, insieme, storica, non ¢ sufficiente che nell’Universita si inse-
gni la teologia cattolica: cid non la renderebbe “cattolica”; per contro, la renderebbe
una vera Universita, ossia sede del sapere universale, per quanto potenziale alleato o
potenziale nemico del Cristianesimo.

Ad evitare che I'Universita diventi la rivale della Chiesa in quelle questioni stret-
tamente teologiche e religiose di esclusivo dominio di quest’ultima, conclude New-
man, sarebbe necessaria la «giurisdizione diretta e attiva» della Chiesa «su di essa e
in essa»?!, Ne deriverebbe una Universita davvero tale perché fedele allo scopo di
insegnare il sapere universale, e “cattolica” in quanto subordinata alla Chiesa «nello
stesso modo in cui uno dei giudici della Regina ¢ ufficiale della Regina, e tuttavia
decide in certi procedimenti legali fra la Regina e i suoi sudditi»22.

Tutti questi distinguo e le preoccupazioni di Newman sembrano risolversi alla
fine del primo paragrafo del Discourse VI (“Knowledge viewed in relation to lear-
ning”) dell’edizione definitiva dell’Idea (1873) in quello che si potrebbe considerare
il punto archimedeo su cui poggia la sua concezione dell’educazione universitaria:
«L’Universita, considerata nella sua pura essenza, e prima di considerarla come uno
strumento della Chiesa, ha questo fine e questa missione [ossia la coltivazione o edu-
cazione dell’intelletto]; essa non contempla né U'zmpressione morale né la produzione
meccanica [ossia I'insegnamento delle arti cosiddette utili]; non professa di eserci-
tare la mente né nell’arte né nel dovere; la sua funzione ¢ la cultura intellettuale; qui
puo lasciare i suoi studenti, e ha svolto il suo compito quando ha fatto questo. Essa

19 1. 1852 Appendix, 438.

20 Idea, 214; 427. Si consideri quanto Newman scrive a proposito della cosiddetta «religione della ra-
gione» (cfr. Idea, 181-184; 367-371), ma anche la sua difesa dello spirito filosofico insito nel Vangelo
nel primo dei sermoni predicati all'Universita di Oxford (1826) (cfr. J. H. NEWMAN, Fifteen Sermons
preached before the University of Oxford, London-Oxford 1843, 1872; Quindici Sermoni predicati all’U-
niversita di Oxford, in ID., Scritti filosofici, a cura di M. Marchetto, Milano 2005-2014, 3-631; US).

21 Jbid., 214-215; 425-427. E emblematico che «da Tertulliano e Caio ai due Gregori di Cappadocia, da
loro ad Anastasio Sinaita, da lui alla scuola di Parigi, Aristotele era una parola oltraggiosa; alla fine San
Tommaso ne fece uno spaccalegna e un portatore d’acqua per la Chiesa. E uno schiavo forte; e la Chiesa
stessa ha dato la sua sanzione all’uso delle idee e dei termini della sua filosofia in teologia» (zbzd., 470;
879).

22 Jbid., 459; 859.

262



Michele Marchetto

educa lintelletto a ragionare bene in tutte le questioni, a tendere verso la veritd e a
coglierla»23,

2. Lessenza o idea

Dunque, nella sua essenza, I'Universita ha come fine la cultura o 'educazione
dell’intelletto. Che il punto di vista di Newman sia quello dell’essenza, o idea, & di
fondamentale importanza: ne dipendono sia la valutazione della realta storica dell’U-
niversita come suo sviluppo sia la convinzione che la mente dell'uomo vada formata
a partire dalla sua natura pit propria, la sua essenza o idea, secondo un’impostazione
che concilia un approccio al mondo sostanzialmente platonico e una sensibilita di
matrice empiristica.

2.1. La polarita ideale-reale

Assumere I'Universita nella sua essenza consente a Newman di collocarsi, per cosi
dire, al di qua di ogni connotazione religiosa e confessionale che si possa attribuire
all’istituzione universitaria. Egli, infatti, intende far valere i caratteri dell’'Universita
in base all’argomentazione della ragione, non in virtt dell’autorita, né quella dell’arci-
vescovo di Armagh, Paul Cullen, che I'aveva chiamato ad erigere I'Universita Catto-
lica in Irlanda, né quella di papa Pio IX, che 'aveva riconosciuto veluti Rector?s. La
ragione e la sapienza umane inducono Newman a indagare «in astratto», facendosi
«difensore» e «ministro» di un «grande principio» che egli aveva sentito e accolto
gia a Oxford, in particolare all’Oriel College?, dove aveva sperimentato 7z concreto
I'Universita 7z abstracto, ossia nella sua idea, coniugando la «forza della logica» con
I'«insegnamento dei fatti»26. Quel «grande principio» & I'idea che anima 'istituzione
dall’interno e che, proprio per questo, non si pud pensare disgiunta dalla sua real-
ta storica, secondo una logica dell'implicazione tipica della disposizione mentale di
Newman. Nel considerare i fatti dell’esperienza, la sua mente passa dall’uno all’altro

2 Ibid., 125-126; 263, corsivo mio.

24 Campaign, LXXXIL. Per la storia dell’erezione dell’Universita Cattolica in Irlanda, oltre a Campaign
e a Jobn Henry Newman: Autobiographical Writings, ed. by H. Tristram, London-New York 1956,
277-333 (AW), cfr. anche C. BARR, Paul Cullen, Jobn Henry Newman, and the Catholic University of
Ireland, 1845-1865, Leominster 2003; 1. KER, John Henry Newman. A Biography, Oxford 1988, 376-
416; SHRIMPTON, The “Making of Men”.

25 Idea,7;49.
26 AW, 79.

263

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

attraverso una fitta rete di relazioni, mossa dalla sete «di un mondo dello spirito pitt
reale dietro il velo dei fenomeni sempre mutevoli di questo mondo»27, e secondo lo
spirito del tutto al quale la parte rinvia. Si puo percio ravvisare in Newman un habitus
personale e intellettuale che, piti che per antinomie o dualismi, tende a procedere
per opposizioni polari, che non si risolvono dialetticamente in una sintesi superiore,
ma restano armoniosamente e logicamente irrisolte nella loro tensione e reciproca
attrazione.

La pitt importante delle polarita newmaniane, quella da cui la sua personalita ¢
pitt profondamente segnata, ¢ la polarita fra i fenomeni materiali e la realta invisi-
bile che in essi si rende visibile, fra le cose sensibili e un piano ontologico dotato di
maggior essere del loro. Questi poli si armonizzano in una «visione inclusiva», in cui,
entrambi, insieme, continuano ad attirare 'interesse di Newman, senza che I'uno, pur
oggettivamente inferiore, prevalga sull’altro, oggettivamente superiore28: «I fenomeni
sono come dei quadri; ma nello stesso tempo non ci danno una misura esatta né il
carattere delle cose ignote che si trovano al di 1a di essi»29.

La particolare disposizione mentale della personalita di Newman consente di
attribuire all’uso che egli fa del termine “idea” un significato che oscilla fra quel-
lo platonico e quello empiristico, fra quello di oggetto ideale e quello di contenuto
mentale30. Entrambe le accezioni vanno intese non in senso strettamente filosofico,
ma in quanto designano un’atmosfera intellettuale in cui si ¢ formata la sua mente.
In lui, infatti, i caratteri astrattamente metafisici del platonismo sono moderati da un
deciso tratto di umanita personale che proviene dai Padri alessandrini e che fa della
realizzazione della pienezza della persona nell’altro mondo non una questione mera-
mente filosofica o teologica, ma un fattore vitale personale che riguarda I’esistenza. A
cio non & neppure estranea un’esigenza di concretezza di cui Newman ¢ debitore nei
confronti della mentalita britannica, che aveva mediato i Padri attraverso Agostino
di Canterbury: la sua nostalgia per il mondo immateriale e invisibile ¢ temperata da
un «bisogno di fatti rigorosamente percepiti, registrati, e controllati», secondo quel

27 A. J. BOEKRAAD, The Personal Conquest of Truth according to |. H. Newman, Louvain 1955, 50-51.

28 Cfr. J.-H. WALGRAVE, Newman the Theologian. The Nature of Belief and Doctrine as Exemplified in His
Life and Works, London 1960, 328 (trad. ingl. di Newmzan. Le Développement du Dogme, Tournai-Paris
1957), in parziale contraddizione con le pp. 27-28, in cui I’Autore prefigura piuttosto un conflitto fra
i due mondi, conforme alla natura «dualistica e dialettica del pensiero» di Newman. Jean Guitton
osserva che la logica di Newman «distingue senza escludere; I'oggettivo e il soggettivo, I'individuale e
il sociale, il trascendente e 'immanente non sono affatto delle categorie ostili» (J. GUITTON, La philo-
sophie de Newman, Paris 1933, 81, ripreso da L. OBERTELLO, Conoscenza e persona nel pensiero di John
Henry Newman, Trieste 1964, 153-163, e Newman: conoscenza e metafisica, in L.F. TUNINETTI [a cura
dil, John Henry Newman. Un cristiano che interroga la modernita, Citta del Vaticano 2009, 95-123).

29 J. H. NEWMAN, An Essay in aid of a Grammar of Assent, London 1870, 103 (Saggio a sostegno di una
Grammatica dell’ assenso, in ID., Scritti filosofici, 1021; GA).

30 Cfr. GUITTON, La philosophie de Newman, 82.

264



Michele Marchetto

gusto tipicamente inglese per la realta empirica e per il dato concreto che non solo
aveva caratterizzato fin dall’inizio la ricezione del platonismo e del cristianesimo in
Inghilterra, ma che avrebbe segnato anche certi sviluppi dell’Tdealismo nella cultura
filosofica britannica fra Ottocento e Novecento3!,

1l significato di realta oggettivamente ideale e quello di esperienza personalmente
vissuta, rispettivamente «ontologico» e «personale», che Newman attribuisce al ter-
mine “idea” in virth della propria disposizione mentale verso il mondo e la vita, non
sono privi di un’accezione «sociale»32, La vita di una istituzione, infatti, ¢ animata e
alimentata dall’idea che I’ha costituita in origine e che continua a vivere in essa nella
misura in cui questa resta fedele a quella. In un articolo dell’ottobre 1839, che anti-
cipa I'Essay on the Development of Christian Doctrine (1845), Newman scrive: «Tutti
i sistemi che sono vivi e sostanziali dipendono da un principio o dottrina interna,
di cui sono lo sviluppo. Non sono una somma accidentale di atomi dall’esterno, ma
I’espansione di un elemento morale dall’interno. [...] se considerati dall'interno, sono
indistruttibili finché dura il principio che da loro forma; perché esso ¢ la loro vita.
[...]1 Finché dura la loro vita interiore, essi rimediano a quanto perdono; se vengono
tagliate delle parti, fanno spuntare nuovi rami. Ma quando la vita se ne va, anch’essi
finiscono di esistere; non ci sono pit, si dissolvono. Per quanto chiari possano an-
cora sembrare per un po’ di tempo, nella forma di uno stato, di una nazione, di una
societa, di una chiesa, di una universita, di un agente morale, essi sono morti. [...]
L’unita esteriore ¢ il risultato di una unita interiore; ma quando non c¢’¢ alcunché di
reale all’interno, cid che appare ¢ tanto poco reale e sostanziale quanto il volto di un
uomo in uno specchio, che non ¢ lo sviluppo corporeo di un’anima, ma I'effetto di
determinate leggi esteriori della materia»33.

E chiaro che 'idea, in quanto anima di una istituzione e principio ultimo della
sua unita, non pud essere una mera costruzione mentale arbitraria, relativa ad un
determinato tempo storico. Essa ¢ una realta indipendente che, nella sua vitalita, si

31 Cfr. BOEKRAAD, The Personal Conguest of Truth, 57-58, nota 97. Cfr. J.H. MUIRHEAD, The Platonic
Tradition in Anglo-saxon Philosophy. Studies in the History of 1dealisn in England and America, London
1931, 25-32,72-76, 415-423; W. J. MANDER, British Idealism, Oxford 2011, 392, 449, 550; G. SOLARI,
Le temps découvert. Développement et durée chez Newman et Bergson, Paris 2014, 193-194;

32 §i sviluppano e si documentano qui spunti presenti in GUITTON, La philosophie de Newman, 81-83;
cfr. anche WALGRAVE, Newrmzan the Theologian, 171-172: «Il fattore dominante, in ogni occasione, &
I'idea in se stessa. Essa ¢ (in senso aristotelico) la formza, il principio di unita; usa gli individuali come
suoi strumenti per espandersi. [...] Si considera che una comunita, un movimento abbiano una vita
propria, il cui spirito e i cui principi vitali si riflettono nel suo comportamento. L'unita di una societa
deriva dall’idea fondamentale ad essa legata. [...] la vita di una societa allora & vista come I'espressione
e la realizzazione di un’idea».

33 J. H. NEWMAN, Essays Critical and Historical, I, London 1871, 333. Anche a proposito del Movimento
di Oxford, Newman osserva che «si ¢ formato in base ad un’idea, che ha sviluppato in un corpo di
insegnamenti» (cfr. J. H. NEWMAN, Certain Difficulties felt by Anglicans in Catholic Teaching, 1, London
1872, 101).

265

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

impone alle singole menti come uno scopo da realizzare34. In questo senso ad ani-
mare la formazione del dogma cattolico & sempre il medesimo principio vivente: «<E
di profondo interesse vedere come la grande idea prenda piede in migliaia di menti
per la sua forza viva, [...] & “come un fuoco ardente”, dice il Profeta, “chiuso dentro
di loro”, [...] e cresce in loro, e alla fine & nata attraverso di loro, forse in un lungo
corso di anni, anche nella successione di generazioni; cosicché si puo dire che la dot-
trina usi la mente dei cristiani piuttosto che esserne usata»?>. Analogo valore hanno
queste righe dell’Essay on the Development: «Quando un’idea, sia essa reale o no, ¢
di natura tale da colpire la mente e da impregnarla di sé, si puo ben dire che essa ha
vita e cio¢ che vive nello spirito che I’ha accolta in sé. Cosi, le idee matematiche, per
quanto siano reali, non possono certo dirsi delle idee vive, almeno nel senso comune
del termine. Ma quando qualche grande principio, sia esso vero o falso, concernente
la natura umana o il bene presente o I'ordine politico o il dovere morale o la religione,
entra nella cerchia di una moltitudine di uomini e ne attira I’attenzione, allora non ¢
soltanto ricevuto passivamente in questa o quella forma da molti spiriti, ma diviene in
loro un principio attivo che li porta ad una sempre nuova contemplazione di se stesso,
alla sua applicazione in campi diversi e alla sua propagazione in ogni direzione»36. Si
comprende allora perché, apprestandosi all'impresa di fondare I'Universita cattolica
in Irlanda, Newman scriva all’amico Ambrose St John che «tutte le cose sono partz di
un tutto e si devono fare in base ad un’zdea»37.

1l carattere vitale e unitario dell’idea o principio, anima delle istituzioni storiche,
emerge come la peculiarita dell’'Universita newmaniana rispetto alle nuove forme di
Universita professionalizzanti che si vanno affermando nel Regno Unito a partire da-
gli anni venti dell’Ottocento. Dei loro sostenitori e fautori Newman dice che sono
«troppo pratici» per perdere tempo in quelle che essi definirebbero «fantasticherie»
e che, in realta, costituiscono I’essenza senza la quale non si potrebbe pensare alcuna
forma di Universita: «un’idea, una concezione, uno scopo invisibile, che non ammette
un pitt o un meno, una forma, che non puo saldarsi a qualsiasi altra cosa, un principio
intellettuale, che si espande in un tutto armonioso e coerente, — in breve, la Mente,
nel vero senso della parola»38. Di contro alle nuove istituzioni, prive di principi defi-

34 Cfr. P. GAUTHIER, Newman et Blondel. Tradition et développement du dogme, Paris 1988, 134-137.
35 US, 571-573;316-317.

36 J. H. NEWMAN, An Essay on the Development of Christian Doctrine, London 1845, 1878, 36 (Saggio
sullo sviluppo della dottrina Cristiana, trad. it. di A. Prandi; a cura di L. Obertello, Milano 2002, 71-72;
Dev.). Sull’origine della riflessione di Newman sullo sviluppo, cfr. L. ALLEN (ed. by), John Henry New-
man and the Abbé Jager. A Controversy on Scripture and Tradition (1834-1836), London 1975, 96-97,
oltre alla Introduction, 10-20.

37 The Letters and Diaries of Jobn Henry Newman, 32 voll., ed. by C. S. Dessain et al., London 1961-1972;
Oxford 1972-2008, X1V, 377 (LD), corsivo mio.

38 J. H. NEWMAN, 1852 Discourse V, in ID., Discourses on the Scope and Nature of University Education,
143 (trad. it. in ID., Scritti sull Universita, 1443).

266



Michele Marchetto

niti, che sono «il risultato accidentale dell’azione discordante e simultanea, di comita-
ti e di gruppi, composti di uomini, ognuno dei quali ha i propri interessi e le proprie
idee», che «hanno perduto I'idea di unita», riducendo I'Universita ad «una specie
di bazaar o di albergo», Newman ribadisce che «le idee sono la vita delle istituzioni,
sociali, politiche e letterarie»39.

La funzione unificante dell’idea rispetto ai molteplici aspetti che costituiscono
la vita concreta e storica di una istituzione, ¢ analoga a quella della finalita del culto
(che ¢ innalzare I’anima a Dio) rispetto ai suoi elementi esteriori (vesti, fiori, incenso,
musica, voci, parole), ciascuno dei quali, preso per se stesso, non costituisce il culto.
Cio che li rende una cosa sola, & I'esserza del culto, senza la quale «tutto lo spettacolo
diventa una ridicola messinscenax». E I'idea a dare «vita, e forza, e una comprensione
armoniosa, e un’individualita, a molte cose nello stesso tempo, ciascuna distinta in
se stessa, e nella propria natura indipendente da quell’idea»#0. Cosi una «forma» o
«idea» raccoglie insieme in unita gli elementi sui quali ¢ impressa e che «sono presenti
I'uno nell’altro; appartengono 'uno all’altro anche nelle loro parti piti piccole, e non
possono appartenere a nessun altro intero, anche se a prima vista potrebbe sembrare
che alcune di quelle parti lo consentano»41,

La concezione newmaniana dell’“idea” che, come principio di vita e di unita, sta
alla base della realizzazione della “sua” Universita, comporta dunque una necessaria
circolarita fra la realtd ideale e oggettiva che essa &, e la realtd storica e sociale che
essa alimenta e che la persona sperimenta direttamente vivendola. Come osserva Jean
Guitton, I’“idea” di Newman «non ¢ affatto al di sopra e al di la dello spirito uma-
no come l'idea platonica. Essa non ¢ neppure al di sotto come la “coscienza socia-
le”. Non si sara molto lontani dalla verita dicendo che essa si muove essenzialmente
sul piano ideale e sul piano sociale passando attraverso un punto unico, che ¢ la

39 Ibid., 142; 1441.

40 Ibid., 147; 1447. «Tale ¢ la virtd di una “forma” [...] E la presenza dell’anima che da unita ai diversi
materiali che costituiscono la struttura dell'uomo. Perché non consideriamo la mano e il piede, la testa
e il cuore come cose separate? Perché un principio vivente dentro di loro le rende un tutto, perché Ia-
nima vivente da loro personalita. Riconduce all'idea di persona tutto cid che esse sono, qualunque cosa
siano; le assegna tutte ad essa; le rende assolutamente distinte da ogni altra cosa, benché naturalmente
siano sempre le stesse, cosicché in essa non sono cio che sono al di fuori di essa [...]. Ma appena essa
manca, anche I'unita svanisce, e non in parti o gradi. Ogni parte della struttura animale cambia subito
completamente; subito, a rimanere non ¢ altro che un cadavere, un aggregato di materia, accidental-
mente tenuta insieme, che presto & destinata a dissolversi. Quelle che erano le sue parti, hanno perduto
il principio costitutivo, e si ribellano. Era vita, & morte» (¢bid., 147-148; 1449).

41 Ibid., 148; 1449. «Uno scheletro umano puo somigliare a quello di una specie animale, ma la presenza
dell’anima nell'uomo lo rende diverso da quegli animali, non per grado, ma per genere. Una scimmia
0 uno scimmione non & semplicemente un po’ meno della natura umana, sulla via di diventare uomo.
Non si sarebbe potuto sviluppare in uomo, oppure nei suoi limiti ¢ effettivamente uomo; questo modo
di parlare sarebbe semplicemente insensato. Essa ¢ un intero, e I'uomo un altro; e la somiglianza fra i
due, per quanto reale, ¢ superficiale, il risultato di un’astrazione mentale» (:bid., 148-149; 1449-1451).

267

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

persona»2, Il punto di congiunzione che tiene insieme i due poli della realta ideale e
della realta storica e sociale, & la persona che fa esperienza della polarita, nello sviluppo
dell’'una nell’altra.

L’idea ¢ viva, nel senso che colpisce la mente e la impressiona, cio¢ «vive nello spi-

rito che I’ha accolta in sé»: essa, pur permanendo sempre uguale a se stessa, s’incarna
tuttavia in situazioni storiche e culturali che esigono adattamenti e sviluppo. Solo in
questo modo «I’idea o nozione scopre il suo processo di realizzazione. Per quanto sia
forse minacciata di estinzione in ogni variazione e trasformazione, la specie o idea
formale perdura nel mutamento, e quindi viene preservata, rafforzata e sviluppata».

42

43

GUITTON, La philosophie de Newman, 82-83. Nell'instaurare una circolarita fra 'idea e la realta,
Newman intende dare all'idea una «fantasia della vita» (Camzpaign, 294). Valorizzando la funzione
dell'immaginazione, Mary Tillman osserva che «cid che Newman chiama “I'idea nuda e necessaria”
dell’universita ¢ una nozione astratta, generale, astorica, anche statica, di cid che I'universita ¢ nella
sua essenza, natura o concetto; mentre I'immagine dell’universita ¢ 'incarnazione concreta, storica,
viva di quell’idea come fu anticipata, realizzata o esemplificata, per quanto in modo imperfetto rispetto
al tipo ideale, in un tempo e in un luogo particolari» (M. K. TILLMAN, The Idea and the Image of a
University, in ID., Jobn Henry Newman. Man of Letters, Milwaukee [Wisc.] 2015, 123). Non mancano
affinita con il concetto weberiano di «tipo ideale»: cfr. M. MARCHETTO, Monografia introduttiva. 1dea,
realtd, sviluppo. La filosofia dell’educazione di John Henry Newman, in NEWMAN, Scritti sull’ Universita,
CXXXIT-CXXXITII, e M. WEBER, L' “oggettivita” conoscitiva della scienza sociale e della politica sociale,
in 1] metodo delle scienze storico-socialz, trad. it. di P. Rossi, Torino 1974, 112 e 115.

M. K. TILLMAN, Introduction, in J. H. NEWMAN, Rise and Progress of Universities and Benedectine
Essays, with an Introduction and Notes by M. K. Tillman, Leominster-Notre Dame (Ind.) 2001, XL-
VIIL 11 problema filosofico che qui si pone ¢ quello dell’associazione fra i concetti di invariabilita e
di sviluppo: Newman non lo affronta tanto dal punto di vista filosofico quanto da quello del «buon
senso», secondo il quale I'invariabilita pud ben «andare alla pari» con lo sviluppo. In lui ¢ implicita
una certa concezione della corrispondenza fra le due idee (cfr. WALGRAVE, Newman the Theologian,
243-244). Alla soluzione suggerita da Walgrave si puo aggiungere che Newman possiede un’indubbia
disposizione a considerare il tutto piuttosto che le parti, che egli dispone sempre in rapporto polare
(cfr. K. BEAUMONT, The Rise and Progress of Universities ou le “développement” d'une “idée”, in
Actes du Collogue de Chantilly, mai 1998, Newman et I'éducation: une réflexion pour le XXIe siecle?,
in Etudes Newmaniennes 15 [1999] 45-58). 1l rapporto polare fra le due dimensioni qui evidenziate
fornisce il senso delle opere di Newman sull’Universita, «defined» in nove discorsi e «illustrated» in
conferenze e saggi, oltre ad essere narrata nei suoi sviluppi («proceedings» o «progress») storici: «Nei
Discorsi di Dublino la presentazione newmaniana dell’idea, o concezione formale, dell’universita era
come i tratti larghi e ampi di uno schizzo a matita, che mostrano i contorni del concetto nell’'insieme
e le relazioni perfettamente equilibrate delle parti all’intero. Nelle descrizioni della sua Appendice
del 1852 e delle “Occasional Lectures and Essays”, Newman inseri il dettaglio, la dimensione e il
colore — come se stesse dipingendo un ritratto; e in Rise and Progress of Universities, 'idea di univer-
sitd viene pienamente alla vita nell' immaginazione, ed ¢ fissata in un movimento drammatico — quasi
come il protagonista di una grande epica» (TILLMAN, The Idea and the Image of a University, 130).
Oltre alla Tillman, pochi sono gli interpreti che hanno messo in evidenza questa relazione: MCGRATH,
Newman’s University, 319; M. TIERNEY, Preface, in J. H. NEWMAN, University Sketches, Text of 1856,
ed. by M. Tierney, Dublin 1911, VII; E TARDIVEL, |. H. Newman éducateur, Paris 1937, 139; cfr. anche
BEAUMONT, The Rise and Progress of Universities ou le “développement” d’une “idée”, e GAUTHIER,
Lldée selon Newman: de l'idée de développement a celle d’Université, ibid., 89-104. Per un approfon-
dimento, cfr. MARCHETTO, Monografia introduttiva. Idea, realta, sviluppo. La filosofia dell’ educazione
di Jobn Henry Newman.

268



Michele Marchetto

Il termine «realizzazione [Zo realize]» va inteso secondo un duplice significato: da un
lato, indica il cogliere I'idea nella sua realta e nella sua totalita, al di la delle rappresen-
tazioni parziali e contingenti che singoli individui ne possono dare: quindi, compren-
derla nella sua essenza e nella sua esistenza. Dall’altro lato, significa il compimento o,
husserlianamente, il «riempimento [Erfiillungl», per cui la cosa stessa si da sempre
in uno stato non pienamente compiuto ma ancora suscettibile di un completamento.
In Newman il rapporto fra la persona che conosce e la cosa che le si presenta davanti
consiste in un processo di progressiva «realizzazione [realization]», fino al punto di
coglierne I'essenza e la rete di relazioni che da essa si dipanano: «Noi realizziamo a
noi stessi una cosa che conosciamo o pensiamo quando ci poniamo davanti ad essa in
modo tale che essa attiva tutta I'attenzione della nostra mente e della nostra immagi-
nazione nella sua realta concreta»#4.

2.2. La formazione della mente

E dal punto di vista di questa complessa concezione dell’“idea” che va conside-
rato il fine diretto dell’Universita, ossia la cultura o formazione della mente, la cui
principale facolta ¢ I'intelletto e la cui «virti» Newman chiama «filosofia»#3. Rispetto
all'Universita, infatti, anche la mente viene considerata nella sua essenza. La sua «for-
mazione [formation]» come fine dell’educazione universitaria consiste non nella co-
noscenza intesa nella 7zateria, ma nello sviluppo della formza piti propria della mente,
applicabile alle materie pii diverse, ossia nello sviluppo della sua essenza o érgon, della
sua funzione peculiare e dei suoi caratteri specifici: «la forza, la saldezza, I'inclusivita
e la versatilita, il dominio sulle nostre facolta, il giudizio istintivamente retto sulle
cose»¥6, La “forma” della mente ¢ il modo in cui essa procede secondo una «facolta

44 E. SILLEM, General Introduction to the Study of Newman’s Philosophy, in The Philosophical Notebook of
John Henry Newman, 1, ed. by E. Sillem, Louvain 1969-1970, 136 (Phzl.N. 1); cfr. GAUTHIER, Newman
et Blondel, 141-142. «Meraviglioso & vedere con quale sforzo, esitazione, sospensione, interruzione, —
con quante oscillazioni a destra e a sinistra — con quanti rovesciamenti, eppure con quale certezza nel
progredire, con quale precisione nel marciare, e con quale estrema completezza, [I'idea] si sia evoluta;
fino alla verita intera “sospesa al suo centro in equilibrio”, una parte che risponde ad una parte, una,
assoluta, integrale, indissolubile, fino alla fine del mondo!» (US, 317; 573). Sullo sfondo I'anticipazione
di certi aspetti della fenomenologia da parte di Newman (cfr. M. MARCHETTO, John Henry Newman.
Identita, alterita, persona, Roma 2016, 41-46).

45 Idea, 125;263.

46 Ibid., xvi; 21. A capire la portata della “formazione” pud essere utile il modo in cui, nella sua ver-
sione dell'ldea, Edith Stein traduce i termini inglesi dell’area semantica «formativa» (culture, culti-
vation, education, form, formation, formative power): Kultur, Erzichung, Gestalt, Bildung, Gestaltun-
gkraft, Form (cfr. H.-B. GERL-FALKOVITZ, Einfiibrung: Newmans Konzept vollendeter Bildung, in E.
STEIN, Ubersetzung von Jobn Henry Newman, Die Idee der Universitit, Einfihrung, bearbeitung und
anmerkungen von H.-B. Gerl-Falkovitz, Freiburg-Basel-Wien 2004, XVIII-XIX). Stein apre anche la
conferenza Zur Idee der Bildung (1930) con una serie di puntualizzazioni sui significati del termine

269

>
=
=
S




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

critica», «una disposizione [habit] all’'ordine e al sistema, una disposizione a ricon-
durre ogni aggiunta di sapere a cid che gia sappiamo e ad adattare I'una con I’altra».
In questa sua capacita connettiva, la mente «& quella facolta della percezione in ma-
teria intellettuale che [...] & analoga alla capacita che tutti abbiamo di padroneggiare
la moltitudine di linee e di colori che si rovesciano sui nostri occhi, e di decidere che
cosa valga ognuno di loro»#7.

A cio forma I'Universita, che esercita la propria azione sulla mente non coltivata,
non disciplinata né formata, che, in continuita con la metafora visiva appena citata,
Newman paragona alla posizione di «un cieco nei confronti degli oggetti della vista,
nel momento in cui gli viene data la vista per la prima volta grazie all’abilita del
chirurgo». Allora la mente & «tanto confusa, abbagliata e distratta» quanto gli occhi
del cieco, per il quale la gran massa delle cose «non ¢& nient’altro che linee e colort,
senza reciproca connessione, dipendenza, contrasto, senza ordine né principio, senza
direzione né significato, come il rovescio di un pezzo di arazzo o di tappeto»48. La
mente sulla quale interviene I'azione formativa dell’'Universita ¢ come gli occhi del
bambino che si aprono al mondo per la prima volta: non vedono alcuna immagine,
«ma un misto di colori e di ombre. Essi non danno forma ad un tutto; [...] non si
aggregano in unita; [...] ma ogni particolare colore e tinta sta per se stesso, fissato in
mezzo a migliaia di altri su un mosaico ampio e piatto, che non ha intelligenza e non
trasmette alcuna storia»49,

Da queste metafore si ricava I'idea che la mente non coltivata ¢ incapace di in-
dividuare sia le cose come sono in se stesse sia i nessi che le legano fra loro. Nel
contempo si coglie Iistanza a unificare le informazioni in una conoscenza organiz-
zata, la cui struttura non puo che essere costituita dalla rete delle connessioni fra le
cose e fra i concetti. Non ¢’¢ conoscenza senza una mente formata. La mente non
coltivata non solo non sa dare unita e ordine a cid che vede; ma ¢ anche occupata
da tutti quegli oggetti che vi si sono accumulati nel corso della vita, provenienti dai

Bildung, precisando come I’azione formatrice sia esercitata dall’'interno e dall’esterno, conformemente
alla forma interiore: «LLa forma non sussiste gia a priori ma si imprime via via, nel corso del suo processo
evolutivo, e di pari passo con I’assunzione di materiali spirituali, nello stesso modo in cui il seme si svi-
luppa in pianta» (E. STEIN, Sull'idea di formazione, trad. it. di T. Franzosi, in ID., La vita come totalita.
Scritti sull educazione religiosa, a cura di A. Ales Bello, Roma 19992, 29). Per un confronto fra Newman
e Edith Stein, cfr. MANGANARO — MARCHETTO (a cura di), Maestri perché testimon.

47 Ibid., 502; 935.
48 Ibid., 495-496; 921-925. Cfr. US, 349; 627, nota a.

49 US, 331; 629. Quando gli oggetti dei sensi non siano collocati nella loro esatta posizione da un corri-
spettivo giudizio della mente, accade cid che sperimentano gli uomini di mare, persone di poca intel-
ligenza e nessuna istruzione, che, vagando da un capo all’altro della terra, sono colpiti da panorami
sempre diversi, che la loro immaginazione non riesce a sistemare in «un quadro armonioso e coerente»:
anch’essi «vedono I’arazzo della vita umana, per cosi dire, dal lato sbagliato, che non racconta niente»
(¢bid., 289; 527; cfr. Idea, 135-136; 281-283).

270



Michele Marchetto

pitt diversi ambiti, dalle persone e dagli eventi ad essi legati, in un intrico di relazioni
che non sono create dalla mente, ma che provengono dall’esperienza personale di
ciascuno??, Si tratta di «impressioni non percepite», «idee assopite, ma presenti ed
eccitabili», che costituiscono il «vasto magazzino» della memoria: idee, pensieri e vi-
sioni che, per quanto sentiamo che sono vere, tuttavia, inizialmente, ci appaiono «in
modo debole», per giungere alla luce a tempo debito3!. Non ¢ difficile riconoscere in
questi tratti della mente non coltivata i «pregiudizi» nel senso positivo del termine,
o pre-comprensioni, ossia idee e opinioni, ragioni implicite del giudizio e dell’azio-
ne, speranze e timori che occupano la mente insieme ai cosiddetti primi principi, il
punto oltre il quale la mente, con i suoi ragionamenti, non riesce a risalire, «pure e
semplici convinzioni o sentimenti: chi li ha, li considera in un certo senso parte di se
stesso [...] non sa spiegare come gli siano venuti e non puo fare a meno di averli»>2.

Che il fine diretto dell'Universita sia la formazione di una mente siffatta tradisce
il presupposto antropologico su cui si fonda I’educazione universitaria secondo New-
man. In base ad una sensibilita al cui sviluppo avevano contribuito Aristotele, i classi-
ci latini e i Padri della Chiesa33, egli vede nella mente la facolta pit propria dell’uomo,
cio che ne fa «il pit alto degli animali, e piti ancora di un animale», per quanto non
sia soltanto un animale ragionevole, ma «un animale che vede, che sente, che con-
templa, che agisce»4. L’'uomo «possiede una mente e un’anima»>, una natura fisica,
una natura morale e una religiosa, che lo costituiscono come una creatura complessa,
di cui la persona ¢ la sintesi e 'unita: una natura viva, «imperfetta e rudimentale»,
che ciascuno, secondo i propri sforzi personali, ¢ chiamato a sviluppare poiché non
possiede «niente di realizzato [realized], e deve costruirsi il capitale con I'esercizio di
quelle facolta che sono il suo retaggio naturale [...] fino alla pienezza del suo destino
originale»36,

50 Cfr. Idea, 495-496; 923.
51 US, 3215579 e 324; 585.

52 ], H. NEWMAN, Lectures on the Present Position of Catholics in England, London 1851, 1872, 278-279
(Discorsi sul pregiudizio. La condizione dei Cattolici, a cura di B. Gallo, Milano 2000, 289-290). Sui
pregiudizi, oltre alle pagine sulla ragione implicita in US, soprattutto 258-263; 475-483, cfr. W. JOST,
Rbetorical Thought in John Henry Newman, Columbia 1989, 46-53 e 253-254.

53 Cfr. J. H. NEWMAN, A Letter Addressed to the Rev. E. B. Pusey, D.D., on Occasion of His Eirenicon, in
Certain Difficulties, 11, 24; T. J. NORRIS, Cardinal Newman for Today, Dublin 2010, 48-61; A. BOTTONE,
John Henry Newman e I'abito mentale filosofico. Retorica e persona negli Scritti Dublinesi, Roma 2010,
49-83; CULLER, The Imperial Intellect, 1-16.

54 GA, 348; 1433, e 94; 1009.

55 Idea, 508; 945.
56

GA, 349; 1433-1435. 1l presupposto antropologico ¢ il fatto che nella «persona» confluiscono tutte le
diverse facolta che danno forma all’'unita che «io» sono, «fatto» centrale, ontologico prima che ontico,
da cui tutto dipende: «Tale quale sono, & il mio tutto»; «Sono cid che sono, o non sono niente» (GA,
347; 1431). Sulla concezione newmaniana della persona, cfr. Phil.N. 1, pp. 67-148; J. E. CROSBY, The

271

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

La formazione della mente, dunque, & un’operazione complessa: non vi sono in
gioco soltanto le diverse facolta (i sensi, I'intelletto, la memoria, I'immaginazione, le
inferenze formali e non formali, il senso illativo) che, essendo parte della sua natura,
direttamente o indirettamente la influenzano, ma la persona intera, con la sua realta
vitale e la sua storia, con I'implicito accumularsi in essa di opinioni, idee, esperienze,
che la riflessione rende parzialmente esplicito. Nello sviluppo di cio che all’interno
della mente ¢ latente, la persona conosce se stessa, assumendo coscienza non solo del-
le proprie potenzialita intellettuali, ma anche di tutto cio che in essa dimora da sem-
pre, per natura, o da un tempo limitato, per storia. La formazione come conoscenza
«interiore» ¢ lo sviluppo della #zatura della mente e il progressivo esplicitarsi di una
dimensione zzplicita della vita, ossia, rispettivamente, di una sfera oggettiva e di una
sfera soggettiva in tensione polare fra loro, con le relative facolta: da un lato, la «na-
turale» disposizione della mente che Newman definisce «filosofica», dall’altro quella
particolare facolta dell’inferenza naturale che egli chiama «senso illativo» e che, pur
propria dell’ambito del concreto, non ¢ esclusa dalla conoscenza intellettuale>7.

Personalism of Jobn Henry Newman, Washington (DC) 2014; MARCHETTO, Jobn Henry Newman. E
qui implicito il primato dell’“educazione” sull’“istruzione”: «“Educazione” & una parola pit alta. Essa
implica un’azione sulla nostra natura mentale e la formazione di un carattere; ¢ qualcosa di individuale
e di permanente, e in genere se ne parla iz relazione alla religione e alla virti» (Idea, 114; 241; corsivo
mio). Interessante tentativo di mettere in relazione conoscenza di se stessi, apprensione nozionale e ap-
prensione reale nell’ambito del sapere universitario & R. M. OLSON, Le centre du savoir: la connaisance
de soi chex Newman dans I'1deée d’université, in Etudes Newmaniennes 31 (2015) 91-103.

57 Ibid., 323;583. Il senso illativo ¢ una «specie di istinto, o di ispirazione» (GA, 358; 1449), «la facolta ra-
ziocinante, in quanto esercitata da menti dotate, educate o altrimenti ben preparate, ha la sua funzione
all’inizio, a meta e alla fine di tutta la discussione e I'indagine verbale, e in ogni fase del procedimento.
Esso ¢ norma a se stesso, e non si appella ad alcun giudizio oltre che al proprio; e presenzia a tutto il
corso del pensiero dagli antecedenti ai conseguenti, con una cura minuziosa e una presenza instancabi-
le, che risulta impossibile per lo scomodo apparato del ragionamento verbale» (7bzd., 361-362; 1455). In
cio il senso illativo, per quanto sia personale e «non fornisca alcuna misura comune fra mente e mente»,
esercita tuttavia una funzione di sintesi, analoga a quella della filosofia, sui fattori che si sono andati
accumulando nella mente di ciascuno anche senza che egli se ne accorga. Il risultato ¢ la decisione nel
caso concreto e particolare, che si esprime in quello che possiamo chiamare «giudizio informato» (cfr.
F. D. AQUINO, An Integrative Habit of Mind. Jobn Henry Newman on the Path to Wisdom, DeKalb [111.]
2012, 36-41; cfr. anche ID., Communities of Informed Judgement, Washington [DC] 2004). C’¢ tuttavia
una rilevante differenza fra senso illativo e disposizione filosofica, che non riguarda la loro rispettiva
natura, ma dipende dall’ambito della loro applicazione. Il senso illativo, infatti, non si manifesta «in
un’ampia visione, in una comprensione filosofica delle relazioni reciproche del dovere verso il dovere»
(GA, 354-355; 1443); né attiene al campo delle necessita causali proprie dell’inferenza formale. Piutto-
sto, esso viene esercitato nello spazio della probabilita propria della vita, della quale «non & stata scritta
né puod essere scritta alcuna scienza» (ib7d., 354; 1443), dato il suo carattere particolare e personale. 1
che non ne esclude I’esercizio nella conoscenza intellettuale, come notano nel metodo scientifico Tho-
mas Kuhn, Michael Polanyi e Bernard Lonergan, quando individuano nel ragionare dello scienziato
elementi che si possono ricondurre direttamente o indirettamente alla nozione newmaniana di senso il-
lativo (cfr. J. DUNNE, Back to the Rough Ground: “Phrénesis” and “lechne” in Modern Philosophy and in
Apristotle, Notre Dame [Ind.] 1993, 38-50; R.M. LiDDY, Transforming Light. Intellectual Conversion in
the Early Lonergan, Collegeville [MN] 1993, cap. II; ID., “Mon mentor et mon guide fondamental’: l'in-

272



Michele Marchetto

2.3. La forma della mente: la filosofia

Lo sviluppo del retaggio naturale della mente ad opera della formazione universi-
taria ha come esito il compimento della disposizione che ad essa & propria per natura
e che consiste nel fare filosofia: come per Cartesio la mente funziona naturaliter se-
condo i modi della matematica, cosi per Newman funziona naturaliter secondo la filo-
sofia®8, In base al suo metodo naturale la mente ¢ condotta ad appropriarsi di cio che
si presenta ai sensi, percependovi perd qualcosa che li oltrepassa; quindi, distingue e
mette in relazione, investe le singole cose di un’idea, da loro un significato, «raccoglie
una successione di note nell’espressione di un tutto, e lo chiama melodia»; colloca gli
oggetti dei sensi in un sistema e li sigilla con un’unica “forma”s°.

Questa forma ¢ il «sistemax, «causa formale della filosofia», quando venga eserci-
tata su una conoscenza adeguata. Il sistema ¢ cio che fa essere la filosofia la “forma”
propria della mente, nel senso che solo nel sistema si realizza quella essenziale dispo-
sizione della mente a connettere (connectedness) fatti e concetti, e relative scienze,
come parti di un tutto: «Noi formiamo e fissiamo le scienze in un circolo e sistema,
e diamo loro un centro e uno scopo, invece di lasciarle vagare su e giti in una spe-
cie di disperata confusione. In altre parole, per usare il linguaggio della Scolastica,
diamo alle diverse ricerche e fini in cui I'intelletto & occupato, una forma; ¢ infatti la
peculiarita di una forma raccogliere in unita, sfilandoli dal resto, i materiali sui quali
¢ impressa»6l,

fluence de Newman sur Bernard Lonergan, in Etudes Newmaniennes 31 [2015] 211-226; B. LONERGAN,
True Judgment and Science, in ID., Collected Works, XX. Shorter Papers, Toronto-Buffalo-London 2007,
34-44, e Insight. Uno studio del comprendere umano, a cura di S. Muratore e N. Spaccapelo, Roma 2007;
M. X. MOLESKI, Personal Catholicism. The Theological Epistemologies of Jobn Henry Newman and
Michael Polanyi, Washington [DC] 2000, soprattutto 96-138, in riferimento a M. POLANYI, Personal
Knowledge. Towards a Post-critical Philosophy, London 1958. Un’analoga relazione fra epistemologia e
forma di vita si trova anche in P. HADOT, La filosofia come modo di vivere. Conversazioni con J. Carlier e
A. I. Davidson, trad. it. di A. C. Peduzzi e L. Cremonesi, Torino 2008, 80-81 e 249).

58 Cfr. R. DESCARTES, Regole per la guida dell’intelligenza, 1V, in ID., Opere filosofiche, 1, trad. it. a cura di
E. Garin, Roma-Bari 1986, 25-30. L’affermazione di Newman non ¢ priva di un implicito rimando ad
Aristotele, secondo il quale tutti gli uomini per natura sono filosofi (cfr. GIAMBLICO, Protreptico VII, 44,
9-45,3).

Idea, 75; 169-171.
US, 295; 537.

61 1852 Discourse V, 144-145; 1445, 1l riferimento alla Scolastica trova conferma in un passo delle Lectures
on Justification (1837), in cui Newman, nel definire la «giustificazione» come «ciod che fz essere quello
che prima non si era, e d’ora in poi sz é», cita un passo dalla Sumzma theologiae, anticipando cosi quello
che nell’Appendice alla medesima opera indica come la questione capitale da considerarsi rispetto
alla «giustificazione», ossia «Qual ¢ la sua causa formale?» (J. H. NEWMAN, Lectures on the Doctrine of
Justification, London 1874, 78 e 343; Che cosa ci salva. Corso sulla dottrina della giustificazione, a cura
di F. Morrone, Milano 1994, 121-122 e 309; Jfc.; Summa theologiae, 1a-1lae, q. 110, ad 1). Egli distingue
un uso «scientifico» da un uso «ordinario» del concetto di «forma». Da un lato, «la causa formale di

5

©°

6

S

273

>
=
=
S




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

Nella “forma” si congiungono oggettivita e soggettivita: «L’oggetto di una
scienza ¢ la sua verita obiettiva, la sua forma & quella verita divenuta soggettiva, o
conoscenza»©2. Per Newman la conoscenza ¢& Ieffetto dell’ampliamento della mente,
che, esercitata secondo la filosofia, rende gli oggetti del nostro apprendimento «sog-
gettivamente nostri», come «la digestione di cio che riceviamo». In questo modo
la materia del conoscere riceve la forma della filosofia, ossia il «sistema» o la con-
nectedness, una visione «integrata» e «unitaria [connected view] delle cose». In altri
termini, la filosofia, in quanto “forma”, cioé essenza, della mente, in-forma o da forma
alla materia grezza della nostra conoscenza; «riconduce all’ordine e al significato i
contenuti del nostro apprendimento», riferendoli a cio che gia sappiamo®3.

Dungque, allo stadio iniziale del suo “sviluppo”, prima che si possa dire «formata»,
la mente resta soddisfatta nella propria condizione non coltivata, quella giovanile,
«finché a tempo debito inizia a muoversi I'idea particolare, comunque ne sia derivata,
che alla fine deve formarla e regolarla»4. Questa lavora su cio che essa ¢ stata fino
ad allora, facendo germinare e ramificare i pensieri che ne derivano e che penetrano
nella materia preesistente. In cio I'idea coinvolge non solo I'intelletto, ma tutto cio
che di implicito occupa la mente prima di diventare esplicito in virtt di un atto di
coscienza. Questa accumulazione di fattori antecedenti, precomprensioni o pregiu-
dizi, induce la giovane mente non coltivata ad aderire al processo di formazione per
ragioni sostanzialmente oscure, non dissimili, si direbbe, da quelle che costringono il
prigioniero della caverna platonica a volgersi verso la luce®.

una cosa viene generalmente spiegata come quella realta che la costituisce cid che & [...]. Paragonando
la causa formale alle altre cosiddette cause o antecedenti, essa risulta I'ultima in quella successione di
cause mediante le quali una cosa ¢ suscitata all’essere» (7bzd., 343; 309). Dall’altro lato, essa & «cid che
discrimina un corpo da qualsiasi altra cosa [...] lo sviluppo, all'interno e all’esterno, degli elementi
costitutivi, di una prestabilita configurazione e struttura. La forma ¢ allora una sorta di carattere o esito,
che costituisce una realta nella sua essenza» (/b7d., 344; 310). Quanto ai riferimenti di Newman alla
filosofia scolastica, va detto che a Roma egli «non apprese alcunché sulla teologia o la filosofia di San
Tommaso, o su alcuno dei grandi Scolastici» (Phil.N. 1, 237); cfr. anche E. PRZYWARA, Kant — Newman
— Thomas, in Ringen der Gegenwart. Gesammelte Aufsitze 1922 bis 1927, 11, Augsburg 1929, 729-962.

62 Jfc., 344; 310. La distinzione ¢ analoga a quella fra certainty (certezza oggettiva) e certitude (certezza
soggettiva): per i riferimenti a GA, cfr. M. MARCHETTO, Monografia introduttiva. La filosofia di John
Henry Newman, in NEWMAN, Scritt filosofici, CLXVIII-CLXXVI, e M. J. FERREIRA, Doubt and Reli-
gious Commitment. The Role of the Will in Newman's Thought, Oxford 1980, 53-70, 99-113, 131-139.

6 Idea, 134; 279; cfr. AQUINO, An Integrative Habit of Mind, 63-87, in cui la connectedness viene associata
all’'ampliamento della mente, che, ad essa formata, coniuga la conoscenza intellettuale con la capacita
di entrare in relazioni significative nell’ambiente universitario dando vita ad una comunita, e con I'ap-
proccio interdisciplinare ai problemi. Cio rende la connectedness coerente con quella che negli US, XIV,
Newman chiama «sapienza [wisdom]» e nella GA «senso illativo».

64 1852 Discourse V, 160; 1467.

65 All'oscurita delle ragioni dell’adesione al processo educativo non sono estranei né la natura limitata
dell’essere umano né I'intervento dell'immaginazione e dell’inferenza non formale: «La verita esiste, ed
¢ raggiungibile, ma i suoi raggi fluiscono su di noi attraverso il nostro essere morale e intellettuale; e di

274



Michele Marchetto

2.4. La virtu dell’Universita: I’eccellenza intellettuale

Nei processi mentali le facolta e operazioni della mente (intelletto, immagina-
zione, credenze, opinioni) agiscono di concerto solo grazie a disciplina e abitudine;
cosicché la capacita della mente formata non ¢ il frutto di una mera acquisizione né
dell’accumulazione di materie di studio, ma ¢ «il risultato di una formazione scientifi-
ca», si potrebbe dire “sistematica”, nel senso del «vedere molte cose nello stesso tem-
o come un tutto»%6, ossia come un sistema¢’. La disciplina ¢ esercitata dall’intelletto
per se stesso, avendo come fine la propria perfezione, non per uno scopo particolare
o accidentale a sé estraneo: questo ¢ il criterio dell’eccellenza intellettuale. Il compito
dell’Universita consiste nell’allenare la mente degli studenti in base ad esso e nell’aiu-
tarli «a perseguirlo secondo le loro diverse capacita»¢s.

Quanto all’abitudine, va notato che Newman la designa con il medesimo termine
(habit) con cui definisce anche la filosofia, ossia la forma propria della mente; inoltre
essa & habit (héxis, habitus) in quanto «virth dell’intelletto»®. Come la virtl etica,
anche la disposizione filosofica dimora nell’'uomo perché egli ¢ atto ad accoglierla,
perfezionandola poi mediante 'abitudine?0, ’esercizio e la pratica di individuare con-
nessioni e di ricondurre il molteplice all’unita. In questa sua funzione, la virtli o ec-
cellenza intellettuale della filosofia, anche se non ¢ da intendersi come la virtu “etica”
aristotelica, ciog il «giusto mezzo» fra un eccesso e un difetto, tuttavia, nel suo essere
«sistema», svolge un’azione analoga: garantisce I'equilibrio fra le parti e il tutto del
sapere, nella «reciproca dipendenza»7!. A conferma di cid Newman stigmatizza sia
I'usurpazione da parte di una determinata scienza di un territorio non suo (I’eccesso
della tensione espansiva) sia il riduzionismo dello specialismo (il d#fetto di ridurre ad
un’unica idea il criterio di giudizio su tutta la realta). Nella sua ricerca di equilibrio,
il filosofare & I’esercizio di una virtl etica, non solo dianoetica: quindi ¢ moralmente
rilevante, al punto da essere definita «virtt dell’eccellenza intellettuale», per quanto

conseguenza quella percezione dei suoi primi principi che per noi & naturale, ¢ attenuata, ostacolata,
deviata dal fascino dei sensi e dalla supremazia dell’io, e, d’altra parte, ¢ stimolata dalle aspirazioni al
soprannaturale; cosicché alla fine prendono forma due caratteri della mente, e due livelli e sistemi di
pensiero, — ognuno logico, all’analisi, eppure contraddittori 'uno nei confronti dell’altro, e non solo
antagonistici perché non hanno alcun fondamento in comune su cui poter entrare in conflitto» (GA,
311-312; 1371-1373).

66 Idea, 137;283.
67 US, 329;593.
68 Idea, 153;313.

0 1bid., 125; 263; cfr. TILLMAN, Newman and Aristotle on the Aim of Liberal Education, in ID., John Henry
Newman, 265-267.

70 Cfr. ARISTOTELE, Etica Nicomachea, 1103a, 24-26.
71 Idea, 137; 283.

275

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

non rappresenti la pienezza della formazione morale; anzi, sia esposto alla deriva
della superbia e dell’assolutizzazione di un bene umano che invece & per sua natura
del tutto relativo.

Newman ¢ consapevole che non & semplice comprendere che cosa sia I'eccellenza
intellettuale perché non si tratta di un sapere «pratico», di cui ognuno conosce gli
elementi costitutivi come avviene per la salute o per la stessa virtti etica. Per questo,
prima di decidersi a definirla con il termine «filosofia», passa in rassegna altre parole
che tuttavia non lo soddisfano. «Talento, capacita, genio», infatti, si riferiscono alla
mente non ancora formata; «giudizio, gusto, abilita» definiscono disposizioni relative
alla pratica o all’arte, ossia perseguite in vista di un bene superiore, non per se stesse,
com’¢ invece la perfezione dell’intelletto. «Saggezza [wisdomz]» ha una valenza deci-
samente pratica perché investe il comportamento; «sapere [knowledgel» e «scienza
[science]» indicano delle idee in possesso dell’intelletto, non la sua qualita o «formax.
Quindi, Newman decide per «filosofia», cui associa le espressioni «ampliamento del-
la mente [enlargement of mindl» e «illuminazione [llumination]»72, che danno, ri-
spettivamente, il senso di una vastita di orizzonte, come il paesaggio che lo sguardo
contempla dall’alto, e il senso di un atto puntuale, un’intuizione che, dopo lunga
applicazione (o accumularsi di fattori antecedenti), si accende improvvisa.

La filosofia, allora, per quanto Newman la definisca «una specie di scienza» o «in
un certo senso una scienza delle scienze»’3, non ¢ materia di conoscenza, ma «for-
ma» della mente, che comprende la capacita dell’“intelletto” di individuare relazioni,
quella dell’“immaginazione” di vedere il tutto attraverso le parti, ma anche le facolta
che hanno a che fare con il concreto, come la phrénesis, che decide nel particolare
in base a principi universali, e il «senso illativo», che deriva conclusioni da premesse
implicite o da fattori antecedenti. Il che ¢ conforme al presupposto antropologico
dell’idea di “persona” di Newman: essa, infatti, ¢ 'unita delle istanze cognitive, mo-
rali e religiose dell’essere umano, secondo quel «principio di vita» per cui «nessun
essere potrebbe sopravvivere, se le sue parti costitutive fossero in conflitto 'una con
’altra», e che «mette insieme tutte le sue parti e funzioni in un tutto»74.

3. Il sapere universale

Se, a parte subjecti, la filosofia & la forma della mente, cid su cui agisce I'azione for-

72 1bid., 124-125; 261-263.
B Ibid.,51;127.

74 GA, 348-349; 1433-1435. Per il vero senso della parola “filosofia”, cfr. US, 290-292; 529-531, il cui testo
viene ripreso quasi alla lettera in Idea, 137-138; 283-287; cfr. J. RUPERT, John Henry Newman on the
Nature of Mind, Lanham (Md) 2011.

276



Michele Marchetto

mativa dell’educazione universitaria, a parte objecti, la sua causa formale, il «sistema»,
si concretizza nel «sapere universale» che ¢, insieme, la forma dell’Universita e «uno
stato o condizione della mente», «un’illuminazione acquisita, una disposizione, un
possesso personale e una dote interiore»”.

3.1. Il «cerchio delle scienze» e il fondamento della verita

1l sapere cosi inteso consiste in una «visione o comprensione unitaria delle cose»,
cui si giunge iniziando con «l'imprimere nella mente di un ragazzo le idee di scienza,
metodo, ordine, principio e sistema; di regola ed eccezione, ricchezza e armonia»7é.
Questa ¢ «la vera formazione della mente», qualcosa di piti delle maniere del gentiluo-
mo vittoriano, che, pur essendo certamente incluse nella mente ben formata, si posso-
no tuttavia acquisire anche in modi diversi dall’educazione intellettuale, che ¢ invece
il compito essenziale dell’Universita. Essa sola, infatti, secondo un’estensione in senso
epistemologico del significato originario del termine unzversitas, «dovrebbe insegnare
il sapere universale», il quale, in quanto “sistema”, ne ¢ la forma77. L'Universita, quin-
di, dovrebbe insegnare qualunque cosa di qualunque ambito del sapere umano, ma
non come se essa fosse un «caravanserraglio» di ogni arte e di ogni scienza, di tutta la
storia e di tutta la filosofia78. Piuttosto, il sistema del sapere che essa ¢, ¢ caratterizzato
dalla polarita fra la molteplicita delle conoscenze parziali e specialistiche che sono le
scienze, e I'unita del sapere di quella particolarissima «scienza architettonica»?9 che &
la disposizione filosofica della mente. In questo regno del sapere ogni scienza assolve
il proprio compito secondo il proprio statuto epistemologico e, nel fare cio, definisce
i propri limiti e le proprie relazioni con ogni altra scienza, scongiurando la possibilita
di reciproche usurpazioni e lavorando ciascuna per un’armonia superiore, in cui si
conciliano differenze e contrasti. Essa ¢ I’effetto di determinati procedimenti mentali
esercitati sul medesimo oggetto da punti di vista diversi, parziali e incompleti, anche
se le scienze, «considerate insieme, si avvicinano ad una rappresentazione o riflesso
soggettivo della veritd oggettiva»$0. Per questo motivo ogni scienza ha bisogno di un
aiuto dalle altre scienze, mentre, nel contempo, pud essa stessa fornirlo ad esse.

Il fondamento del sapere universale perseguito dall’'Universita in questi termini
¢ la verita, intesa come unita, totalita, oggettivita. Essa, infatti, in quanto «oggetto
del sapere di qualunque genere», costituisce «un grande sistema o fatto complesso»,

75 Idea, 113-114; 241-243.

76 Ibid., xvii-xix; 25-27.

71 Ibid., 34;71.

78 Ibid., 457; 855.

79 1bid., 90; 199.

80 Ihid., 47; 121 (corsivo mio).

277

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

che comprende i fatti e le loro relazioni. Dato che non riesce a coglierla con un solo
sguardo, la mente si affida a visioni parziali o astrazioni, le singole scienze, ognuna
delle quali abbraccia un campo di conoscenze piti o meno vasto, con maggior o minor
precisione, con maggior o minor profondita. Nella loro funzione di conoscenza, esse
procedono secondo il principio della divisione del lavoro, per cui nessuna di esse
illumina la mente allo stesso modo e con completezza. Tuttavia, tanto sono parziali e
incomplete se prese separatamente, quanto sono una plausibile approssimazione alla
verita oggettiva se considerate nelle loro reciproche relazioni, come dimostra efficace-
mente il caso dell’'uomo come oggetto di osservazione scientifica: «Scopriremo subito
di poterlo considerare in una varieta di relazioni; e conformi a queste relazioni sono le
scienze delle quali egli ¢ oggetto, e conforme alla cognizione che ne abbiamo ¢ il pos-
sesso che abbiamo della sua vera conoscenza. Possiamo considerarlo in relazione agli
elementi materiali del suo corpo, alla sua costituzione mentale, al suo ambiente e alla
sua famiglia, alla comunita in cui vive, o all’Essere che lo ha creato; e di conseguenza
lo trattiamo rispettivamente da psicologi, da filosofi morali, da scrittori di economia,
da politici o da teologi. Quando lo pensiamo in tutte queste relazioni contempora-
neamente, o come oggetto simultaneo di tutte le scienze che ho nominato, allora si
puo dire che otteniamo [...] I'idea dell’'uomo come oggetto o fatto esterno, simile a
cio che I'occhio coglie della sua forma esteriore. Dall’altra parte, a seconda che siamo
solo psicologi, solo politici, o solo moralisti, la nostra idea di uomo sara pitt o meno
irreale; non ne cogliamo I'intero, e il difetto ¢ piti 0 meno grande, a seconda che la
relazione che viene omessa sia, o0 no, importante, se si tratta della sua relazione con
Dio, con il suo re, con i suoi figli o con le sue parti costitutive»8!,

Se dunque la filosofia ¢ la forma della mente portata a sviluppo dall’educazione,
I'Universita ¢ il suo corrispettivo istituzionale, centro dell’unita e dell’'universalita del
sapere, intesa come “forma” o “spirito”: infatti, nell’'Universita si insegnano tutte le
scienze, ma, qualunque sia il loro numero, si insegnano secondo la logica della con-
nectedness. Con un’immagine per noi certamente datata ma efficace per illustrare il
concetto, Newman descrive I'Universita come un «impero [enzpire]» e un «intelletto
imperiale [s7zperial intellect]». Da un lato, essa ¢ garante del perseguimento di ogni
forma di sapere in funzione della verita, sia nella conoscenza sia nella ricerca; per
questo, non privilegia alcuna scienza in modo esclusivo, rispettando con imparzialita
le istanze di ogni disciplina nella misura in cui ¢ espressione dell’intelletto umano; e
si presenta come il luogo della libera discussione pubblica, senza il pericolo di usur-
pazioni e di antagonismi insanabili82. Dall’altro lato, in quanto «intelletto imperiale»,

81 Ibid., 47-48; 115-121.

82 Tbid., 459-460; 857-859. Oggi Alasdair MacIntyre sembra declinare questa idea di Newman quando
afferma che, constatata la crisi dell’'Universita del razionalismo liberale, dell’illuminismo e dell’utili-
tarismo, cid che resta possibile & «l’universita intesa come luogo di dissenso forzato, di obbligata par-
tecipazione al conflitto, dove una responsabilita fondamentale dell’educazione universitaria sarebbe

278



Michele Marchetto

I'Universita applica lo spirito del tutto al variegato mondo delle scienze, secondo il
motto valido per ciascuna di esse: «Vivi e lascia vivere». In cio essa ¢ arbitro della
verita: «Osserva come verita separate si trovino in relazione 1'una con I'altra, dove
concordino, dove si separino e dove, essendo spinte troppo lontano, cessino di essere
delle verita [...] Se possiede una massima fondamentale nella sua filosofia, questa ¢
che la verita non puo contraddire la verita; se ne possiede una seconda, ¢ che la verita
spesso semzbra contraddire la verita; e se ne possiede una terza, ¢ la conclusione prati-
ca che dobbiamo essere pazienti con tali apparenze»$3.

3.2. La sovranita della verita

1l riconoscimento della sovranita della verita ¢ il presupposto che guida Newman
a valutare sia il rapporto fra le scienze profane e il Cattolicesimo sia I'inserimento del-
la teologia all'interno del sistema dell’Universita. In ossequio al principio che la verita
non ¢ auto-contraddittoria, infatti, il ricercatore & chiamato a lasciar fare il suo corso
all'indagine che sta conducendo, con la pazienza di attendere che svanisca I’apparen-
za della contraddizione provocata da eventuali conflitti o ostacoli momentanei. Anzi,
osserva Newman, la scienza non puo che procedere per prove ed errori, per tentativi
e strade tortuose, la cui direzione, all’inizio della ricerca, ¢ ancora ignota: si puo dire,
«senza paradosso, che I'errore sia in qualche caso la via alla verita, e 'unica via»$4.
La risoluzione dell’errore nella verita & alimentata dalla collaborazione fra differenti
scuole di pensiero e dalla perseveranza di generazioni successive nel perseguire la me-
desima ricerca. Se 'oggetto di ogni scienza ¢ la verita che non si contraddice e se ogni

quella di avviare gli studenti al conflitto» (A. MACINTYRE, Enciclopedia, genealogia e tradizione. Tre
versioni rivali di ricerca morale, trad. it. di A. Bochese e M. D’Avenia, Milano 1993, 320). L'educazione
al conflitto comporta un’opera di ricostituzione di un «tutto organico», attraverso la ricerca morale
e religiosa, da parte dei sostenitori di una particolare prospettiva, che dovrebbero anche impegnarsi
nella discussione con altre prospettive. Nel contempo, costoro non dovrebbero difendere uno specifico
punto di vista, bensi garantire che le posizioni rivali possano esprimersi pienamente e liberamente,
facendo dell’Universita non «il teatro di un’oggettivita neutrale», ma il «teatro di conflitti in cui venga
riconosciuto anche il genere di dissenso morale e teologico pitt radicato» (¢bid., 321). Cfr. anche A.
MACINTYRE, God, Philosophy, Universities. A Selective History of the Catholic Philosophical Tradition,
Lanham (Maryland) 2009; The Very Idea of a University: Aristotle, Newman, and Us, in British Journal
of Educational Studies 57 (2009) 347-363; Fede, ragione e scienza. La lezione di Newman, in Vita e Pen-
siero 4 (2010) 22-33; ma anche i rilievi critici di C. BARR, Historical (Mis)understandingts of The Idea of
a University, in FE. D. AQUINO - B. J. KING (ed. by), Receptions of Newman, Oxford 2015, 122; cfr. anche
A. CAMPODONICO, L'idea di Universita in John Henry Newman, in TUNINETTI (a cura di), John Henry
Newman, 158-161. Sulla ricezione delle idee di Newman sull’Universita, cfr. J. SULLIVAN, Newrmzan’s
Circle of Knowledge and Curriculum Wholeness in The Idea of a University, in AQUINO — KING (ed.
by), Receptions of Newman, 95-113, e The University, in E. D. AQUINO - B. J. KING (ed. by), The Oxford
Handbook to Jobn Henry Newman, Oxford 2018, 538-557.

8 [bid., 460-461; 861-863.
84 Tbid., 474; 885.

279

>
=
=
S




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

cosa in natura, in quanto creata da Dio, ¢ bene, allora non c’¢ alcuna necessita che la
scienza sia conforme ai principi del Cattolicesimo. Ne segue che ogni scienza, fosse
anche 'opera di un miscredente o di un idolatra, si potrebbe ammettere all’interno
di una Universita cattolica a condizione che la ricerca si mantenga nell’alveo tracciato
dal suo stesso metodo, senza usurpare il territorio della morale e della religione (e, si
dovrebbe aggiungere, viceversa)®.

Lo spirito di universalita proprio della disposizione filosofica che anima 1'Uni-
versita, si vede all’opera in modo emblematico nella valutazione che Newman da del
rapporto fra scienza medica e Cristianesimo. Egli riconosce alla medicina lo statuto
di scienza che si occupa della salute del corpo umano; tuttavia, nel determinarne
'oggetto e il metodo, riconosce anche che I'uomo non & solo corpo, ma possiede una
mente e un’anima che dominano sul corpo e delle quali, quindi, non potra né dovra
occuparsi la scienza medica, bensi una scienza ad essa superiore. Un medico che non
ne fosse consapevole, da una parte ridurrebbe 'uomo ad un mero fatto, ad «un essere
che ha da fare poco piti che nascere, crescere, mangiare, bere, camminare, riprodurre
la sua specie, e morire»86; dall’altra, di conseguenza, egli rischierebbe di imporre alla
propria pratica scientifica norme morali derivate esclusivamente da un’antropolo-
gia riduttivistica ed empiristica, per cui cid che fosse vero sul piano fattuale sarebbe
anche lecito sul piano morale, con un’evidente invasione di campo. Cio che ¢ vero
nella scienza medica, si potrebbe senz’altro realizzare «se I'uomo fosse soltanto un
animale, o un bruto senz’anima»; ma poiché ¢ qualcosa di piti, un essere razionale
e responsabile, allora cio che & vero per la scienza medica, potrebbe pero essere «il-
lecito [unlawfull» dal punto di vista della morale e della religione, che potrebbero
legittimamente giungere a conclusioni differenti. L’errore consiste nel non vedere che
«cio che & vero in una scienza ci ¢ dettato secondo quella scienza, ma non secondo
un’altra scienza»$7. Quando il medico tratta 'uomo nella sua natura animale e fisica,

8 F in questo contesto che Newman precisa la funzione della Chiesa rispetto alla Universita cattolica:
essere «il difensore intrepido e unico» della verita spirituale (7bid., 516; 959); essa «non teme alcuna
conoscenza, ma le purifica tutte; non reprime alcun elemento della nostra natura, ma coltiva I'intero»
(¢bid., 234; 463). In questo senso non ci pud propriamente essere, oltre che una scienza “cattolica”,
neppure una letteratura “cattolica”: «& una contraddizione in termini» avere una letteratura cristiana.
Per sua natura, infatti, la letteratura ¢ lo studio della natura umana cosi com’essa ¢, nella genialita e nelle
passioni, negli amori e negli odi, nell’eroismo e nel crimine: non ci pud dunque essere una letteratura
«senza peccato» (e quindi cristiana, e cattolica) dell'uomo peccatore (zbid., 229; 455). I doni naturali
dimorano nell’'uomo naturale: «L.a Chiesa puo usarli, ma non pud originarli a suo piacimento. Finché
I'intero genere umano non sara rinnovato, la sua letteratura non sara pura e vera. [...] se volete effetti-
vamente una letteratura di santi, prima di tutto abbiate una nazione di santi» (sb7d., 231; 457).

Ibid., 512; 951.

87 Ibid., 509-510; 947. Nella Lecture X della seconda parte dell’Idea of a University Newman ipotizza
che un medico inviti una Suora di carita in servizio in una zona colpita da un’epidemia a lasciare quel
luogo per non rischiare lei stessa di morire; i suoi superiori, invece, sostengono il contrario in nome
degli ideali ai quali ha dedicato la sua vita; e la Suora muore. Il medico aveva certo ragione, ma dovette
cedere ad una parola superiore (zbid.).

86

280



Michele Marchetto

non contraddice la verita; ma «egli pensa che qualunque cosa sia vera nella sua scien-
za, sia immediatamente lecita nella pratica — come se non ci fosse un numero di scien-
ze rivali nel grande cerchio della filosofia»88. Cio che sottolinea Newman non ¢ che
il medico ¢ nel falso, mentre il moralista o il teologo sono nel vero. Cio su cui si basa
il medico, infatti, ¢ vero; ma egli puo non capire che ci sono «altre verita, quelle pitt
alte della sua»®9. Il che significa che [eccellenza intellettuale non garantisce l'eccellenza
morale né si traduce in essa, la quale, d’altra parte, non ¢ il fine diretto dell’Universita.

3.3. La questione della teologia

In questo contesto, non privo di una intrinseca problematicita per ragioni sia epi-
stemologiche che morali e religiose, Newman affronta il problema dell’inserimento
della teologia nel «cerchio» delle scienze dell’Universita. La teologia, intesa come u#na
scienza, & «la scienza di Dio», o il sistema in cui sono organizzate le verita che cono-
sciamo di Dio, «esattamente come abbiamo una scienza delle stelle, e la chiamiamo
astronomia, o della crosta terrestre, e la chiamiamo geologia». La «dottrina» che la
teologia costruisce su Dio, se stiamo all’elenco degli attributi del suo oggetto, ¢ «cosi
misteriosa da oltrepassare nella sua pienezza i limiti di ogni sistema», e da sembrare
estranea alla natura e «perfino inconciliabile con se stessa», se ¢ vero che in essa I'im-
maginazione non riesce a rappresentare cio che la ragione stabilisce®0.

Lo statuto epistemologico della teologia esclude che essa sia teologia fisica, ossia la
considerazione del mondo fisico dal punto di vista religioso; che sia la raccolta delle
polemiche sulle cosiddette “prove della religione”; che sia una specie di vago cristia-
nesimo e tanto meno la conoscenza delle Scritture9l. Queste diverse forme hanno in
comune il carattere di #on essere scienza, e quindi sarebbero escluse dal sistema del
sapere, come vorrebbero utilitarismo, razionalismo e scetticismo. In realta, la teologia
possiede una natura ancipite: da una parte, essa ¢ scienza al pari delle scienze della
natura; dall’altra, in virtt del suo oggetto, se ne differenzia in misura assoluta e si
potrebbe forse pensare che sia superiore ad esse. L'Essere infinito che essa insegna,
infatti, ¢ il principio supremo di «tutto cio che ¢ bene, tutto cio che & vero, tutto
cio che ¢ bello, tutto cio che ¢ benefico, che sia grande o piccolo, perfetto o fram-
mentario, naturale o sovrannaturale, morale o materiale»2, L’insistenza sull’'oggetto
peculiare della teologia ¢ di grande rilievo, poiché, se si svuotasse la parola “Dio” dei

88 Ibid., 513; 953.

8 Ibid., 511; 951.

90 Cfr. tbid., 61-63; 147-149.
91 Cfr. tbid., 61; 145-147.

92 Ibid., 66; 153-155.

281

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

significati propriamente teologici che tutti i teisti le riconoscono, la stessa teologia,
nella migliore delle ipotesi, sarebbe ridotta a scienza delle leggi dell’universo (teologia
fisica), poiché Dio coinciderebbe con queste?. Se invece il suo oggetto restasse in-
variato nonostante la scomparsa della teologia dal novero delle scienze, esso sarebbe
certo spartito fra molte scienze diverse, che invaderebbero quindi un territorio non
loro, usurpandolo.

Ne deriva anche una differenza di mzetodo rispetto alle scienze fisiche: mentre
queste si affidano all’induzione, la teologia si avvale della deduzione, dato che «tutto
il sapere dottrinale scaturisce da una sola sorgente»%4, ossia la Rivelazione. Questa
connotazione epistemologica distingue la teologia dalla scienza baconiana e dalla tra-
dizione utilitaristica della conoscenza che ne ¢ stata originata. Si pongono cosi le pre-
messe della reciproca limitazione degli ambiti degli scienziati e dei teologi, ma anche i
presupposti del loro conflitto: gli uni ammettono solo ricerche fondate sull’esperien-
za, fino ad accettare I’etica solo a patto che rinunci alla coscienza come fondamento
e la sostituisca con il principio dell’utile; gli altri, invece, derivano la Verita cristiana
esclusivamente dalla Rivelazione, che possono solo spiegare ma non incrementare,
subordinando cosi I'intelletto umano alla grandezza dell’Intelligenza di Dio. Quando
si profilano le condizioni di una reciproca usurpazione, la differenza fra i rispettivi
metodi si traduce da strumento di auto-limitazione in arma di aggressione.

L’usurpazione dei rispettivi ambiti implica anche il reciproco sospetto fra scien-
za e teologia: da un lato, le persone «non troppo religiose» disprezzano la teologia;
dall’altro, le menti religiose sottovalutano, se non ridicolizzano e quasi denunciano, il
lavoro del ricercatore nei diversi campi della scienza, in particolare nella fisica. Ma si
tratta allora, sia quanto all’'usurpazione sia quanto alla reciproca diffidenza, della for-
zatura di possibili inferenze dal mondo naturale dell’'una sul mondo sovrannaturale
dell’altra. In realta, ribadisce Newman, «i due mondi e i due rispettivi generi di cono-
scenza sono separati [...]; e quindi, in quanto separati, nell’insieme non possono con-
traddirsi». Teologia e scienza sono dunque «incomunicabili, incapaci di collidere, e
bisognose, al piti di essere collegate, mai di essere riconciliate»9. Dovremmo dire che
verita scientifica e verita religiosa sono incommensurabili ma compatibili, in ossequio
al principio secondo il quale la verita non puo contraddire la verita. I affermazione
di Newman ¢ tanto pil significativa in quanto ¢ diretta sia ai tentativi post-baconiani
di fare della teologia una scienza sperimentale sia all’impazienza di quegli uomini di
religione sempre pronti a proporre commenti geologici o etnologici alla Sacra Scrit-
tura, per renderla compatibile con i piti recenti risultati della speculazione scientifica.

93 Cfr. tbid., 35-39; 97-105. Sull’errore di considerare la teologia come scienza sperimentale, cfr. 7bzd., 445-
448; 833-837.

94 Ibid., 223; 443; cfr. ibid., 432-434; 809-813 e 440-442; 823-825.
9 Ibid., 430; 805.

282



Michele Marchetto

Cio significa che Newman ¢ attento a scongiurare usurpazioni da entrambe le parti
perché, avendo a cuore la verita, intende garantirne il perseguimento, nella liberta e
nella fedelta del ricercatore ai principi fondanti di ciascuna scienza%.

Pur riconoscendo I'implicazione della teologia in ogni altra scienza, egli ¢ tutta-
via preoccupato che sia rispettato il principio dell’autonomia e, insieme, dell’«intima
condivisione» fra tutti i rami del sapere, cosicché «la teologia ¢ un ramo del sapere,
e le scienze secolari sono altri rami. La teologia ¢ si il piti alto, e il pitt vasto, ma non
interferisce con la reale liberta di una scienza secolare nel suo ambito particolare».
Nello stesso tempo, ogni branca del sapere, qualunque sia, trova unita nell’'Univer-
sita, «la sede particolare di quell’ampia filosofia che abbraccia e individua verita di
ogni genere, e ogni metodo di ottenerle». Date queste premesse, Newman nega che
«la teologia stia ad un altro sapere come I’anima al corpo; o che altre scienze ne siano
soltanto gli strumenti e 'appendice»?7. Il che equivale a negare che ci sia un rapporto
gerarchico fra le scienze, che sono piuttosto disposte in un «circolo», in modo che
fra di loro ci sia non tanto uguaglianza quanto interdipendenza. Cosi non ¢ corretto
definire la teologia come «la regina delle scienze»; ma se essa si occupa delle verita
pil alte e attraversa tutte le scienze, & «prima fra pari, pitt che sovrana sulle altre»%.
A maggior ragione va intesa in questo senso, se Newman riconosce che essa non puo

9 Newman ribadisce pili volte che la ricerca e il ricercatore devono essere liberi: «Nel coltivare quelle
scienze in cui l'intelletto umano puo scoprire la verita, ¢ questione di primaria importanza che il ri-
cercatore sia libero, indipendente, affrancato da costrizioni nei movimenti; che gli sia consentito e sia
in grado, senza ostacoli, di fissare la mente con attenzione, anzi, in modo esclusivo, sul suo oggetto
particolare, senza il rischio di essere distratto ad ogni momento nel processo e nel progresso della sua
indagine, da accuse di temerarieta o da moniti contro 'inopportunita o lo scandalo». E poi precisa: «Ci
dev’essere grande cura ad evitare lo scandalo, o colpendo I'opinione popolare, o turbando il debole;
dato che I'associazione fra verita ed errore in certe menti ¢ cosi forte che ¢ impossibile strapparne l'er-
rore senza sradicarne anche il grano. Se, dunque, c’¢ la possibilita che un’opinione religiosa corrente
sia in qualche modo compromessa nel corso di un’indagine scientifica, questa sarebbe la ragione per
condurla, non in pubblicazioni leggere ed effimere, che vengono in mano ai distratti o agli ignoranti,
ma in opere serie e professionali, che corrispondono alle scuole medievali di disputa filosofica che, lon-
tane com’erano dalla regione del pensiero e del sentimento popolari, per la loro vigorosa irrequietezza
nell’indagine, malgrado i loro eccessi, hanno fatto tanto per la precisione della teologia» (/bid., 471-473;
879-883). Quando Newman parla di ostacoli, non intende riferirsi ai dogmi della fede, i quali, in realta,
impediscono i movimenti dell’intelletto cattolico «quanto le leggi della fisica impediscono i movimenti
corporei» (ibid., 471; 881), tanto essi sono, per il cattolico, una «seconda natura». Per contro, egli
presume che si evitino intrusioni degli scienziati in materia di religione; infine, teme lo «scandalo» che
potrebbe provocare un’incauta e improvvida divulgazione di idee scientifiche contrarie alla religione,
soprattutto sugli spiriti pitt deboli e pitt sprovveduti.

97 1852 Discourse V, 152-153; 1455-1457.

98 1. KER, Editor’s Notes, in NEWMAN, The Idea of a University, Ixii; cfr. anche zbid., 1xi. Un grave frain-
tendimento dell'idea di Newman si trova in E. M. TURNER, Introduction to Interpretive Essays, in J. H.
NEWMAN, The Idea of a University, ed. by F. Turner, New Haven-London 1996, 259-260; M. MCMACK-
INN GARLAND, Newman in His Own Day, ibid., 278-279; S. CASTRO-KLAREN, The Paradox of Self in
The Idea of a University, 7b:d., 319. Cfr. anche G. LOUGHLIN, Theology in the University, in 1. KER - T.
MERRIGAN (ed. by), The Cambridge Companion to John Henry Newman, Cambridge 2009, 221-240.

283

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

sottrarsi alla legge di ogni esercizio mentale, «ossia a quella imperfezione che deve
sempre accompagnare I’astratto quando determina il concreto»%.

Questo carattere ¢ la ragione pit forte addotta da Newman per ammettere la
teologia nel novero delle scienze insegnate all’Universita: quindi, non la sua presunta
superiorita sulle altre scienze né 'autorita della Chiesa di cui ¢ espressione. Essa ¢
compresa nella natura “universale” dell’Universita, la quale professa di insegnare #z+-
to il sapere; la teologia ne ¢ certamente una branca; com’¢ allora possibile, si chiede
retoricamente Newman, «professare tutte le branche del sapere, e tuttavia escludere
dalle materie del suo insegnamento una che, per non dire altro, ¢ tanto importante
e tanto ampia quanto ciascuna di esse?»100, I’esclusione della teologia dall’insegna-
mento universitario era uno degli esiti pit rilevanti dello spirito del tempo, liberale,
utilitarista e latitudinario, che trovava espressione nella fondazione delle “universita
senza religione” (Godless institutions)191. I suoi esponenti sostenevano che la religio-
ne consistesse nell’esercizio degli affetti, del sentimento, dell’immaginazione e della
fantasia, per fornire soddisfazione ai bisogni della natura umana. Non essendo opera
di Dio, essa si fonderebbe sulla consuetudine, sul pregiudizio, sull’obbligazione, ma
non sulla ragione. Cosicché, per loro, chiedere di erigere una cattedra universitaria
per la religione sarebbe stato tanto irragionevole quanto «chiederne una per i buo-
ni sentimenti, il senso dell’onore, il patriottismo, la gratitudine, I’affetto materno o
la buona compagnia», ipotesi del tutto prive di sensol92, N¢é, secondo Newman, si

9 Idea, 52; 129.
100 Ihid., 20; 69-71.

101 1] tipico caso di questo genere fu la London University, ideata nel 1825 da Henry Peter Brougham,
Barone Brougham e Vaux (1778-1868), su istanza del poeta Thomas Campbell (1777-1844), per I'e-
ducazione superiore delle classi medie secondo il modello delle istituzioni universitarie statunitensi,
aperta a tutte le confessioni religiose, conforme al sistema professorale piuttosto che tutorale, e non
residenziale. Con cio essa sembrava «enfatizzare 'impartire informazioni pitt che formare la mente»
e «rinunciare a quella istruzione religiosa che per Newman era 'anima di tutto il resto» (CULLER, The
Imperial Intellect, 99). Nel 1855, in un articolo apparso sulla “Catholic University Gazette”, Newman
attribui all'impresa di fondare la London University «la particolare professione di escludere la religione
dal suo ambito di studi, essendo la prima considerevole incarnazione di un principio che da allora ¢ sta-
to ampiamente accolto fra di noi» (Campaign, 325). Quando nel 1828 apri i corsi, la London University
non contemplava alcun insegnamento di carattere religioso, e naturalmente rispondeva ad un’idea di
Universita completamente diversa rispetto a quella della tradizione nella quale si riconosceva Newman.
Citando un numero del 1826 della “Edinburgh Review”, egli la caratterizza come la sede di un sapere
meramente professionale, che destina I’educazione religiosa esclusivamente alla dimensione personale
dell’individuo, in relazione al lavoro o al piacere di ciascuno (cfr. 1852 Discourse V, 139; 1437).

10:

[N]

Cfr. Idea, 29; 87. Secondo questa prospettiva, la teologia «rimarrebbe esclusa dalle scuole pubbliche,
ma sarebbe permessa in privato, qualora si trovi un numero sufficiente di persone che la vogliono. Tali
persone [...] possono averla tutta per loro, a condizione che se ne stiano per conto proprio, cosi da
non tentare di turbare un sistema completo di istruzione, accettabile e utile a tutti, con I'intrusione di
opinioni peculiari della loro mente» (ibid., 44; 115). Nel Discourse 11l Newman richiama le relazioni
del Comitato del Consiglio per I'educazione degli anni 1848-1850: nella suddivisione dei contenuti
dell’educazione in quattro grandi classi (conoscenza dei segni, dei fatti, delle relazioni e delle leggz, del

284



Michele Marchetto

potrebbe accettare che, per essere ammessa nell’Universita, la teologia sia ridotta a
teologia fisica.

A cid si aggiungano 'intellettualismo di quella che Newman definisce «religione
della ragione» o «della civilta» e la convinzione diffusa negli ambienti liberali che il
Cristianesimo sia stato per molti secoli di ostacolo alla conoscenza del mondo e all’in-
telligenza dell’'uomo, alla coltivazione degli studi piti promettenti e piti utili: il flagello
del vero sapere. In nome della conoscenza, la «religione della ragione» pretende di
determinare i limiti del bene e del male, facendo della ragione che la fonda una usur-
patrice in materia di religione e di morale!03, Con I’esclusione della teologia dall’inse-
gnamento universitario e il conseguente potenziamento delle scienze profane anche
in materie non di loro diretta pertinenza, viene meno il principio che regola I'idea
newmaniana di Universita come centro del sapere universale, ossia la reciproca limi-
tazione dei rispettivi ambiti da parte di ciascuna scienza. Nello stesso tempo, lo scet-
ticismo e I'incredulita, espressione dell’intellettualismo, non consentirebbero la cor-
retta comprensione della Religione Rivelata, rimodellata sulla base della convinzione
che I'intelletto umano, esaltato come misura di tutte le cose, «sia pill vero e perfetto
nelle sue idee e nei suoi giudizi di quello dei profeti e degli apostoli»104, Nell’occu-
parsi di questioni religiose, I'intelletto sprecherebbe le proprie energie perché il suo
sforzo, vano e inconcludente, non potrebbe tradursi in indagine scientifica a causa
della stessa natura dell’oggetto dell’indagine: per gli scettici «i# religione potete avere
opinioni, potete avere teorie, potete avere argomenti, potete avere probabilita; potete
avere qualunque cosa eccetto dimostrazioni, e quindi #on potete avere scienza»1.

sentimento), la religione viene contemplata all'interno dell’educazione del sentimento; dunque, non ha
niente a che vedere con il sapere e con l'istruzione universitaria. E la posizione di Lord Brougham e
di Edward Maltby (1770-1859), grecista, gia Vescovo di Chester, poi di Durham, «eminente campione
dell’educazione mista» (:bid., 35; 99), del quale Newman ricorda la convinzione che la scoperta dell’e-
sistenza e degli attributi di Dio sia la pit alta gratificazione della scienza.

10

=

E ben nota la frase di Newman: «Leducazione liberale non fa il cristiano né il cattolico, ma il gentiluo-
mo» (¢bid., 120; 255).

Ibid., 217; 433.

Ibid., 387; 727 (corsivo mio). Contro la religione e la teologia gli scettici del tempo scelgono una stra-
tegia di lotta piuttosto sottile: non intervenire con offese e polemiche, ma lasciare le scuole teologiche
come stanno: «non interferire con la teologia, non alzare un dito contro di essa, & 'unico modo per di-
struggerla» (ibid., 396; 743). Si tratta di fare concorrenza alla teologia attraverso studi pili interessanti,
piti ricchi e piu pratici, ¢id che accade con la forma d’incredulita contemporanea e con un sistema delle
scienze completamente svincolate dalla religione. In questo modo le scienze moderne eserciteranno
un’influenza profonda e sottile sull'immaginazione della massa degli uomini, formandola non solo in
modo diretto ed esplicito, ma anche in forma indiretta e implicita: «il mondo ci sopraffa, non sempli-
cemente appellandosi alla nostra ragione, o eccitando le nostre passioni, ma imponendosi sulla nostra
immaginazione» (US, 122; 243). Se tale ¢ la ricettivita dell'immaginazione, su di essa agira I'apparente
discordanza di Ragione e Rivelazione, che, in realta, sullo stato delle cose, di fatto concordano: cio che
si presenta ai nostri occhi come qualcosa di molto diverso rispetto alla nostra esperienza ordinaria,
viene da noi percepito come non vero, dato che colpisce non la ragione ma I'immaginazione, facendo-

10

E

10

9

285

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

Se, in base a questo assunto, la teologia non fosse presente a presidiare i propri con-
fini, & certo che le scienze ne prenderebbero possesso, muovendosi secondo principi
auto-referenziali, senza affidarsi ad altra autorita che a se stesse: «E dato che i filosoft
sperimentali certamente protesterebbero con vigore, se tentassi di impiantare la filo-
sofia tomista nelle scuole di astronomia e di medicina, perché non potrei, quando la
scienza divina subisce ostracismo [...], perché non potrei a buon diritto protestare
contro la loro esclusivita, e chiedere I’emancipazione della teologia?»106,

Se dal punto di vista liberale e utilitarista la religione & ritenuta un ostacolo al
progresso dell’'umanita e la teologia non puo aspirare al titolo di scienza, ¢ perché, in
sostanza, né I'una né I’altra sono utili, cio¢ conformi al principio della filosofia dell’u-
tilita. Secondo i moderni discepoli di Locke, infatti, nell'Universita non si dovrebbe
insegnare nient’altro che cio che si rivela utile all'umanita e che si possa tradurre in
un’opera da soppesare e misurare, possibilmente in grado di produrre un profitto
corrispondente all’investimento che I’ha prodotta. Dal punto di vista di Newman,
questa concezione mercantile della conoscenza, unita alla proliferazione delle scienze
specialistiche e tecniche, non ¢ altro che I'espressione del venir meno di un’idea uni-
taria del sistema del sapere, a cui corrisponde la mancanza di un principio unificante
della persona, che consiste nella formazione dell’intelletto, la vera essenza dell’Uni-
versita.

4. Leducazione liberale

In contrasto con questo difetto dello spirito utilitaristico del tempo, Newman
costruisce il suo modello di educazione “liberale”, secondo il quale I'Universita non
si accontenta «di formare il critico o lo sperimentatore, 'economista o I'ingegnere,
per quanto includa anch’essi nel suo ambito. Ma I’educazione universitaria ¢ il grande

la trasalire. Supponiamo allora che una persona sia destinataria di ripetute informazioni di carattere
astronomico, geologico, anatomico, chimico, fisico, etnologico, archeologico, psicologico, economico,
... sulla natura e sulla sua complessita; supponiamo che «per anni abbia bevuto e si sia nutrita a questa
visione, lasciate che si volga a consultare le descrizioni ispirate, o ad ascoltare 'autorevole insegnamen-
to della Rivelazione, il libro del Geresz, o i moniti e le profezie dei Vangeli, [...] e potra certamente
sperimentare un angoscioso mutamento di sentimenti, — non che la sua ragione deduca davvero dai suoi
studi molto amati qualcosa di contrario alla fede, ma quella sua immaginazione ¢ sconvolta, e inondata
del senso dell'ineffabile distanza di quella fede dalla visione delle cose che le ¢ familiare» (Idea, 401-
402; 753-755). E esattamente questa la strategia seguita dalla incredulita del tempo: essa conta, «<non
su una confutazione logica, ma su tre considerazioni; in primo luogo, sugli effetti di studi di qualunque
genere per rendere mal disposta la mente nei confronti degli altri studi; in secondo luogo, sul parti-
colare effetto delle scienze moderne sull’immaginazione, pregiudiziale verso la verita rivelata; e infine,
sull’affascinante interesse associato a quelle scienze per i loro meravigliosi risultati» (¢b7d., 403; 757).

106 Idea, 97; 211.

286



Michele Marchetto

strumento ordinario di un fine grande ma ordinario; essa aspira ad elevare il tono in-
tellettuale della societa, a coltivare 'opinione pubblica, a purificare il gusto nazionale,
a fornire principi veri all’entusiasmo popolare e scopi stabili all’aspirazione popolare,
a dare ampliamento e sobrieta alle idee del tempo, a facilitare I’esercizio del potere
politico, e ad affinare le relazioni della vita privata. E 'educazione che da all’'uomo
una chiara visione consapevole delle proprie opinioni e dei propri giudizi, una verita
nello svilupparli, un’eloquenza nell’esprimerli, e una forza nel farli valere. Essa gli
insegna a vedere le cose come sono, ad andare diritto alla sostanza, a sbrogliare una
matassa di pensieri, a scoprire cid che ¢& sofistico e a scartare cio che ¢ irrilevante»107,
In questo senso I’educazione ¢ “utile”, nella misura in cui «addestra buoni membri
della societa». Il che & ben diverso dal principio che regge la filosofia utilitaristica, ca-
ratterizzata da individualismo e strumentalismo, per cui I'individuo & mosso all’azio-
ne da desideri, emozioni e passioni che non sono incardinati in una visione generale
della persona. L’azione che egli compie, ¢ utile se tende a incrementarne la felicita, il
piacere, il benessere, mentre I'interesse della collettivita ¢ il risultato della somma de-
gli interessi individuali, cosicché il bene supremo ¢ la massima felicita per il maggior
numero di persone possibile.

Per contro, per Newman il sapere ¢ fine a se stesso; non ¢ un mezzo per qualcos’al-
tro, ma un fine da perseguire per se stesso, che risponde alle esigenze della nostra
natura, che non si risolvera mai in un’arte qualunque né sara «informato» da qualche
altro fine. Il che non significa che dal suo possesso non possano derivare vantaggi che
vanno al di | delle sue caratteristiche peculiari, ossia che non sia “utile”. Ma I’“utile”
di Newman ¢ del tutto diverso dall’“utile” di Bentham, e proprio per questo egli
non cade in contraddizione affermando che il sapere ¢ fine a se stesso e, nello stesso
tempo, ¢ utile «per quanto non sia professionale»108, Per “utile”, infatti, egli intende
«lo strumento del bene»; il suo principio ¢ che, «anche se I'utile non sempre ¢ bene, il
bene ¢ sempre utile». Esso «produce il bene; [...] non esiste niente di eccellente, bel-
lo, perfetto, desiderabile di per se stesso, che non trabocchi, e diffonda la somiglianza
di sé tutt’intorno. Il bene & prolifico», e quindi anche il sapere, se & cosi eccellente
da essere fine a se stesso, dev’essere utile «in un senso vero e alto [...] non [...] in un
senso basso, meccanico, commerciale, ma come un bene diffusivo, una benedizione,
un dono, o potere, o un tesoro, dapprima del proprietario, poi attraverso di lui del
mondo». Cosi, «se un’educazione liberale ¢ buona, deve necessariamente essere an-
che utile»109,

107 Ihid., 177-178; 359-361.
108 Ihid., 164; 333, a differenza di quanto osserva Culler (CULLER, The Imperial Intellect, 222).

109 Thid., 163-164; 333-335 (cfr. T. VARGISH, Newman: The Contemplation of Mind, Oxford 1970, 132;
KER, Editor’s Notes, 613-614, nota 154.10; M. J. SVAGLIC, Introduction, in J. H. NEWMAN, The Idea of a
University, ed. by M. J. Svaglic, Notre Dame [Ind.] 1960, 1982).

287

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

Per conoscenza ed educazione “liberali” Newman intende cio che & consuetudine
nella cultura occidentale, ossia le forme di attivita /zbera, opposta a quelle delle atti-
vita servili: mentre le une sono guidate dalla mente, dalla ragione, dalla riflessione,
le altre sono esercitate empiricamente, come accade per il lavoro fisico, le operazioni
meccaniche, le arti, nelle quali la mente ha poco o nulla a che fare. Esistono tutta-
via attivita prevalentemente intellettuali che la tradizione riconosce come liberali (ad
esempio, la medicina e il commercio), e viceversa (come, ad esempio, gli esercizi
del corpo dell’antica palaestra). Evidentemente, a fare la differenza non ¢& il sempli-
ce esercizio dell'intelletto; piuttosto, il principio di demarcazione consiste nel fine
dellattivita: & sapere liberale «soltanto quello che ¢ sufficiente a se stesso, che ¢ indi-
pendente dalle conseguenze, che non si attende alcun completamento, che rifiuta di
essere informato [...] da un qualunque fine, o assorbito in una qualunque arte, per
presentarsi legittimamente alla nostra osservazione»!10, Dunque, un sapere fine a se
stesso, «o sapere da gentleman» o, meglio ancora, quel sapere che Newman definisce
“filosofia”, non il sapere in senso vago e ordinario, ma «preciso e trascendente»111, Il
suo principio ¢ la ragione, che dispensa chi la esercita nella forma della conoscenza
dal cercare altrove un fine al quale tendere. In quanto fine esso stesso, ¢ un bene, per
quanto possa risolversi in un’arte, in un processo meccanico o in un qualche risul-
tato; nel qual caso ¢ il sapere utile che informa la nuova idea di Universita secondo i
principi dell’utilitarismo.

In realta, Newman non esclude I'educazione professionale dall’orizzonte della
cultura universitaria, ma la ripensa alla luce delle peculiarita della disposizione “fi-
losofica” della mente, che garantisce alle diverse scienze particolari il senso del tutto
e del sistema. Scrive Newman: «I.'uomo che ha appreso a pensare, ragionare, para-
gonare, distinguere e analizzare, che ha affinato il gusto, si ¢ formato il giudizio e ha
acuito la visione mentale, non sara subito un giurista, un avvocato, un oratore, un
politico, un medico, un buon proprietario terriero, un uomo d’affari, un soldato, un
ingegnere, un chimico, un geologo, o un archeologo, ma si porra in quella condizione
intellettuale in cui pud intraprendere qualunque scienza o vocazione alla quale ho
fatto riferimento, o qualunque altra per la quale ha gusto o talento particolari, con

110 Thid., 108; 231. Newman cita Aristotele: «Utili sono soprattutto i beni fruttiferi, decorosi quelli di go-
dimento: intendo per beni fruttiferi quelli da cui provengono le entrate, per i beni di godimento quelli
da cui non deriva null’altro che I'uso proprio di essi» (ARISTOTELE, Retorica, 1, 5, 1361a; citato zbid.,
109; 233). Questa citazione conclude un lungo commento ad un passo del De officizs di Cicerone (I, 6),
la cui influenza, tuttavia, a differenza di quella di Aristotele, che Newman considera suo maestro, non
¢ cosi notevole; a maggior ragione, se egli giudica il brano come «soltanto uno dei passi simili in una
gran quantita di autori»; e se lo cita sia per la sua familiarita con I'ambiente dell’educazione accademica
e con l'uditorio al quale rivolge il suo Discourse, sia per la chiarezza con cui il sapere fine a se stesso vi
viene distinto dal sapere utile (zbid., 105; 225; diversamente in BOTTONE, John Henry Newman e ['abito
mentale filosofico, 73-83).

11 Jbid., 1115 237.

288



Michele Marchetto

una facilita, una grazia, una versatilita e un successo, ai quali un altro ¢ estraneo»112,
E questa la “vera” utilita del sapere liberale: sviluppare «una facolta per entrare con
relativa facilita in qualunque contenuto del pensiero, e per intraprendere con pron-
tezza qualunque scienza o professione»113,

Questa ¢ la condizione che fa la differenza fra 'erudizione specialistica e il vero
«ampliamento del sapere», o educazione liberale: «Un intelletto davvero grande [...]
¢ quello che possiede una visione integrata dell’antico e del nuovo, del passato e del
presente, del lontano e del vicino, e che ha I'intuizione dell’influenza reciproca di
tutto cio; senza di che non c¢’¢ un tutto, e neppure un centro. Esso possiede la cono-
scenza [...] non semplicemente considerata come acquisizione, ma come filosofia»114,

E cosi che archeologi o naturalisti, giuristi o statistici, per quanto possano essere
esperti nelle loro rispettive materie, non per questo devono avere una mente aperta
ad ampi orizzonti; anzi, ¢ pit facile che incorrano nell’angustia intellettuale che ¢
precisamente la negazione dell’educazione liberale. Essi, infatti, restano prigionieri
dell’incapacita dell’intelletto di conoscere la verita direttamente e del suo naturale
bisogno di procedere per parti o frammenti. La loro presunzione li induce a fermarsi
a questo punto, presumendo di cogliere cosi la verita di qualunque genere. L’educa-
zione liberale, invece, farebbe proseguire il loro processo mentale nel concerto delle
facolta intellettuali, attraverso I'allenamento al confronto e alla combinazione delle
idee, alla loro concezione e al loro adattamento, che porta a maturazione la capacita
di distinguere il vero dal falso, «di setacciare i granelli della verita dalla massa, di
sistemare le cose secondo il loro reale valore, e, se posso usare questa espressione, di
costruire idee». Si tratta di una capacita che si acquisisce attraverso una formazione
scientifica della mente: «L.’occhio del corpo, I'organo per apprendere gli oggetti ma-
teriali, ci & fornito dalla natura; 'occhio della mente, il cui oggetto ¢ la verita, & opera
della disciplina e dell’abitudine»115.

12 [hid., 165-166; 337-339.
113 Thid., xviii; 25.

14 Jhid., 134; 279. «Tale contemplazione filosofica del campo del sapere come un tutto, che conduce,
come fa, ad una comprensione dei suoi ambiti distinti e ad un apprezzamento di ognuno, si pud quindi
chiamare correttamente illuminazione; si pud anche chiamare correttamente amzpliamento della mente,
perché si tratta della precisa collocazione delle cose I'una accanto all’altra, come se fossero nello spazio;
mentre & anche la sua coltivazione pitt propria e la sua condizione migliore, sia perché assicura all’intel-
letto la vista delle cose come sono, o della verita, in opposizione alla fantasia, all’opinione e alla teoria;
sia perché presuppone e implica la perfezione delle sue diverse facolta» (ibid., 179-180; 363-365, corsi-
vo mio). In proposito, per evidenziare I'effetto della coltivazione della mente, Ker parla di «iperbolismo
retorico» (cfr. I. KER, The Achievement of Jobn Henry Newman, Notre Dame [Ind.] 1991, 3-4).

115 Thid., 152; 313. All’inaugurazione del trimestre autunnale del 1854 Newman chiese agli studenti per
quale scopo fossero convenuti all’Universita, e «la risposta pit ovvia fu per prepararsi alle loro rispet-
tive professioni, — il diritto, la medicina, lo stato ecclesiastico, I'ingegneria o le attivita commerciali. Ma
questo non era tutto cid per cui era intesa I’educazione universitaria. [...] Essi erano li per ricevere,
non importa quale fosse la loro professione prevista, un’educazione che verosimilmente li rendesse

289

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

E la sintesi sostenuta dall’analisi; & cid che nella pratica & la phrénesis aristotelica, e
che Newman traduce con «senso illativo». La mente formata nell’educazione liberale,
dunque, coniuga dentro di sé I'apertura intellettuale, la chiarezza del giudizio, I'acu-
tezza della visione con lo spirito della saggezza, il senso della moderazione, I’esercizio

della liberta.

5. Universita, formazione della mente e conoscenza di sé

La sintesi che si puo ricavare dalla definizione newmaniana dell’Universita nella
sua essenza e che ha chiuso il paragrafo precedente, non ¢ che la logica conseguenza
della centralita dell’“idea” o della “forma” nel suo pensiero. La missione piu alta
dell’Universita, infatti, & la «formazione» della mente, che consiste nel portare a rea-
lizzazione la “forma” che la definisce, ossia 'intelletto. Si tratta tuttavia di una facolta
che non deve indurre a conclusioni riduttivistiche quanto alla natura della mente:
essa non va intesa in termini né cognitivistici né intellettualistici, ma secondo la pro-
spettiva ampliata ed estesa sulla quale tanto insiste Newman fin dai sermoni predicati
nella Chiesa di St. Mary dell'Universita di Oxford!16, che in questo senso preparano
il lavoro «meta teologico, meta filosofico» della Grammar of Assenti17.

Cosi, sia la riflessione teorica sull’Universita contenuta nell’ldea of a University
sia 'impegno profuso per realizzare 'Universita cattolica in Irlanda ricevono luce
dalla comparazione con gli scritti in cui Newman si occupa della “grammatica della
mente”. Se ne deriva una concezione che nella “forma” della mente comprende non
solo I'intelletto, ma anche il sentire, I'immaginare, il ricordare, non solo I'inferenza
formale ma anche I'inferenza non formale e quella naturale, con la relativa facolta del
senso illativo: tutti aspetti che trovano il loro collante nella “coscienza” e il centro di
unita nella “persona” secondo il principio dell’egotismo, riassunto nell’espressione

adeguati a tutto. Naturalmente, I'Universita era anche intesa fornire un’educazione di utilita particolare
per le professioni, ma essa era piti di questo; era qualcosa che li rendeva adatti ad ogni posto e ad ogni
situazione in cui avrebbero potuto imbattersi nella loro vita» (Camspaign, 320-321). Sul concetto di
educazione in Newman, cfr. M. K. TILLMAN, Phzlosophy of Education, in AQUINO — KING (ed. by), The
Oxford Handbook to Jobn Henry Newman, 416-434.

116 Ci si riferisce, in particolare, agli US, IV (“The usurpations of reason”), X (“Faith and reason, contrast-
ed as habits of mind”), XI (“The nature of faith in relation to reason”), XIII (“Implicit and explicit
reason”).

17 LD, XXIV, 184 (7 dicembre 1868). Pochi giorni prima della pubblicazione della GA, in una lettera del
13 marzo 1870, Newman riconosce la continuita del proprio pensiero: «Mi sono tolto un gran peso
dalla mente — per venti o trent’anni ho sentito come una specie di dovere lo scriverne, e ho cominciato
piti volte, ma non sono mai riuscito a continuare, e di conseguenza sempre mi sono fermato» (LD, XXV,
51).

290



Michele Marchetto

«Sono cid che sono, o non sono niente»!18, Nella misura in cui, nell’'Universita, la
mente viene formata alla connected view, la visione integrata e unitaria delle cose,
essa mobilita tutte le sue facolta: la «ragione implicita», o inconsapevole, si mette al
servizio della «ragione esplicita», o consapevole. Il respiro della “ragione” ¢ tale da
creare, a partire da un piccolo inizio, «un mondo di idee» e da distendersi in un’am-
piezza di orizzonte sconosciuta alla mera logica argomentativa che si affida a rigidi
schemi estranei alla complessita della mente. «Sottigliezza» e «versatilita» sono le
qualita che la guidano fra semplici indicazioni e associazioni di idee, leggi assodate e
testimonianze, impressioni e istinto: «Cosi fa progressi in modo non dissimile da uno
scalatore su una ripida parete, che, con occhio svelto, mano pronta e piede fermo,
ascende come egli stesso non sa [...]. Non ¢ troppo dire che i passi attraverso i quali
i grandi geni scalano le montagne della verita, per gli uomini in generale sono tanto
insicuri e precari, quanto I’ascesa di un esperto rocciatore su una vera roccia scoscesa.
[...]1 E tale & in particolare il modo in cui tutti gli uomini, dotati o non dotati, di solito
ragionano, — non in base a regole, ma in base ad una facolta interiore»119.

Questa «facolta interiore» in base alla quale gli uomini ragionano, & percio una
realta complessa, una combinazione di fattori riconducibili all’intelletto e al sentire,
alla sfera della razionalita formale e procedurale e a quella non formale, alla quale
sovraintende il senso illativo, non solo nell’ambito del concreto, ma anche in quello
dell’apprensione nozionale. Esperienze e conoscenze previe, le “pre-comprensioni”
secondo una prospettiva ermeneutica, sono la kantiana «feconda bassura» sulla quale
lavora la «facolta interiore», che da esse fa scaturire e ad esse connette tutto cid che
di nuovo va via via elaborando. La coltivazione dell’intelletto cui ¢ chiamata 1'Uni-
versita, quindi, ¢ un’impresa molto complessa e articolata, poiché coinvolge anche
dimensioni che non sono strettamente intellettuali e che tuttavia sono inevitabilmente
legate alle operazioni dell’intelletto. I una certa misura si potrebbe dire che essa
consiste nella conoscenza di sé, se dal sé si esclude la dimensione morale, dato che «la
conoscenza ¢ solo una delle occupazioni della mente, non la sua formazione» al bene
e all’azione, compito che spetta alla Fede!20, non all’Universita.

Se poi si considera la biografia di Newman, il suo curriculum studiorum, la sua
esperienza di educatore, come fellow e tutor dell’Oriel College a Oxford, ci sono
ragioni per ritenere che la sua “grammatica della mente” sia in realta anche la “gram-
matica della sua mente” e che 1'“idea” di Universita sia anche la narrazione della
sua esperienza dell’Universita, verita testimoniata prima di essere insegnata. New-
man, infatti, tiene costantemente insieme la dimensione emotiva della propria vita

118 Cfr. GA, 347; 1431; e MARCHETTO, John Henry Newman, 69-72.
119 US, 256-257; 471-473

120 T, H. NEWMAN, The Tamworth Reading Roonz, in ID., Discussions and Arguments on Various Subjects,
London 1872, 304.

291

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

e la sua comprensione filosofica: «una capacita particolarmente intensa di sentire si
trasforma in una capacita particolarmente intensa di analizzare quel sentire in termini
intellettuali»121, In questo senso, va colta la profonda analogia esistente fra I'Idea of
a University e le due opere che meglio rappresentano la sintesi delle esperienze e del
pensiero di Newman, ossia ’Apologia pro vita sua e la Grammar of Assent, tutte e
tre riconducibili alle caratteristiche della “persona” dell’ Autore. I’Apologia va con-
siderata 7on come un’autobiografia che ne ricostruisce la vita «personale», ma come
un’autobiografia «intellettuale» o «teologica» che ricostruisce la «storia delle sue opi-
nioni religiose», che narra in prima persona le idee, i fenomeni e i principi che «sono
all'interno del suo cuore»122, in quanto vissuti e poi analizzati nelle leggi che ne re-
golano lo sviluppo. La Grammar ¢ 'analisi «grammaticale» e fenomenologica dei ra-
gionamenti «impliciti» della mente che, insieme a quelli «espliciti» e diversamente da
essi, conducono alla credenza religiosa: descrive le regole che sovraintendono all’uso,
da parte della mente, degli elementi costitutivi della lingua dell’assenso di fede. Se
nell’Apologia, il senso illativo, segno dell’«intelligenza viva con la quale scrivo, di-
scuto e agisco»123, ¢ raccontato in prima persona mentre ¢ all’'opera; nella Grammar,
’analisi fenomenologica descrive in terza persona le inferenze formali e non formali
del suo stesso io, riconducendole alle leggi del senso illativo attraverso un continuo
lavoro di astrazione. Il presupposto comune ¢ il fatto che «¢ alla mente viva [living
mind] che dobbiamo guardare per avere i mezzi che ci consentono di usare corretta-
mente principi di qualunque genere, fatti o dottrine, esperienze o testimonianze»124,
In questo gioco di rispecchiamento di sé, I'Idea of @ University &, insieme, la defi-
nizione dell’essenza dell’Universita e la descrizione della mente dello stesso Newman
com’¢ stata formata dall’educazione universitaria. Per quanto la virtl cristiana dell’u-
milta intellettuale lo trattenga dal far coincidere la propria mente con quella che egli
descrive come I'esito della formazione nell’Universital25, tuttavia non ¢ difficile rinve-
nire nella disposizione filosofica della mente formata I'attitudine di Newman a pen-
sare secondo implicazioni piuttosto che per esclusioni, a riconoscere I'intero in ogni
parte, a connettere ogni elemento della propria conoscenza in quel fatto complesso

121 S, PRICKETT, Rowmanticism and Religion. The Tradition of Coleridge and Wordsworth in the Victorian
Church, Cambridge 1976, 174.

122 Cfr. KER, John Henry Newman, 548, e Phil.N. 11, 87; 717.

125 J. H. NEWMAN, Apologia pro vita sua, London 1864-1865, xxiv (Apologia pro vita sua, a cura di F. Mor-
rone, Milano 2001, 130).

124 GA, 360; 1453.

125 Sj consideri la critica che Newman muove alla cosiddetta «religione della ragione» cui si pud giungere
attraverso la coltivazione dell’intelletto, come un monito a se stesso (Idea, 181-184;367-371, e 200-202;
403-405). Per lui fondamentale ¢ la lezione di San Paolo: «Tale era 'umilta di san Paolo, quando si
definiva “I'infimo fra tutti i santi”» (Ef 3,8, zbid., 205), oltre alla testimonianza di san Filippo Neri (cfr.
thid., 234-239; 465-473).

292



Michele Marchetto

che ¢ la verita, secondo il principio dell’armonia. E lo spirito di sintesi a muovere
I'intelletto e il cuore di Newman a raccogliere in un Sistema i fattori costitutivi dell’U-
niversita: essa, infatti, «& il luogo al quale danno il loro contributo migliaia di scuole;
in cui I'intelletto puo vagare e speculare senza rischi, sicuro di trovare il suo simile in
un’attivit antagonistica, e il suo giudice nel tribunale della verita. E un luogo in cui
la ricerca viene spinta in avanti, e le scoperte verificate e perfezionate, 'avventatezza
resa innocua e lerrore svelato, grazie allo scontro fra menti e fra saperi. E il luogo in
cui il professore diventa eloquente, ed ¢ missionario e predicatore, mostrando la sua
scienza nella forma piti completa e pil affascinante, versandola nel cuore dei propri
ascoltatori con lo zelo dell’entusiasmo e la luce del proprio amore verso di essa. E il
luogo in cui il catechista rende buono il suo terreno a mano a mano che procede nella
verita, giorno dopo giorno, con memoria pronta, facendola entrare e rinsaldandola
nella ragione che si va ampliando. [...] E una sede della sapienza, una luce del mon-
do, un ministero della fede, un’Aliza Mater della generazione nascente»126,

293

>
=
=
S




=
=
£
<

L'essenza dell’Universita di John Henry Newman

Riassunto

Questo saggio intende presentare gli aspetti che John Henry Newman (1801-1890)
indica come costitutivi dell’“idea” di Universita, mentre ne esclude altri che pure
sono importanti per I’educazione ma non fanno parte dei compiti dell’istituzione
universitaria: il fine intellettuale (non morale né religioso), la diffusione e I’esten-
sione del sapere (non la ricerca), 'Influenza personale all’interno del Sistema, il
perseguimento del sapere universale. Il punto di vista dal quale Newman considera
I'Universita, ¢ 1'“idea” (o “forma”), intesa secondo un significato, insieme, plato-
nico ed empiristico, che si declina nei suoi sviluppi storici. Coerente con questa
impostazione ¢ lo scopo piu alto che egli attribuisce all’Universita, ossia sviluppare
la “forma” o “natura” della mente, che consiste nella filosofia: una visione inte-
grata e unitaria delle cose. Questa ¢ la virtt dell’eccellenza intellettuale, alla quale
corrisponde il sapere universale che ¢ la “forma” dell’'Universita e che, in quanto
totalita al servizio della verita, non puo non comprendere anche la teologia. I’esito
¢ I’educazione liberale, che comporta la formazione della mente nella sua comples-
sita: intelletto, immaginazione, sentimento, memoria, coscienza, inferenza formale
e inferenza non formale, ragione implicita e ragione esplicita. In cio la riflessione
di Newman contenuta nell’Ildea of a University si salda con quanto egli scrive sulla
struttura della mente e sulla sua coltivazione sia negli University Sermons sia nella
Grammar of Assent sia, rispetto alla sua stessa formazione, nell’ Apologia pro vita sua.

Abstract

This paper aims to present the features that John Henry Newman (1801-1890)
means as essential to the “idea” of a University, while he excludes others that also
are important for education even if they are not part of the ends of a University
institution: the intellectual scope (neither moral nor religious), the diffusion and
extension of knowledge (not the scientific discovery), personal Influence inside Sys-
tem, the attainment of universal knowledge. The point of view from which Newman
looks at University, is the “idea” (or “form”), according to a platonic and empiricist
meaning that guides its historical developments. On this basis the highest scope he
attributes to a University, is the formation of nature of the mind, that consists of
philosophy: a connected view of things. This is the virtue of intellectual excellence,
which corresponds with the universal knowledge that is the “form” of a University,
and, as a whole, implies even theology. The result is the liberal education, that is the
formation of the mind as a complex fact, including intellect, imagination, feeling,
memory, consciousness, formal and informal inference, implicit and explicit reason.
So Newman’s thinking on structure of the mind and its cultivation in Idea of a Uni-
versity, University Sermons, Grammar of Assent, and, as regards his own formation,
in Apologia pro vita sua, has to be considered as a whole.

294



