
Articaolı >aın8 IV 9) 25/7-794

L’essenza dell’Universitä di John Henry
Newman: formazione della entfe
. unıiversalita del Sapere

Michele Marchetto*

ine del’ Universitä nella 082 ESSENZA4

Nella prefazione al Nıine DISCOuUrSses delivered the Catholziecs of Dublin, che cOst1-
tulsconO 1a prima dell’Idea of a Unwersity, Newman indica 1n che (8NXY2] conNnsIiste
ı] ine dell’Universitäa nella WZAS) C3SCHZUA, precisando anche che (8NXY2] esta escluso da]l
SUO1 COMpDIt1.

1.1 ine intellettuale, NO  a morale
In quanto L’Universitäa < luogo DCL l’insegnamento de]l SADEeTre universale>», ı]

s { 1  ( ODO Innanzıtutto «intellettuale», 11011 morale>»!, quindi NEDPDULEC relig10so,
1a morale prevede ftondamento relig10so, ne tale da contemplare coinvolgi-

Ocente A Antropologia filosofica cOMUNLCAZIONE A Filosofia dell’educazione PTCESSO lo
(Istituto Universitario Salesiano A Venezla), IDERE  - del magg10r studclios! italiani A John Henry New.
IHaLl, de] quale ha CUTAaLO oli Scritt£ fılosofiect, oli ScCHIELL sull’ Universitä, PYrOona del FEISIHO San Paolo Oltre

numerosı articoali In Ivyiste miscellanee, oli ha dedicato le monografie I7 Dresentimento Adella verLd,
Tohn Henry Ne1man. Identitä, alteritd, DEFSOHNA Ne10mman. H DYEMALO di Dia Ia JOrmaziONE delPuomo.
E-mail: m.marchetto@iusve it.

NEWMAN, The Idea of UNIveErSsity Defined and IHlustrated In Nine DIiscourses Adelivered Fhe
Catholics of Dublin 11852]1, In Occastonal Lectures and ESSayS addressed Fhe Members of the CLath-
ir UNWersity L1859], London 18/2, 1889, 1 (I’Idea di Untverstitd, In 1D., Scritt£ sull Untversitd, CULIA
A Marchetto, Milano ZU08, Idea) S11 QqUESTO LeCMAa, cftr. MARCHETTO, FOrmaztione Aella
ed educazione ”Orale nelP’ U ninerstita di John Henry NEWwWMAan, MANGANARG MARCHETTO (a
CULIA di), Maestri Derche FEeSTLIMONL Pensare j} futuro CO Tohn Henry Ne10man Edith Stein. I del
CLLONVELNO Internaztonale, Istituto MI Derstitario Salestiano Venezid, F9-20) GEHNALO 207 /, KRoma-C.ıtta de]
Vatlicano ZUL7, 307-346, ( anesimoO secolare UINANESLIMO spirituale nell’idea di educazione di John
Henry NEwmMan, In MANGANARG VIMERCATI (a CULIA di), FOrmare {FAaSs-FOFMMAVE ”’400 Per HÜE
SFOF1A della fılosofia LOFHHE haidela, Pıisa ZUL/, 199-2 14: Festan0 molto sienificative le bagıne A
NEDONCELLE, Introduction, In CHDVES philosophiques de NEwmMan, trad A Jankelevitch, Parıs 1945,
1/9-191 (“ ’ humanisme de ewman ”)

2A5 /257

RTLu XXIV (2/2019) 257-294Articoli

L’essenza dell’Università di John Henry 
Newman: formazione della mente
e universalità del sapere

Michele Marchetto*

1. Il fine dell’Università nella sua essenza

Nella prefazione ai Nine Discourses delivered to the Catholics of Dublin, che costi-
tuiscono la prima parte dell’Idea of a University, Newman indica in che cosa consiste 
il fine dell’Università nella sua essenza, precisando anche che cosa resta escluso dai 
suoi compiti. 

1.1. Il fine intellettuale, non morale

In quanto l’Università «è un luogo per l’insegnamento del sapere universale», il 
suo scopo è innanzitutto «intellettuale», «non morale»1, quindi neppure religioso, 
se la morale prevede un fondamento religioso, né tale da contemplare il coinvolgi-

*	 Docente di Antropologia filosofica e comunicazione e di Filosofia dell’educazione presso lo IUSVE 
(Istituto Universitario Salesiano di Venezia), è uno dei maggiori studiosi italiani di John Henry New-
man, del quale ha curato gli Scritti filosofici, gli Scritti sull’Università, Prova del teismo e San Paolo. Oltre 
a numerosi articoli in riviste e miscellanee, gli ha dedicato le monografie Un presentimento della verità, 
John Henry Newman. Identità, alterità, persona e Newman. Il primato di Dio e la formazione dell’uomo. 
E-mail: m.marchetto@iusve.it.

1	 J. H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated I. In Nine Discourses delivered to the 
Catholics of Dublin [1852], II. In Occasional Lectures and Essays addressed to the Members of the Cath-
olic University [1859], London 1872, 1889, ix (L’Idea di Università, in Id., Scritti sull’Università, a cura 
di M. Marchetto, Milano 2008, 9; Idea). Su questo tema, cfr. M. Marchetto, Formazione della mente 
ed educazione morale nell’Università di John Henry Newman, in P. Manganaro – M. Marchetto (a 
cura di), Maestri perché testimoni. Pensare il futuro con John Henry Newman e Edith Stein. Atti del 
Convegno Internazionale, Istituto Universitario Salesiano – Venezia, 19-20 gennaio 2017, Roma-Città del 
Vaticano 2017, 307-346, e Umanesimo secolare e umanesimo spirituale nell’idea di educazione di John 
Henry Newman, in P. Manganaro – E. Vimercati (a cura di), Formare e tras-formare l’uomo. Per una 
storia della filosofia come paideia, Pisa 2017, 199-214; restano ancora molto significative le pagine di M. 
Nédoncelle, Introduction, in Oeuvres philosophiques de Newman, trad. di S. Jankélévitch, Paris 1945, 
179-191 (“L’humanisme de Newman”).



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

ENTO att1VO della Chiesa. QÜuesto DINCIDIO viene ribadito da Newman 1n una breve
introduzione, scritta nel 1U SNO 1822, che intendeva far precedere alla pubblicazione
1n fascicolo de]l DISCOUrSe VIL, PreOCCUPDALO DCL oli eventuali fraintendiment] cheODTLUN7 rebbero potut1 SUTSCIC dalla propria definizione?2. Egli SCILlVve che l’oggetto dell’idea
d Universita < ı] SaDeCIC 1n quanto tale», 1n erm1inı] DIU articolati
anche 1n un’altra versione della medesima introduzione: «1 / L’Autore| 110  - dichia-

di qul degli ffetti in dıretti dell’educazione unıversitarla. Questi SOL10

religios]. 51 DIODONEC di trattarne debito. Ma qu1 parla de]l ine diretto
dell’Universitäa ıin una cCop1a, CO  — l’aggiunta: e  1n quanto distinta dalla Chiesa” ]
Questo ine ı] SADEFEe, 1n am p10 11S5O della parola, coltivazione dell’intelletto
1n quanto tale. I} fine diretto dell’Universitäa ı] SAaDECIC nello STESSO modo 1n Cul ı]
ine diretto de] (‚ommerc10 1a ricchez77za. OMmMe oli uOom1nı] DOSSONO OSSCTEC religiosi
11 1a ricchezza, 'Os1 DOSSONO OSSCTEC religiosi 11 ı] SaDCIC., OMmMe 1a ricchezza
110  - rende religlosi oli uOomIn1, NEDPDULEC lo fa Sapere»).

La medesima preoccupazlone di distinguere 1a funzione dell’Universitäa dalla INIS-
S10Ne della Chiesa OWV! Newman nel dell’Appendice che CCOMDASNA D7

Egli V1 sostlene che «V’educazione dell’intelletto 1a diffusione de]l SAaDECIC
ı] fine diretto dell’Universitä», precisando che, (G)1R{5 accadeva DCI ’ Accademıia di

Ätene, KW chiamata persegulre 1a ver1ta*: che ı] s { 1  ( ine 110  - ne 1a sclenza ne 1a
letteratura 1n quanto tali, 1a «coltivazione \ culture| dell’intelletto>»: C, infine, che
da]l S1101 COMpDI1t1 esta eschusa Vl’educazione morale, che viene Invece affıdata ad altre
isti1tuz1on]1 SO nel della stor1a DCI Protegsere 1a morale Oormare una dispo-
S1710nNe religiosa 1n coloro che, frequentando l’Universitä, 11O espost1 ad influenze
malvagie?.

La inMissione che definisce ’ “idea” dell’Universitäa nel - { 14  ( insieme, 1a “{l O11-

cezlone formale», 1a y{l «CS55CHZAU>, coincide CO  - C10 che 1n generale oli uom1n1] hanno

DISCOUFSE VI, Cul titolo nell’edizione 18572 dei DIiscourses Fhe Scope and Nature of UNWeErsity
Education C114 “Philosophical Knowledge Its (n End’ che, COLILNC S11CCESSIVI ditferenza dei
brecedenti, Newman L1°  - Lenne mal, nelle edizioni S11CCESSIVE mMuto l titolo “Knowledee 1ts (n
End” SOsStItuNL l “General Knowledge viewed ()ne Philosophy”), che egli derise A
PEI ULla serle A rag10n1 L1°  - brive A contraddizioni: U: conflitto C ()I11 Papa Pıo ul modoa
A intendere la FOrma del’educazione uniıversitarla, DIU IHC1IL10 direttamente subordinata alla dottrina
cattolica: la imitata pbertinenza de] DISCOUFSE rispetto al tem1 A Carattere educativo, la ALLCALLIZA
A armon13 C O)1I1 oli altrı DISCOUFSES. L’introduzione, della CUu1 SLTLESUTA es1stono ben LTE vers10n1, fü Dol
(OTIHNEsSSa indicazione dello STESSO Newman al rilegatore.

MCGRATH, CUWMANS UNWersity. Idea and Reality, London-New York-Toronto 195L1, 169-170
Newman cita ()razio (Epistolae, 1L, lib 1L, 45) «Inter sylvas Academı UUXIEIE DEY HE (} NEWMAN,

1852 Appendix, In 1D., The Idea of a Untversity, d by Ker, Oxtord 1976, 45), Rıise and Progress
of UNWwersities, In Historical Sketches, ILL, London 18/2, Al{ 18-25:; Ortgine Svtluppo Aelle Untversitd,

1ID., Scritt£ sull Universitd, 1025 ILD
Cir. hid 435-455

255258

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

mento attivo della Chiesa. Questo principio viene ribadito da Newman in una breve 
introduzione, scritta nel giugno 1852, che intendeva far precedere alla pubblicazione 
in fascicolo del Discourse VI, preoccupato per gli eventuali fraintendimenti che sa-
rebbero potuti sorgere dalla propria definizione2. Egli scrive che l’oggetto dell’idea 
di Università «è il sapere in quanto tale», concetto presente in termini più articolati 
anche in un’altra versione della medesima introduzione: «1. [L’Autore] non dichia-
ra di trattare qui degli effetti indiretti dell’educazione universitaria. 2. Questi sono 
religiosi. 3. Si propone di trattarne a tempo debito. 4. Ma qui parla del fine diretto 
dell’Università [in una copia, con l’aggiunta: “in quanto distinta dalla Chiesa”]. 5. 
Questo fine è il sapere, in un ampio senso della parola, o coltivazione dell’intelletto 
in quanto tale. 6. Il fine diretto dell’Università è il sapere nello stesso modo in cui il 
fine diretto del Commercio è la ricchezza. 7. Come gli uomini possono essere religiosi 
senza la ricchezza, così possono essere religiosi senza il sapere. 8. Come la ricchezza 
non rende religiosi gli uomini, neppure lo fa il Sapere»3. 

La medesima preoccupazione di distinguere la funzione dell’Università dalla mis-
sione della Chiesa muove Newman nel § 1 dell’Appendice che accompagna i Di-
scourses. Egli vi sostiene che «l’educazione dell’intelletto o la diffusione del sapere 
è il fine diretto dell’Università», precisando che, come accadeva per l’Accademia di 
Atene, essa è chiamata a perseguire la verità4; che il suo fine non è né la scienza né la 
letteratura in quanto tali, ma la «coltivazione [culture] dell’intelletto»; e, infine, che 
dai suoi compiti resta esclusa l’educazione morale, che viene invece affidata ad altre 
istituzioni sorte nel corso della storia per proteggere la morale e formare una dispo-
sizione religiosa in coloro che, frequentando l’Università, erano esposti ad influenze 
malvagie5. 

La missione che definisce l’“idea” dell’Università nel suo insieme, o la sua «con-
cezione formale», la sua «essenza», coincide con ciò che in generale gli uomini hanno 

2	 Il Discourse VI, il cui titolo nell’edizione 1852 dei Discourses on the Scope and Nature of University 
Education era “Philosophical Knowledge its Own End”, e che, come i successivi e a differenza dei 
precedenti, Newman non tenne mai, nelle edizioni successive mutò il titolo in “Knowledge its Own 
End” e sostituì il V (“General Knowledge viewed as One Philosophy”), che egli decise di omettere 
per una serie di ragioni non prive di contraddizioni: un presunto conflitto con Papa Pio IX sul modo 
di intendere la forma dell’educazione universitaria, più o meno direttamente subordinata alla dottrina 
cattolica; la limitata pertinenza del Discourse V rispetto ai temi di carattere educativo, e la mancanza 
di armonia con gli altri Discourses. L’introduzione, della cui stesura esistono ben tre versioni, fu poi 
omessa su indicazione dello stesso Newman al rilegatore.

3	 F. McGrath, Newman’s University. Idea and Reality, London-New York-Toronto 1951, 169-170. 
4	 Newman cita Orazio (Epistolae, II, lib. II, 45): «Inter sylvas Academi quærere verum» (J. H. Newman, 

II. 1852 Appendix, in Id., The Idea of a University, ed. by I. Ker, Oxford 1976, 435, e Rise and Progress 
of Universities, in Historical Sketches, III, London 1872, 27 e 18-23; Origine e sviluppo delle Università, 
in Id., Scritti sull’Università, 1023 e 1007-1019; HS III).

5	 Cfr. ibid., 435-438.



Mıchele Marchetto

1n entfe quando parlano di Universita 1n erm1inı] «DOopolari»: <<1111 luogo DCL DEISONC
ıstyabe di SCLEHZA, OTIDO ISEFULLO, una srande Corporazlione, CO  — Drofessori di arte

dı SCLENZA, CO  - acolta di teologia, diyitto medicind, CO  - dispute dı [OgiCd, CO  - esamıl Artıcol|de]l profitto intellettuale, CO  - diplomi CMDrova dell’ottenimento di quel profitto>»®©.
I} che 110  - esclude che ACCANTLO acl RNa C1 S1aNO altre ist1tuz10nNl1, event], attıvıta, ina
1z7zate SCopIl religios]1, che, nondimeno, 10  — cCOsSt1tulsSconO V’essenza. Che quest1
caratterl1 corrispondano acl «fatto StOr1CO>, SSCIVA Newman, impossibile S12 da
contutare S12 da DIOVAaLIC, DCI quanto esli STESSO cerchi conferma nella stor1a, nelle
scuole monastiche cattedrali prima dopo Carlo Magno nelle ormgını dell’Univer-
s1ta di (Oxtord?.

ine della diffusione delP’estensione del SaAaPCIC, NO  a della ricerca
scientifica: Influenza personale Sistema

In secondo luogo, fine diretto dell’Universitäa «Ja diffusione l’estensione de]l
CI  » 10  — «Ja sclentifica flosofica»®, Oss1a s { 1  ( « 4VANZAMENTLO \ advan-
cement |>», CC significativa dell’opera di Francıis Bacon, The Advancement of Learniıng
), che, infatti, pProspetta Ssistema de]l SaDeCIC Analizzato al DIOSTCSSO delle
E 10  — all’insegnamento®. Del CSTO, SSCIVA Newman, Ll’Universitäa fosse
Analizzata alla F1cerCca, 10  — sarebbero necessarl oli studenti, che, invece, Insieme al
docenti, cOst1tulscono l’anima.

In realtäa, confine che Newman raccla fra l’insegnamento 1a tcerca scientifica,
almeno 1n linea di PIMNC1IDIO, 10  — 'OSs1 S paragonando Ll’Universitäa ad
impero, attribuisce acl KW 1a funzione d protett1vo>» 10  — solo de] SAaDECIC

della sclenza, anche «della tcerca della SCODerta, dell’esperimento della
speculazione»10, 51 tratta d un’affermazione contermata dagli intendiment]! operatıvı
di Newman, che prevedeva di ondare istituz1on]1 dal valore intrinseco che OSSEeTrO
11110 presentI1 oli studenti), (G)183{° OSsServator10 astronom1Co, dipartimento di
archeologia, ospedale, scuole DCL sviluppare le Isorse mater]lalı de] terr1tor10 irlan-

Ihid., 435

Ihid., 455-45 /: cftr. ILL, 150-162:; 1/0-1/1:;:
Idea, IX
Nell’ Idea Newman c1ita SPCSSO Bacone, In harticolare In relazione alla f1losofia dell’utilitä: «Non C114 la
vIrtu morale la linea In CUu1 egli intraprese Istrulre oli LOMINL. La S{I1A mlssione C114 l’incremento de]
godimento fisico della eomoditä soclale: ha realizzato la S{I1A cCONcCEezZIONE l [ 10 In modoa
assolutamente sorprendente impressionante, (Quası Ogn1 S107N0 abbiamo germosglıi SCINDIE freschl,
bocecioli fior1, destinat! frutti quel Mag1cCO albero della OLLOSCCI1IZA che egli blanto,

al quale L1°  - C €  A LESSULLO A no1 forse, eCCeito molti boverl, che L1°  - debba, L1°  - la 1ta FESCNLE,
almeno l CAbo quotidiano, la salute generale benessere>» (£bid. 1L18-119:; 249-251)
Ihid., 459:; 8I/

259259

Michele Marchetto

A
rticoli

in mente quando parlano di Università in termini «popolari»: «un luogo per persone 
istruite e di scienza, un corpo istruito, una grande corporazione, con professori di arte 
e di scienza, con facoltà di teologia, diritto e medicina, con dispute di logica, con esami 
del profitto intellettuale, con diplomi a riprova dell’ottenimento di quel profitto»6. 
Il che non esclude che accanto ad essa ci siano altre istituzioni, eventi, attività, fina-
lizzate a scopi religiosi, che, nondimeno, non ne costituiscono l’essenza. Che questi 
caratteri corrispondano ad un «fatto storico», osserva Newman, è impossibile sia da 
confutare sia da provare, per quanto egli stesso ne cerchi conferma nella storia, nelle 
scuole monastiche e cattedrali prima e dopo Carlo Magno o nelle origini dell’Univer-
sità di Oxford7. 

1.2. Il fine della diffusione e dell’estensione del sapere, non della ricerca 
scientifica: Influenza personale e Sistema

In secondo luogo, il fine diretto dell’Università è «la diffusione e l’estensione del 
sapere», non «la scoperta scientifica e filosofica»8, ossia il suo «avanzamento [advan-
cement]», eco significativa dell’opera di Francis Bacon, The Advancement of Learning 
(1605), che, infatti, prospetta un sistema del sapere finalizzato al progresso delle co-
noscenze, non all’insegnamento9. Del resto, osserva Newman, se l’Università fosse 
finalizzata alla ricerca, non sarebbero necessari gli studenti, che, invece, insieme ai 
docenti, ne costituiscono l’anima. 

In realtà, il confine che Newman traccia fra l’insegnamento e la ricerca scientifica, 
almeno in linea di principio, non è così netto se, paragonando l’Università ad un 
impero, attribuisce ad essa la funzione di «potere protettivo» non solo del sapere 
e della scienza, ma anche «della ricerca e della scoperta, dell’esperimento e della 
speculazione»10. Si tratta di un’affermazione confermata dagli intendimenti operativi 
di Newman, che prevedeva di fondare istituzioni dal valore intrinseco (che fossero o 
meno presenti gli studenti), come un osservatorio astronomico, un dipartimento di 
archeologia, un ospedale, scuole per sviluppare le risorse materiali del territorio irlan-

6	 Ibid., 435.
7	 Ibid., 435-437; cfr. HS III, 150-162; 1243-1265, e 170-171; 1279-1281.
8	 Idea, ix; 9.
9	 Nell’Idea Newman cita spesso Bacone, in particolare in relazione alla filosofia dell’utilità: «Non era la 

virtù morale la linea in cui egli intraprese a istruire gli uomini. […] La sua missione era l’incremento del 
godimento fisico e della comodità sociale; e ha realizzato la sua concezione e il suo progetto in modo 
assolutamente sorprendente e impressionante. Quasi ogni giorno abbiamo germogli sempre freschi, 
boccioli e fiori, destinati a maturare in frutti in quel magico albero della conoscenza che egli piantò, 
e al quale non c’è nessuno di noi forse, eccetto i molti poveri, che non debba, se non la vita presente, 
almeno il cibo quotidiano, la salute e il generale benessere» (ibid., 118-119; 249-251).

10	 Ibid., 459; 857.



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

dese. Per oli stess1 docenti esli pProspettava un’adeguata preparazlione nella rMCcerca, 1n
modo che POTESSCTO SscCrlvere manualji di letteratura di sclenzall

I} attore realmente diseriminante fra l’insegnamento la rtcerca peroö ı]ODTLUN7 fra docenti studenti. Riprendendo quanto SCIlve ı] cardinale (HaCcınto Sigismondo
Gerdlil (1718-1802), antagonista dell’idea di educazione d Kousseau, Newman di
stingue le Universita, istitulte DCL «INSEFNAVE le sclenze aglı allievt», dalle AÄccademie,
che 61 TODONSONO Invece <«HIIEUODE vwcerche>». DYaltra D un (8KY2] insegnare, tra

scoprire; 1n ENCIEC le due 271011 10  — 61 Mtrovano nella medesima DEISONA, anzl,
mentfre chi insegna de]l assorbito dalla relazione CO  — SUO1 allievi al da
110  - ne ne energla DCT altro, chi 61 impegna nella MCcErCA, lo fa nella soli-
tudine nell’isolamento, anche quando 61 trov1 all’interno di una Universital2. Questa
ftondamentale differenza ALLEeSTATLA anche fatto che, secondo ordine logico
prima ALICOTLA che StOr1Co, all’inizio l’Universitäa für DE di DEYSONE, di professori che,
nel CONTEMDO, 110 anche predicatori inlissionarı che, 1n QuESTO, eserc1itavano una

profonda influenza chi I ascoltava IM SEegUlVA. Solo CO  — la di quelle C  -
C1 61 OSsSC CONTO che quanto GTA NAtfO 1n virtu della loro influenza <arehbbe DOTULO

sopravvivere solo all’azione personale 61 fosse agg1unto ı] Sistema, Oss12 61 fosse
COompluto di istituzionalizzazione che AVOCSSC dotato ’Universitäa di-
t1, di un autorIitäa, di discipline di collegil?,

Influenza personale Sistema 61 cOsSt1tulScCONO OS1 (G)183{° due PrINC1Ip1 all’origine
dell’Universitäa nella WL ESSECHZA 1a prima designa 1a capacıta delle DEISONC d incidere
l’una sull’altra, 1n particolare ı] docente s11] discente: ı] secondo indica l’ordine, 1a
[6)  y l’organizzazlione, ı] SOVEINO de]l process1 educativi all’interno dell’Universita.
SS1 110  - SOL10 affatto 1n Contrapposizi1one, 1n polare 1n quanto deri-
VAU”lLlO direttamente dalle «due forze imotric1 che mandano avantı ı] mondo>» che
Newman TcoNnOscCe nella perfezione d Dio14 Ne l’influenza personale (G)1R{5 elemen-

11 NEWMAN, My Campaten IM Ireland, Payt Cathaolic UNIveErSsity KepDorts and O)ther Papers, Aberdeen
1896, 06-97 111 (Campaten). Newman afferma che <} fine dell’educazione ’essere U1IFLa-

In SLESSO, la ICIa herfezione della S{I1A Natura. Essa L1°  - PEI trasformare l mondoa
pluttosto ET trasformare no1 StEeSSI. Dovremmo voler ESSCIC dei Socrate insoddisfatti pluttosto che
dei malalı soddistfatti, invero, Ss1AM0 davvero sagol1, dovremmo voler ESSCIC dei Socrate insoddisfatt!
pluttosto che dei Socrate soddisfatti, berche solo cOos1 rendiamo herfettamente chlaro che NOSITO CIO

L1°  - la soddistazione Socrate>» (A (LULLER, The Impertial Intellect Study of Newman’s
Educational Ideal, New Haven-London 195), 226) Sulla questione de] fra Unitversita Mcerca

Newman, cfr. HARROLD, Tohn Henry Ne1man: An EXDOSLLOFY and Cyitical Study of his Mind,
Thought and Art, London 1945, 78 MCGRATH, The ( LONSECKALION of Learning, Dublin 1962, Z221-225:;

SHRIMPTON, The "Making of Men” The Idea and Realtty of Newman’s UNWersity IM Oxford and Daub-
lin, Leominster Z2014, 115-114

12 Cir. Idea, X1-XIV: 15-17
15 Cir. 11L, {1-18);
14 Ihid., {2:; 1105

260260

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

dese. Per gli stessi docenti egli prospettava un’adeguata preparazione nella ricerca, in 
modo che potessero scrivere manuali di letteratura e di scienza11. 

Il fattore realmente discriminante fra l’insegnamento e la ricerca è però il rapporto 
fra docenti e studenti. Riprendendo quanto scrive il cardinale Giacinto Sigismondo 
Gerdil (1718-1802), antagonista dell’idea di educazione di Rousseau, Newman di-
stingue le Università, istituite per «insegnare le scienze agli allievi», dalle Accademie, 
che si propongono invece «nuove ricerche». D’altra parte, una cosa è insegnare, altra 
è scoprire; e in genere le due azioni non si ritrovano nella medesima persona; anzi, 
mentre chi insegna è del tutto assorbito dalla relazione con i suoi allievi al punto da 
non avere né tempo né energia per altro, chi si impegna nella ricerca, lo fa nella soli-
tudine e nell’isolamento, anche quando si trovi all’interno di una Università12. Questa 
fondamentale differenza è attestata anche dal fatto che, secondo un ordine logico 
prima ancora che storico, all’inizio l’Università fu opera di persone, di professori che, 
nel contempo, erano anche predicatori e missionari e che, in questo, esercitavano una 
profonda influenza su chi li ascoltava e li seguiva. Solo con la morte di quelle perso-
ne ci si rese conto che quanto era nato in virtù della loro influenza sarebbe potuto 
sopravvivere solo se all’azione personale si fosse aggiunto il Sistema, ossia se si fosse 
compiuto un processo di istituzionalizzazione che avesse dotato l’Università di statu-
ti, di un’autorità, di discipline e di collegi13.

Influenza personale e Sistema si costituiscono così come i due principi all’origine 
dell’Università nella sua essenza: la prima designa la capacità delle persone di incidere 
l’una sull’altra, in particolare il docente sul discente; il secondo indica l’ordine, la 
norma, l’organizzazione, il governo dei processi educativi all’interno dell’Università. 
Essi non sono affatto in contrapposizione, ma in rapporto polare in quanto deri-
vano direttamente dalle «due forze motrici che mandano avanti il mondo» e che 
Newman riconosce nella perfezione di Dio14. Se l’influenza personale come elemen-

11	 J. H. Newman, My Campaign in Ireland, Part I. Catholic University Reports and Other Papers, Aberdeen 
1896, 96-97 e 111 (Campaign). Newman afferma comunque che «il fine dell’educazione è l’essere uma-
no in se stesso, la mera perfezione della sua natura. Essa non è il mezzo per trasformare il mondo ma 
piuttosto per trasformare noi stessi. […] Dovremmo voler essere dei Socrate insoddisfatti piuttosto che 
dei maiali soddisfatti, e invero, se siamo davvero saggi, dovremmo voler essere dei Socrate insoddisfatti 
piuttosto che dei Socrate soddisfatti, perché solo così rendiamo perfettamente chiaro che il nostro vero 
scopo non è la soddisfazione ma Socrate» (A. D. Culler, The Imperial Intellect. A Study of Newman’s 
Educational Ideal, New Haven-London 1955, 226). Sulla questione del rapporto fra Università e ricerca 
in Newman, cfr. C. F. Harrold, John Henry Newman: An Expository and Critical Study of his Mind, 
Thought and Art, London 1945, 98; F. McGrath, The Consecration of Learning, Dublin 1962, 221-223; 
P. Shrimpton, The “Making of Men”. The Idea and Reality of Newman’s University in Oxford and Dub-
lin, Leominster 2014, 113-114.

12	 Cfr. Idea, xi-xiv; 15-17. 
13	 Cfr. HS III, 77-78; 1113-1115.
14	 Ibid., 72; 1103.



Mıchele Marchetto

Orlginarı0 dell’Universitä, l’«essenza», Sistema garantısce l’«integritä»,
Oss1a un esistenza s1cura confortevole, <1111 dono agg1unto alla {{l natura,
quale quella Aatura 61 completa, DUO agıre, realizzare ı] s { 1  ( fine, 110  - 61 'Ova Artıcol|1n condizion]! facıli>1>. Accade (G)1R{5 DCT 1a relazione fra l’essenza dell’uomo
le condizion]! ftondamentalji della “{l SOpravvivenza: infatti, DOsSs1aMO GSSCTITC UuOM1N1
nell’essenza anche ’aria l’acqua, 110  - Vlvere lungo; l’essenza
dell’uomo 10  — include Ll’aria che resplrlamo ne l’acqua che beviamo, quest1 due
elementi SO110 assolutamente necessarl alla {{l esistenza alla “{l completezza di
uomaol16. Cosicche Newman DUO affermare che L’Universitäa <1111 luogo di COMUNILCA-
zione circolazione de] pensiero ALr AVersSO relazion] personali»>!7, che mAatfurano 61
realizzano all’interno de] Sistema.

Universıta Chiesa Cattolica: <<  » «integrita>»
Infine, che lo ODO dell’Universitäa S12 intellettuale esclude che KW conslista

nell’educazione religiosa, ı] che DONC 1a questlone de] fra l’istituzione unl-
versitarıa 1a Chiesa cattolica, CO  — le rispettive Analita. In proposito Newman distin-
SAUC fra L ’«essenza» dell’Universitä, «idea d Universita 1n ASLYALLO>>, 1a «Dratica»:
ı] ine intellettuale definisce l’essenza dell’Universitäa «indipendentemente dalla “{l

relazione CO  - 1a Chiesa»: nella pratica («practically speakıing>») KW 110  - DUO GSSCTEC

Universita nel plenO adempimento de]l - { 14  ( COMp1tO «SCIHZA4 l’aluto della Chiesa», che
1a tlene ferma nella edeltäa alla “{l funzione evitando peroö di modificarne ı] CArAatte-

essenzialel8 Per QqueESTO, 1n erm1inı analoghi quelli che regolano ı] fra
influenza personale Sistema, 1a Chiesa, DUL 110  - essendo dell’essenza dell’Uni
versita, necessarl1a alla y{l «integrita».

Sullla medesima linea SO110 le CONVINZ1ION] da Newman nell’Appendice al

15 Ihid., L8U: 1297

Cir. AÄRISTOTELE, Etica Nicomacheda, ER 11L, 180-1E1:; «Tinfluenza hersonale de]
AaeSITO In ULla misura resce fare IECIL10 de] Ss1istema accademico, l Ssistema L1°  - DuO AS-

solutamente fare IECIL10 dell’influenza hersonale., C‚on l’influenza C €  A vita, A 665541 L10: n e  I
Un Ssistema accademıico ’influenza hersonale dei maestr1i SU1 discepoli, Inverno artıco: creera
un Unitversita imprigionata nel ohiaccio, bietrificata, rigida, nient’altro> (H8 11L, /4:;

17 ILL, G: G / «] brincıpi generali A Ognl mater1a, IN pOTETE apbprendere dai ir C ASa VOSLIra; l
dettaglio, l colore, LONO, l’atmostera, la 1ta che la rende VIva, QUESTO, lo dovete cogliere In
coloro nel quali O14 VIVe> (1bid. 991-993) ALLCOT A} «La cOMuUNItA del o10vanı costitulra u  '
Incarnera un’idea peculiare, rappresenterä ULla dottrina, MmMINIStrera codice A COMPOIMAMENLO,
fornira dei brincıpi A bensiero A AVA(Q131 Dara 1ta ad insegnamento VIVO, che nel de]
brenderä la ftorma A ULla tradizione che 1 auto-Derpetuag, A GENLUS loci, COINEC volte lo 1 chlama:
che dimora nella C ASa OV e Nato, che impregna A SE da forma, DIU IHECIO, IDERE  - ad ULNQ, ad Ognl
individuo che nel de] viene la s{ 1A4 ombra>» (Idea 14 /: 301-303)
Idea, IX

261261

Michele Marchetto

A
rticoli

to originario dell’Università, ne è l’«essenza», il Sistema ne garantisce l’«integrità», 
ossia un’esistenza sicura e confortevole, «un dono aggiunto alla sua natura, senza il 
quale quella natura è sì completa, e può agire, e realizzare il suo fine, ma non si trova 
[…] in condizioni facili»15. Accade come per la relazione fra l’essenza dell’uomo e 
le condizioni fondamentali della sua sopravvivenza: infatti, possiamo essere uomini 
nell’essenza anche senza l’aria e l’acqua, ma non potremmo vivere a lungo; l’essenza 
dell’uomo non include l’aria che respiriamo né l’acqua che beviamo, ma questi due 
elementi sono assolutamente necessari alla sua esistenza e alla sua completezza di 
uomo16. Cosicché Newman può affermare che l’Università è «un luogo di comunica-
zione e circolazione del pensiero attraverso relazioni personali»17, che maturano e si 
realizzano all’interno del Sistema.

1.3. Università e Chiesa Cattolica: «essenza» e «integrità»

Infine, che lo scopo dell’Università sia intellettuale esclude che essa consista 
nell’educazione religiosa, il che pone la questione del rapporto fra l’istituzione uni-
versitaria e la Chiesa cattolica, con le rispettive finalità. In proposito Newman distin-
gue fra l’«essenza» dell’Università, o «idea di Università in astratto», e la «pratica»: 
il fine intellettuale definisce l’essenza dell’Università «indipendentemente dalla sua 
relazione con la Chiesa»; ma nella pratica («practically speaking») essa non può essere 
Università nel pieno adempimento del suo compito «senza l’aiuto della Chiesa», che 
la tiene ferma nella fedeltà alla sua funzione evitando però di modificarne il caratte-
re essenziale18. Per questo, in termini analoghi a quelli che regolano il rapporto fra 
influenza personale e Sistema, la Chiesa, pur non essendo parte dell’essenza dell’Uni-
versità, è necessaria alla sua «integrità».

Sulla medesima linea sono le convinzioni espresse da Newman nell’Appendice ai 

15	 Ibid., 180; 1297.
16	 Cfr. Aristotele, Etica Nicomachea, 1098a, e HS III, 180-181; 1297-1299. «L’influenza personale del 

maestro in una certa misura riesce a fare a meno del sistema accademico, ma […] il sistema non può as-
solutamente fare a meno dell’influenza personale. Con l’influenza c’è vita, senza di essa non ce n’è […]. 
Un sistema accademico senza l’influenza personale dei maestri sui discepoli, è un inverno artico; creerà 
un’Università imprigionata nel ghiaccio, pietrificata, rigida, e nient’altro» (HS III, 74; 1107-1109).

17	 HS III, 6; 987. «I principi generali di ogni materia, li potete apprendere dai libri a casa vostra; ma il 
dettaglio, il colore, il tono, l’atmosfera, la vita che ce la rende viva, tutto questo, lo dovete cogliere in 
coloro nei quali già vive» (ibid., 9; 991-993). E ancora: «La comunità dei giovani costituirà un tutto, 
incarnerà un’idea peculiare, rappresenterà una dottrina, amministrerà un codice di comportamento, e 
fornirà dei principi di pensiero e di azione. Darà vita ad un insegnamento vivo, che nel corso del tempo 
prenderà la forma di una tradizione che si auto-perpetua, o di un genius loci, come a volte lo si chiama; 
che dimora nella casa dov’è nato, e che impregna di sé e dà forma, più o meno, uno ad uno, ad ogni 
individuo che nel corso del tempo viene posto sotto la sua ombra» (Idea, 147; 301-303).

18	 Idea, ix; 9.



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

DISCOUFSES de]l 187)2, dove egli rtlcorre al pronunclament! di alcun] papı (G)1R{5 imemorl1a
stOrıca dell’idea che le Universita SO110 «1st1tuz10n1 DCL la Promozlone delle
ettere delle sclienze, che tendono alla difesa della fede de]l benessere della socleta»,ODTLUN7 ribadire che ı] ine diretto dell’Universitäa intellettuale, DCI quanto un Unmversita
eccleslastica V1 agg1unga Analita religiose, morali sOCc1ali19. tuttavla, precisa New.
I1 all, 61 ouarda alla prospettiva religiosa, 1a formazione dell’intelletto, che ı] ine
PreC1DuUO dell’Universitä, concorda CO  — (ristianesimo solo DCT <<1111 Ce
volte «servizlevole alleato>», volte «Nem1Cco insidioso pericoloso>»20, risolvere
questa tenslione eorıica C, insieme, stor1ca, 10  — sutficiente che nell’Universita 61 Inse-
onl 1a teologia cattolica: C100 110  - 1a renderebbe “cattolica”:; DCL CONTrO, 1a renderebbe
una VOTAd Universita, Oss12 csede de] SaDCIC universale, DCI quanto potenzlale alleato
potenziale nem1co de] (rstianesimo.

evitare che Ll’Universitäa diventi 1a rivale della Chiesa 1n quelle questlon! -
ımentfe teologiche religiose di esclusivo dominio di quest’ultima, conclude N ew.
11al, <arehbhbe necessarla 1a «giurisdizione diretta attıva> della Chiesa << { | di RNa

1n essq»21 Ne deriverebbe una Universita davvero tale perche fedele allo ODO di
insegnare ı] SaDeCIC universale, “cattolica” 1n quanto subordinata alla Chiesa «nello
STESSO modo 1n Cul 11112  ® de]l siudici della Kegina ufficiale della Kegina, tuttavıa
decide 1n cert1 procedimenti legali fra 1a Kegina S1101 suddit1i>22.

Tutt] quest]1 distinguo le PreoCcCupazlonI1 di Newman sembrano rsolversi alla
ine de] DPI1MO paragrafo de] DISCOUFSEe V{I (“Knowledge viewed 1n relation lear-
ning”) dell’edizione definitiva dell’Idea 1n quello che 61 potrebbe considerare
ı] archimedeo Cul poggia 1a “{l cCONcezlonNe del’educazione unlversitarla:
«L’Universita, considerata nella “{l DUCa OC3SCHZA, prima di considerarla (G)183{° u12  ®

SIFUMEHIHTO della Chiesa, ha QqUESTO ine questa nMissione / oss1a 1a coltivazione ed
Cazlone dell’intelletto]: RNa 10  — contempla ne l’impressione moOorale ne 1a produzione
meccanıca / Oossla l’insegnamento delle artı cosiddette utili]: 10  — professa d eserC1-
LAare 1a mMeHtTe ne nell’arte ne nel dovere; 1a {{l funzione 1a cultura intellettuale: qu1
DUO lasclare S1101 studenti, ha SvOlto ı] s {  ( COMp1tO quando ha fatto QUESTO. SSa

1852 Appendix, 455

Idea, 214:; 4A27 51 consider| QqUaNTLO Newman SCILvVe proposito della cosiddetta «religione della
o10ne>» ctr. Idea, 181-184:; 367-371), anche la S{I1A difesa dello spirıto filosofico Insıto nel Vangelo
nel DrImo del sermonı1 bredicatı all’Universitä A Oxtord 1826) ctr. NEWMAN, Fifteen SCerHHHONS
preached hefore Fhe UNIVErSIEY of Oxford, London-Oxtord 1845, 18/2: OQuindict Sermont predicatt all’U-
HIDEYSILA di Oxford, In 1D., Scrtttt fılosofect, CULIA A Marchetto, Milano 3-63 [8)

71 Ihid., 214-7) ID} 425-4) 7 emblematico che «a Tertulliano (alo al due (sregor A Cappadocıa, Aa
loro ad Änastas1lo Sinalta, Aa Iu1 alla seuola A Parlgl, Aristotele C114 ULla parola oltraggiosa; alla fine San
lommaso fece IDERE  - spaccaleena DOrFTLaLOre d’acqua PEI la Chiesa. IDERE  - schiavo forte: la Chiesa
STESSA ha dato la s{1A SANzZIONEe all’uso delle idee dei erminı della s{1A f1losofia teologia» (zbid. 4/7U:
879)

A} Ihid., 459:; AD

262262

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

Discourses del 1852, dove egli ricorre ai pronunciamenti di alcuni papi come memoria 
storica a sostegno dell’idea che le Università sono «istituzioni per la promozione delle 
lettere e delle scienze, che tendono alla difesa della fede e del benessere della società», 
a ribadire che il fine diretto dell’Università è intellettuale, per quanto un’Università 
ecclesiastica vi aggiunga finalità religiose, morali e sociali19. E tuttavia, precisa New-
man, se si guarda alla prospettiva religiosa, la formazione dell’intelletto, che è il fine 
precipuo dell’Università, concorda con il Cristianesimo solo per «un certo tratto»: a 
volte ne è «servizievole alleato», a volte «nemico insidioso e pericoloso»20. A risolvere 
questa tensione teorica e, insieme, storica, non è sufficiente che nell’Università si inse-
gni la teologia cattolica: ciò non la renderebbe “cattolica”; per contro, la renderebbe 
una vera Università, ossia sede del sapere universale, per quanto potenziale alleato o 
potenziale nemico del Cristianesimo. 

Ad evitare che l’Università diventi la rivale della Chiesa in quelle questioni stret-
tamente teologiche e religiose di esclusivo dominio di quest’ultima, conclude New-
man, sarebbe necessaria la «giurisdizione diretta e attiva» della Chiesa «su di essa e 
in essa»21. Ne deriverebbe una Università davvero tale perché fedele allo scopo di 
insegnare il sapere universale, e “cattolica” in quanto subordinata alla Chiesa «nello 
stesso modo in cui uno dei giudici della Regina è ufficiale della Regina, e tuttavia 
decide in certi procedimenti legali fra la Regina e i suoi sudditi»22.

Tutti questi distinguo e le preoccupazioni di Newman sembrano risolversi alla 
fine del primo paragrafo del Discourse VI (“Knowledge viewed in relation to lear-
ning”) dell’edizione definitiva dell’Idea (1873) in quello che si potrebbe considerare 
il punto archimedeo su cui poggia la sua concezione dell’educazione universitaria: 
«L’Università, considerata nella sua pura essenza, e prima di considerarla come uno 
strumento della Chiesa, ha questo fine e questa missione [ossia la coltivazione o edu-
cazione dell’intelletto]; essa non contempla né l’impressione morale né la produzione 
meccanica [ossia l’insegnamento delle arti cosiddette utili]; non professa di eserci-
tare la mente né nell’arte né nel dovere; la sua funzione è la cultura intellettuale; qui 
può lasciare i suoi studenti, e ha svolto il suo compito quando ha fatto questo. Essa 

19	 II. 1852 Appendix, 438.
20	 Idea, 214; 427. Si consideri quanto Newman scrive a proposito della cosiddetta «religione della ra-

gione» (cfr. Idea, 181-184; 367-371), ma anche la sua difesa dello spirito filosofico insito nel Vangelo 
nel primo dei sermoni predicati all’Università di Oxford (1826) (cfr. J. H. Newman, Fifteen Sermons 
preached before the University of Oxford, London-Oxford 1843, 1872; Quindici Sermoni predicati all’U-
niversità di Oxford, in Id., Scritti filosofici, a cura di M. Marchetto, Milano 2005-2014, 3-631; US).

21	 Ibid., 214-215; 425-427. È emblematico che «da Tertulliano e Caio ai due Gregori di Cappadocia, da 
loro ad Anastasio Sinaita, da lui alla scuola di Parigi, Aristotele era una parola oltraggiosa; alla fine San 
Tommaso ne fece uno spaccalegna e un portatore d’acqua per la Chiesa. È uno schiavo forte; e la Chiesa 
stessa ha dato la sua sanzione all’uso delle idee e dei termini della sua filosofia in teologia» (ibid., 470; 
879).

22	 Ibid., 459; 859.



Mıchele Marchetto

educa ’intelletto rAgLONAVE ene 1n le quest10n1, tendere 1a HeYitd
coglierla»23, Artıcol|

Lessenza U idea

Dungque, nella WZIS) C3SCHZUA, L’Universitäa ha (G)1R{5 ine 1a cultura l’educazione
dell’intelletto. Che di vista di Newman S12 quello del’essenza, idea, di
tondamentale importanza: dipendono S12 1a valutazione della realta stOrı1ca delI’U
nıversıta (G)183{° s { 1  ( Sviluppo S12 1a CONVINZIONE che 1a entfe dell’uomo vacla ormata

partiıre dalla {{l AaLura pIU proprIia, la y{l G6SC112724 idea, secondo un impostazione
che concilia approcc10 al mondo sostanzialmente platonico una sensibilitä di
mmatrıce empirIistica.

21 La polarıta ideale-reale

AÄAssumere ’Universitäa nella {{l G6SC1I1124 CONSENTE Newman di collocarsi, DCL 'OSs1
dire, di e{3E! di Ogn1 connotazlone religiosa confessionale che 61 LO attribuire
all’istituzione unıversitarla. Egli, infatti, intende far valere caratter1 dell’Universitäa
1n PNG all’argomentazione della rAgNONE, 110  - 1n virtu dell’autorita, ne quella dell’areci-
VESCOVO di Armagh, Paul Cullen, che l’aveva ochiamato acl erigere L’Universitäa (.attoO-
lica 1n Irlanda, ne quella d DabDa Pıo 1 che l’aveva F1CONOSCIUTO nelutz Rector24 La
ragione la sapıenza inducono Newman indagare «1n astratto>», facendos]i
«difensore>» «IM1INIsStro> di «srande DINC1P10> che egli VV sent1to accolto
914 Oxtford, 1n particolare all’Oriel College2>, dove VV sperimentato IM COMCYEeTO
Ll’Universitäa IM abstracto, Oss1a nella {{l idea, coniugando 1a «forza della logica» CO  —

l’«insegnamento de]l fatti>26 uel «srande DINC1P10> l’idea che anıma l’istituzione
dall’interno che, DPropri0 DCI QqueSsTO, 10  — 61 DUO DENSAIC disgiunta dalla “{l real
ta stor1ca, secondo un logica dell’implicazione t1pıca della disposizione mentale di
Newman. Nel considerare fatt] dell’esperienza, 1a {{l entfe dall’uno all’altro

23 Ihid., 125-126; 263, COTSIVO m10
24 CLampatgn, Per la stora dell’erezione dell’ Universitä Cattolica Irlanda, oltre CL ampatgn

Tohn Henry N mman Autobtiographical WHLINGS, d by Iristram, London-New 'ork 1956,
27 1-359 cftr. anche BARR, Paul Cullen, Tohn Henry NEWMAN, and Fhe C'athaolic UNWWeErSsity of
Ireland, LeomIinster ZU05: KER, Tohn Henry N mman Biography, Oxtord 1%”855, 376
416: SHRIMPTON, The "Makting of Men”

25 Idea, 49

263263

Michele Marchetto

A
rticoli

educa l’intelletto a ragionare bene in tutte le questioni, a tendere verso la verità e a 
coglierla»23. 

2. L’essenza o idea

Dunque, nella sua essenza, l’Università ha come fine la cultura o l’educazione 
dell’intelletto. Che il punto di vista di Newman sia quello dell’essenza, o idea, è di 
fondamentale importanza: ne dipendono sia la valutazione della realtà storica dell’U-
niversità come suo sviluppo sia la convinzione che la mente dell’uomo vada formata 
a partire dalla sua natura più propria, la sua essenza o idea, secondo un’impostazione 
che concilia un approccio al mondo sostanzialmente platonico e una sensibilità di 
matrice empiristica.

2.1. La polarità ideale-reale

Assumere l’Università nella sua essenza consente a Newman di collocarsi, per così 
dire, al di qua di ogni connotazione religiosa e confessionale che si possa attribuire 
all’istituzione universitaria. Egli, infatti, intende far valere i caratteri dell’Università 
in base all’argomentazione della ragione, non in virtù dell’autorità, né quella dell’arci-
vescovo di Armagh, Paul Cullen, che l’aveva chiamato ad erigere l’Università Catto-
lica in Irlanda, né quella di papa Pio IX, che l’aveva riconosciuto veluti Rector24. La 
ragione e la sapienza umane inducono Newman a indagare «in astratto», facendosi 
«difensore» e «ministro» di un «grande principio» che egli aveva sentito e accolto 
già a Oxford, in particolare all’Oriel College25, dove aveva sperimentato in concreto 
l’Università in abstracto, ossia nella sua idea, coniugando la «forza della logica» con 
l’«insegnamento dei fatti»26. Quel «grande principio» è l’idea che anima l’istituzione 
dall’interno e che, proprio per questo, non si può pensare disgiunta dalla sua real-
tà storica, secondo una logica dell’implicazione tipica della disposizione mentale di 
Newman. Nel considerare i fatti dell’esperienza, la sua mente passa dall’uno all’altro 

23	 Ibid., 125-126; 263, corsivo mio.
24	 Campaign, LXXXII. Per la storia dell’erezione dell’Università Cattolica in Irlanda, oltre a Campaign 

e a John Henry Newman: Autobiographical Writings, ed. by H. Tristram, London-New York 1956, 
277-333 (AW), cfr. anche C. Barr, Paul Cullen, John Henry Newman, and the Catholic University of 
Ireland, 1845-1865, Leominster 2003; I. Ker, John Henry Newman. A Biography, Oxford 1988, 376-
416; Shrimpton, The “Making of Men”.

25	 Idea, 7; 49.
26	 AW, 79.



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

ALr AaVeTrsSO una tta reife di relazioni, dalla SETE «dli mondoa dello spIir1to DIU
reale dietro ı] velo de]l fenomeni SCINDIC mutevolj d QqUESTO mondo»?27, secondo lo
SpIrlto de] al quale 1a MNnvIaA. 51 DUO DerCL1Ö ravvisare 1n Newman ADIuSODTLUN7 personale intellettuale che, DIU che DCL antiınomle dualismi, tende procedere
DCT OppOSs1z10N1 poları, che 110  - 61 risolvono dialetticamente 1n una Ss1ntes1 super10re,

FestanO aArmMOoN1Osamente logicamente irrisolte nella loro tensione recCc1proca
attrazlone.

La DIU importante delle polarita newmanlane, quella da Cul 1a “{l personalitä
pIU profondamente SsCcoNaATA, 1a polaritä fra fenomeni mater]lalı 1a realta INnvIsS1-
bile che 1n ess] 61 rende visibile, fra le USC sens1bili p1anO ontologico dotato di
magg10r GSSCTEC de] loro. Questi poli 61 aArmOon1ZzzAanO 1n una «Vlslione inclusiva», 1n Cul,
entrambi, insieme, continuano acl attırare ’interesse di Newman, che l’uno, DUL
Oggettivamente inferiore, prevalga ull’altro, Oggettivamente superlore%8; «] fenomeni
SOL10 (G)183{° de]l quadırI!; nello STESSO 110  - C1 danno una inisura Eesatta ne ı]
CAarattere delle USC ignote che 61 IFTOVAaNO al di 1a di e6s1»297

La particolare disposizione mentale della personalitä di Newman CONsSeNTE d
attribuire all’uso che esli fa de] ermine “idea” significato che oscilla fra quel-
lo platonico quello empIirIst1co, fra quello di OSSEeLLO ideale quello di CONTENUTO
mentale}0 Entrambe le 2CCEez710N1 1110 intese 10  — 1n 11SO STrEetTLAMENTE filosofico,

1n quanto designano un’atmostera intellettuale 1n Cul 61 ormata 1a “{l entfe
In lui, infatti, caratter1 ASTFrAatLLAMENTE metafisici de] platonismo SO110 moderat] da
deciso LFrAatto di umanıta personale che proviene daj Padri alessandrini che fa della
realizzazione della plenezza della DEISONA nell’altro mondoa 10  — una questione 11NEeLAa-

entfe Alosofica teologica, attore vitale personale che riguarda V’esistenza.
C100 10  — NCDPDUIC estranea un esigenza d CONcrefe774 di Cul Newman debitore nel
contronti della mentalita britannica, che VV mediato Padı ALr AaVeTrsSO AÄgostino
d Canterbury: 1a y{l nostalgia DCT mondo immateriale invisibile temperata da

«bisogno di fatt] M gorosamente percepitl, registratl, controllati», secondo quel

27 BOEKRAAD, The Personal Conguest of TIruth Aaccording NEWwWMAan, Louvaln 195), 530-51

Cir. W ALGRAVE, Ne10man Fhe Theologian. The Nature of Beltef and Doctrine Exemplifed IM Hzs
Life and WOrRS, London 1960, 5375 (trad ingl. A Ne10mman. Le Developpement du Dogme, lournat-Parıs
1957), In harziale contraddizione C ()I11 le 21-258, In Cul ’Autore Drefigura bluttosto conflitto fra

due mondi, contorme alla Nnatura «dualistica dialettica de] bensiero>» A Newman. Jean ultton
(OSSCI Va che la logica A Newman «distingue escludere: l’oggettivo l soggett1vo, l’individuale

sociale, trascendente l’immanente L10: S()I110O affatto delle cCategorie ostili> (} (JUITTON, La philo:
sophte de NEWwWMAan, Parıs 1955, 1, rpreso Aa ()BERTELLO, (LONOSCENZA DEFSOHNA nel DENSLEFO di John
Henry NEwmMan, Irieste 1964, 153-163, Ne1man: LOHOSMEHZE metafistca, [ UNINETTI a CULA

di], Tohn Henry Ne10mman. 77 (YISTIANO Che InNLErrOGAa Ia modernitd, (.ltta de] Vatlcano ZU009,
NEWMAN, An ESSay IM atd of a VAHPIMAaY of Assent, London 18/U, 105 (Saggi0 dr HÜE

( FAMMalICa dell’assenso, 1D., Scrattz fılosofict, LOZL1: GA)
Cir. (JUITTON, La philosophte de NEWwWMAan,

264264

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

attraverso una fitta rete di relazioni, mossa dalla sete «di un mondo dello spirito più 
reale dietro il velo dei fenomeni sempre mutevoli di questo mondo»27, e secondo lo 
spirito del tutto al quale la parte rinvia. Si può perciò ravvisare in Newman un habitus 
personale e intellettuale che, più che per antinomie o dualismi, tende a procedere 
per opposizioni polari, che non si risolvono dialetticamente in una sintesi superiore, 
ma restano armoniosamente e logicamente irrisolte nella loro tensione e reciproca 
attrazione. 

La più importante delle polarità newmaniane, quella da cui la sua personalità è 
più profondamente segnata, è la polarità fra i fenomeni materiali e la realtà invisi-
bile che in essi si rende visibile, fra le cose sensibili e un piano ontologico dotato di 
maggior essere del loro. Questi poli si armonizzano in una «visione inclusiva», in cui, 
entrambi, insieme, continuano ad attirare l’interesse di Newman, senza che l’uno, pur 
oggettivamente inferiore, prevalga sull’altro, oggettivamente superiore28: «I fenomeni 
sono come dei quadri; ma nello stesso tempo non ci danno una misura esatta né il 
carattere delle cose ignote che si trovano al di là di essi»29. 

La particolare disposizione mentale della personalità di Newman consente di 
attribuire all’uso che egli fa del termine “idea” un significato che oscilla fra quel-
lo platonico e quello empiristico, fra quello di oggetto ideale e quello di contenuto 
mentale30. Entrambe le accezioni vanno intese non in senso strettamente filosofico, 
ma in quanto designano un’atmosfera intellettuale in cui si è formata la sua mente. 
In lui, infatti, i caratteri astrattamente metafisici del platonismo sono moderati da un 
deciso tratto di umanità personale che proviene dai Padri alessandrini e che fa della 
realizzazione della pienezza della persona nell’altro mondo non una questione mera-
mente filosofica o teologica, ma un fattore vitale personale che riguarda l’esistenza. A 
ciò non è neppure estranea un’esigenza di concretezza di cui Newman è debitore nei 
confronti della mentalità britannica, che aveva mediato i Padri attraverso Agostino 
di Canterbury: la sua nostalgia per il mondo immateriale e invisibile è temperata da 
un «bisogno di fatti rigorosamente percepiti, registrati, e controllati», secondo quel 

27	 A. J. Boekraad, The Personal Conquest of Truth according to J. H. Newman, Louvain 1955, 50-51. 
28	 Cfr. J.-H. Walgrave, Newman the Theologian. The Nature of Belief and Doctrine as Exemplified in His 

Life and Works, London 1960, 328 (trad. ingl. di Newman. Le Développement du Dogme, Tournai-Paris 
1957), in parziale contraddizione con le pp. 27-28, in cui l’Autore prefigura piuttosto un conflitto fra 
i due mondi, conforme alla natura «dualistica e dialettica del pensiero» di Newman. Jean Guitton 
osserva che la logica di Newman «distingue senza escludere; l’oggettivo e il soggettivo, l’individuale e 
il sociale, il trascendente e l’immanente non sono affatto delle categorie ostili» (J. Guitton, La philo-
sophie de Newman, Paris 1933, 81, ripreso da L. Obertello, Conoscenza e persona nel pensiero di John 
Henry Newman, Trieste 1964, 153-163, e Newman: conoscenza e metafisica, in L.F. Tuninetti [a cura 
di], John Henry Newman. Un cristiano che interroga la modernità, Città del Vaticano 2009, 95-123).

29	 J. H. Newman, An Essay in aid of a Grammar of Assent, London 1870, 103 (Saggio a sostegno di una 
Grammatica dell’assenso, in Id., Scritti filosofici, 1021; GA).

30	 Cfr. Guitton, La philosophie de Newman, 82.



Mıchele Marchetto

tip1camente inglese DCI 1a realta embpirica DCL ı] dato CONCTETIO che 110  - solo
VV caratter17z7zato An dall’inizio 1a tcezlone de]l platonismo de]l ecristi1anesimo 1n
Inghilterra, che avrebbe SCONATLO anche cert1 sviluppi dell’Idealismo nella cultura Artıcol|Alosofica britannica fra (J)ttocento Novecento31.

I} significato di realta Oggettivamente ideale quello di esperlenza personalmente
vissuta, rispettivamente «ontologico>» «personale», che Newman attribuisce ter-
mine “idea” 1n virtu della propria disposizione mentale ı] mondoa 1a vita, 10  —

SOL10 Drıvi di un accezlone «soclale»22 La vita di una istıtuz1one, infatti, anımata
alimentata dall’idea che l’ha costitulta 1n orlgine che continua Vivere 1n KWYZI nella
imnisura 1n Cul questa esta fedele quella. In articolo dell’ottobre 1859, che antl-
CIpa V’Essay the Development of Christian Doctrine ), Newman SCIlVve“‘ « Iutt]

S1stem1 che SOL10 V1v1 sOstanz]lali dipendono da DINC1IDIO dottrina interna,
di Cul SOL10 lo sviluppo. Non SOL10 un accidentale d atOomı dall’esterno,
l’espansione di elemento morale dall’interno. considerati dall’interno, SOL10

indistruttibili Ainche dura DIINCIDIO che da loro forma: perche (} la loro vita.
Finche dura 1a loro vita interlore, ess] timediano quanto perdono: VENSONO

tagliate delle partı, fanno NUOVI ramı. Ma quando 1a vita V anch’ess]
Aniscono di esistere: 110  - C1 SOL10 DIU, 61 dissolvono. Per quanto chiar! DOSSaNO
OLa sembrare DCT DO di nella forma di 11112  ® di una nazlone, d una

socleta, di una chiesa, di una universita, d agente morale, ess] SO110 mort]l.
L’unıta esterlore risultato di un ımıta interlore:; quando 10  — C €  x alcunche d
reale all’interno, C100 che AD DAaIe DOCO reale sostanziale quanto volto di
UOIMNO 1n 11112  ® specchio, che 10  — lo SViluppo di un anıma, V’effetto d
determinate leggi esterlorl1 della imater1a>>5.

chlaro che l’idea, 1n quanto anıma di una Istiıtuzione PINCIPIO ultimo della
{{l unita, 10  — DUO GSSCTEC una 111era costruzlone mentale arbitraria, relativa acl
determinato m StOT1CO. N] una realta indipendente che, nella “{l vitalitäa, 61

51 Cir. BOEKRAAD, The Personal Conquest of Iruth, 2/-28, OTLa G Cfr. MUIRHEAD, The PIAtOonic
TYadition IM Anglo-saxon Philosophy. Studies IM Fhe [1IstOry of Idealism IM England and America, London
195L1, 23-32, 72-76, 415-425: MANDER, British Idealism, Oxtord ZULL, 392, 449%, U: SOLARIT,
Le d6couvert. Developpement EF durÖe chez Ne10man EF Bergson, Parıs ZU14, 195-194:

52 51 sviluppano 1 Ocumentano qu1 spuntI presentI In (JUITTON, La philosophte de NEWwMAan, 51-85:
cr. anche W ALGRAVE, Ne10man the Theologtan, 1/1-172 «11 fattore dominante, In Ognl Occaslone,
l’idea In STESSA. Essa (in aristotelico) la formad, l DMNCIpPIO A unıtäa:; uUusa oli individuali COINEC

S1101 strument] ET espandersi, 51 eonsidera che ULla comuniI1ta, mMovimento abbilano ULla 1ta
bropria, l CUu1 Spir1to CUu1 brincıpi vitali 1 riflettono nel s [ 10 COMPOILAMENTLO, L’unitä A ULla SsoOcleta
deriva dall’idea tondamentale ad 6651 legata. la 1ta A ULla socleta allora vista COLILNC l’espressione

la realizzazione A un’idea>».
55 NEWMAN, ESSayS Oyitical and Historical, 1, London 18/L1, 355 Anche broposito de] Movimento

A Oxtord, Newman OSSCI Va che <«<S1 ftormato In IN ad un’idea, che ha sviluppato In A
insegnament1>» ctr. NEWMAN, ( ertain Difficulties felt DYy Anglicans IM C'athaolic Teachting, 1, London
18/2, 101)

265265

Michele Marchetto

A
rticoli

gusto tipicamente inglese per la realtà empirica e per il dato concreto che non solo 
aveva caratterizzato fin dall’inizio la ricezione del platonismo e del cristianesimo in 
Inghilterra, ma che avrebbe segnato anche certi sviluppi dell’Idealismo nella cultura 
filosofica britannica fra Ottocento e Novecento31. 

Il significato di realtà oggettivamente ideale e quello di esperienza personalmente 
vissuta, rispettivamente «ontologico» e «personale», che Newman attribuisce al ter-
mine “idea” in virtù della propria disposizione mentale verso il mondo e la vita, non 
sono privi di un’accezione «sociale»32. La vita di una istituzione, infatti, è animata e 
alimentata dall’idea che l’ha costituita in origine e che continua a vivere in essa nella 
misura in cui questa resta fedele a quella. In un articolo dell’ottobre 1839, che anti-
cipa l’Essay on the Development of Christian Doctrine (1845), Newman scrive: «Tutti 
i sistemi che sono vivi e sostanziali dipendono da un principio o dottrina interna, 
di cui sono lo sviluppo. Non sono una somma accidentale di atomi dall’esterno, ma 
l’espansione di un elemento morale dall’interno. […] se considerati dall’interno, sono 
indistruttibili finché dura il principio che dà loro forma; perché esso è la loro vita. 
[…] Finché dura la loro vita interiore, essi rimediano a quanto perdono; se vengono 
tagliate delle parti, fanno spuntare nuovi rami. Ma quando la vita se ne va, anch’essi 
finiscono di esistere; non ci sono più, si dissolvono. Per quanto chiari possano an-
cora sembrare per un po’ di tempo, nella forma di uno stato, di una nazione, di una 
società, di una chiesa, di una università, di un agente morale, essi sono morti. […] 
L’unità esteriore è il risultato di una unità interiore; ma quando non c’è alcunché di 
reale all’interno, ciò che appare è tanto poco reale e sostanziale quanto il volto di un 
uomo in uno specchio, che non è lo sviluppo corporeo di un’anima, ma l’effetto di 
determinate leggi esteriori della materia»33.

È chiaro che l’idea, in quanto anima di una istituzione e principio ultimo della 
sua unità, non può essere una mera costruzione mentale arbitraria, relativa ad un 
determinato tempo storico. Essa è una realtà indipendente che, nella sua vitalità, si 

31	 Cfr. Boekraad, The Personal Conquest of Truth, 57-58, nota 97. Cfr. J.H. Muirhead, The Platonic 
Tradition in Anglo-saxon Philosophy. Studies in the History of Idealism in England and America, London 
1931, 25-32, 72-76, 415-423; W. J. Mander, British Idealism, Oxford 2011, 392, 449, 550; G. Solari, 
Le temps découvert. Développement et durée chez Newman et Bergson, Paris 2014, 193-194; 

32	 Si sviluppano e si documentano qui spunti presenti in Guitton, La philosophie de Newman, 81-83; 
cfr. anche Walgrave, Newman the Theologian, 171-172: «Il fattore dominante, in ogni occasione, è 
l’idea in se stessa. Essa è (in senso aristotelico) la forma, il principio di unità; usa gli individuali come 
suoi strumenti per espandersi. […] Si considera che una comunità, un movimento abbiano una vita 
propria, il cui spirito e i cui principi vitali si riflettono nel suo comportamento. L’unità di una società 
deriva dall’idea fondamentale ad essa legata. […] la vita di una società allora è vista come l’espressione 
e la realizzazione di un’idea». 

33	 J. H. Newman, Essays Critical and Historical, I, London 1871, 333. Anche a proposito del Movimento 
di Oxford, Newman osserva che «si è formato in base ad un’idea, che ha sviluppato in un corpo di 
insegnamenti» (cfr. J. H. Newman, Certain Difficulties felt by Anglicans in Catholic Teaching, I, London 
1872, 101).



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

impone alle singole iment] (G)1R{5 11112  ® ODO da realizzare}4 In QqUESTO 11SO ad ani\—
1NAarfe 1a formazione de] dogsma cattolico SCINDIEC ı] medesimo DINC1IDIO vivente: «L
d profondo interesse vedere (G)183{° 1a srande idea prenda piede 1n migliaia di iment]ODTLUN7 DCT 1a {{l forza Viva, “come fuoco ardente”, dice Profeta, “chiuso dentro
d loro”, CTESCC 1n loro, alla fine nata ALra VersSO di loro, forse 1n lungo

di annı, anche nella SUCCESSIONE di generaz10n1; cosicche 61 DUO dire che 1a dot
triına uls1 1a entfe de]l cristi1anı pluttosto che GSSCTI1C usata»>> AÄnalogo valore hanno
quesie righe dell’ Essay the Development: «QOuando un’idea, S12 RNa reale I
d Aatura tale da colpire 1a entfe da impregnarla di se, 61 DUO ben dire che KW ha
vita 10€e che VIve nello SpIrlto che l’ha accolta 1n SE (os  1’ le idee matematiche, DCT
quanto S1aNO reali, 110  - DOSSONO C& dirsi delle idee V1ve, almeno nel 11SO COINUNEC

de] erm1ine. Ma quando qualche srande PIINC1IPIO, S12 5 () VOTO falso, CONCEerNenNtTe
1a Aatura ı] ene ’ordine politico dovere morale 1a religione,
en nella cerchia di una moltitudine di UuOM1N1 attıra l’attenzione, allora 10  —

soltanto rcevuto passıyamente 1n questa quella forma da maolti spirıt1, diviene 1n
loro DINCIDIO att1VOo che I acl una SCINDIEC UOV: contemplazione di STESSO,
alla y{l applicazione 1n camp1 divers]1 alla {{l propagazıone 1n ogn1 direzione»26. 51
comprende allora perche, apprestandosi all’impresa di ondare ’Universitäa cattolica
1n Irlanda, Newman SCIlva all’amico Ambrose St JTohn che «Tuttfe le USC SO110 bartı di

61 devono fare 1n 24SEC acl un zdea»3Tt
I} CArattere vitale unlitarıo dell’idea PIMNC1IDIO, anıma delle isti1tuz1on]1 storiche,

CINCISC (G)1R{5 la peculiaritä dell’Universitäa newmanıl1ana rispetto alle UOWV! forme d
Universita professionalizzanti che 61 11110 affermando ne] Kegno Unito partiıre da
oli annnı vent]1 dell’ Ottocento. Del loro Ssosten1ltor1 autori Newman dice che SOL10

DValıcı> DCT perdere m 1n quelle che ess] definirebbero «fantasticherie>»
che, 1n realtäa, COSt1tUlSCONO l’essenza 1a quale 10  — 61 potrebbe DENSAIC alcuna

forma di Universita: «un’idea, un CONCezloNe, u12  ® ODO invisibile, che 110  - AmIMmMette

DIU INCNO, una forma, che 110  - DUO saldarsı qualsiasıi tra CUSd, DINC1IDIO
intellettuale, che 61 espande 1n AFMON10S0O Coerente, 1n breve, 1a Mente,
nel VOTO C11SO della parola»38, [ CONTITO alle VUOWV ist1tuz10nl1, prive di PrnC1Ip1 defi

54 Cir. (+AUTHIER, Ne10man Blondel Tradition EF developpement du dogme, Parıs 1%”855, 154-15/
5 U, 3/1-27/3: 316-317

NEWMAN, An ESSAYy Fhe Development of ( Aristian Doctrine, London 1845, 185/5, (Saggi0
<ullo sutluppo Aella dottrina (LFISTLANd, trad It. A Prandiıi: CULIA A Öbertello, Milano Z002, {1-/Z2:;
Dev.) Sull’origine della riflessione A Newman sullo sviluppo, cfr. AÄLLEN (ed. by), John Henry Ne1n
HEG and Fhe hbhe fager. C.ONLrOVErSY ScrHDLurE and Tradition (1834-1836), London 197/), 96-97,
oltre alla Introduction, 10-20

57 The Letters and Aaries of Tohn Henry NEWwWMAan, voll., d by essaln EF al. London
Oxtord AIV, 5// (L  — COTSIVO m10

NEWMAN, IKS DISCOUFSE V, In 1D., DIiscourses Fhe Scope and Nature of UNIVErSILYy Education,
145 (trad It. 1ID., Scrittzi sull Universitd, 1443

266266

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

impone alle singole menti come uno scopo da realizzare34. In questo senso ad ani-
mare la formazione del dogma cattolico è sempre il medesimo principio vivente: «È 
di profondo interesse vedere come la grande idea prenda piede in migliaia di menti 
per la sua forza viva, […] è “come un fuoco ardente”, dice il Profeta, “chiuso dentro 
di loro”, […] e cresce in loro, e alla fine è nata attraverso di loro, forse in un lungo 
corso di anni, anche nella successione di generazioni; cosicché si può dire che la dot-
trina usi la mente dei cristiani piuttosto che esserne usata»35. Analogo valore hanno 
queste righe dell’Essay on the Development: «Quando un’idea, sia essa reale o no, è 
di natura tale da colpire la mente e da impregnarla di sé, si può ben dire che essa ha 
vita e cioè che vive nello spirito che l’ha accolta in sé. Così, le idee matematiche, per 
quanto siano reali, non possono certo dirsi delle idee vive, almeno nel senso comune 
del termine. Ma quando qualche grande principio, sia esso vero o falso, concernente 
la natura umana o il bene presente o l’ordine politico o il dovere morale o la religione, 
entra nella cerchia di una moltitudine di uomini e ne attira l’attenzione, allora non è 
soltanto ricevuto passivamente in questa o quella forma da molti spiriti, ma diviene in 
loro un principio attivo che li porta ad una sempre nuova contemplazione di se stesso, 
alla sua applicazione in campi diversi e alla sua propagazione in ogni direzione»36. Si 
comprende allora perché, apprestandosi all’impresa di fondare l’Università cattolica 
in Irlanda, Newman scriva all’amico Ambrose St John che «tutte le cose sono parti di 
un tutto e si devono fare in base ad un’idea»37. 

Il carattere vitale e unitario dell’idea o principio, anima delle istituzioni storiche, 
emerge come la peculiarità dell’Università newmaniana rispetto alle nuove forme di 
Università professionalizzanti che si vanno affermando nel Regno Unito a partire da-
gli anni venti dell’Ottocento. Dei loro sostenitori e fautori Newman dice che sono 
«troppo pratici» per perdere tempo in quelle che essi definirebbero «fantasticherie» 
e che, in realtà, costituiscono l’essenza senza la quale non si potrebbe pensare alcuna 
forma di Università: «un’idea, una concezione, uno scopo invisibile, che non ammette 
un più o un meno, una forma, che non può saldarsi a qualsiasi altra cosa, un principio 
intellettuale, che si espande in un tutto armonioso e coerente, – in breve, la Mente, 
nel vero senso della parola»38. Di contro alle nuove istituzioni, prive di principi defi-

34	 Cfr. P. Gauthier, Newman et Blondel. Tradition et dèveloppement du dogme, Paris 1988, 134-137. 
35	 US, 571-573; 316-317.
36	 J. H. Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine, London 1845, 1878, 36 (Saggio 

sullo sviluppo della dottrina Cristiana, trad. it. di A. Prandi; a cura di L. Obertello, Milano 2002, 71-72; 
Dev.). Sull’origine della riflessione di Newman sullo sviluppo, cfr. L. Allen (ed. by), John Henry New-
man and the Abbé Jager. A Controversy on Scripture and Tradition (1834-1836), London 1975, 96-97, 
oltre alla Introduction, 10-20.

37	 The Letters and Diaries of John Henry Newman, 32 voll., ed. by C. S. Dessain et al., London 1961-1972; 
Oxford 1972-2008, XIV, 377 (LD), corsivo mio.

38	 J. H. Newman, 1852 Discourse V, in Id., Discourses on the Scope and Nature of University Education, 
143 (trad. it. in Id., Scritti sull’Università, 1443).



Mıchele Marchetto

nıtl, che SO110 <i] risultato accidentale dell’azione discordante simultanea, di comiıta-
t1 di Sruppl, Compost! di uOominl, OSNUNO de]l quali ha proprIi interess] le proprie
idee», che «hanno perduto l’idea di un1ita>», riducendo L’Universitäa ad specle Artıcol|di azaar di albergo», Newman ribadisce che «Je idee SOL10 1a vita delle iSt1tuz10nN1,
soclali, politiche letterarie»>9.

La funzione unilicante dell’idea rispetto al molteplici aspett1 che cCOsSt1tulsSconO
1a vita CONCcTrTEetiA sStOr1ca d una istıtuzi1one, analoga quella della Analita de] culto
che innalzare l’anima Dio) rispetto al S1101 elementi ester1o0r]1 (vestl, fiori, incenso,
musica, vOocCl, parole), C1aSCUNO de]l quali, C550 DCT STESSO, 10  — costitulsce ı] culto.
(1 che I rende una (8NY2] sola, V’essenza de] culto, 1a quale «TUttLO lo spettacolo
diventa un ridicola imessinscena>». l’idea dare «vita, forza, una Comprensione
ArmoNn10sa, un’individualitä, molte USC nello STESSO cl1ascuna distinta 1n

STESSA,; nella propria Aatura indipendente da quell’idea»40, OSs1 una «forma>»
«i1dea» raccoglie Iinsieme 1n ınıta oli elementi SU1 quali impressa che <«SONO present!
’ung nell’altro: appartengONnNO l’uno all’altro anche nelle loro partı DIU piccole, 10  —

DOSSONO appartenere CSSUMN tro intero, anche prima vista potrebbe sembrare
che alcune di quelle partı lo consentano>»41

La conNcezlone newmanıl1ana dell’“idea” che, (G)1R{5 DINCIDIO di vita di unita, STA
alla 1ASEC della realizzazione della e  sSua Universita, dunque una necessarl1a
circolarita fra 1a vealta sdeale oggettivd che KWYZI , 1a vealtä SEOY1ICA sociale che
KW alimenta che la DEYISONAd sperimenta direttamente vivendola. OMmMe OSSCLIVA Jean
Gultton, ’ “idea” di Newman 111 affatto di OD di 1a dello SpIrlto U1114-

(G)1R{5 l’idea platonica. SSa 10  — NEDPDUIC al di (G)183{° la “ cOsclenza SOC14-
le  » Non 61 Sara molto Ontanı dalla verıta dicendo che KW 61 OWV! essenzlalmente
aul p1anO ideale s11] pl1ano soclale passando ALra VersSO Uun1CO, che 1a

Ihid., 142: 1441

Ihid., 14 /: 144 / « Tale la VIren A ULla “torma” la dell’anima che da unıita al diversi
materialı che COsSTtEUSCONO la STITULLUTFA dell’uomo. Perche L1°  - consideriamo la IELAaLLO l piede, la
l COINEC COSC separate” Perche DrINCIpIO vivente dentro A loro le rende u  ' berche ’a

ima vivente da loro bersonalitäa, Riconduce all’idea A PEISONA C100 che OSSC SUOM10, qualunque CSa

S1aN0: le AD5SCHIA ad CSSd; le rende assolutamente distinte Aa Ogn1 tra CUOSa, benche naturalmente
S1AN0 SCIHNDIE le STESSEC, cosicche 6651 L1°  - S()I110O C10 che S()L110O al A ftuor1 A 6651 Ma appCDa 665541

anche l’unitä SVanılsce, L1°  - bartı oradı. QOen1 della STITULLUTFA anımale cambia subito
completamente; subito, tmanere L10}  - altro che cadavere, agSreHalO A mater1a, accidental-

LenNnuta insieme, che Dresto destinata dissolversi. Quelle che le SI1IC partı, hanno berduto
DIMNCIpIO costitut1vo, 1 ribellano. Era vita, Orte> (zbid. 14/-148:;: 1449

41 Ihid., 148:; 1449 «Uno scheletro DuO somigliare quello A ULla specle animale, la
dell’anima nell’uomo lo rende diverso Aa quegli animali, L1°  - ET orado, ET SELLEIC, Una Ssc1Imm1a

IDERE  - SsCIMMILONE L10}  - semplicemente DO IEC1IL1L10 della Natura UINALa, s1ulla v1a A diventare O11O

Non 1 sarehbe DOLULO sviluppare UOINO, OPDUTIE nel S1101 limiti effettivamente UOINO; QqUESTO modoa
A parlare sarebbe semplicemente Insensato. Essa intero, ’uomo altro: la somiglianza fra
due, ET QUAaNTLO reale, superficiale, risultato A un astrazlone mentale>» (zbid. 148-145; 449-145 L)

267267

Michele Marchetto

A
rticoli

niti, che sono «il risultato accidentale dell’azione discordante e simultanea, di comita-
ti e di gruppi, composti di uomini, ognuno dei quali ha i propri interessi e le proprie 
idee», che «hanno perduto l’idea di unità», riducendo l’Università ad «una specie 
di bazaar o di albergo», Newman ribadisce che «le idee sono la vita delle istituzioni, 
sociali, politiche e letterarie»39. 

La funzione unificante dell’idea rispetto ai molteplici aspetti che costituiscono 
la vita concreta e storica di una istituzione, è analoga a quella della finalità del culto 
(che è innalzare l’anima a Dio) rispetto ai suoi elementi esteriori (vesti, fiori, incenso, 
musica, voci, parole), ciascuno dei quali, preso per se stesso, non costituisce il culto. 
Ciò che li rende una cosa sola, è l’essenza del culto, senza la quale «tutto lo spettacolo 
diventa una ridicola messinscena». È l’idea a dare «vita, e forza, e una comprensione 
armoniosa, e un’individualità, a molte cose nello stesso tempo, ciascuna distinta in 
se stessa, e nella propria natura indipendente da quell’idea»40. Così una «forma» o 
«idea» raccoglie insieme in unità gli elementi sui quali è impressa e che «sono presenti 
l’uno nell’altro; appartengono l’uno all’altro anche nelle loro parti più piccole, e non 
possono appartenere a nessun altro intero, anche se a prima vista potrebbe sembrare 
che alcune di quelle parti lo consentano»41.

La concezione newmaniana dell’“idea” che, come principio di vita e di unità, sta 
alla base della realizzazione della “sua” Università, comporta dunque una necessaria 
circolarità fra la realtà ideale e oggettiva che essa è, e la realtà storica e sociale che 
essa alimenta e che la persona sperimenta direttamente vivendola. Come osserva Jean 
Guitton, l’“idea” di Newman «non è affatto al di sopra e al di là dello spirito uma-
no come l’idea platonica. Essa non è neppure al di sotto come la “coscienza socia-
le”. Non si sarà molto lontani dalla verità dicendo che essa si muove essenzialmente 
sul piano ideale e sul piano sociale passando attraverso un punto unico, che è la 

39	 Ibid., 142; 1441.
40	 Ibid., 147; 1447. «Tale è la virtù di una “forma” […] È la presenza dell’anima che dà unità ai diversi 

materiali che costituiscono la struttura dell’uomo. Perché non consideriamo la mano e il piede, la testa 
e il cuore come cose separate? Perché un principio vivente dentro di loro le rende un tutto, perché l’a-
nima vivente dà loro personalità. Riconduce all’idea di persona tutto ciò che esse sono, qualunque cosa 
siano; le assegna tutte ad essa; le rende assolutamente distinte da ogni altra cosa, benché naturalmente 
siano sempre le stesse, cosicché in essa non sono ciò che sono al di fuori di essa […]. Ma appena essa 
manca, anche l’unità svanisce, e non in parti o gradi. Ogni parte della struttura animale cambia subito 
completamente; subito, a rimanere non è altro che un cadavere, un aggregato di materia, accidental-
mente tenuta insieme, che presto è destinata a dissolversi. Quelle che erano le sue parti, hanno perduto 
il principio costitutivo, e si ribellano. Era vita, è morte» (ibid., 147-148; 1449). 

41	 Ibid., 148; 1449. «Uno scheletro umano può somigliare a quello di una specie animale, ma la presenza 
dell’anima nell’uomo lo rende diverso da quegli animali, non per grado, ma per genere. Una scimmia 
o uno scimmione non è semplicemente un po’ meno della natura umana, sulla via di diventare uomo. 
Non si sarebbe potuto sviluppare in uomo, oppure nei suoi limiti è effettivamente uomo; questo modo 
di parlare sarebbe semplicemente insensato. Essa è un intero, e l’uomo un altro; e la somiglianza fra i 
due, per quanto reale, è superficiale, il risultato di un’astrazione mentale» (ibid., 148-149; 1449-1451).



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

persona»*2, I} d ConglunzlonNe che tene Iinsieme due poli della yealta sdeale
della yealta SFOY1ICA soctale, la DEYISONAd che fa esperlenza della polarita, nello SUtLluDDO
dell’una nell’altra.ODTLUN7 L’idea VIVa, nel C11SO che colpisce 1a entfe la impressiona, 10€e «V1Ive nello sp1
rto che l’ha accolta 1n SC>» C55Sd, DUL permanendo SCINDIE uguale STESSA,; S’incarna
tuttavıa 1n S1t127101N1 storiche culturali che es120NO aclattamenti sviluppo. Solo 1n
QqUESTO modo «V’idea nOozlone SCODIEC ı] s { 1  ( di vealizzaziıone. Per quanto S12
forse iminacclata di est1nzl1one 1n Ogn1 varlazlone trasformazione, la specle idea
formale perdura nel mutamento, quindi viene pPreservata, rafforzata sviluppata»®.

A (JUITTON, La philosophte de NEwmMan, 8)-55 Nell’instaurare ULla eircolarıta fra l’idea la realtä,
Newman intende are all’idea ULla «fantasia della vita> (CLampaten, 294) Valorizzando la funzione
dell’immaginazione, Mary Tillman OSSCI Va che «C10 che Newman chlama “V’idea uda necessarl1a ”
del’universitä ULla nNOozlaonen generale, astorıca, anche stat1ıca, A C10 che ’universitä nella
S{I1A CSSCLZA, Natura D mentftre l’immagine dell’universitä ’incarnazionen storıca,
1va A quell’'idea COINEC fü antıcıpata, realizzata esemplificata, PEI QqUaNLO In modeo imperfetto rispetto

t1pDO ideale, In luogo harticoları» (M 1 ILLMAN, The Idea and Fhe [mage of
Untversity, In 1ID., Tohn Henry N mman Man of Letters, Milwaukee . WISC. | ZU15, 123) Non ALLCALLO
affınitäa C ()I11 l weberlano A «t1DO ideale>»: cftr. MARCHETTO, Monografia iNLrOdutbiva. Idea,
vealtd, svtluppo. La Aılosofid delPeducazione di Tohn Henry NEWwWMAan, In NEWMAN, Scrttt£ sull’ Untversitd,
AAXAIL-CAAXAIL, \WEBER, L *oggetHvitd PONOSCHLDA Aella SCIEHZA soctiale Aella bolitica soctale,

H ”netodo Adelle SCIeHZE $tOYCcO-SOCLALL, trad It A Koss1, lorino 197/4, 117 115
45 1 ILLMAN, Introduction, In NEWMAN, Rıise and Progress of i nDersities and Benedectine

ESSAYyS, ith Introduection and Notes by Tillman, Leominster-Notre Dame (Ind.) ZUOL,
JII Droblema Ailosofico che qu1 1 PONEC quello dell’assoriazione fra cCONcett1 A invarıabilitä
A sviluppo: Newman L10: lo affronta dal U: A vista filosofico QUAaNTLO Aa quello de] «buon
SCI150>>, secondo l quale l’invariabilitä DuUO ben «ancdare alla Darı>» C011 lo sviluppo. Iu1 implicita
ULla CONcCcEeZIONE della corrispondenza fra le due idee ctr. W ALGRAVE, N0 Man the Theologtan,
243 -244) Jla soluzione suggerIita Aa Walgrave 1 DUO agg1ungere che Newman hossiede un’indubbia
disposizione considerare l bluttosto che le bartı, che egli dispone SCINDIE nolare
ctr. BEAUMONT, The KRise and Progress ot Universities fe “developpement” Uune I8  idee  M
Actes du Collogue de Chantılly, aL 1998, Ne10 an EF AucCation: HE yeflexion DOUF le Xife stöcle?,
In Etudes Newmanlennes 15 11999 | 45-58 nolare fra le due dimensioni qu1 evidenzlate
fornisce l delle A Newman sull’Universitä, «defined» In OVEC discorsi «illustratedc>»
conterenze saggl, oltre ad OESSCIC NnNarrata nel S1101 sviluppi («proceedings» «Drogress>») StOT1CIN: «Ne!1l
Discors1i A Dublino la presentazlione newmanlana dell’idea, CONcCcEeZIONE tormale, dell’universitä C114

COINEC trattı larghi ambpı A IDERE  - schizzo matıta, che cOoNtornı de] nell’insieme
le relazioni herfettamente equilibrate delle bartı all’intero. Nelle deserizioni della S{I1A Appendice

de] 18572 delle “Oeccasional Lertures and ESSsays , Newman inser1 l dettaglio, la dimensione l
colore COINEC STESSE dipingendo rıtratto: In Rise and Progress of UNIVErSILLES, l’idea A UNIDE-
(IR7 viene blenamente alla 1ta nell’immaginazione, d {1ssata In mMmovimento drammatico quası
COINEC l brotagonista A ULla grande epilca» (LTILLMAN, The Idea and the [mage of UnWwersity, 130)
Oltre alla Tillman, poch! S()I110O oli interpretl che hanno In evidenza Qquesta relazione: MCGRATH,
CIWWMMAN’S University, 519; 1IERNEY, Preface, In NEWMAN, UNIVErSILY Skeitches, Text of 1856,
d by Tierney, Dublin 1LO1L1, VUI:; J ARDIVEL, f/. N0n an Educateur, Parıs 195 /, 159: cfr. anche
BEAUMONT, The KRise and Progress of Unitversities le “developpement” Uune I8  idee  M (+AUTHIER,
I’TIdee selon Nr man de Pidge de developpement relle d’Universite, thid., Per approfon-
dimento, cfr. MARCHETTO, Monografia inNTrOduttina. Idea, vealtä, svtluppbo. La Aılosofia delPeducaztione
di Tohn Henry Ne10man.

268268

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

persona»42. Il punto di congiunzione che tiene insieme i due poli della realtà ideale e 
della realtà storica e sociale, è la persona che fa esperienza della polarità, nello sviluppo 
dell’una nell’altra. 

L’idea è viva, nel senso che colpisce la mente e la impressiona, cioè «vive nello spi-
rito che l’ha accolta in sé»: essa, pur permanendo sempre uguale a se stessa, s’incarna 
tuttavia in situazioni storiche e culturali che esigono adattamenti e sviluppo. Solo in 
questo modo «l’idea o nozione scopre il suo processo di realizzazione. Per quanto sia 
forse minacciata di estinzione in ogni variazione e trasformazione, la specie o idea 
formale perdura nel mutamento, e quindi viene preservata, rafforzata e sviluppata»43. 

42	 Guitton, La philosophie de Newman, 82-83. Nell’instaurare una circolarità fra l’idea e la realtà, 
Newman intende dare all’idea una «fantasia della vita» (Campaign, 294). Valorizzando la funzione 
dell’immaginazione, Mary Tillman osserva che «ciò che Newman chiama “l’idea nuda e necessaria” 
dell’università è una nozione astratta, generale, astorica, anche statica, di ciò che l’università è nella 
sua essenza, natura o concetto; mentre l’immagine dell’università è l’incarnazione concreta, storica, 
viva di quell’idea come fu anticipata, realizzata o esemplificata, per quanto in modo imperfetto rispetto 
al tipo ideale, in un tempo e in un luogo particolari» (M. K. Tillman, The Idea and the Image of a 
University, in Id., John Henry Newman. Man of Letters, Milwaukee [Wisc.] 2015, 123). Non mancano 
affinità con il concetto weberiano di «tipo ideale»: cfr. M. Marchetto, Monografia introduttiva. Idea, 
realtà, sviluppo. La filosofia dell’educazione di John Henry Newman, in Newman, Scritti sull’Università, 
CXXXII-CXXXIII, e M. Weber, L’“oggettività” conoscitiva della scienza sociale e della politica sociale, 
in Il metodo delle scienze storico-sociali, trad. it. di P. Rossi, Torino 1974, 112 e 115.

43	 M. K. Tillman, Introduction, in J. H. Newman, Rise and Progress of Universities and Benedectine 
Essays, with an Introduction and Notes by M. K. Tillman, Leominster-Notre Dame (Ind.) 2001, XL-
VIII. Il problema filosofico che qui si pone è quello dell’associazione fra i concetti di invariabilità e 
di sviluppo: Newman non lo affronta tanto dal punto di vista filosofico quanto da quello del «buon 
senso», secondo il quale l’invariabilità può ben «andare alla pari» con lo sviluppo. In lui è implicita 
una certa concezione della corrispondenza fra le due idee (cfr. Walgrave, Newman the Theologian, 
243-244). Alla soluzione suggerita da Walgrave si può aggiungere che Newman possiede un’indubbia 
disposizione a considerare il tutto piuttosto che le parti, che egli dispone sempre in rapporto polare 
(cfr. K. Beaumont, The Rise and Progress of Universities ou le “développement” d’une “idée”, in 
Actes du Colloque de Chantilly, mai 1998, Newman et l’éducation: une réflexion pour le XXIe siècle?, 
in Etudes Newmaniennes 15 [1999] 45-58). Il rapporto polare fra le due dimensioni qui evidenziate 
fornisce il senso delle opere di Newman sull’Università, «defined» in nove discorsi e «illustrated» in 
conferenze e saggi, oltre ad essere narrata nei suoi sviluppi («proceedings» o «progress») storici: «Nei 
Discorsi di Dublino la presentazione newmaniana dell’idea, o concezione formale, dell’università era 
come i tratti larghi e ampi di uno schizzo a matita, che mostrano i contorni del concetto nell’insieme 
e le relazioni perfettamente equilibrate delle parti all’intero. Nelle descrizioni della sua Appendice 
del 1852 e delle “Occasional Lectures and Essays”, Newman inserì il dettaglio, la dimensione e il 
colore – come se stesse dipingendo un ritratto; e in Rise and Progress of Universities, l’idea di univer-
sità viene pienamente alla vita nell’immaginazione, ed è fissata in un movimento drammatico – quasi 
come il protagonista di una grande epica» (Tillman, The Idea and the Image of a University, 130). 
Oltre alla Tillman, pochi sono gli interpreti che hanno messo in evidenza questa relazione: McGrath, 
Newman’s University, 319; M. Tierney, Preface, in J. H. Newman, University Sketches, Text of 1856, 
ed. by M. Tierney, Dublin 1911, VII; F. Tardivel, J. H. Newman éducateur, Paris 1937, 139; cfr. anche 
Beaumont, The Rise and Progress of Universities ou le “développement” d’une “idée”, e Gauthier, 
L’Idée selon Newman: de l’idée de développement à celle d’Université, ibid., 89-104. Per un approfon-
dimento, cfr. Marchetto, Monografia introduttiva. Idea, realtà, sviluppo. La filosofia dell’educazione 
di John Henry Newman.



Mıchele Marchetto

I} ermine «realizzazione O vealize|» inteso secondo duplice significato: da
lato, indica ı] cogliere l’idea nella {{l realta nella {{l totalita, di 1a delle Fap PIesCH-
271011 parzlalı contingent1 che singoli individuil DOSSONO dare: quindi, COM DIECN- Artıcol|derla nella {{l 6G6SCI1242 nella {{l esistenza. Dall’altro lato, significa ı] compimento O,
husserlianamente, ı] «riempimento _ Erfüllung |», DCL Cul 1a (8KY2] STESSAa 61 da SCINDIEC
1n 11112  ® 10  — plenamente COompluto ALLCOTA suscettibile di completamento.
In Newman ı] fra 1a DEISONA che CONOSCC 1a (8KY2] che le 61 davantı
consiste 1n di progressiva «realizzazione \ realization |», fino al di
coglierne l’essenza la retfe di relazion] che da KW 61 dipanano: «NO1 realizz1iamo
NnOo1 stess1 una (8KY2] che CONOSCIAMO pensi1amo quando C1 pOonN1amo davantiı ad RNa 1n
modo tale che RNa attıva ’attenzione della OSITA entfe della OSIra immagl-
nazlone nella {{l realta concreta»>t”4

La ftormazione della
dal di vista di questa complessa cCONcezlonNe dell’“idea” che conside-

FAato ı] ine diretto dell’Universitä, Oss1a 1a cultura formazione della ENTE, 1a Cul
principale acolta l’intelletto la CUul «VIrtU> Newman chiama «Alosofla»>4> Kispetto
all’Universitä, infatti, anche 1a entfe viene considerata nella y{l 6CSSCIHZ4 La {{l «for-
imnAazlone formatıion |> (G)1R{5 ine del’educazione unlversitarlıa consliste 10  — nella

intesa nella materid, nello SViluppo della forma DIU propria della CnNtE,
applicabile alle materıze DIU diverse, Oss1a nello SViluppo della {{l 6GSSC1274 ErgON, della
{{l funzione peculiare de]l S1101 caratterl specifici: «Ja forza, 1a saldezza, l’inclusivita

1a versatilitäa, ı] dominio sulle OSITE facoltäa, ı] siudizio Istintivamente sulle
COse»46. La ‘torma” della entfe ı] modo 1n Cul RNa procede secondo una «facolta

44 SILLEM, General Introduction Fhe Study of Newman’s Philosophy, In The Philosophical Notehbhook of
Tohn Henry NEwmMan, 1, d by Sillem, Louvaln 136 (PhiLN. D cfr. (+AUTHIER, Nan
EF Blondel, 141-1472 «Meraviglioso vedere C O)1I1 quale sforzo, esitazlıone, sospens1lone, interruzlone,
C011 U: oscillazioni destra SIinistra C011 quantIı rovesclament., CPPUTE C011 quale nel
brogredire, C ()I11 quale brecisione nel marclare, C ()I11 quale estrema completezza, Tidea|l 1 S14 evoluta:
fino alla verıta intera “sospesa al s [ 10 CEeNLTO equilibrio”, ULla che risponde ad ULla5 UL,
assoluta, integrale, indissolubile, fino alla fine de] mondoa > 1L/: 573) Sullo stondo l’anticipazione
A certl aspett1 della tenomenologia Aa A Newman cetr. MARCHETTO, Tohn Henry Ne1man.
Identitä, alteritd, DEVSONA, KRoma 2016, 41-46

45 Idea, 125:; 263
Ihid., XVI: 21 capıre la portata della “tormazione” DUO ESSCIC utile modeo In Cul, nella S{I1A VO1-
S10Ne dell’Idea, Edith Steln traduce erminı inglesi dell’area semantıca «tormativa>» (culture, CultE-
DAaLLON, education, form, formation, formalttve DOWEN): Kultur, Erztehung, Grestalt, Bildung, Gestaltun-
okraft, FOorm ctr. (JERL-FALKOVITZ, Einführung: CIWINAaNSs Konzept »ollendeter Bildung,
STEIN, Übersetzung DOH Tohn Henry NEWwWMMAan, Die Idee der Untverstitält, FEinführung, bearbeitung un
anmerkungen VC)  - Gerl-Falkovitz, Freiburg-Basel-Wien Z2004, XVILL-XIX) Steln apTC anche la
conterenza SuUur Idee der Bildung 1930) C ()I11 serl1e A Duntualizzazioni SU1 sienificati de] termıine

269269

Michele Marchetto

A
rticoli

Il termine «realizzazione [to realize]» va inteso secondo un duplice significato: da un 
lato, indica il cogliere l’idea nella sua realtà e nella sua totalità, al di là delle rappresen-
tazioni parziali e contingenti che singoli individui ne possono dare: quindi, compren-
derla nella sua essenza e nella sua esistenza. Dall’altro lato, significa il compimento o, 
husserlianamente, il «riempimento [Erfüllung]», per cui la cosa stessa si dà sempre 
in uno stato non pienamente compiuto ma ancora suscettibile di un completamento. 
In Newman il rapporto fra la persona che conosce e la cosa che le si presenta davanti 
consiste in un processo di progressiva «realizzazione [realization]», fino al punto di 
coglierne l’essenza e la rete di relazioni che da essa si dipanano: «Noi realizziamo a 
noi stessi una cosa che conosciamo o pensiamo quando ci poniamo davanti ad essa in 
modo tale che essa attiva tutta l’attenzione della nostra mente e della nostra immagi-
nazione nella sua realtà concreta»44. 

2.2. La formazione della mente

È dal punto di vista di questa complessa concezione dell’“idea” che va conside-
rato il fine diretto dell’Università, ossia la cultura o formazione della mente, la cui 
principale facoltà è l’intelletto e la cui «virtù» Newman chiama «filosofia»45. Rispetto 
all’Università, infatti, anche la mente viene considerata nella sua essenza. La sua «for-
mazione [formation]» come fine dell’educazione universitaria consiste non nella co-
noscenza intesa nella materia, ma nello sviluppo della forma più propria della mente, 
applicabile alle materie più diverse, ossia nello sviluppo della sua essenza o érgon, della 
sua funzione peculiare e dei suoi caratteri specifici: «la forza, la saldezza, l’inclusività 
e la versatilità, il dominio sulle nostre facoltà, il giudizio istintivamente retto sulle 
cose»46. La “forma” della mente è il modo in cui essa procede secondo una «facoltà 

44	 E. Sillem, General Introduction to the Study of Newman’s Philosophy, in The Philosophical Notebook of 
John Henry Newman, I, ed. by E. Sillem, Louvain 1969-1970, 136 (Phil.N. I); cfr. Gauthier, Newman 
et Blondel, 141-142. «Meraviglioso è vedere con quale sforzo, esitazione, sospensione, interruzione, – 
con quante oscillazioni a destra e a sinistra – con quanti rovesciamenti, eppure con quale certezza nel 
progredire, con quale precisione nel marciare, e con quale estrema completezza, [l’idea] si sia evoluta; 
fino alla verità intera “sospesa al suo centro in equilibrio”, una parte che risponde ad una parte, una, 
assoluta, integrale, indissolubile, fino alla fine del mondo!» (US, 317; 573). Sullo sfondo l’anticipazione 
di certi aspetti della fenomenologia da parte di Newman (cfr. M. Marchetto, John Henry Newman. 
Identità, alterità, persona, Roma 2016, 41-46).

45	 Idea, 125; 263.
46	 Ibid., xvi; 21. A capire la portata della “formazione” può essere utile il modo in cui, nella sua ver-

sione dell’Idea, Edith Stein traduce i termini inglesi dell’area semantica «formativa» (culture, culti-
vation, education, form, formation, formative power): Kultur, Erziehung, Gestalt, Bildung, Gestaltun-
gkraft, Form (cfr. H.-B. Gerl-Falkovitz, Einführung: Newmans Konzept vollendeter Bildung, in E. 
Stein, Übersetzung von John Henry Newman, Die Idee der Universität, Einführung, bearbeitung und 
anmerkungen von H.-B. Gerl-Falkovitz, Freiburg-Basel-Wien 2004, XVIII-XIX). Stein apre anche la 
conferenza Zur Idee der Bildung (1930) con una serie di puntualizzazioni sui significati del termine 



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

crit1ca», disposizione habit| all’ordine sistema, un disposizione rTcOon-
durre Ogn1 agglunta di SAaDECIC C100 che 914 sapplamo ad aclattare l’una CO  — ’altra>».
In questa “{l capacıta connettiva, 1a entfe < quella acolta della percezlone 1nODTLUN7 terl1a intellettuale che analoga alla capacıta che tutt1 abbiamo di padronegglare
1a moltitudine di linee di colori che 61 rovesc1ano S11 nOostr1 occhi, d decidere che
(8NY2] valga OSNUNO d loro»47.

C100 forma l’Universitä, che esercIita 1a propria azlone sulla entfe 110  - coltivata,
110  - disciplinata ne formata, che, 1n continulta CO  - 1a metafora Vis1va aAaDDECNA citata,
Newman alla pOosizlionNe di <<1111 C1eCcO nel contronti degli Oggett1 della vista,
nel IMOMeEeNTO 1n Cul oli viene data 1a vista DCI la prima volta orazle all’abilita de]l
chirurgo>». Allora 1a entfe «TAanto confusa, abbagliata distratta>» quanto oli occh!]!
de] CleCO, DCI ı] quale la STAn delle USC 111 nient’altro che linee colori,
11 reCc1proca Connesslione, dipendenza, CONTrAaStO, ordine ne PIINC1IPIO,
direzione ne significato, (G)1R{5 ı] FOVesSCIO di C  O di ALAZZO di tappeto>»%5, La
entfe sulla quale intervilene ’a7zione formativa dell’Universitäa (G)1R{5 oli occh!]! de]l
bambino che 61 ADTONO al mondo DCI 1a prima volta: 110  - vedono alcuna immagıne,
<«1114 MIsSto d colori di ombre. SS1 10  — danno forma ad 10  — 61
AUGSTCSAUNO 1n unita: Ogn1 particolare colore tinta STA DCT STESSO, Assato 1n

migliaia d altrı IMOSAa1CO amp10 Dlatto, che 110  - ha intelligenza 10  —

Ltrasmettfe alcuna stor1a»>*°.
Da queste metafore 61 rcava l’idea che 1a entfe 10  — coltivata incapace di 1n -

dividuare S12 le USC OM SO110 1n STESSE S12 Nness] che le legano fra loro. Nel]
61 coglie l’istanza unilicare le informazion] 1n una CONOSCCNZA Organız-

Zzata, 1a Cul STTUtLUTrA 10  — DUO che OSSCTEC costitulta dalla reie delle conNNess10N1 fra le
USC fra concett]l. Non C€e  x CONOSCCNZAa 11 un  S entfe ormata. La entfe 10  —

coltivata 10  — solo 10  — dare ımıta ordine C100 che vede; anche
da tutt1 quegli Oggettl che V1 61 SO110 accumulati ne] della vita, provenlent1 da]l

Bildung, precisando COLILNC ’azi0ne formatrice S14 esercitata dall’interno dall’esterno, contormemente
alla forzza interlore: «1a torma L10}  - S11SSIsSte O14 prior 1 imprime v1a vla, nel de] [ 10

evolutivo, A parı C011 l’assunzione A materlalı spirituali, nello SLTESSO modoa Cul l SCIHC 1 SVI1-
luppa In blanta>» (E STEIN, SullPidea di Jormazione, trad It A Franzos!Iı, 1D., La fa LOFHHE totalita
Scritti sulV’educazione yeligt0sa, CULIA A Ales Bello, KRoma 29) Per contronto fra Newman

Edith Steln, cfr. MANGANARG MARCHETTO (a CULIA di), Maestri Derche FeSEIMONL.
4A / Ihid., DUZ: 455

Ihid., 495-496:; 42 1-925 Cfr. US, 349; 627, OTa

U, S5l:; 629 Quando oli Oggoett1 dei Sens1i L10: S1AN0 collocati nella loro esatta bosizione Aa COTTI-
spett1vo oiudizio della 1n  ' accade C100 che sperimentano oli 10M1N1 A IHaic, DEISONEC A POCa intel-
ligenza LESSULLA istruzlone, che, vagando Aa CaDOo all’altro della n S()L110O colpiti Aa banoramı
SCIHNDIE diversi, che la loro immaginazıone L10: resce Sistemare In <«<1 111 quadro 4AfMON10S0 COerTeNnte>
anch’essi «vedono ’arazzo della 1ta PEI COSs1 dire, ato sbagliato, che L10: nliente>
(zbid. 289: DAl; cftr. Idea, 135-136; 281-283)

270270

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

critica», «una disposizione [habit] all’ordine e al sistema, una disposizione a ricon-
durre ogni aggiunta di sapere a ciò che già sappiamo e ad adattare l’una con l’altra». 
In questa sua capacità connettiva, la mente «è quella facoltà della percezione in ma-
teria intellettuale che […] è analoga alla capacità che tutti abbiamo di padroneggiare 
la moltitudine di linee e di colori che si rovesciano sui nostri occhi, e di decidere che 
cosa valga ognuno di loro»47.

A ciò forma l’Università, che esercita la propria azione sulla mente non coltivata, 
non disciplinata né formata, che, in continuità con la metafora visiva appena citata, 
Newman paragona alla posizione di «un cieco nei confronti degli oggetti della vista, 
nel momento in cui gli viene data la vista per la prima volta grazie all’abilità del 
chirurgo». Allora la mente è «tanto confusa, abbagliata e distratta» quanto gli occhi 
del cieco, per il quale la gran massa delle cose «non è nient’altro che linee e colori, 
senza reciproca connessione, dipendenza, contrasto, senza ordine né principio, senza 
direzione né significato, come il rovescio di un pezzo di arazzo o di tappeto»48. La 
mente sulla quale interviene l’azione formativa dell’Università è come gli occhi del 
bambino che si aprono al mondo per la prima volta: non vedono alcuna immagine, 
«ma un misto di colori e di ombre. Essi non danno forma ad un tutto; […] non si 
aggregano in unità; […] ma ogni particolare colore e tinta sta per se stesso, fissato in 
mezzo a migliaia di altri su un mosaico ampio e piatto, che non ha intelligenza e non 
trasmette alcuna storia»49. 

Da queste metafore si ricava l’idea che la mente non coltivata è incapace di in-
dividuare sia le cose come sono in se stesse sia i nessi che le legano fra loro. Nel 
contempo si coglie l’istanza a unificare le informazioni in una conoscenza organiz-
zata, la cui struttura non può che essere costituita dalla rete delle connessioni fra le 
cose e fra i concetti. Non c’è conoscenza senza una mente formata. La mente non 
coltivata non solo non sa dare unità e ordine a ciò che vede; ma è anche occupata 
da tutti quegli oggetti che vi si sono accumulati nel corso della vita, provenienti dai 

Bildung, precisando come l’azione formatrice sia esercitata dall’interno e dall’esterno, conformemente 
alla forma interiore: «La forma non sussiste già a priori ma si imprime via via, nel corso del suo processo 
evolutivo, e di pari passo con l’assunzione di materiali spirituali, nello stesso modo in cui il seme si svi-
luppa in pianta» (E. Stein, Sull’idea di formazione, trad. it. di T. Franzosi, in Id., La vita come totalità. 
Scritti sull’educazione religiosa, a cura di A. Ales Bello, Roma 19992, 29). Per un confronto fra Newman 
e Edith Stein, cfr. Manganaro – Marchetto (a cura di), Maestri perché testimoni.

47	 Ibid., 502; 935.
48	 Ibid., 495-496; 921-925. Cfr. US, 349; 627, nota a.
49	 US, 331; 629. Quando gli oggetti dei sensi non siano collocati nella loro esatta posizione da un corri-

spettivo giudizio della mente, accade ciò che sperimentano gli uomini di mare, persone di poca intel-
ligenza e nessuna istruzione, che, vagando da un capo all’altro della terra, sono colpiti da panorami 
sempre diversi, che la loro immaginazione non riesce a sistemare in «un quadro armonioso e coerente»: 
anch’essi «vedono l’arazzo della vita umana, per così dire, dal lato sbagliato, che non racconta niente» 
(ibid., 289; 527; cfr. Idea, 135-136; 281-283).



Mıchele Marchetto

pDIU divers|i ambiti, dalle DEISONC dagli event]1 acl ess]1 legati, 1n Intr1co di relazion]
che 110  - SO110 cre4te dalla ente, che DIOVENSONO dall’esperienza personale di
CMascunNOG290 51 trattia di «impress10n1 10  — percepite>», «idee assopıite, present! ed Artıcol|eccitabili», che cCOst1tulscono ı] <«VASTO magazzıno>» della imemoOorTLa: idee, penster1 V1-
S1011 che, DCT quanto sent14mo che SO110 VEIGC, tuttavla, inizialmente, C1 appalono «1n
modo debole», DCI s1ungere alla luce mM debito>1. Non ditficile IcoNnOoscere 1n
quest!1 tratt!ı della entfe 10  — coltivata «pregiudizi>» nel C11SO DOSsIt1Vo de]l termine,

pre-comprens10n1, Oss1a idee OP1IN10N1, rag10n1 implicite de]l siudizio dell’azio-
I t1maor1 che la entfe insieme al cosiddetti Drım1 PIMNC1DL, ı]

oltre ı] quale 1a EeNtTE, CO  — S1101 raglionament!], 10  — resce risalire, «DULC
semplici CONVINZlION1 sentiment!: chi I ha, I considera 1n Ce 11SO di
STESSO 10  — splegare (G)1R{5 o]i S1aNO venut! 110  - DUO fare 111 OÖ di averli>>2.

Che ı] ine diretto dell’Universitäa S12 1a formazione di una entfe siffatta traclisce
ı] Dr  8 antropologico Cul 61 fonda Vl’educazione unlversitarlıa secondo New.
114l In 1ASEC ad una sensibilitä Cul SViluppo AVEVAULLO contribuito Äristotele, classi-
C1 latıinı Padri della Chiesa?3, esli vede nella entfe 1a acolta DIU propria dell’uomo,
C100 che fa <i] pIU alto degli animali, DIU ALICOTLA di animale», DCI quanto 10  —

S12 soltanto animale ragionevole, <<1111 animale che vede, che sSCNTE, che CO11-

templa, che ag1sce»>7, L’uomao «DOossiede un entfe un anıma>»?), una Aatura fisica,
una AaLura morale una religiosa, che lo cCOst1tu1sSconO (G)183{° un creatura complessa,
di Cul 1a DEISONA 1a Ssintes]1 l’unitäa: una Aatura VIVA, «imperfetta rudimentale»,
che C1aSCUNO, secondo proprIi sforz] personali, ochiamato sviluppare poiche 10  —

possiede «nlente di realizzato / realized], deve cOostrulrsı ı] capitale CO  - V’esercizio di
quelle acolta che SOL10 ı] s { 1  ( retagg10 naturale fino alla plenezza de]l s { 1  ( destino
originale»>6,

Cir. Idea, 495-496:; G5
öl U, SZlU; 5/9 324:; 385
ö52 NEWMAN, Lectures the Present Posttion of Catholics IM England, London 18)1; 18/2, Di8-215

(Discorst aul Dregiudtizio. La rONndizione deit Cattolict, CULIA A Gallo, Milano ZU0U, 289-290) Sul
bregiudizt, oltre alle bagıne oı1lla ragione implicita In U, SODPTatLutto 258-263:; 4/2-485, cr. JOST,
Rhetorical Thought IM Tohn Henry NEWwWMAan, Columbia 1989, 46-53 253-254

ö5 Cir. NEWMAN, Letter Addressed the Ren Pusey, ( )CCASION of Hıs Etrenicon,
C ertain Difficulties, 1L, 24: NORRIS, Cardinal Nanfor Today, Dublin ZU10, 48-61:;: BOTTONE,
Tohn Henry Ne10man Pahito mentale OSONCO. Retorica DEVFSOHA negli ScCHELI Dublinesi, KRoma ZU10,
49-85; (LULLER, The Impertial Intellect, 1-1:  D

54 A, 348; 1455, 4: 1009
ö59 Idea, D10205 Y45

A, 349; pr  o antropologico l fatto che nella «DETISONA> confluiscono le
diverse acoltä che danno torma all’unitä che «10>» SOL10, «Fatto> centrale, ontologica brima che ONt1ICO,
Aa CUu1 dipende: « Tale quale SOL10, l MI10 LULLO») «SOnNo C100 che SOL10, L1°  - S()I10O nliente>
547/: 1431 Sulla cONcCcezZIl0uNEe newmanlana della PEISONA, cr. Phil 1, (LROSBY, The

271271

Michele Marchetto

A
rticoli

più diversi ambiti, dalle persone e dagli eventi ad essi legati, in un intrico di relazioni 
che non sono create dalla mente, ma che provengono dall’esperienza personale di 
ciascuno50. Si tratta di «impressioni non percepite», «idee assopite, ma presenti ed 
eccitabili», che costituiscono il «vasto magazzino» della memoria: idee, pensieri e vi-
sioni che, per quanto sentiamo che sono vere, tuttavia, inizialmente, ci appaiono «in 
modo debole», per giungere alla luce a tempo debito51. Non è difficile riconoscere in 
questi tratti della mente non coltivata i «pregiudizi» nel senso positivo del termine, 
o pre-comprensioni, ossia idee e opinioni, ragioni implicite del giudizio e dell’azio-
ne, speranze e timori che occupano la mente insieme ai cosiddetti primi principi, il 
punto oltre il quale la mente, con i suoi ragionamenti, non riesce a risalire, «pure e 
semplici convinzioni o sentimenti: chi li ha, li considera in un certo senso parte di se 
stesso […] non sa spiegare come gli siano venuti e non può fare a meno di averli»52. 

Che il fine diretto dell’Università sia la formazione di una mente siffatta tradisce 
il presupposto antropologico su cui si fonda l’educazione universitaria secondo New-
man. In base ad una sensibilità al cui sviluppo avevano contribuito Aristotele, i classi-
ci latini e i Padri della Chiesa53, egli vede nella mente la facoltà più propria dell’uomo, 
ciò che ne fa «il più alto degli animali, e più ancora di un animale», per quanto non 
sia soltanto un animale ragionevole, ma «un animale che vede, che sente, che con-
templa, che agisce»54. L’uomo «possiede una mente e un’anima»55, una natura fisica, 
una natura morale e una religiosa, che lo costituiscono come una creatura complessa, 
di cui la persona è la sintesi e l’unità: una natura viva, «imperfetta e rudimentale», 
che ciascuno, secondo i propri sforzi personali, è chiamato a sviluppare poiché non 
possiede «niente di realizzato [realized], e deve costruirsi il capitale con l’esercizio di 
quelle facoltà che sono il suo retaggio naturale […] fino alla pienezza del suo destino 
originale»56.

50	 Cfr. Idea, 495-496; 923.
51	 US, 321; 579 e 324; 585.
52	 J. H. Newman, Lectures on the Present Position of Catholics in England, London 1851; 1872, 278-279 

(Discorsi sul pregiudizio. La condizione dei Cattolici, a cura di B. Gallo, Milano 2000, 289-290). Sui 
pregiudizi, oltre alle pagine sulla ragione implicita in US, soprattutto 258-263; 475-483, cfr. W. Jost, 
Rhetorical Thought in John Henry Newman, Columbia 1989, 46-53 e 253-254.

53	 Cfr. J. H. Newman, A Letter Addressed to the Rev. E. B. Pusey, D.D., on Occasion of His Eirenicon, in 
Certain Difficulties, II, 24; T. J. Norris, Cardinal Newman for Today, Dublin 2010, 48-61; A. Bottone, 
John Henry Newman e l’abito mentale filosofico. Retorica e persona negli Scritti Dublinesi, Roma 2010, 
49-83; Culler, The Imperial Intellect, 1-16.

54	 GA, 348; 1433, e 94; 1009.
55	 Idea, 508; 945.
56	 GA, 349; 1433-1435. Il presupposto antropologico è il fatto che nella «persona» confluiscono tutte le 

diverse facoltà che danno forma all’unità che «io» sono, «fatto» centrale, ontologico prima che ontico, 
da cui tutto dipende: «Tale quale sono, è il mio tutto»; «Sono ciò che sono, o non sono niente» (GA, 
347; 1431). Sulla concezione newmaniana della persona, cfr. Phil.N. I, pp. 67-148; J. F. Crosby, The 



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

La formazione della ECNTE, dunque, un operazione complessa: 10  — V1 SO110 1n
910C0 soltanto le diverse acolta (1 sens]1, l’intelletto, 1a memeorla, l’immaginazione, le
inferenze ormali 10  — formali, C11SO ilativo) che, essendo della {{l natura,ODTLUN7 direttamente indirettamente la influenzano, 1a DEISONA intera, CO  — 1a {{l realta
vitale 1a {{l stor1a, CO  - l’implicito accumularsı 1n RNa di Op1In10N1, idee, esperlenze,
che 1a riflessione rende parzialmente esplicito. ello SViluppo di C100 che all’interno
della entfe latente, 1a DEISONA CONOSCC STESSA,; assumendo cosclenza 10  — solo del
le proprie potenzlalitä intellettuali, anche di C10 che 1n RNa dimora da SC1I11-

DIC, DCT natura, da limitato, DCI storla. La formazione (G)183{° CONOSCCENZAa

«1nterlore>» lo SViluppo della MALUYA della entfe ı] Drogress1Vvo esplicitarsi di una

dimensione implicıka della vita, OSs14, rispettivamente, di una sfera oggettiwwd di una

sfera soggettwad 1n tensione polare fra loro, CO  - le relative acolta: da lato, 1a «114-

turale>» disposizione della entfe che Newman definisce «filosofica>», dall’altro quella
particolare acolta dell’inferenza naturale che egli chiama «SCIHSO illativo> che, DUL
propria dell’ambito de]l CONCrETLO, 110  - eschusa dalla CONOSCCENZAa intellettuale>7.

Personalism of Tohn Henry NEWwMAan, Washington ZU14: MARCHETTO, Tohn Henry Ne1iman.
qu1 implicito l primato dell’ “educazione” sull’“istruzione” «“Educazione” ULla parola DIu alta Essa
implica un azlone s1ulla NOSIra Nnatura mentale la formazione A Carattere:; qualcosa A individuale

A PeErmManenNTte, In DELLIEIC parla IM velaztione alla religione alla IFEL (Idea 114:; 241:; COTSIVO
mM10). Interessante tentatıvo A eitere In relazione OLLOSCCI1IZaA A stessI1, apprensione nozionale M
brensione reale nell’ambito de] SapCTC universitario (JLSON, Le CeHtte du SADOLF: Ia PONNAISANCE
de O7 chez Ne10man ANS L’Idege d’universite, In Etudes Newmanlennes 51 2015)

ö7 Ihid., 323; 385 illativo ULla «spbecle A istinto, A Iispirazlione>» 328 1449), «Ja acoltä
ziocCInNante, QqUaNLO esercIitata Aa ment1 dotate, educate altriment! ben prepbparate, ha la S{I1A funzione
all’inizio, meta alla fine A la discussione l’indagine verbale, In Ogn1 fase de] brocedimento,
Esso SLESSO, L1°  - 1 appella ad alcun oiudizio oltre che al proprio; presenzla l

de] bensiero dagli antecedenti al conseguent], C ()I11 ULla CULIA mMInNuz10sa ULla instancabıi-
le, che risulta impossibile ET lo scomoda de] rag1ionamento verbale» (bid. 361-3 62:; 1455
C100 l illativo, PEI QqUaNLO S14 hersonale fornisca alcuna misura COIEHULLEC fra MENLE>»,
esercIıta tuttavia ULla ftunzione A Sintes1, analoga quella della filosofia, SUu fattori che 1 S()I10O andatı
accumulando nella A CMascCunO anche che egli ACCOTSA, risultato la decisione nel
CASO particolare, che 1 esprime quello che possiamo cohlamare «oiudizio intormato>» cetr.

AÄQUINO, An Integrative Habit of Mind. Tohn Henry Ne10man the Path Wisdom, DeKalb I1l |
ZU12, 36-41:;: cfr. anche 1ID., (LOPIPUNIFIES of Informed Iudgement, Washington D] 2004 (e tuttavia
ULla rilevante ditferenza fra illativo disposizione filosofica, che L1°  - riguarda la loro rispettiva
Natura, dipende dall’ambito della loro applicazione. illativo, infatti, L10: 1 manıtesta <1N
un ampıla visione, In ULla comprensione filosofica delle relazioni reciproche de] dovere dovere»

324-55D3; 1443): ne attiene al CANDO delle necessita causalı broprie dell’inferenza ormale. Pilutto-
SLO, e 5() viene esercItato nello Spazlo della probabilitä pbropria della vita, della quale <«110O11 scritta
ne DuO ESSCIC scritta alcuna sclenza>» (zbid. 524:;: 1443), dato l s [ 10 Carattere harticolare hersonale.
che L1°  - esclude ’eserciz1io0 nella OLLOSCCI1ZaA intellettuale, COINEC NOTLANO nel metodoa sclientifico Tho.
1114S5 Kuhn, Michael Polanyı Bernard Lonergan, quando individuano nel raglonare dello SscClenzlato
elementi che 1 POSSONO ricondurre direttamente indirettamente alla NOzIONEe newmanlana A
lativo ctr. DUNNE, Back the Rough G round: “Phronesis” and "Techne” IM Modern Philosophy and IM
Aristotle, Notre Dame \ Ind.| 1995, 38-DU: LIDDY, Transforming Licht. Intellectual (LONDEYSTION IM
the Early LOnergan, Collegeville MN! 1995, Cap IL: 1D., "Mon EHNTOr EF HO gutide fondamental”: Pin-

Af2272

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

La formazione della mente, dunque, è un’operazione complessa: non vi sono in 
gioco soltanto le diverse facoltà (i sensi, l’intelletto, la memoria, l’immaginazione, le 
inferenze formali e non formali, il senso illativo) che, essendo parte della sua natura, 
direttamente o indirettamente la influenzano, ma la persona intera, con la sua realtà 
vitale e la sua storia, con l’implicito accumularsi in essa di opinioni, idee, esperienze, 
che la riflessione rende parzialmente esplicito. Nello sviluppo di ciò che all’interno 
della mente è latente, la persona conosce se stessa, assumendo coscienza non solo del-
le proprie potenzialità intellettuali, ma anche di tutto ciò che in essa dimora da sem-
pre, per natura, o da un tempo limitato, per storia. La formazione come conoscenza 
«interiore» è lo sviluppo della natura della mente e il progressivo esplicitarsi di una 
dimensione implicita della vita, ossia, rispettivamente, di una sfera oggettiva e di una 
sfera soggettiva in tensione polare fra loro, con le relative facoltà: da un lato, la «na-
turale» disposizione della mente che Newman definisce «filosofica», dall’altro quella 
particolare facoltà dell’inferenza naturale che egli chiama «senso illativo» e che, pur 
propria dell’ambito del concreto, non è esclusa dalla conoscenza intellettuale57.

Personalism of John Henry Newman, Washington (DC) 2014; Marchetto, John Henry Newman. È 
qui implicito il primato dell’“educazione” sull’“istruzione”: «“Educazione” è una parola più alta. Essa 
implica un’azione sulla nostra natura mentale e la formazione di un carattere; è qualcosa di individuale 
e di permanente, e in genere se ne parla in relazione alla religione e alla virtù» (Idea, 114; 241; corsivo 
mio). Interessante tentativo di mettere in relazione conoscenza di se stessi, apprensione nozionale e ap-
prensione reale nell’ambito del sapere universitario è R. M. Olson, Le centre du savoir: la connaisance 
de soi chez Newman dans L’Ideée d’université, in Études Newmaniennes 31 (2015) 91-103.

57	 Ibid., 323; 583. Il senso illativo è una «specie di istinto, o di ispirazione» (GA, 358; 1449), «la facoltà ra-
ziocinante, in quanto esercitata da menti dotate, educate o altrimenti ben preparate, ha la sua funzione 
all’inizio, a metà e alla fine di tutta la discussione e l’indagine verbale, e in ogni fase del procedimento. 
Esso è norma a se stesso, e non si appella ad alcun giudizio oltre che al proprio; e presenzia a tutto il 
corso del pensiero dagli antecedenti ai conseguenti, con una cura minuziosa e una presenza instancabi-
le, che risulta impossibile per lo scomodo apparato del ragionamento verbale» (ibid., 361-362; 1455). In 
ciò il senso illativo, per quanto sia personale e «non fornisca alcuna misura comune fra mente e mente», 
esercita tuttavia una funzione di sintesi, analoga a quella della filosofia, sui fattori che si sono andati 
accumulando nella mente di ciascuno anche senza che egli se ne accorga. Il risultato è la decisione nel 
caso concreto e particolare, che si esprime in quello che possiamo chiamare «giudizio informato» (cfr. 
F. D. Aquino, An Integrative Habit of Mind. John Henry Newman on the Path to Wisdom, DeKalb [Ill.] 
2012, 36-41; cfr. anche Id., Communities of Informed Judgement, Washington [DC] 2004). C’è tuttavia 
una rilevante differenza fra senso illativo e disposizione filosofica, che non riguarda la loro rispettiva 
natura, ma dipende dall’ambito della loro applicazione. Il senso illativo, infatti, non si manifesta «in 
un’ampia visione, in una comprensione filosofica delle relazioni reciproche del dovere verso il dovere» 
(GA, 354-355; 1443); né attiene al campo delle necessità causali proprie dell’inferenza formale. Piutto-
sto, esso viene esercitato nello spazio della probabilità propria della vita, della quale «non è stata scritta 
né può essere scritta alcuna scienza» (ibid., 354; 1443), dato il suo carattere particolare e personale. Il 
che non ne esclude l’esercizio nella conoscenza intellettuale, come notano nel metodo scientifico Tho-
mas Kuhn, Michael Polanyi e Bernard Lonergan, quando individuano nel ragionare dello scienziato 
elementi che si possono ricondurre direttamente o indirettamente alla nozione newmaniana di senso il-
lativo (cfr. J. Dunne, Back to the Rough Ground: “Phrónesis” and “Techne” in Modern Philosophy and in 
Aristotle, Notre Dame [Ind.] 1993, 38-50; R.M. Liddy, Transforming Light. Intellectual Conversion in 
the Early Lonergan, Collegeville [MN] 1993, cap. II; Id., “Mon mentor et mon guide fondamental”: l’in-



Mıchele Marchetto

La ftorma della nNLe: la Ailosofla
LO SViluppo de] retagg10 naturale della entfe acl DE della formazione unlversl1-

tarla ha OM es1to ı] compimento della disposizione che acl RNa propria DCI Aatura Artıcol|
che consliste nel fare AHlosofia: (G)1R{5 DCT (.„artes10 1a entfe funziona naturalıter

condo mocdi della matematıca, 'OSs1 DCL Newman funziona naturalıter secondo 1a Ailo
sof1a58. In 1ASEC s {  ( metodoa naturale la entfe condotta ad approprlarsı di C10 che
61 al sens]1, percependovi peroö qualcosa che I oltrepassa; quindi, distingue

1n relazione, Investe le singole USC di un’idea, da loro significato, «raccoglie
una SUCCEsSsSIONE di NOtfe nell’espressione di lo chiama melodia»: colloca oli
Oggettl de]l SeNs1 1n Ssistema I sigilla CO  — un ’ unica “ftorma” >9

Questa forma «sistema», «C AUSa formale della filosofia>», quando 1E eserC1-
Lata una CONOSCCENZAa adeguata®90, S1stema C100 che fa OSSCTEC 1a Alosofia la “ftorma”
propria della ECNTE, nel 11S5O che solo ne] S1stema 61 realizza quella essenzlale dispo-
S1710nNe della entfe CONNeEeLLeTE (connectedness) fatt] concetti, relative sclienze,
OM partı di «NO1 formiamo fAissiamo le sclenze 1n circolo sistema,

diamo loro CEeNTfro 11112  ® ODO, Invece di lasclarle VaSarlc 1U 1n una SDEC
cCl1e di disperata contusione. In altre parole, DCL ı] linguaggio della Scolastica,
diamo alle diverse ricerche An 1n Cul l’intelletto OCCUDATO, una forma: infatti 1a
peculiaritä di una forma raccogliere 1n unita, <Alandolji CSTO, materlali SU1 quali

impressa»®61,

HÄuence de Ne10man LY/ZA4 Bernard Lonergan, In Etudes Newmanlennes 2015 | 1-226; LONERGAN,
Iryue Iudement and SCIENCE, In 1D., Collected WOrRS, Shorter Papers, Toronto-Butffalo-London ZU0/,
34-44, Insicht. 20 StUdIO del comprendere CULIA A Muratore Spaccapelo, KRoma ZU0/:

MOLESKI, Personal Catholicism The Theological Epistemologtes of Tohn Henry Ne10man and
Michael Polanyi, Washington D] ZU00, SODPTFatLuttlo In riterimento POLANYT, Personal
Knowledge. Towards Post-ecritical Philosophy, London 1955 Un’analoga relazione fra epistemologia
ftorma A 1ta 1 anche HADOT, La fılosofia LOFHIE 2 O0dO di DEFE. (LONDEKSAZLIONT CO Caylier

Davidson, trad It A Peduzzi (L.remones!]1, lorino ZU08, sU-S1 249)
Cir. DESCARTES, Regole DE Ia ouida dell’intelligenza, 1V, In 1ID., Öpere fılosofiche, 1, trad It. CULIA A

(sarın, KRoma- Barı 1986, 25-50) affermazione A Newman L1°  - briva A implicito rtimando ad
Aristotele, secondo l quale tutti oli L1O0M1IN1 ET Nnatura S()I10O filosofi cetr. (:IAMBLICO, Protreptico VIUL, 44,
9-45, 3
Idea, {/D; 169-171

1852 DISCOUFSE V, 144-145:; 1445 rferimento alla Scolastica conterma In delle Lectures
Tustification 1837) Cul Newman, nel definire la «oiustificazione» COLILC «C10 che fd ESSEFE quello

che brima HOH $7 CTA, Ora In Dol $7 A  €», c1ita Aalla Summa theologtae, anticipando cOs1 quello
che nell’Appendice alla medesima indica COINEC la questione capitale Aa eonsiderarsi rispetto
alla «oiustificazione», Oss1a «Qual la s{1A formale?» NEWMAN, Lectures Fhe Doctrine of
Tustification, London 18/4, 3453; Che COA i salva (LOFSO <ulla dottrina Aella OIUSLfICAZIONE, CULIA
A Morrone, Milano 1994, 12”1-1720) 09; Ifc.; Summa theologtae, la-Llae, L10, ad 1L) Egli distingue

USO «sclentifico> Aa UuSO «ordinarıo> de] A «tormas>. Da lato, «Ja ormale A

275273

Michele Marchetto

A
rticoli

2.3. La forma della mente: la filosofia

Lo sviluppo del retaggio naturale della mente ad opera della formazione universi-
taria ha come esito il compimento della disposizione che ad essa è propria per natura 
e che consiste nel fare filosofia: come per Cartesio la mente funziona naturaliter se-
condo i modi della matematica, così per Newman funziona naturaliter secondo la filo-
sofia58. In base al suo metodo naturale la mente è condotta ad appropriarsi di ciò che 
si presenta ai sensi, percependovi però qualcosa che li oltrepassa; quindi, distingue e 
mette in relazione, investe le singole cose di un’idea, dà loro un significato, «raccoglie 
una successione di note nell’espressione di un tutto, e lo chiama melodia»; colloca gli 
oggetti dei sensi in un sistema e li sigilla con un’unica “forma”59. 

Questa forma è il «sistema», «causa formale della filosofia», quando venga eserci-
tata su una conoscenza adeguata60. Il sistema è ciò che fa essere la filosofia la “forma” 
propria della mente, nel senso che solo nel sistema si realizza quella essenziale dispo-
sizione della mente a connettere (connectedness) fatti e concetti, e relative scienze, 
come parti di un tutto: «Noi formiamo e fissiamo le scienze in un circolo e sistema, 
e diamo loro un centro e uno scopo, invece di lasciarle vagare su e giù in una spe-
cie di disperata confusione. In altre parole, per usare il linguaggio della Scolastica, 
diamo alle diverse ricerche e fini in cui l’intelletto è occupato, una forma; è infatti la 
peculiarità di una forma raccogliere in unità, sfilandoli dal resto, i materiali sui quali 
è impressa»61. 

fluence de Newman sur Bernard Lonergan, in Études Newmaniennes 31 [2015] 211-226; B. Lonergan, 
True Judgment and Science, in Id., Collected Works, XX. Shorter Papers, Toronto-Buffalo-London 2007, 
34-44, e Insight. Uno studio del comprendere umano, a cura di S. Muratore e N. Spaccapelo, Roma 2007; 
M. X. Moleski, Personal Catholicism. The Theological Epistemologies of John Henry Newman and 
Michael Polanyi, Washington [DC] 2000, soprattutto 96-138, in riferimento a M. Polanyi, Personal 
Knowledge. Towards a Post-critical Philosophy, London 1958. Un’analoga relazione fra epistemologia e 
forma di vita si trova anche in P. Hadot, La filosofia come modo di vivere. Conversazioni con J. Carlier e 
A. I. Davidson, trad. it. di A. C. Peduzzi e L. Cremonesi, Torino 2008, 80-81 e 249). 

58	 Cfr. R. Descartes, Regole per la guida dell’intelligenza, IV, in Id., Opere filosofiche, I, trad. it. a cura di 
E. Garin, Roma-Bari 1986, 25-30. L’affermazione di Newman non è priva di un implicito rimando ad 
Aristotele, secondo il quale tutti gli uomini per natura sono filosofi (cfr. Giamblico, Protreptico VII, 44, 
9-45, 3).

59	 Idea, 75; 169-171.
60	 US, 295; 537.
61	 1852 Discourse V, 144-145; 1445. Il riferimento alla Scolastica trova conferma in un passo delle Lectures 

on Justification (1837), in cui Newman, nel definire la «giustificazione» come «ciò che fa essere quello 
che prima non si era, e d’ora in poi si è», cita un passo dalla Summa theologiae, anticipando così quello 
che nell’Appendice alla medesima opera indica come la questione capitale da considerarsi rispetto 
alla «giustificazione», ossia «Qual è la sua causa formale?» (J. H. Newman, Lectures on the Doctrine of 
Justification, London 1874, 78 e 343; Che cosa ci salva. Corso sulla dottrina della giustificazione, a cura 
di F. Morrone, Milano 1994, 121-122 e 309; Jfc.; Summa theologiae, Ia-IIae, q. 110, ad 1). Egli distingue 
un uso «scientifico» da un uso «ordinario» del concetto di «forma». Da un lato, «la causa formale di 



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

Nella “ftorma” 61 CONSIUNSONO oggettivita soggett1ivita: «L oggetto d una

sclenza 1a “{l verıta obiettiva, 1a “{l forma quella verlıta divenuta soggett1va,
CONOSCEHNZAaA»S2. Per Newman 1a CONOSCCENZAa V’effetto dell’ampliamento della ENTE,ODTLUN7 che, esercItata secondo 1a filosofta, rende oli Oggettl de] OSITO apprendimento UOS-
gettivamente nOostr1>», (G)1R{5 «Ja digestione di C100 che Mcev1amo>». In QquUESTO modo
1a materıa de] CONOSCEIC rNceve 1a forma della filosofta, Oss1a ı] «S1stema>» 1a (FE -

nectedness, una vislone «integrata>» «unltarla connected DIEW | delle L UOSNSC>» In tr1
termin1i, la filosofta, 1n quanto “forma”, 10€e CS55SCI2ZA, della CnNtE, in-forma da forma
alla imater1a TCZZAd della OSIra CONOSCCMHNZYA; «riconduce all’ordine significato
contenut1 de] OSITO apprendimento», riterendaolji C100 che 914 sappı1amo®.

Dungque, allo stadio iniziale de] - { 14  ( “sviluppo”, prima che 61 LO dire «formata»,
1a entfe esta soddisfatta nella propria condizione 110  - coltivata, quella siovanile,
«Anche debito in1z1a imMuOVvers] l’idea particolare, 112  C S12 derivata,
che alla ine deve formarla regolarla»64, Questa lavora C100 che KW fino
acl allora, acendo germinare ramificare pensler1 che derivano che peNetLrano
nella inaterla preesistente. In C100 l’idea coinvolge 10  — solo l’intelletto, C100
che di implicito OCCUDA 1a entfe prima di diventare esplicito 1n virtu di ALLO d
cosclenza. Questa ccumulazione di attor] antecedent!i, precomprension1 pregiu-
dizi, induce 1a o10vane entfe 110  - coltivata acl aderire al di formazione DCI
rag10n1 sostanzlalmente SCUIC, 10  — dissimili, 61 direbbe, da quelle che COstringonO
prigion1iero della CAaAVECTINAa platonica volgersi 1a Iuce6>

ULla CSa viene generalmente splegata COINEC quella realtä che la costitulsce C10 che Paragonando
la ormale alle altre cosiddette antecedenti, 665541 risulta ”’ultima quella SUCCESSIONE A

mediante le quali CSa Siılscltata all’essere» (1bid. 3453; 309) Dall’altro lato, 665541 «C10 che
diserimina Aa qualsiasi altra CSa lo sviluppo, all’interno all’esterno, degli elementi
costitutivi, A ULla hrestabilita configurazione SETULLULA La torma allora ULla A Carattere es1to,
che costitulsce ULla realtä nella s{1A ESSCIL1ZA> (1bid. 344:;: 310) Quanto al mferimenti A Newman alla
filosofia scolastica, detto che KRoma egli apPTICSE alcunche s1ulla teologia la filosofia A San
lommaso, alcuno dei orandı Scolastici>» (Phil.N. 1, 237): cr. anche PRZYWARA, Aant Nan

Thomas, In KiIngen der Gegenwart. Gesammelte Aufsätze 71922 his 1927/, 1L, Augsbure 1929, 729-962

H. 344:; 310 La distinzione analoga quella fra CEYTALNEY (certezza Oggettiva) rertitude (certezza
soggettiva): PEI mferimenti en cftr. MARCHETTO, Monografia introduttiva La JAılosofid di John
Henry NEwmMan, NEWMAN, Scrittt fılosofect, GLAÄVILL-CLAAXVIL, FERREIRA, Doubt and elz.
SLOUS (‚ ommitment. The ole of the WLl] IM CIWWMMAN’S Thought, Oxtord 1L9”2U, 253-/U, 151-159

G5 Idea, 154: 279:; cr. AÄOQUINO, An Integrattive Habit of Mind, 63-87, In CUu1 la ronnectedness viene assoclata
all’ampliamento della n  7 che, ad 651 formata, coni1uga la OLLOSCCI1ZaA intellettuale C ()I11 la capacıta
A entrare In relazioni sienificative nel’ambiente unIversitarıo dando 1ta ad ULla cComunita, C ()I11 l’ap
Drocclo interdisciplinare al Droblemi. (.10 rende la ronnectedness C ()I11 quella che negli U,
Newman chlama «saplenza wisdom|>» nella XSC L1S50O illativo>.
1852 DISCOUFSE V, L60:; 1467
AlP’oscuritä delle rag10n1 dell’adesione al educativo L1°  - S()L110O estranel ne la NaLura limitata
dell’essere ne l’intervento dell’immaginazione dell’inferenza L1°  - ormale: «La vermta esiste, d

raggiungibile, S1101 raggl fÄuiscono A no1 ALLTAavVerso l NOSITO E SCIC morale intellettuale: A

74274

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

Nella “forma” si congiungono oggettività e soggettività: «L’oggetto di una 
scienza è la sua verità obiettiva, la sua forma è quella verità divenuta soggettiva, o 
conoscenza»62. Per Newman la conoscenza è l’effetto dell’ampliamento della mente, 
che, esercitata secondo la filosofia, rende gli oggetti del nostro apprendimento «sog-
gettivamente nostri», come «la digestione di ciò che riceviamo». In questo modo 
la materia del conoscere riceve la forma della filosofia, ossia il «sistema» o la con-
nectedness, una visione «integrata» e «unitaria [connected view] delle cose». In altri 
termini, la filosofia, in quanto “forma”, cioè essenza, della mente, in-forma o dà forma 
alla materia grezza della nostra conoscenza; «riconduce all’ordine e al significato i 
contenuti del nostro apprendimento», riferendoli a ciò che già sappiamo63. 

Dunque, allo stadio iniziale del suo “sviluppo”, prima che si possa dire «formata», 
la mente resta soddisfatta nella propria condizione non coltivata, quella giovanile, 
«finché a tempo debito inizia a muoversi l’idea particolare, comunque ne sia derivata, 
che alla fine deve formarla e regolarla»64. Questa lavora su ciò che essa è stata fino 
ad allora, facendo germinare e ramificare i pensieri che ne derivano e che penetrano 
nella materia preesistente. In ciò l’idea coinvolge non solo l’intelletto, ma tutto ciò 
che di implicito occupa la mente prima di diventare esplicito in virtù di un atto di 
coscienza. Questa accumulazione di fattori antecedenti, precomprensioni o pregiu-
dizi, induce la giovane mente non coltivata ad aderire al processo di formazione per 
ragioni sostanzialmente oscure, non dissimili, si direbbe, da quelle che costringono il 
prigioniero della caverna platonica a volgersi verso la luce65. 

una cosa viene generalmente spiegata come quella realtà che la costituisce ciò che è […]. Paragonando 
la causa formale alle altre cosiddette cause o antecedenti, essa risulta l’ultima in quella successione di 
cause mediante le quali una cosa è suscitata all’essere» (ibid., 343; 309). Dall’altro lato, essa è «ciò che 
discrimina un corpo da qualsiasi altra cosa […] lo sviluppo, all’interno e all’esterno, degli elementi 
costitutivi, di una prestabilita configurazione e struttura. La forma è allora una sorta di carattere o esito, 
che costituisce una realtà nella sua essenza» (ibid., 344; 310). Quanto ai riferimenti di Newman alla 
filosofia scolastica, va detto che a Roma egli «non apprese alcunché sulla teologia o la filosofia di San 
Tommaso, o su alcuno dei grandi Scolastici» (Phil.N. I, 237); cfr. anche E. Przywara, Kant – Newman 
– Thomas, in Ringen der Gegenwart. Gesammelte Aufsätze 1922 bis 1927, II, Augsburg 1929, 729-962.

62	 Jfc., 344; 310. La distinzione è analoga a quella fra certainty (certezza oggettiva) e certitude (certezza 
soggettiva): per i riferimenti a GA, cfr. M. Marchetto, Monografia introduttiva. La filosofia di John 
Henry Newman, in Newman, Scritti filosofici, CLXVIII-CLXXVI, e M. J. Ferreira, Doubt and Reli-
gious Commitment. The Role of the Will in Newman’s Thought, Oxford 1980, 53-70, 99-113, 131-139.

63	 Idea, 134; 279; cfr. Aquino, An Integrative Habit of Mind, 63-87, in cui la connectedness viene associata 
all’ampliamento della mente, che, ad essa formata, coniuga la conoscenza intellettuale con la capacità 
di entrare in relazioni significative nell’ambiente universitario dando vita ad una comunità, e con l’ap-
proccio interdisciplinare ai problemi. Ciò rende la connectedness coerente con quella che negli US, XIV, 
Newman chiama «sapienza [wisdom]» e nella GA «senso illativo».

64	 1852 Discourse V, 160; 1467.
65	 All’oscurità delle ragioni dell’adesione al processo educativo non sono estranei né la natura limitata 

dell’essere umano né l’intervento dell’immaginazione e dell’inferenza non formale: «La verità esiste, ed 
è raggiungibile, ma i suoi raggi fluiscono su di noi attraverso il nostro essere morale e intellettuale; e di 



Mıchele Marchetto

La virtu dell’ Universita: P’eccellen za intellettuale
Nel Drocess1 mentalji le acolta operazlon1 della entfe (intelletto, immagına-

z10ne, credenze, Opinioni) a91SCONO di CONCETTIO solo orazle disciplina abitudine: Artıcol|
cosicche la cCapacıta della entfe ormata 110  - ı] frutto di un 1Nera acqulsizlione ne
del’accumulazione di mmaterle di studio, <i] risultato di una formazione sclentifi-
A, 61 potrebbe dire “sistematica”, nel 11S5O de]l «vedere molte USC nello STESSO tem-

(G)1R{5 tutto>»66, Oss1a OM sistema®67. La disciplina eserclitata dall’intelletto
DCI STESSO, avendo (G)1R{5 ine 1a propria perfezione, 10  — DCI u12  ® ODO particolare

accidentale SE estraneo QqUESTO eriter10 del’eccellenza intellettuale. I} COMDItO
dell’Universitäa consliste nell’allenare la entfe degli student] 1n PNG ad (} nell’aiu-
tarlı <n perseguirlo secondo le loro diverse capacıta»68.

Quanto all’abitudine, NOTLATLO che Newman 1a designa CO  — medesimo ermmıne
habit) CO  — Cul definisce anche 1a filosofia, Oss1a 1a forma propria della ECNTE; inoltre
KW habiıt (hExiSs, Abitus) 1n quanto «VIrtu dell’intelletto»69 OMmMe 1a virtu et1ca,
anche 1a disposizione Alosofica dimora nell’uomo perche egli ALLO ad accoglierla,
perfezionandola pOo1 mediante l’abitudine79, V’eserciz10 1a pratica di individuare CO11-

ness10n1 di rticondurre ı] molteplice all’unita. In questa “{l funzione, 1a virtu
cellenza intellettuale della filosofta, anche 10  — da intendersi (G)1R{5 1a virtu “et1ca”
aristotelica, 10€ ı] «S1usto 116e2720>> fra CCC CNSSO difetto, tuttavla, nel s {  ( OSSCTC

«sistema», svolge un azlone analoga: garantısce l’equilibrio fra le partı ı] de]
SaDCIC, nella «reC1Iproca dipendenza»71, conterma di C100 Newman stigmatizza S12
l’usurpazione da di una determinata sclenza di terr1tor10 10  — s { 1  ( (V’eccesso
della tenslione espansiva) S12 ı] rtduzionismo dello speclalismo il difetto d rtidurre ad
un unıca idea ı] ecrter10 di siudizio 1a realta) Nella {{l rlcerca di equilibrio,
ı] Alosofare V’esercizio di una virtu et1ca, 110  - solo dianoetica: quindi moralmente
rilevante, al da GSSCTEC definita «VIrtu del’eccellenza intellettuale», DCL quanto

CO  Za quella bercezione dei S1101 primı brincıpi che PEI no1 naturale, attenuata, ostacolata,
deviata dal fascino del sens1i Aalla supremazla dell’io, C, A’altra 5 stimolata Adalle asplrazlıon1
soprannaturale; cosicche alla fine brendono torma due caratter1ı della n  7 due Livelli Sistem1 A
bensliero, OQLULO logico, all’analisi, CPDPUTE contraddittor1 ’uno nel contronti dell’altro, L1°  - solo
antagonIisticı berche L1°  - hanno alcun tondamento In COTIEHNULEC CUu1 entrare In conflitto>
511-512:;

GG Idea, L3 /: 2585

G5 Idea, DE} 515
09 Ihid., 125:; 263: cr. 1 ILLMAN, Ne10man and Aristotle Fhe Arn of Liberal Education, In 1D., Tohn Henry

NEWwMAan, 265-267
Cir. ÄARISTOTELE, Etica Nicomached, EN 24-26

71 Idea, L3 /: 2585

275275

Michele Marchetto

A
rticoli

2.4. La virtù dell’Università: l’eccellenza intellettuale

Nei processi mentali le facoltà e operazioni della mente (intelletto, immagina-
zione, credenze, opinioni) agiscono di concerto solo grazie a disciplina e abitudine; 
cosicché la capacità della mente formata non è il frutto di una mera acquisizione né 
dell’accumulazione di materie di studio, ma è «il risultato di una formazione scientifi-
ca», si potrebbe dire “sistematica”, nel senso del «vedere molte cose nello stesso tem-
po come un tutto»66, ossia come un sistema67. La disciplina è esercitata dall’intelletto 
per se stesso, avendo come fine la propria perfezione, non per uno scopo particolare 
o accidentale a sé estraneo: questo è il criterio dell’eccellenza intellettuale. Il compito 
dell’Università consiste nell’allenare la mente degli studenti in base ad esso e nell’aiu-
tarli «a perseguirlo secondo le loro diverse capacità»68. 

Quanto all’abitudine, va notato che Newman la designa con il medesimo termine 
(habit) con cui definisce anche la filosofia, ossia la forma propria della mente; inoltre 
essa è habit (héxis, habitus) in quanto «virtù dell’intelletto»69. Come la virtù etica, 
anche la disposizione filosofica dimora nell’uomo perché egli è atto ad accoglierla, 
perfezionandola poi mediante l’abitudine70, l’esercizio e la pratica di individuare con-
nessioni e di ricondurre il molteplice all’unità. In questa sua funzione, la virtù o ec-
cellenza intellettuale della filosofia, anche se non è da intendersi come la virtù “etica” 
aristotelica, cioè il «giusto mezzo» fra un eccesso e un difetto, tuttavia, nel suo essere 
«sistema», svolge un’azione analoga: garantisce l’equilibrio fra le parti e il tutto del 
sapere, nella «reciproca dipendenza»71. A conferma di ciò Newman stigmatizza sia 
l’usurpazione da parte di una determinata scienza di un territorio non suo (l’eccesso 
della tensione espansiva) sia il riduzionismo dello specialismo (il difetto di ridurre ad 
un’unica idea il criterio di giudizio su tutta la realtà). Nella sua ricerca di equilibrio, 
il filosofare è l’esercizio di una virtù etica, non solo dianoetica: quindi è moralmente 
rilevante, al punto da essere definita «virtù dell’eccellenza intellettuale», per quanto 

conseguenza quella percezione dei suoi primi principi che per noi è naturale, è attenuata, ostacolata, 
deviata dal fascino dei sensi e dalla supremazia dell’io, e, d’altra parte, è stimolata dalle aspirazioni al 
soprannaturale; cosicché alla fine prendono forma due caratteri della mente, e due livelli e sistemi di 
pensiero, – ognuno logico, all’analisi, eppure contraddittori l’uno nei confronti dell’altro, e non solo 
antagonistici perché non hanno alcun fondamento in comune su cui poter entrare in conflitto» (GA, 
311-312; 1371-1373). 

66	 Idea, 137; 283.
67	 US, 329; 593.
68	 Idea, 153; 313.
69	 Ibid., 125; 263; cfr. Tillman, Newman and Aristotle on the Aim of Liberal Education, in Id., John Henry 

Newman, 265-267.
70	 Cfr. Aristotele, Etica Nicomachea, 1103a, 24-26.
71	 Idea, 137; 283.



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

110  - rappresentI1 1a plenezza della formazione morale: anzl, S12 CSDOSTO alla deriva
della superbia dell’assolutizzazione di ene 110 che Invece DCL y{l Aatura
de] relativo.ODTLUN7 Newman consapevole che 110  - semplice comprendere che (8NY2] S12 V’eccellenza
intellettuale perche 10  — 61 tratta di SaDCIC «Drat1co>», di Cul OSNUNO CONOSCC oli
elementi cost1tut1v] (G)1R{5 avvlene DCI 1a salute DCL 1a STESSAa virtu et1ca. Per QqueESTO,
prima di decidersi1 definirla CO  - ı] ermmine «filosofia>», 1n altre parole
che tuttavıa 10  — lo soddisfano. « T’alento, capacıta, gen10>», infatti, 61 riferiscono alla
entfe 10  — ALLCOTA formata: «oi1udizlio,» abilitä> definiscono disposizloni relative
alla pratica all’arte, Oss1a persegulte 1n vista di ene superlore, 10  — DCT STESSEC,
Om e Invece 1a perfezione dell’intelletto. «Dagsgezza wisdom\|>» ha un valenza deec]-
SamMmentfe pratica perche Investe ı] COMPOrTaAMENTO; _ knowledge ]» «Sclenza
SCIENCE |» indicano delle idee 1n dell’intelletto, 110  - 1a {{l qualitä «formas>».
Quindi, Newman decide DCI «filosofia>», Cul 2SSOC1LA le espression1 «ampliamento del
1a entfe enlargement of mind|> «illuminazione dllumination |»72, che danno, T1-
spettivamente, ı] 11S5O d una vastıta d Orizzonte, (G)1R{5 paesagglo che lo sguardo
contempla dall’alto, ı] 11S5O d ALLO puntuale, un ’ intulzlione che, dopo lunga
applicazione (O ccumularsi di attor] antecedent!i), 61 accende ImprovvIisa.

La filosofia, allora, DCL quanto Newman 1a definisca specle di sclenza>» «1n
Ce 11S5O una sclenza delle sclienze»/5, 10  — imater1a di CONOSCCMNZA, «for-

11124>> della ECNTE, che comprende 1a capacıta dell’“intelletto” di individuare relazioni,
quella dell’”immaginazione” di vedere ı] ALr AavVersSsO le partı, anche le acolta
che hanno che fare CO  - ı] CONCFrELO, (G)183{° 1a Dhrönesis, che decide ne] particolare
1n PNG PINC1p1 universali, ı] «SCISO illativo>», che deriva conclusioni da11
implicite da attor] antecedent]. che conforme Dr  8 antropologico
dell’idea di "persona” di Newman: C55Sd, infatti, l’unita delle Istanze COgnNIt1ve,
rali religiose dell’essere 110, secondo quel «DIINC1D10 di vita>» DCL Cul
OSSCTC potrebbe sopravvivere, le Y{ 1 partı costitutive OSSEerTrO 1n conflitto l’una CO  —

l’altra», che «Inette Insieme le “{ 1C partı funziloni 1n tutto>»>/4

SaAapeTIC universale

Se, subjecth, 1a Alosofia 1a forma della ECNTE, C100 Cul agısce ’a7zione for

{2 Ihid., 124-125; 261-263
73 Ihid., äl:;: 1
74 en 348-549: Per l CIO della parola “filosofia”, cftr. U, 290-292: L, l CUu1

viene rpreso quası alla ettera In Idea, 15/-158; 285-2ö1: cftr. KUPERT, Tohn Henry Ne10man Fhe
Nature of Mind, Lanham d) z011

276276

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

non rappresenti la pienezza della formazione morale; anzi, sia esposto alla deriva 
della superbia e dell’assolutizzazione di un bene umano che invece è per sua natura 
del tutto relativo.

Newman è consapevole che non è semplice comprendere che cosa sia l’eccellenza 
intellettuale perché non si tratta di un sapere «pratico», di cui ognuno conosce gli 
elementi costitutivi come avviene per la salute o per la stessa virtù etica. Per questo, 
prima di decidersi a definirla con il termine «filosofia», passa in rassegna altre parole 
che tuttavia non lo soddisfano. «Talento, capacità, genio», infatti, si riferiscono alla 
mente non ancora formata; «giudizio, gusto, abilità» definiscono disposizioni relative 
alla pratica o all’arte, ossia perseguite in vista di un bene superiore, non per se stesse, 
com’è invece la perfezione dell’intelletto. «Saggezza [wisdom]» ha una valenza deci-
samente pratica perché investe il comportamento; «sapere [knowledge]» e «scienza 
[science]» indicano delle idee in possesso dell’intelletto, non la sua qualità o «forma». 
Quindi, Newman decide per «filosofia», cui associa le espressioni «ampliamento del-
la mente [enlargement of mind]» e «illuminazione [illumination]»72, che danno, ri-
spettivamente, il senso di una vastità di orizzonte, come il paesaggio che lo sguardo 
contempla dall’alto, e il senso di un atto puntuale, un’intuizione che, dopo lunga 
applicazione (o accumularsi di fattori antecedenti), si accende improvvisa. 

La filosofia, allora, per quanto Newman la definisca «una specie di scienza» o «in 
un certo senso una scienza delle scienze»73, non è materia di conoscenza, ma «for-
ma» della mente, che comprende la capacità dell’“intelletto” di individuare relazioni, 
quella dell’“immaginazione” di vedere il tutto attraverso le parti, ma anche le facoltà 
che hanno a che fare con il concreto, come la phrónesis, che decide nel particolare 
in base a principi universali, e il «senso illativo», che deriva conclusioni da premesse 
implicite o da fattori antecedenti. Il che è conforme al presupposto antropologico 
dell’idea di “persona” di Newman: essa, infatti, è l’unità delle istanze cognitive, mo-
rali e religiose dell’essere umano, secondo quel «principio di vita» per cui «nessun 
essere potrebbe sopravvivere, se le sue parti costitutive fossero in conflitto l’una con 
l’altra», e che «mette insieme tutte le sue parti e funzioni in un tutto»74.

3. Il sapere universale

Se, a parte subjecti, la filosofia è la forma della mente, ciò su cui agisce l’azione for-

72	 Ibid., 124-125; 261-263.
73	 Ibid., 51; 127.
74	 GA, 348-349; 1433-1435. Per il vero senso della parola “filosofia”, cfr. US, 290-292; 529-531, il cui testo 

viene ripreso quasi alla lettera in Idea, 137-138; 283-287; cfr. J. Rupert, John Henry Newman on the 
Nature of Mind, Lanham (Md) 2011.



Mıchele Marchetto

inmatıva dell’educazione universitarla, objecth, 1a “{l formale, ı] «sistema»,
61 concret1izza nel universale>» che , insieme, 1a forma dell’Universitäa 110

condizione della mMENTLE>», «un’iluminazione acquisıita, una disposizlione, Artıcol|personale una dote interliore»/>

5.1 «cerchio delle sclienze>» ı] ftondamento della verıta

I} SAaDECIC 'OSs1 inteso conNnsIiste 1n una «V1Islone Comprensione unıtarıa delle CUOSC»,
Cul 61 o1unge in1ziando CO  - «Jl’imprimere nella entfe d FAgl ZZO le idee di sclienza,
metodo, ordine, DPINCIPLO sistema: di regola ed eCccezlonNe, ricchez7za armon14a>»/76.
Questa «Ja VOTAd formazione della mMENTLE>», qualcosa d DIU delle manlere de] gentiluo-

vittor1ano, che, DUL essendo certamente incluse nella entfe ben formata, 61 LO  -
tuttavlıa acqulsire anche 1n modi divers] dal’educazione intellettuale, che Invece

ı] COMpItO essenzlale dell’Universita. N] sola, infatti, secondo un estensione 1n 11SO

epistemologico de] significato OfginNarıo de]l ermmine UNLVENSLLAS, «dovrebbe insegnare
ı] SaDeCIC universale>», ı] quale, 1n quanto “sistema , la forma?77. L’Universita, qu1in-
di, dovrebbe insegnare qualunque (8NY2] di qualungue ambito de]l SAaDECIC 110,
110  - (G)1R{5 KW fosse «Caravanserraglio>» di Ogn1 Arte di ogn1 sclienza, di 1a
stor1a di 1a Alosofia78. Piuttosto, ı] S1stema de] SaDCIC che KW , caratter17z7zato
dalla polaritä fra 1a molteplicita delle CONOSCCENZC parzlalı specialistiche che SO110 le
sclienze, l’unita de] SAaDECIC di quella particolarissima «sSclenza architettonica»79 che
1a disposizione Alosofica della entfe In QquUESTO ONO de] SaDEIC Ogn1 sclenza assolve
ı] Dropri0 COMDItO secondo ı] DPropri0 TLALUTLO epistemologico C, nel fare C1O, definisce
proprIi limiti le proprie relazion] CO  - ogn1 altra sclienza, scongiurando la possibilitä

di reciproche usurpaz1on1 lavorando clascuna DCI un armon1la superlore, 1n Cul 61
conciliano differenze contrast]. SSa V’effetto di determinati procedimenti mentalji
esercItat] s11] medesimo OSSgETLLO da punt! di vista diversi, parzlalı incompleti, anche

le sclienze, «considerate insieme, 61 aVVICINANO ad una rappresentaziıone riflesso
soggetttVO della verıta oggettiwa». Per QquUESTO INOt1VO ognl! sclenza ha bisogno di
aluto dalle altre sclienze, MENTCE, nel CONTEMDO, DUO RNa STESSAa fornirlo acl ia

I} ftondamento de]l SaDEIC universale persegulto dall’Universitäa 1n quest] erm1inı
la ver1ta, intesa (G)183{° unita, totalita, Oggettivita. Essa, infatti, 1n quanto «OSSELLO

de]l SAaDECIC di qualunqgue CIC  » costitulsce <<1111 srande Ssistema fatto complesso»,

75 Idea, 115-114; 241-245

Ihid., XVIL-XIX: 2A5-2 7
ff Ihid., 54:; /1

Ihid., 45 7: „»>}

Ihid., H: 199
X{} Ihid., 4 /: 121 (corsivo M10)

AiT277

Michele Marchetto

A
rticoli

mativa dell’educazione universitaria, a parte objecti, la sua causa formale, il «sistema», 
si concretizza nel «sapere universale» che è, insieme, la forma dell’Università e «uno 
stato o condizione della mente», «un’illuminazione acquisita, una disposizione, un 
possesso personale e una dote interiore»75. 

3.1. Il «cerchio delle scienze» e il fondamento della verità

Il sapere così inteso consiste in una «visione o comprensione unitaria delle cose», 
cui si giunge iniziando con «l’imprimere nella mente di un ragazzo le idee di scienza, 
metodo, ordine, principio e sistema; di regola ed eccezione, ricchezza e armonia»76. 
Questa è «la vera formazione della mente», qualcosa di più delle maniere del gentiluo-
mo vittoriano, che, pur essendo certamente incluse nella mente ben formata, si posso-
no tuttavia acquisire anche in modi diversi dall’educazione intellettuale, che è invece 
il compito essenziale dell’Università. Essa sola, infatti, secondo un’estensione in senso 
epistemologico del significato originario del termine universitas, «dovrebbe insegnare 
il sapere universale», il quale, in quanto “sistema”, ne è la forma77. L’Università, quin-
di, dovrebbe insegnare qualunque cosa di qualunque ambito del sapere umano, ma 
non come se essa fosse un «caravanserraglio» di ogni arte e di ogni scienza, di tutta la 
storia e di tutta la filosofia78. Piuttosto, il sistema del sapere che essa è, è caratterizzato 
dalla polarità fra la molteplicità delle conoscenze parziali e specialistiche che sono le 
scienze, e l’unità del sapere di quella particolarissima «scienza architettonica»79 che è 
la disposizione filosofica della mente. In questo regno del sapere ogni scienza assolve 
il proprio compito secondo il proprio statuto epistemologico e, nel fare ciò, definisce 
i propri limiti e le proprie relazioni con ogni altra scienza, scongiurando la possibilità 
di reciproche usurpazioni e lavorando ciascuna per un’armonia superiore, in cui si 
conciliano differenze e contrasti. Essa è l’effetto di determinati procedimenti mentali 
esercitati sul medesimo oggetto da punti di vista diversi, parziali e incompleti, anche 
se le scienze, «considerate insieme, si avvicinano ad una rappresentazione o riflesso 
soggettivo della verità oggettiva»80. Per questo motivo ogni scienza ha bisogno di un 
aiuto dalle altre scienze, mentre, nel contempo, può essa stessa fornirlo ad esse. 

Il fondamento del sapere universale perseguito dall’Università in questi termini 
è la verità, intesa come unità, totalità, oggettività. Essa, infatti, in quanto «oggetto 
del sapere di qualunque genere», costituisce «un grande sistema o fatto complesso», 

75	 Idea, 113-114; 241-243.
76	 Ibid., xvii-xix; 25-27.
77	 Ibid., 34; 71.
78	 Ibid., 457; 855.
79	 Ibid., 90; 199.
80	 Ibid., 47; 121 (corsivo mio).



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

che comprende fatt] le loro relazion]1. Dato che 110  - rliesce coglierla CO  — solo
sguardo, 1a entfe 61 affıda ViIS10N1 parzlalı astrazlıon1, le singole sclienze, OSNUNA
delle quali abbraccia DO di CONOSCCENZC DIU 11110 Vasto, CO  - magglor mMinorODTLUN7 precisione, CO  — magg10r mMiInor profondita. Nella loro funzione di CONOSCCHZA, RRI

procedono secondo ı] DINC1IDIO della divisione de]l lavoro, DCI Cul 1ESSUuNa di RIa

ilumina la entfe allo STESSO modo CO  - completezza. Tuttavia, SOL10 parzlalı
incomplete secDAaratameNte, quanto SO110 una plausibile approssimazlone alla
verıta Oggettiva considerate nelle loro reciproche relazioni, (G)183{° dimostra efficace-
entfe ı] AasO dell’uomo (G)183{° OSSETLLO di Osservazlone sclentihica: «SCcopriremo subito
d poterlo considerare 1n una varleta di relazioni: contormi questTe relazion] SOL10 le
sclenze delle quali egli OSgELLO, contorme alla COognNizlioNeE che abbiamo ı] DOS

che abbiamo della y{l VOTAd CONOSCCENZA4 Poss1amo considerarlo 1n relazione agli
elementi materlali de]l s {  ( OTIDO, alla {{l costituzlione mentale, s { 1  ( ambiente alla
{{l famiglia, alla comunıta 1n Cul V1Ive, all’Essere che lo ha Creato; di CONSCSUCNZA
lo tratt1amo rispettivamente da psicologi, da Alosofi morali, da scrlttorl di economla,
da politici da teologi. Quando lo pensi1amo 1n quesie relazion] CONTEIMPDOTFCA-
neAaAMECNTE, (G)183{° OSSEeLLO simultaneo d le sclenze che ho nominato, allora 61
DUO dire che otten1amo l’idea dell’uomo OM OSSELLO fatto SSTErNO, simile
C100 che ’occhio coglie della {{l forma esterlore. Dall’altraD seconda che S1aMO
solo psicologi, solo politici, solo moralisti, 1a OSIra idea di VUOINO Sara DIU 1110

irreale: 10  — cogliamo l’intero, ı] ditetto DIU 11EC11OÖ srande, seconda che 1a
relazione che vliene 11Essa s1a, IB{ importante, 61 tratta della “{l relazione CO  —

DIio, CO  - ı] s { 1  ( [ CO  — S1101 figli CO  - le “{ 1C partı costitutive»ö1
Ne dunque 1a Alosofia 1a forma della entfe portata SViluppo dall’educazione,

l’Universitäa ı] s {  ( corrispett1vo istituzionale, CENTTO dell’unitäa dell’universalitäa de]
SaDEIC, intesa (G)183{° “ftorma” “spirito” infatti, nell’Universita 61 insegnNanO le
sclienze, 112 qualunqgue S12 ı] loro UMEIO, 61 insegnanO secondo 1a logica della (FE -

nectedness. C‚on un immagine DCI NnO1 certamente datata efficace DCL ilustrare ı]
CONCETLO, Newman descrive L’Universitäa (G)1R{5 «impero Lempire ]» «intelletto
imperiale m pertal intellect|>. Da lato, KW sgarante de]l persegulmento di ognl!
forma di SaDeCIC 1n funzione della ver1ta, S12 nella CONOSCCENZAa S12 nella r1cerca: DCT
QqueESTO, 10  — privilegia alcuna Ssclenza 1n modo esclusivo, rispettando CO  — imparzlalitä
le Istanze di ognl! disciplina nella inisura 1n Cul espressione dell’intelletto 110;
61 (G)1R{5 lu0og0 della libera discussione pubblica, 11 ı] pericolo di USUL-

Dazlon1 di antagon1ısmi insanabili®2. Dall’altro lato, 1n quanto «intelletto imperiale>»,

X] Ihid., 4 /-48; 11>-121

Ihid., 459-460:; 89 /-859 Ugegl Alasdair MacIntyre sembra declinare Qquesta idea A Newman quando
afferma che, CONSTLALATLA la CY1S1 dell’Universitä de] razionalismo liberale, dell ’ iluminismo dell’utili-
tarısmo, C10 che possibile «V’universitä intesa COINEC luogo A dissenso forzato, A obbligata Dar-
tecıpazlone al conflitto, OVEe ULla responsabilitä tondamentale dell’educazione Uunversitarıa sarebhbe

I5278

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

che comprende i fatti e le loro relazioni. Dato che non riesce a coglierla con un solo 
sguardo, la mente si affida a visioni parziali o astrazioni, le singole scienze, ognuna 
delle quali abbraccia un campo di conoscenze più o meno vasto, con maggior o minor 
precisione, con maggior o minor profondità. Nella loro funzione di conoscenza, esse 
procedono secondo il principio della divisione del lavoro, per cui nessuna di esse 
illumina la mente allo stesso modo e con completezza. Tuttavia, tanto sono parziali e 
incomplete se prese separatamente, quanto sono una plausibile approssimazione alla 
verità oggettiva se considerate nelle loro reciproche relazioni, come dimostra efficace-
mente il caso dell’uomo come oggetto di osservazione scientifica: «Scopriremo subito 
di poterlo considerare in una varietà di relazioni; e conformi a queste relazioni sono le 
scienze delle quali egli è oggetto, e conforme alla cognizione che ne abbiamo è il pos-
sesso che abbiamo della sua vera conoscenza. Possiamo considerarlo in relazione agli 
elementi materiali del suo corpo, alla sua costituzione mentale, al suo ambiente e alla 
sua famiglia, alla comunità in cui vive, o all’Essere che lo ha creato; e di conseguenza 
lo trattiamo rispettivamente da psicologi, da filosofi morali, da scrittori di economia, 
da politici o da teologi. Quando lo pensiamo in tutte queste relazioni contempora-
neamente, o come oggetto simultaneo di tutte le scienze che ho nominato, allora si 
può dire che otteniamo […] l’idea dell’uomo come oggetto o fatto esterno, simile a 
ciò che l’occhio coglie della sua forma esteriore. Dall’altra parte, a seconda che siamo 
solo psicologi, solo politici, o solo moralisti, la nostra idea di uomo sarà più o meno 
irreale; non ne cogliamo l’intero, e il difetto è più o meno grande, a seconda che la 
relazione che viene omessa sia, o no, importante, se si tratta della sua relazione con 
Dio, con il suo re, con i suoi figli o con le sue parti costitutive»81.

Se dunque la filosofia è la forma della mente portata a sviluppo dall’educazione, 
l’Università è il suo corrispettivo istituzionale, centro dell’unità e dell’universalità del 
sapere, intesa come “forma” o “spirito”: infatti, nell’Università si insegnano tutte le 
scienze, ma, qualunque sia il loro numero, si insegnano secondo la logica della con-
nectedness. Con un’immagine per noi certamente datata ma efficace per illustrare il 
concetto, Newman descrive l’Università come un «impero [empire]» e un «intelletto 
imperiale [imperial intellect]». Da un lato, essa è garante del perseguimento di ogni 
forma di sapere in funzione della verità, sia nella conoscenza sia nella ricerca; per 
questo, non privilegia alcuna scienza in modo esclusivo, rispettando con imparzialità 
le istanze di ogni disciplina nella misura in cui è espressione dell’intelletto umano; e 
si presenta come il luogo della libera discussione pubblica, senza il pericolo di usur-
pazioni e di antagonismi insanabili82. Dall’altro lato, in quanto «intelletto imperiale», 

81	 Ibid., 47-48; 115-121.
82	 Ibid., 459-460; 857-859. Oggi Alasdair MacIntyre sembra declinare questa idea di Newman quando 

afferma che, constatata la crisi dell’Università del razionalismo liberale, dell’illuminismo e dell’utili-
tarismo, ciò che resta possibile è «l’università intesa come luogo di dissenso forzato, di obbligata par-
tecipazione al conflitto, dove una responsabilità fondamentale dell’educazione universitaria sarebbe 



Mıchele Marchetto

Ll’Universitäa applica lo SpIrlto de]l al variegato mondoa delle scClenzZe, secondo ı]
valido DCI clascuna di Ka «V 1v1 lascia Vlvere>». In C100 KW arbitro della

verlita:‘ «(Jsserva (G)1R{5 verıta 61 TOVINO 1n relazione l’una CO  - l’altra, dove Artıcol|concordino, dove 61 separıno dove, essendo spinte tIrOoDpPpO lontano, Cess1INO di OSSCTC

delle verıta Se possiede un imassıma ftondamentale nella {{l filosofta, questa
che 1a verıta 10  — DUO contraddire la ver1ta: possiede una seconda, che 1a verıta
SPCSSO sembra contraddire 1a ver1ta: possiede una (  a, 1a conclusione pratl-

che dobbiameo OSSCTEC pazlent1 CO  — tali apparenze»,

La sovranıta della verıta

I} tconOosclImento della sovranıta della verıita ı] Pr  (8 che gulda Newman
valutare S12 ı] fra le sclenze profane ı] Cattolicesimo S12 l’inserimento del

1a teologia all’interno de]l S1stema dell’Universita. In OSSEqUIO DPINCIDIO che 1a verıta
110  - auto-contraddittoria, infatti, ı] tcercatore chiamato ascClar fare ı] - { 14  (

all’indagine che STA conducendo, CO  — 1a pazlenza d attendere che SVanlsca l’apparen-
della contraddizione ProvoCafta da eventuali conflitti Ostacolji imOomentane!l. Änzi,

OSSCLIVA Newman, 1a sclenza 110  - DUO che procedere DCI OV! ed errorI, DCI tentatıvı
strade COrTUOSE, 1a Cul direzione, all’inizio della rMCcerca, ALICOTLA 1gnota: 61 DUO dire,

«SCIZAa paradosso, che ’errore S12 1n qualche AasO 1a vıa alla ver1ta, ’unica v1a»>84
La risoluzione dell’errore nella verlıta alimentata dalla collaborazione fra differenti
scuole di pensiero dalla DEISCVCIANZA d generazl1on! SUCCESSIVE nel persegulre la
desima rlcerca. Ne l’oggetto di Ogn1 sclenza 1a verıta che 110  - 61 contraddice Ogn1

quella A avvlare oli studenti al conflitto> (A MACINTYRE, Enciclopedia, genealogta radizione. TIre
DEYSIONT vindali di HCRYECA morale, trad It A Bochese D’Avenla, Milano 1995, 320) educazione

conflitto un opera A Mcostituzlione A “«LULLO Organıco>», AaLLTAavVverso la Mcerca morale
religiosa, Aa del Ssosten1ıtor1i A ULla harticolare brospettiva, che ovrebbero anche impegnarsı

nella discussione C ()I11 tre brospettive, Nel MmMpoO, COSTOTO L10: ovrebbero difendere IDERE  - specifico
un A vista, bensi garantıre che le pDOosiz1o0n1 rivalı POSSaANO esprimers1 blenamente liberamente,
acendo dell’Universitä L1°  - i LEeALTO A un oggettiviItä neutrale», lCk A conflitti CUu1
McOoNOsSCIUTO anche SELICIE A dissenso morale teologica DIU radicato> (bid. 321) Cir. anche
MACINTYRE, God, Philosophy, i Dersities. Selective Itstory of the Cathaolic Philosophical Tradition,
Lanham (Maryland) ZU09: The VEry Idea of a Untversity: Aristotle, NEWwWMAn, and US, In British Journal
of Educational Studies 5 / 2009) 347/-5 63:; Fede, FASIONE SCLEHZA. La leztione dr NEwmMan, 1ta Pen:
Ssiero 2010) 22-33; anche rilievi eriticı A Historical (Mis)understandingts of T’he Idea ot

University, ÄOQUINO KING (ed by), KeceDHons of Newman, Oxtord 2015 L22: cr. anche
(LAMPODONICO, T’idea dr mi nerstitd IM Tohn Henry NEwmMan, |UNINETTI (a CULIA di), Tohn Henry

NEWwMAan, 158-161 Sulla Mcezlone delle idee A Newman sull’Universitä, cftr. SULLIVAN, CUWWMANS
C ivele of Knowledge and Curryiculum Wholeness IM The Idea of University, ÄOQUINO KING (ed
by), KeceDtHons of Newman, The UnWwersity, In ÄOQUINO KING (ed by), The Oxford
Handhook Tohn Henry NEWwWMAan, Oxtord ZU18, 5358-55/

5 Ihid., 460-461:; 861-8363
Ihid., 4 /4; AD

219279

Michele Marchetto

A
rticoli

l’Università applica lo spirito del tutto al variegato mondo delle scienze, secondo il 
motto valido per ciascuna di esse: «Vivi e lascia vivere». In ciò essa è arbitro della 
verità: «Osserva come verità separate si trovino in relazione l’una con l’altra, dove 
concordino, dove si separino e dove, essendo spinte troppo lontano, cessino di essere 
delle verità […] Se possiede una massima fondamentale nella sua filosofia, questa è 
che la verità non può contraddire la verità; se ne possiede una seconda, è che la verità 
spesso sembra contraddire la verità; e se ne possiede una terza, è la conclusione prati-
ca che dobbiamo essere pazienti con tali apparenze»83.

3.2. La sovranità della verità

Il riconoscimento della sovranità della verità è il presupposto che guida Newman 
a valutare sia il rapporto fra le scienze profane e il Cattolicesimo sia l’inserimento del-
la teologia all’interno del sistema dell’Università. In ossequio al principio che la verità 
non è auto-contraddittoria, infatti, il ricercatore è chiamato a lasciar fare il suo corso 
all’indagine che sta conducendo, con la pazienza di attendere che svanisca l’apparen-
za della contraddizione provocata da eventuali conflitti o ostacoli momentanei. Anzi, 
osserva Newman, la scienza non può che procedere per prove ed errori, per tentativi 
e strade tortuose, la cui direzione, all’inizio della ricerca, è ancora ignota: si può dire, 
«senza paradosso, che l’errore sia in qualche caso la via alla verità, e l’unica via»84. 
La risoluzione dell’errore nella verità è alimentata dalla collaborazione fra differenti 
scuole di pensiero e dalla perseveranza di generazioni successive nel perseguire la me-
desima ricerca. Se l’oggetto di ogni scienza è la verità che non si contraddice e se ogni 

quella di avviare gli studenti al conflitto» (A. MacIntyre, Enciclopedia, genealogia e tradizione. Tre 
versioni rivali di ricerca morale, trad. it. di A. Bochese e M. D’Avenia, Milano 1993, 320). L’educazione 
al conflitto comporta un’opera di ricostituzione di un «tutto organico», attraverso la ricerca morale 
e religiosa, da parte dei sostenitori di una particolare prospettiva, che dovrebbero anche impegnarsi 
nella discussione con altre prospettive. Nel contempo, costoro non dovrebbero difendere uno specifico 
punto di vista, bensì garantire che le posizioni rivali possano esprimersi pienamente e liberamente, 
facendo dell’Università non «il teatro di un’oggettività neutrale», ma il «teatro di conflitti in cui venga 
riconosciuto anche il genere di dissenso morale e teologico più radicato» (ibid., 321). Cfr. anche A. 
MacIntyre, God, Philosophy, Universities. A Selective History of the Catholic Philosophical Tradition, 
Lanham (Maryland) 2009; The Very Idea of a University: Aristotle, Newman, and Us, in British Journal 
of Educational Studies 57 (2009) 347-363; Fede, ragione e scienza. La lezione di Newman, in Vita e Pen-
siero 4 (2010) 22-33; ma anche i rilievi critici di C. Barr, Historical (Mis)understandingts of The Idea of 
a University, in F. D. Aquino – B. J. King (ed. by), Receptions of Newman, Oxford 2015, 122; cfr. anche 
A. Campodonico, L’idea di Università in John Henry Newman, in Tuninetti (a cura di), John Henry 
Newman, 158-161. Sulla ricezione delle idee di Newman sull’Università, cfr. J. Sullivan, Newman’s 
Circle of Knowledge and Curriculum Wholeness in The Idea of a University, in Aquino –  King (ed. 
by), Receptions of Newman, 95-113, e The University, in F. D. Aquino – B. J. King (ed. by), The Oxford 
Handbook to John Henry Newman, Oxford 2018, 538-557.

83	 Ibid., 460-461; 861-863.
84	 Ibid., 474; 885. 



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

(8NY2] 1n natura, 1n quanto creata da Dio, bene, allora 10  — C €  x alcuna necessita che 1a
sclenza S12 contorme al PrinC1p1 de] Cattolicesimo. Ne SKU che Ogn1 sclienza, fosse
anche l’opera di miscredente di idolatra, 61 potrebbe Inmetter: all’internoODTLUN7 d una Universita cattolica condizione che 1a tcerca 61 nell’alveo tracclato

- { 14  ( STESSO metodo, ı] terr1itor10 della morale della religione (e, 61
dovrebbe agg1ungere, viceversa)®.

LO spIir1to di universalita Dropri0 della disposizione Alosofica che anıma ”Uni
versita, 61 vede all’opera 1n modo emblematico nella valutazione che Newman da de]l

fra Ssclenza medica (.rstianesimo. Egli FcCONOSCE alla medicina lo TLALUTLO
d sclenza che 61 OCCUDA della salute de]l OTIDO 110; tuttavla, nel determinarne
l’oggetto metodo, Tconosce anche che l’uomo 10  — solo OTIDO, possiede una

entfe un anıma che dominano aul OLDO delle quali, quindi, 10  — potra ne dovräa
OCcuparsı 1a sclenza medica, bens] una sclenza acl RNa superlore. Un medico che 10  —

fosse consapevole, da una ridurrebbe l’uomo ad 1LEr O fatto, ad <1111 GSSCTEC

che ha da fare DOCO DIU che NASCCIC,Emanglare, bere, cCamminare, riprodurre
1a “{l specle, morl1re»; dall’altra, di COMNSCZUCHNZIA, esli rischierebbe di imporre alla
propria pratica sclentifica morali derivate esclusivamente da un’antropolo-
ola riduttivistica d empiristica, DCI Cul C100 che fosse VOTO aul pl1ano fattuale <arehbbe
anche lecito s11] pl1ano morale, CO  — un’evidente Invasıone di DO (1 che VOTO

nella Ssclenza medica, 61 potrebbe senz’altro realizzare CC { l’uomo fosse soltanto
animale, bruto senz anıma>»: poiche qualcosa di DIU, OSSCTC razionale

responsabile, allora C10 che VOTO DCL la Ssclenza medica, potrebbe peroö OSSCTEC <«11]-
lecito unlawful]>» di vista della morale della religione, che potrebbero
legittimamente o1ungere conclusioni differenti. L/’errore consliste ne] 10  — vedere che
«C1O che VOTO 1n una sclenza C1 dettato secondo quella sclienza, 10  — secondo
un’altra sclenza»S7 Quando ı] medico trattia l’uomo nella {{l AaLura anımale fisica,

In QUESTLO che Newman brecisa la ftunzione della Chiesa rispetto alla Unitversita cattolica:
E SCIC <<1] ditensore intrepido UN1C0> della verıta spirituale (zbid. 516; 959): 665541 <«110O11 LEemMeEe alcuna
COLMLOSCECLZA, le purifica u  ' L1°  - reprime alcun elemento della NOSIra Natura, coltiva l’intero>»
(1bid. 2534:; 463) QUESTLO L10: C1 DuO bropriamente CSSCIC, oltre che ULla sclenza “cattolica”,
NCDDUTIE ULla letteratura “cattolica” &E contraddizione In terminı> ULla letteratura eristiana.
Per S{I1A Natura, infattl, la letteratura lo studio della Nnatura COSs1 cCOm essa e, nella genlalitä nelle
Dass1on1, negli amaorT1 negli odi, nell’eroismo nel ermiIne: L1°  - C1 DUO dunque ESSCIC letteratura
XSCI PECCAaALO>» (e quindi Cristiana, cattolica) dell’uomo DPECCALOLE (1bid. 229 455) Onl naturali
dimorano nel’uomo naturale: «La Chiesa DuO usarlıi, L1°  - DUO originarlıi s [ 10 blacımento,. Finche
"intero DELLIEIC L10}  - Sara MNNOVAatO, la s{ 1A4 letteratura L1°  - sara DUra ( volete effetti-
vamente ULla letteratura A santl, brima A abbiate ULla nazlone A Santı> (1bid. 231:; 457)

XO Ihid., 2 12:; Yö5 l

Ihid., 209-510; LL / Nella Lecture della seconda dell’TIdeaq of UNWErSsIEy Newman lpot1zza
che medico Invıtı ULla Suora A carıta SEefVIZIO In ULla ZO1124 colpita Aa un epidemia lasciare quel
luogo PEI L1°  - rischiare lei STESSA A morlre: S1101 superlor1, invece, SOSTENSONO CONtTtraro OI

degli ideali al quali ha dedicato la S{I1A vita:;: la Suora medico raglone, dovette
cedere ad ULla harola superlore tbid.

250280

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

cosa in natura, in quanto creata da Dio, è bene, allora non c’è alcuna necessità che la 
scienza sia conforme ai principi del Cattolicesimo. Ne segue che ogni scienza, fosse 
anche l’opera di un miscredente o di un idolatra, si potrebbe ammettere all’interno 
di una Università cattolica a condizione che la ricerca si mantenga nell’alveo tracciato 
dal suo stesso metodo, senza usurpare il territorio della morale e della religione (e, si 
dovrebbe aggiungere, viceversa)85. 

Lo spirito di universalità proprio della disposizione filosofica che anima l’Uni-
versità, si vede all’opera in modo emblematico nella valutazione che Newman dà del 
rapporto fra scienza medica e Cristianesimo. Egli riconosce alla medicina lo statuto 
di scienza che si occupa della salute del corpo umano; tuttavia, nel determinarne 
l’oggetto e il metodo, riconosce anche che l’uomo non è solo corpo, ma possiede una 
mente e un’anima che dominano sul corpo e delle quali, quindi, non potrà né dovrà 
occuparsi la scienza medica, bensì una scienza ad essa superiore. Un medico che non 
ne fosse consapevole, da una parte ridurrebbe l’uomo ad un mero fatto, ad «un essere 
che ha da fare poco più che nascere, crescere, mangiare, bere, camminare, riprodurre 
la sua specie, e morire»86; dall’altra, di conseguenza, egli rischierebbe di imporre alla 
propria pratica scientifica norme morali derivate esclusivamente da un’antropolo-
gia riduttivistica ed empiristica, per cui ciò che fosse vero sul piano fattuale sarebbe 
anche lecito sul piano morale, con un’evidente invasione di campo. Ciò che è vero 
nella scienza medica, si potrebbe senz’altro realizzare «se l’uomo fosse soltanto un 
animale, o un bruto senz’anima»; ma poiché è qualcosa di più, un essere razionale 
e responsabile, allora ciò che è vero per la scienza medica, potrebbe però essere «il-
lecito [unlawful]» dal punto di vista della morale e della religione, che potrebbero 
legittimamente giungere a conclusioni differenti. L’errore consiste nel non vedere che 
«ciò che è vero in una scienza ci è dettato secondo quella scienza, ma non secondo 
un’altra scienza»87. Quando il medico tratta l’uomo nella sua natura animale e fisica, 

85	 È in questo contesto che Newman precisa la funzione della Chiesa rispetto alla Università cattolica: 
essere «il difensore intrepido e unico» della verità spirituale (ibid., 516; 959); essa «non teme alcuna 
conoscenza, ma le purifica tutte; non reprime alcun elemento della nostra natura, ma coltiva l’intero» 
(ibid., 234; 463). In questo senso non ci può propriamente essere, oltre che una scienza “cattolica”, 
neppure una letteratura “cattolica”: «è una contraddizione in termini» avere una letteratura cristiana. 
Per sua natura, infatti, la letteratura è lo studio della natura umana così com’essa è, nella genialità e nelle 
passioni, negli amori e negli odi, nell’eroismo e nel crimine: non ci può dunque essere una letteratura 
«senza peccato» (e quindi cristiana, e cattolica) dell’uomo peccatore (ibid., 229; 455). I doni naturali 
dimorano nell’uomo naturale: «La Chiesa può usarli, ma non può originarli a suo piacimento. Finché 
l’intero genere umano non sarà rinnovato, la sua letteratura non sarà pura e vera. […] se volete effetti-
vamente una letteratura di santi, prima di tutto abbiate una nazione di santi» (ibid., 231; 457).

86	 Ibid., 512; 951.
87	 Ibid., 509-510; 947. Nella Lecture X della seconda parte dell’Idea of a University Newman ipotizza 

che un medico inviti una Suora di carità in servizio in una zona colpita da un’epidemia a lasciare quel 
luogo per non rischiare lei stessa di morire; i suoi superiori, invece, sostengono il contrario in nome 
degli ideali ai quali ha dedicato la sua vita; e la Suora muore. Il medico aveva certo ragione, ma dovette 
cedere ad una parola superiore (ibid.). 



Mıchele Marchetto

110  - contraddice 1a ver1ta: «egli [= B1 che qualunqgue (8KY2] S12 VT nella y{l scClen-
Z S12 immediatamente lecita nella pratica OM 110  - C1 fosse UMMNETO di sclen-

tvali nel srande cerchio della Alosofla»S8. (1 che sottolinea Newman 10  — che Artıcol|ı] medico nel falso, mentfre ı] moralista ı] teologo SOL10 nel VOETITO (1 Cul 61 24Sa
ı] medico, infatti, VCIO,; esli DUO 10  — capıre che C1 SO110 «altre ver1ta, quelle DIU
alte della S114>527 I} che significa che Peccellen za intellettuale VE  - Jarantısce Peccellenza
mOorale NE W4 Hraduce IM C3SdA, 1a quale, A’altraD 10  — ı] ine diretto dell’Universita.

La questione della teologia
In QqUESTO CONTESTO, 110  - DI1VO di una intrinseca problematicita DCT rag10n1 S12 ep1l

stemologiche che morali religiose, Newman affronta problema dell’inserimento
della teologia nel «cerchio> delle sclenze dell’Universita. La teologia, intesa (G)183{° MIEd

SCLENZA, «Ja sclenza d Dio>», ı] Ssistema 1n Cul SO110 Oorganıizzate le verıta che ONO-

SCLAMO di Dio, <«ESaLLAMENTE (G)183{° abbiamo un sclenza delle telle, 1a chiamiamo
astronomia, della CTOSTA terrestre, 1a chiam1amo geologia». La «dottrina» che 1a
teologia costrulsce Dio, sSt1AM0 all’elenco degli attributi de] s { 1  ( OSSELLO, «COs]
inister10sa da oltrepassare nella {{l plenezza limiti di ogn1 sistema», da sembrare
estranea alla AaLura «perfino inconciliabile CO  — STESSA>, VOTO che 1n RNa )’im-
maglinazlione 110  - rliesce rappresentare C10 che 1a ragione stabilisce90

LO LALUTLO epistemologico della teologia esclude che RNa S12 teologia fisica, Oss1a 1a
considerazione de] mondo fAsico dal di vista relig10so: che S12 1a raccolta delle
polemiche sulle cosiddette “prove della religione”: che S12 una specıle di VaAaDO erist1a-
nes1imo 11EC11OÖ 1a CONOSCCENZAa delle Secritture91. Queste diverse forme hanno 1n
COINUNEC ı] CArattere di VE  - ANSETE SCLENZA, quindi sarebbero eschluse S1stema de]
SaDCIC, (G)183{° vorrebbero utilitarismo, razionalismo scett1c1smo. In realtäa, 1a teologia
possiede una Aatura ancılpıte: da un D Ka sclenza al parı delle SscClenze della
natura; dall’altra, 1n virtu de] s { 1  ( OGgELLO, differenzia 1n inmisura assoluta 61
potrebbe forse DENSAIC che S12 superlore ad Ka L’Essere infinito che RNa insegna,
infatti, ı] DIINCIDIO SUDIECINO di «T ULIO C100 che bene, C100 che VECTIO,
C100 che bello, C10 che benefico, che S12 srande piccolo, perfetto fram-
mentarIl1o, naturale sovrannaturale, morale materlale»92. L’insistenza sull’oggetto
peculiare della teologia di srande rilievo, poiche, 61 SVUOTASSE la parola “Dl A de]l

XS Ihid., 5} 455
9 Ihid., äll;: Yö5 l
0 Cir. hid., 61-63:; 14/-149

Cir. hid., 61:; 145-14 /

Ihid., 66; 1535-155

251281

Michele Marchetto

A
rticoli

non contraddice la verità; ma «egli pensa che qualunque cosa sia vera nella sua scien-
za, sia immediatamente lecita nella pratica – come se non ci fosse un numero di scien-
ze rivali nel grande cerchio della filosofia»88. Ciò che sottolinea Newman non è che 
il medico è nel falso, mentre il moralista o il teologo sono nel vero. Ciò su cui si basa 
il medico, infatti, è vero; ma egli può non capire che ci sono «altre verità, quelle più 
alte della sua»89. Il che significa che l’eccellenza intellettuale non garantisce l’eccellenza 
morale né si traduce in essa, la quale, d’altra parte, non è il fine diretto dell’Università.

3.3. La questione della teologia 

In questo contesto, non privo di una intrinseca problematicità per ragioni sia epi-
stemologiche che morali e religiose, Newman affronta il problema dell’inserimento 
della teologia nel «cerchio» delle scienze dell’Università. La teologia, intesa come una 
scienza, è «la scienza di Dio», o il sistema in cui sono organizzate le verità che cono-
sciamo di Dio, «esattamente come abbiamo una scienza delle stelle, e la chiamiamo 
astronomia, o della crosta terrestre, e la chiamiamo geologia». La «dottrina» che la 
teologia costruisce su Dio, se stiamo all’elenco degli attributi del suo oggetto, è «così 
misteriosa da oltrepassare nella sua pienezza i limiti di ogni sistema», e da sembrare 
estranea alla natura e «perfino inconciliabile con se stessa», se è vero che in essa l’im-
maginazione non riesce a rappresentare ciò che la ragione stabilisce90.

Lo statuto epistemologico della teologia esclude che essa sia teologia fisica, ossia la 
considerazione del mondo fisico dal punto di vista religioso; che sia la raccolta delle 
polemiche sulle cosiddette “prove della religione”; che sia una specie di vago cristia-
nesimo e tanto meno la conoscenza delle Scritture91. Queste diverse forme hanno in 
comune il carattere di non essere scienza, e quindi sarebbero escluse dal sistema del 
sapere, come vorrebbero utilitarismo, razionalismo e scetticismo. In realtà, la teologia 
possiede una natura ancipite: da una parte, essa è scienza al pari delle scienze della 
natura; dall’altra, in virtù del suo oggetto, se ne differenzia in misura assoluta e si 
potrebbe forse pensare che sia superiore ad esse. L’Essere infinito che essa insegna, 
infatti, è il principio supremo di «tutto ciò che è bene, tutto ciò che è vero, tutto 
ciò che è bello, tutto ciò che è benefico, che sia grande o piccolo, perfetto o fram-
mentario, naturale o sovrannaturale, morale o materiale»92. L’insistenza sull’oggetto 
peculiare della teologia è di grande rilievo, poiché, se si svuotasse la parola “Dio” dei 

88	 Ibid., 513; 953.
89	 Ibid., 511; 951.
90	 Cfr. ibid., 61-63; 147-149.
91	 Cfr. ibid., 61; 145-147. 
92	 Ibid., 66; 153-155.



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

significati propriamente teologici che tutt1 telst] le F1CONOSCONO, 1a STESSA teologia,
nella migliore delle ipotes], <arebbe ridotta Ssclenza delle leggi dell’universo (teologia
fisica), poiche DIio coinciderebbe CO  - queste”, Se Invece s {  ( OSSgETLLO EsTASSE 1n -ODTLUN7 varlato NONOSTLANTE la SCOMPDALSa della teologia dal OVCTO delle scClenzZe, (} <arehbbe
C& spartıto fra molte sclenze diverse, che invaderebbero quindi terr1tor10 10  —

loro, usurpandolo.
Ne deriva anche una differenza di metodo rispetto alle sclenze Aisiche: menfre

quesie 61 affıdano all’induzione, 1a teologia 61 avvale della deduzione, dato che «TUtLTfO
ı] SAaDECIC dottrinale scaturıisce da una ola sorgente»?4, Oss1a 1a Rivelazione. Questa
connotazlone epistemologica distingue 1a teologia dalla Ssclenza baconlana dalla tra-
dizione utilitaristica della CONOSCCNZA che orlginata. 51 DONSONO OS1 le DIEC

della recCc1proca limitazione degli ambiti degli sclenz1at] de]l teologi, anche
presuppost! de]l loro conflitto: oli unı InMmMetton! solo ricerche ondate sull’esperien-
Z fino ad ACCELLATE V’etica solo che mnuncı alla cosclenza OM ftondamento

1a sOst1itulsca CO  — ı] DIINCIDIO dell’utile: oli altri, INveCe, derivano 1a Verlta ecristi1ana
esclusivamente dalla Rivelazione, che DOSSONO solo splegare 110  - incrementare,
subordinando OS1 l’intelletto 110 alla orandezza dell’Intelligenza di DIio Quando
61 profilano le condizion]! d una recCc1proca usurpazlione, la differenza fra rispett1vi
metodi 61 traduce da SETUMeEeNT: di auto-limitazione 1n IINa d aggressione.

L’usurpazione de] rispett1v1 ampbiti implica anche ı] reC1PrOCO fra scClen-
teologia: da lato, le DETISOLC 11011 troOpPO religiose>» disprezzano 1a teologia:

dall’altro, le ment]1 religiose sottovalutano, 10  — ridicolizzano quası denunciano,
lavoro de]l rlcercatore nel divers] camp1 della sclienza, 1n particolare nella Aisica. Ma 61
trattia allora, S12 quanto all’usurpazione S12 quanto alla recCc1proca diffidenza, della for
Zzatura di possibili inferenze mondoa naturale dell’una s11] mondo sovrannaturale
dell’altra. In realtä, ribadisce Newman, «1 due mondi due rispett1v1 gener1 di ONO-

SCC12724 SOL10 separatı J: quindi, 1n quanto separatı, nell’insieme 110  - DOSSONO CO11-

traddirsi>». Teologia sclenza SOL10 dunque «incomunicabili, incapacı di collidere,
bisognose, DIU di GSSCTITC collegate, mal di GSSCTEC riconciliate»> Dovremmo dire che
verıta sclentifica verıta religiosa SO110 incommensurabili compatibili, 1n OSSEqULO
al DINCIDIO secondo ı] quale 1a verıta 110  - DUO contraddire 1a verıta. L’affermazione
d Newman pIU significativa 1n quanto diretta S12 al tentat1ıvı post-baconiani
d fare della teologia una sclenza sperimentale S12 all’impazienza di quesgli uOom1nı] d
religione SCINDIE pront1 comment] geologici etnologici alla Sacra ScrIit-
tura, DCL renderla compatibile CO  - DIU recent]1 risultati della speculazione sclentifica.

3 Cir. ibid., 32-59; Sull’errore A considerare la teologia COINEC sclenza sperimentale, cftr. hid. 445
448; 8595-85/

Ihid., 223; 445: cfr. ibid., 452-454: 09- 15 440-442: 8235-525

Ihid., 450: S05

282282

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

significati propriamente teologici che tutti i teisti le riconoscono, la stessa teologia, 
nella migliore delle ipotesi, sarebbe ridotta a scienza delle leggi dell’universo (teologia 
fisica), poiché Dio coinciderebbe con queste93. Se invece il suo oggetto restasse in-
variato nonostante la scomparsa della teologia dal novero delle scienze, esso sarebbe 
certo spartito fra molte scienze diverse, che invaderebbero quindi un territorio non 
loro, usurpandolo.

Ne deriva anche una differenza di metodo rispetto alle scienze fisiche: mentre 
queste si affidano all’induzione, la teologia si avvale della deduzione, dato che «tutto 
il sapere dottrinale scaturisce da una sola sorgente»94, ossia la Rivelazione. Questa 
connotazione epistemologica distingue la teologia dalla scienza baconiana e dalla tra-
dizione utilitaristica della conoscenza che ne è stata originata. Si pongono così le pre-
messe della reciproca limitazione degli ambiti degli scienziati e dei teologi, ma anche i 
presupposti del loro conflitto: gli uni ammettono solo ricerche fondate sull’esperien-
za, fino ad accettare l’etica solo a patto che rinunci alla coscienza come fondamento 
e la sostituisca con il principio dell’utile; gli altri, invece, derivano la Verità cristiana 
esclusivamente dalla Rivelazione, che possono solo spiegare ma non incrementare, 
subordinando così l’intelletto umano alla grandezza dell’Intelligenza di Dio. Quando 
si profilano le condizioni di una reciproca usurpazione, la differenza fra i rispettivi 
metodi si traduce da strumento di auto-limitazione in arma di aggressione. 

L’usurpazione dei rispettivi ambiti implica anche il reciproco sospetto fra scien-
za e teologia: da un lato, le persone «non troppo religiose» disprezzano la teologia; 
dall’altro, le menti religiose sottovalutano, se non ridicolizzano e quasi denunciano, il 
lavoro del ricercatore nei diversi campi della scienza, in particolare nella fisica. Ma si 
tratta allora, sia quanto all’usurpazione sia quanto alla reciproca diffidenza, della for-
zatura di possibili inferenze dal mondo naturale dell’una sul mondo sovrannaturale 
dell’altra. In realtà, ribadisce Newman, «i due mondi e i due rispettivi generi di cono-
scenza sono separati […]; e quindi, in quanto separati, nell’insieme non possono con-
traddirsi». Teologia e scienza sono dunque «incomunicabili, incapaci di collidere, e 
bisognose, al più di essere collegate, mai di essere riconciliate»95. Dovremmo dire che 
verità scientifica e verità religiosa sono incommensurabili ma compatibili, in ossequio 
al principio secondo il quale la verità non può contraddire la verità. L’affermazione 
di Newman è tanto più significativa in quanto è diretta sia ai tentativi post-baconiani 
di fare della teologia una scienza sperimentale sia all’impazienza di quegli uomini di 
religione sempre pronti a proporre commenti geologici o etnologici alla Sacra Scrit-
tura, per renderla compatibile con i più recenti risultati della speculazione scientifica. 

93	 Cfr. ibid., 35-39; 97-105. Sull’errore di considerare la teologia come scienza sperimentale, cfr. ibid., 445-
448; 833-837.

94	 Ibid., 223; 443; cfr. ibid., 432-434; 809-813 e 440-442; 823-825.
95	 Ibid., 430; 805.



Mıchele Marchetto

(1 significa che Newman ALLENTO sconglurare usurpazlon1 da entrambe le partı
perche, avendo u la verita, intende garantırne ı] persegulmento, nella 1ibertä
nella edeltäa de]l tcercatore al PrnC1Ip1 fondantiı di clascuna sclenz426. Artıcol|Pur tconoscendo l’implicazione della teologia 1n Ogn1 tra sclienza, esli -
v1a PFreOCCUPDALO che S12 rispettato ı] DPINCIDIO dell’autonomia C, insieme, dell’«intima
condivisione>» fra tutt1 ramı de] SaDCIC, cosicche «Ja teologia A0 de] SaDCIC,

le SscClenze secolari SO110 tr1 ramı. La teologia 61 ı] DIU alto, pIU Vasto, 10  —

interferisce CO  — la reale 1ibertä di una sclenza secolare nel - { 14  ( ambito particolare>».
Nello STESSO ogn1 branca de] SaDEIC, qualunque s1a, 'Ova ımıta nell’Univer-
s1ta, «Ja csede particolare di quell’ampia Alosofia che abbraccia individua verıta di
Ogn1 CHNCIC, ogn1 metodo di ottenerle>». Date queste INCSSC, Newman NSa che
«Ja teologia st1a ad tro SaDeCIC (G)1R{5 l’anima OTIDO,; che altre sclenze S1aNO
soltanto oli strument] l’appendice»?7, I} che equivale NECSAUIC che C1 S12
gerarchico fra le sclienze, che SOL10 Dluttosto disposte 1n «Circolo>», 1n modo che
fra di loro C1 S12 10  — uguaglianza quanto interdipendenza. OS1 10  —

definire la teologia (G)183{° «Ja regina delle SCIENZE>: RNa 61 OCCUDA delle verıta
DIU alte ALLraversa le scClenNZE, «prima fra parl, pIU che SOVTAana sulle altre»98

magg10r ragione intesa 1n QqUESTO C1150, Newman TcoNnOscCe che RNa 10  — DUO

4G Newman ribadisce DIU volte che la Mcerca Mcercatore devono ESSCIC liber!: «Nel coltivare quelle
scClenNze In CUu1 l’intelletto TI1ELALLO DuO scoprıre la ver1ta, questione A pbrimarla importanza che l 11-
Cercatore S14 libero, indipendente, affrancato Aa COStN!ZzZIONN nel moviment]:; che oli S14 cONsentIto S14

orado, ostacoli, A {fissare la C ()I11 attenzlone, anzl, In modeo esclusivo, SIl [ 10 QOSSELLO
particolare, rischio A OESSCIC distratto ad Ogn1 OMENTO nel nel PTOSTESSO della s{ 1A4

indagine, Aa ACCUSEC A temerartieta Aa monıtı CONLTO l’inopportunitä lo scandalo>. Dol precIsa: «( 1
dev’essere grande CULIA ad evitare lo scandalo, colpendo l’opinione bopolare, turbando debole:
dato che l’associlazione fra vermta d CE1LOIC ment]1 cOos1 forte che impossibile Strapparne V’er-
1OIC sradicarne anche l se, dunque, C €  A la possibilitä che un opinlone religiosa
S14 qualche modoa COMMPTOMECSS: nel A un ’indagine scientifica, Qquesta sarehbe la raglone PEI
condurla, L1°  - In pubblicazioni leggere d effiimere, che VELLSOLLO In IEallO al distratti aglı Lgnorantı,

In serle Drofessionali, che corrispondono alle scuole medievali A disputa filosofica che, lon:
Lane com erano Aalla regione de] bensiero de] sentimento bopoları, PEI la loro V1gOrosa irrequiletezza
nell’indagine, malgrado iloro eccessl1, hanno fatto PEI la brecisione della teologia» (zbid. 4/1-4/5:
879-883) Quando Newman arla A ostacoli, L1°  - intende riferirs! al dogmi della fede, quali, realtä,
impediscono moviment]ı dell’intelletto cattolico <<  U: le leggi della fisica impediscono mMmoviment]1ı
corporel>» (1bid. 4/1:; 881), ess1 SUOM10, ET cattolico, «seconda> Per CONLIO, egli
PTESUMEC che 1 evit1no0 Intrus10n1 degli sclenzlatı In materl1a A religione; infine, LEeEmME lo «scandalo> che
botrebbe PTOVOCAaTEC un Incauta improvvida divulgazione A idee scientifiche contrarie alla religione,
SODPTFatLuttlo sugli Spirnt DIu debali DIU sprovwveduti.
1852 DISCOUFSE V, 152-1553;

Y KER, Editor's Notes, In NEWMAN, The Idea of a Untversity, Ixii: cftr. anche ibid., Ixi Un frain-
tendimento dell’idea A Newman 1 J1 URNER, Introduction Interbrettive ESSAYS, In
NEWMAN, The Idea of d UNnWwersity, d by Jurner, New Haven-London 1996, 259-260:; CK.
INN („ARLAND, Ne10man IM Hzs (n Day, ibid., 278-279; (LASTRO-KLAREN, The Paradox of Self IM
The Idea of University, ibid., Cfr. anche LOUGHLIN, Theology IM the Untversity, KER
MERRIGAN (ed. by), The CCambridge (LOMDAaNLON Tohn Henry NEWwWMAan, Cambridge ZU009, 221-240

2585283

Michele Marchetto

A
rticoli

Ciò significa che Newman è attento a scongiurare usurpazioni da entrambe le parti 
perché, avendo a cuore la verità, intende garantirne il perseguimento, nella libertà e 
nella fedeltà del ricercatore ai principi fondanti di ciascuna scienza96. 

Pur riconoscendo l’implicazione della teologia in ogni altra scienza, egli è tutta-
via preoccupato che sia rispettato il principio dell’autonomia e, insieme, dell’«intima 
condivisione» fra tutti i rami del sapere, cosicché «la teologia è un ramo del sapere, 
e le scienze secolari sono altri rami. La teologia è sì il più alto, e il più vasto, ma non 
interferisce con la reale libertà di una scienza secolare nel suo ambito particolare». 
Nello stesso tempo, ogni branca del sapere, qualunque sia, trova unità nell’Univer-
sità, «la sede particolare di quell’ampia filosofia che abbraccia e individua verità di 
ogni genere, e ogni metodo di ottenerle». Date queste premesse, Newman nega che 
«la teologia stia ad un altro sapere come l’anima al corpo; o che altre scienze ne siano 
soltanto gli strumenti e l’appendice»97. Il che equivale a negare che ci sia un rapporto 
gerarchico fra le scienze, che sono piuttosto disposte in un «circolo», in modo che 
fra di loro ci sia non tanto uguaglianza quanto interdipendenza. Così non è corretto 
definire la teologia come «la regina delle scienze»; ma se essa si occupa delle verità 
più alte e attraversa tutte le scienze, è «prima fra pari, più che sovrana sulle altre»98. 
A maggior ragione va intesa in questo senso, se Newman riconosce che essa non può 

96	 Newman ribadisce più volte che la ricerca e il ricercatore devono essere liberi: «Nel coltivare quelle 
scienze in cui l’intelletto umano può scoprire la verità, è questione di primaria importanza che il ri-
cercatore sia libero, indipendente, affrancato da costrizioni nei movimenti; che gli sia consentito e sia 
in grado, senza ostacoli, di fissare la mente con attenzione, anzi, in modo esclusivo, sul suo oggetto 
particolare, senza il rischio di essere distratto ad ogni momento nel processo e nel progresso della sua 
indagine, da accuse di temerarietà o da moniti contro l’inopportunità o lo scandalo». E poi precisa: «Ci 
dev’essere grande cura ad evitare lo scandalo, o colpendo l’opinione popolare, o turbando il debole; 
dato che l’associazione fra verità ed errore in certe menti è così forte che è impossibile strapparne l’er-
rore senza sradicarne anche il grano. Se, dunque, c’è la possibilità che un’opinione religiosa corrente 
sia in qualche modo compromessa nel corso di un’indagine scientifica, questa sarebbe la ragione per 
condurla, non in pubblicazioni leggere ed effimere, che vengono in mano ai distratti o agli ignoranti, 
ma in opere serie e professionali, che corrispondono alle scuole medievali di disputa filosofica che, lon-
tane com’erano dalla regione del pensiero e del sentimento popolari, per la loro vigorosa irrequietezza 
nell’indagine, malgrado i loro eccessi, hanno fatto tanto per la precisione della teologia» (ibid., 471-473; 
879-883). Quando Newman parla di ostacoli, non intende riferirsi ai dogmi della fede, i quali, in realtà, 
impediscono i movimenti dell’intelletto cattolico «quanto le leggi della fisica impediscono i movimenti 
corporei» (ibid., 471; 881), tanto essi sono, per il cattolico, una «seconda natura». Per contro, egli 
presume che si evitino intrusioni degli scienziati in materia di religione; infine, teme lo «scandalo» che 
potrebbe provocare un’incauta e improvvida divulgazione di idee scientifiche contrarie alla religione, 
soprattutto sugli spiriti più deboli e più sprovveduti.

97	 1852 Discourse V, 152-153; 1455-1457. 
98	 I. Ker, Editor’s Notes, in Newman, The Idea of a University, lxii; cfr. anche ibid., lxi. Un grave frain-

tendimento dell’idea di Newman si trova in F. M. Turner, Introduction to Interpretive Essays, in J. H. 
Newman, The Idea of a University, ed. by F. Turner, New Haven-London 1996, 259-260; M. McMack-
inn Garland, Newman in His Own Day, ibid., 278-279; S. Castro-Klarén, The Paradox of Self in 
The Idea of a University, ibid., 319. Cfr. anche G. Loughlin, Theology in the University, in I. Ker – T. 
Merrigan (ed. by), The Cambridge Companion to John Henry Newman, Cambridge 2009, 221-240.



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

sottrarsı] alla legge di Ogn1 eserC17Z10 mentale, «OSs14 quella imperfezione che deve
SCINDIEC CCOIMMNDASNAIC l’astratto quando determina ı] concreto»>??

Questo CArattere 1a ragione DIU forte addotta da Newman DCI Inmetter: 1aODTLUN7 teologia nel OVCTO delle SscClenze insegnate all’Universita: quindi, 10  — la {{l

superlorita sulle tre sclenze ne l’autorita della Chiesa d Cul espresslione. N]
11} nella Aatura “universale” dell’Universitä, 1a quale professa di insegnare IML-

ı] SAaDCIC;, 1a teologia certamente una branca: OM e allora possibile, 61 chiede
retoricamente Newman, «professare le branche de] SaDCIC, tuttavıa escludere
dalle inaterle de] s { 1  ( insegnamento una che, DCI 10  — dire altro, importante

ampıla quanto clascuna di esse » 100 L/’esclusione della teologia dall’insegna-
ENTO unlversitarıo GTA u12  ® degli es1t] DIU rlevantiı dello SpIrlto de] iberale,
utilitarista latitudinario, che EIFOVavVva espressione nella ftondazione delle “unıversita
11 religione” Godless INSLIULLONS) 10L S1101 esponent! SOSTEeENEeVANO che 1a relig1i0-

cCONsIstesse nell’esercizio degli affetti, de]l sentimento, dell’immaginazione della
fantasia, DCT ornire soddisfazione al bisogni della AaLura Non essendo DE
d Dio, KWYZI 61 tonderebbe sulla consuetudine, s11] pregiludizlo, sull’obbligazione,
VE  - sulla ragiONEe. Cosicche, DCI loro, chiedere di erigere una cattedra unlversitarlıa
DCT la religione <arehbhbe irragionevole quanto «chiederne un DCI buo
nı1 sentimenti, ı] 11SO dell’onore, ı] patriott1smo, 1a sratitudine, l’affetto IMmAatferno
1a buona cCompagn1a>», ipotes1 de] prive di senso 102 E, secondo Newman, 61

49 Idea, IZ: 1279
100 Ihid., ZU: 69-71
101 t1p1CO C ASO A QUESTLO SELLEIC fü la London Untversity, ideata nel 15825 Aa Henry Peter Brougham,

Barone Brougham Vaux), Istanza de] Thomas Campbell}, PEI l’e
ducazione superlore delle classi medie secondo l modello delle Ist1tuz10N1 universitarıie statunıtensl,
aperta le contessioni religiose, contorme al Sistema nrofessorale pluttosto che tutorale, L10:

residenziale. Con C10 651 sembrava «entatizzare l’impartire intormazion! DIU che formare la eNnLe>
«Yinunclare quella Istruzlione religiosa che PEI Newman C114 l’anima A l Fest0o> (CULLER, The

Impertial Intellect, 99) Nel 182), articolo AapParso s1ulla “Catholic University (sazette”, Newman
attrıbul all’impresa A ondare la London UNWWeErSsity «Ja harticolare brofessione A escludere la religione
dal [ 10 ambito A studi, essendo la brima considerevole Incarnazlione A princ1p10 che Aa allora SLA-

amplamente accolto fra A NO1>» (CLampatien, 325) Quando nel 15725 aprı COrsI, la London UNWWeErSsity
L1°  - contemplava alcun insegnamento A Carattere relig10so0, naturalmente rispondeva ad un’idea A
Universita completamente diversa rıspetto quella della tradizione nella quale 1 FCONOSCEVA Newman.
Citando LLUIHCIO de] 1826 della “E.dinburgh Kevlew , egli la caratteriızza COINEC la sede A SaPCIEC
meramente professionale, che destina V’educazione religiosa esclusivamente alla dimensione bersonale
dell’individuo, In relazione al lavoro blacere A C1ASCUNO cetr. IKS DISCOUFSE V, 159: 1437
Cir. Idea, 29: Secondo Qquesta brospettiva, la teologia «rimarrebbe eschlusa Adalle scuole pubbliche,

sarebbe In brivato, qualora 1 tFOVI LLUIHCIO sutficiente A PDEISONEC che la vogliono. Tali
PDEISONE PDOSSONO averla ET loro, econdizione che St1A1N0 ET proprIio, cOos1 Aa
L1°  - entare A turbare sistema completo A istruzlone, accettabile utile tuttl, C ()I11 l’intrusione A
opınl1onı peculiarı della loro EeNLEe> (bid. 44;: 115) Nel DISCOUFSE FT Newman richiama le relazion!
de] (‚omi1tato de] Consiglio ET V’educazione degli annı ella suddivisione dei contenutı
dell’educazione In QUaLtLro orandı classi (conoscenza dei SCONL, dei fatt£, delle velaztiont delle leggt, de]

254284

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

sottrarsi alla legge di ogni esercizio mentale, «ossia a quella imperfezione che deve 
sempre accompagnare l’astratto quando determina il concreto»99. 

Questo carattere è la ragione più forte addotta da Newman per ammettere la 
teologia nel novero delle scienze insegnate all’Università: quindi, non la sua presunta 
superiorità sulle altre scienze né l’autorità della Chiesa di cui è espressione. Essa è 
compresa nella natura “universale” dell’Università, la quale professa di insegnare tut-
to il sapere; la teologia ne è certamente una branca; com’è allora possibile, si chiede 
retoricamente Newman, «professare tutte le branche del sapere, e tuttavia escludere 
dalle materie del suo insegnamento una che, per non dire altro, è tanto importante 
e tanto ampia quanto ciascuna di esse?»100. L’esclusione della teologia dall’insegna-
mento universitario era uno degli esiti più rilevanti dello spirito del tempo, liberale, 
utilitarista e latitudinario, che trovava espressione nella fondazione delle “università 
senza religione” (Godless institutions)101. I suoi esponenti sostenevano che la religio-
ne consistesse nell’esercizio degli affetti, del sentimento, dell’immaginazione e della 
fantasia, per fornire soddisfazione ai bisogni della natura umana. Non essendo opera 
di Dio, essa si fonderebbe sulla consuetudine, sul pregiudizio, sull’obbligazione, ma 
non sulla ragione. Cosicché, per loro, chiedere di erigere una cattedra universitaria 
per la religione sarebbe stato tanto irragionevole quanto «chiederne una per i buo-
ni sentimenti, il senso dell’onore, il patriottismo, la gratitudine, l’affetto materno o 
la buona compagnia», ipotesi del tutto prive di senso102. Né, secondo Newman, si 

99	 Idea, 52; 129.
100	 Ibid., 20; 69-71.
101	 Il tipico caso di questo genere fu la London University, ideata nel 1825 da Henry Peter Brougham, 

Barone Brougham e Vaux (1778-1868), su istanza del poeta Thomas Campbell (1777-1844), per l’e-
ducazione superiore delle classi medie secondo il modello delle istituzioni universitarie statunitensi, 
aperta a tutte le confessioni religiose, conforme al sistema professorale piuttosto che tutorale, e non 
residenziale. Con ciò essa sembrava «enfatizzare l’impartire informazioni più che formare la mente» 
e «rinunciare a quella istruzione religiosa che per Newman era l’anima di tutto il resto» (Culler, The 
Imperial Intellect, 99). Nel 1855, in un articolo apparso sulla “Catholic University Gazette”, Newman 
attribuì all’impresa di fondare la London University «la particolare professione di escludere la religione 
dal suo ambito di studi, essendo la prima considerevole incarnazione di un principio che da allora è sta-
to ampiamente accolto fra di noi» (Campaign, 325). Quando nel 1828 aprì i corsi, la London University 
non contemplava alcun insegnamento di carattere religioso, e naturalmente rispondeva ad un’idea di 
Università completamente diversa rispetto a quella della tradizione nella quale si riconosceva Newman. 
Citando un numero del 1826 della “Edinburgh Review”, egli la caratterizza come la sede di un sapere 
meramente professionale, che destina l’educazione religiosa esclusivamente alla dimensione personale 
dell’individuo, in relazione al lavoro o al piacere di ciascuno (cfr. 1852 Discourse V, 139; 1437).

102	 Cfr. Idea, 29; 87. Secondo questa prospettiva, la teologia «rimarrebbe esclusa dalle scuole pubbliche, 
ma sarebbe permessa in privato, qualora si trovi un numero sufficiente di persone che la vogliono. Tali 
persone […] possono averla tutta per loro, a condizione che se ne stiano per conto proprio, così da 
non tentare di turbare un sistema completo di istruzione, accettabile e utile a tutti, con l’intrusione di 
opinioni peculiari della loro mente» (ibid., 44; 115). Nel Discourse III Newman richiama le relazioni 
del Comitato del Consiglio per l’educazione degli anni 1848-1850: nella suddivisione dei contenuti 
dell’educazione in quattro grandi classi (conoscenza dei segni, dei fatti, delle relazioni e delle leggi, del 



Mıchele Marchetto

potrebbe ACCELLATE che, DCL OSSCTC A1LLLINESSa nell’Universitä, 1a teologia S12 ridotta
teologia Aisica.

C100 61 agg1unganO l’intellettualismo di quella che Newman definisce «religione Artıcol|della ragi1one>» «della Civilta> 1a CONVINZIONE diffusa negli ambienti iberali che ı]
(.rstianesimao S12 DCL maolti secolji di ostacolo alla CONOSCCNZAa de] mondo all’in-
telligenza dell’uomo, alla coltivazione degli studi DIU promettent1 DIU utili: ı] flagello
de]l VOTO SAaDCIEC., In LOMNEC della CONOSCCHNZYA, 1a «religione della ragione>» pretende di
determinare limiti de] ene de]l male, acendo della ragione che 1a fonda una USUL-

patrıce 1n inater1a di religione di morale103 C(‚on Vesclusione della teologia dall’inse-
unıversitarı1o ı] CONSESUCNTLE potenzlamento delle sclenze profane anche

1n mmaterle 10  — di loro diretta pertinenza, viene 1110 ı] DINC1IDIO che regola l’idea
newmanıl1ana di Universita (G)183{° CENTTO de] SaDCIC universale, Oss1a 1a recClproca limi-
aZzlone de]l rispett1vi ambiti da di cl1ascuna sclenza. Nello STESSO m lo SCET-
1C1SMO l’incredulitä, espressione dell’intellettualismo, 110  - consentirebbero 1a COTL-

Comprensione della Religione Rivelata, rimodellata sulla 1ASEC della cCONvVINZIONE
che l’intelletto 110, esaltato (G)1R{5 inisura di le CUSC, «S1a pIU VOTO perfetto
nelle “{ 1C idee nel S1101 oiudizi d quello de]l profeti degli apostoli>104, Nell’ocecu-
parsı d questlon1 religiose, l’intelletto sprecherebbe le proprie energlie perche ı] s {  (

sforzo, VAU”lLlOÖO inconcludente, 10  — potrebbe tradursi 1n indagine sclentifica
della STESSAa AaLura dell’oggetto dell’indagine: DCI oli scett1c1 IN veligione DOoteTE VE

OP1IN10N1, potete VE teorle, DOTEeTLE VE argoment, DOoteTE VE probabilita: DOTteTLE
VE qualunque (8KY2] ECCETTO dimostrazion|i, quindi VE  - Dotete SCLEHZaA>10.

sentimento), la religione viene contemplata all’interno dell’educazione de] sentimento: dunque, L1°  - ha
nliente che vedere C ()I11 l SaPETIEC C ()I11 ’istruzione universitarlia. la bosizione A Lord Brougham
A Edward Maltby),orecIsta, O14 EeSCOVO A Chester, Dol A Durham, «emmnente cCamplone
dell’educazione mlsta> (1bid. b >} 99), de] quale Newman ricorda la CONVINZIONE che la dell’e-
Ssisten za degli attriıbuti A DIo S14 la DIU alta oratificazione della ScClenza.

ben OTLa la frase A Newman: «VUeducazione ihberale L1°  - fa l eristiano ne l cattolico, gentiluo-
1110>> (bid. L2ZU: 255)
Ihid., A1L7: 455

Ihid., 387: {217 (corsivo MmI10). (‚ontro la religione la teologia oli scettlicı de] scelgono ULla SLTrA-
teg1a A lotta bluttosto sottile: L10: intervenıre C ()I11 offese bolemiche, lasclare le scuole teologiche
COLILNC SLAaNNO: <«110O11 interterire C011 la teologia, L1°  - alzare dito CONLLIO A CSSd, ’unico modoa ET all
struggerla» (ibid,, 396; 743) 51 LFratia A fare CC()  Za alla teologia AaLLTaverso studli DIU interessantl,
DIU ricchi DIU praticl, C100 che accade C O)1I1 la forma V’incredulitä CONTLTEMPOrCAaNCcAa C ()I11 Sistema delle
scClenNze completamente svincolate Aalla religione. QUESTLO modoa le SCIleNZE moderne eserclteranno
un’influenza brofonda sottile sull’immaginazione della degli UuOMINI, tormandaola L1°  - solo
modoa diretto d esplicito, anche In forma indiretta implicita: i mondo C1 sopraftä, L1°  - sempli-
Ccemente appellandosi alla NOSIra rag1one, eccitando le NOSITE Dass1on1, imponendosi s1ulla NOSIra
iImmaginaziıone>» 1L22: 243) SE tale la Mcettivita dell’immaginazione, A 665541 agıra l’apparente
discordanza A Kaglone Rivelazione, che, In realtä, sullo delle LUOSC, A fatto oncordano: C100 che
1 al nOostrı occhlt COLILNC qualcosa A molto diverso rispetto alla NOSIrCa esperlenza ordinarla,
viene Aa no1 bercepito COINEC L10: VECIO, dato che colpisce L10}  - la raglione l’immaginazione, acendo-

2585285

Michele Marchetto

A
rticoli

potrebbe accettare che, per essere ammessa nell’Università, la teologia sia ridotta a 
teologia fisica. 

A ciò si aggiungano l’intellettualismo di quella che Newman definisce «religione 
della ragione» o «della civiltà» e la convinzione diffusa negli ambienti liberali che il 
Cristianesimo sia stato per molti secoli di ostacolo alla conoscenza del mondo e all’in-
telligenza dell’uomo, alla coltivazione degli studi più promettenti e più utili: il flagello 
del vero sapere. In nome della conoscenza, la «religione della ragione» pretende di 
determinare i limiti del bene e del male, facendo della ragione che la fonda una usur-
patrice in materia di religione e di morale103. Con l’esclusione della teologia dall’inse-
gnamento universitario e il conseguente potenziamento delle scienze profane anche 
in materie non di loro diretta pertinenza, viene meno il principio che regola l’idea 
newmaniana di Università come centro del sapere universale, ossia la reciproca limi-
tazione dei rispettivi ambiti da parte di ciascuna scienza. Nello stesso tempo, lo scet-
ticismo e l’incredulità, espressione dell’intellettualismo, non consentirebbero la cor-
retta comprensione della Religione Rivelata, rimodellata sulla base della convinzione 
che l’intelletto umano, esaltato come misura di tutte le cose, «sia più vero e perfetto 
nelle sue idee e nei suoi giudizi di quello dei profeti e degli apostoli»104. Nell’occu-
parsi di questioni religiose, l’intelletto sprecherebbe le proprie energie perché il suo 
sforzo, vano e inconcludente, non potrebbe tradursi in indagine scientifica a causa 
della stessa natura dell’oggetto dell’indagine: per gli scettici «in religione potete avere 
opinioni, potete avere teorie, potete avere argomenti, potete avere probabilità; potete 
avere qualunque cosa eccetto dimostrazioni, e quindi non potete avere scienza»105. 

sentimento), la religione viene contemplata all’interno dell’educazione del sentimento; dunque, non ha 
niente a che vedere con il sapere e con l’istruzione universitaria. È la posizione di Lord Brougham e 
di Edward Maltby (1770-1859), grecista, già Vescovo di Chester, poi di Durham, «eminente campione 
dell’educazione mista» (ibid., 35; 99), del quale Newman ricorda la convinzione che la scoperta dell’e-
sistenza e degli attributi di Dio sia la più alta gratificazione della scienza.

103	 È ben nota la frase di Newman: «L’educazione liberale non fa il cristiano né il cattolico, ma il gentiluo-
mo» (ibid., 120; 255).

104	 Ibid., 217; 433.
105	 Ibid., 387; 727 (corsivo mio). Contro la religione e la teologia gli scettici del tempo scelgono una stra-

tegia di lotta piuttosto sottile: non intervenire con offese e polemiche, ma lasciare le scuole teologiche 
come stanno: «non interferire con la teologia, non alzare un dito contro di essa, è l’unico modo per di-
struggerla» (ibid., 396; 743). Si tratta di fare concorrenza alla teologia attraverso studi più interessanti, 
più ricchi e più pratici, ciò che accade con la forma d’incredulità contemporanea e con un sistema delle 
scienze completamente svincolate dalla religione. In questo modo le scienze moderne eserciteranno 
un’influenza profonda e sottile sull’immaginazione della massa degli uomini, formandola non solo in 
modo diretto ed esplicito, ma anche in forma indiretta e implicita: «il mondo ci sopraffà, non sempli-
cemente appellandosi alla nostra ragione, o eccitando le nostre passioni, ma imponendosi sulla nostra 
immaginazione» (US, 122; 243). Se tale è la ricettività dell’immaginazione, su di essa agirà l’apparente 
discordanza di Ragione e Rivelazione, che, in realtà, sullo stato delle cose, di fatto concordano: ciò che 
si presenta ai nostri occhi come qualcosa di molto diverso rispetto alla nostra esperienza ordinaria, 
viene da noi percepito come non vero, dato che colpisce non la ragione ma l’immaginazione, facendo-



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

Se, 1n 24SEC QUESTO aSSUNTO, 1a teologia 10  — fosse presidiare proprI CO11-

fini, Ce che le sclenze prenderebbero SCS550, muovendosi secondo Princ1p1
auto-referenzlali, 11 affıdarsı ad tra autorita che STESSE «L dato che AlosofiODTLUN7 sperimentali certfamente protesterebbero CO  — vigore, tentassı d implantare 1a Ailo
sofla Omı1sta nelle scuole di astronom1a di medicina, perche 10  — potrel, quando 1a
sclenza divina subisce Ostracısmo 1, perche 10  — potrei uon diritto protestare
CONTITO la loro esclusivitä, chiedere l’emancipazione della teologia?>»106,

Ne di vista iberale utilitarista 1a religione ritenuta ostacolo
DIOSTCSSO dell’umanitäa 1a teologia 110  - DUO aspırare al titolo d sclenza, perche, 1n
SOSTanNZza, ne l’una ne L’altra SOL10 utili, 10€e conformi DPINCIDIO della Alosofia dell’u
tilitä Secondo modern] discepoli d Locke, infatti, nell’Universita 110  - 61 dovrebbe
insegnare nient’altro che C100 che 61 rivela utile all’umanita che 61 LO tradurre 1n
un ’ opera da SUOPDESAIC misurare, possibilmente 1n srado di produrre profitto
corrispondente all’investimento che l’ha prodotta. di vista d Newman,
questa CONcCezZlonNe mercantile della CONOSCCMNZA, unıta alla proliferazione delle sclenze
specialistiche tecniche, 10  — altro che l’espressione de]l venır 11110 di un’idea unl-
tarla de]l Ss1istema de]l SaDCIC, Cul corrisponde 1a di PINCIPIO unilicante
della DEISONA, che consIiste nella formazione dell’intelletto, 1a VOTAd 6G6SCI1242 dell’Uni-
versita.

L’educazione iberale

In CONTILrASTO CO  - QUESTO ditetto dello SpIrlto utilitaristico de] m Newman
costrulsce ı] s { 1  ( modello di educazione “liberale”, secondo ı] quale ’Universitäa 10  —

61 ACCONTLENTLA «dli ormare ı] CrT1t1c0 lo sperimentatore, l’economista l’ingegnere,
DCT quanto includa anch’ess] nel - { 14  ( ambito. Ma V’educazione unlversitarlıa ı] srande

la trasalire. Supponlamo allora che ULla PEISONA S14 destinataria A rıpetute intormazioni A Carattere
astronom1C0, geologico, anatom1co, chimico, fisico, etnologico, archeologico, psicolog1c0, ecCONOMI1CO,L’essenza dell’Universita di John Henry Newman  Se, in base a questo assunto, la teologia non fosse presente a presidiare i propri con-  fini, & certo che le scienze ne prenderebbero possesso, muovendosi secondo principi  auto-referenziali, senza affıdarsi ad altra autoritä che a se stesse: «E dato che i filosofi  Articoli  sperimentali certamente protesterebbero con vigore, se tentassi di impiantare la filo-  sofla tomista nelle scuole di astronomia e di medicina, perche non potrei, quando la  scienza divina subisce ostracismo [...], perche non potrei a buon diritto protestare  contro la loro esclusivitä, e chiedere l’emancipazione della teologia?»106,  Se dal punto di vista liberale e utilitarista la religione & ritenuta un ostacolo al  progresso dell’umanitä e la teologia non puö aspirare al titolo di scienza, € perche, in  sostanza, n€ l’una ne l’altra sono utili, cio@ conformi al principio della filosofia dell’u-  tilita. Secondo i moderni discepoli di Locke, infatti, nell’Universitä non si dovrebbe  insegnare nient’altro che ciö che si rivela utile all’umanitä e che si possa tradurre in  un’opera da soppesare e misurare, possibilmente in grado di produrre un profitto  corrispondente all’investimento che l’ha prodotta. Dal punto di vista di Newman,  questa concezione mercantile della conoscenza, unita alla proliferazione delle scienze  specialistiche e tecniche, non € altro che l’espressione del venir meno di un’idea uni-  taria del sistema del sapere, a cui corrisponde la mancanza di un principio unificante  della persona, che consiste nella formazione dell’intelletto, la vera essenza dell’Uni-  versitä.  4. Leducazione liberale  In contrasto con questo difetto dello spirito utilitaristico del tempo, Newman  costruisce il suo modello di educazione “liberale”, secondo il quale l’Universita non  si accontenta «di formare il critico o lo sperimentatore, l’'economista o l’ingegnere,  per quanto includa anch’essi nel suo ambito. Ma l’educazione universitaria € il grande  la trasalire, Supponiamo allora che una persona sia destinataria di ripetute informazioni di carattere  astronomico, geologico, anatomico, chimico, fisico, etnologico, archeologico, psicologico, economico,  ... sulla natura e sulla sua complessitä; supponiamo che «per anni abbia bevuto e si sia nutrita a questa  visione, lasciate che si volga a consultare le descrizioni ispirate, o ad ascoltare l’autorevole insegnamen-  to della Rivelazione, il libro del Genesz, o i moniti e le profezie dei Vangeli, [...] e poträ certamente  sperimentare un angoscioso mutamento di sentimenti, — non che la sua ragione deduca davvero dai suoi  studi molto amati qualcosa di contrario alla fede, ma quella sua immaginazione & sconvolta, e inondata  del senso dell’ir}effabile distanza di quella fede dalla visione delle cose che le & familiare» (Idea, 401-  402; 753-755). E esattamente questa la strategia seguita dalla incredulitä del tempo: essa conta, «non  su una confutazione logica, ma su tre considerazioni; in primo Iuogo, sugli effetti di studi di qualunque  genere per rendere mal disposta la mente nei confronti degli altri studi; in secondo luogo, sul parti-  colare effetto delle scienze moderne sull’immaginazione, pregiudiziale verso la veritä rivelata; e infine,  sull’affascinante interesse associato a quelle scienze per i loro meravigliosi risultati» (/bzd., 403; 757).  106 Jdea, 97; 211.  286sulla Nnatura s1ulla S{I1A complessitä; suppon1amo che annı abbia bevuto 1 S14 nutrıita Qquesta
visione, lasclate che 1 volga consultare le deserizion! ispirate, ad ascoltare ’autorevole insegnamen-

della Rivelazione, lihro de] Grenest, monıtı le hrofezie del Vangeli, boträa Certamente
sperimentare angOsSCIOSO IMUuLAMENTO A sentiment], L1°  - che la s{ 1A4 ragıone deduca davvero dai S1101
studli molto amatı qualcosa A CONtraro alla fede, quella S{I1A iImmaginazlıone sconvolta, inondata
de] dell’ineffabile distanza A quella fede Adalla vislione delle COSC che le tamiliare>» (Idea 401
4U2Z: 753-755) esattament Qquesta la strategla segulta Adalla incredulitä de] 665541 n

ULla contutazione logica, LTE considerazioni DrImo luogo, sugli effett1 A studi A qualunque
SELLEIC ET rendere mal disposta la nel contronti degli altrı studi: In secondo luog0, SIl partı-
colare effetto delle sclenze moderne sull’immaginazione, hregiudiziale la vermta rivelata: infine,
sull’affascinante Interesse 4sSsOocCc1ato quelle sclenze PEI loro meravigliosi risultati> (£bid. 4U05: 757)

106 Idea, T/ 211

286286

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

Se, in base a questo assunto, la teologia non fosse presente a presidiare i propri con-
fini, è certo che le scienze ne prenderebbero possesso, muovendosi secondo principi 
auto-referenziali, senza affidarsi ad altra autorità che a se stesse: «E dato che i filosofi 
sperimentali certamente protesterebbero con vigore, se tentassi di impiantare la filo-
sofia tomista nelle scuole di astronomia e di medicina, perché non potrei, quando la 
scienza divina subisce ostracismo […], perché non potrei a buon diritto protestare 
contro la loro esclusività, e chiedere l’emancipazione della teologia?»106.

Se dal punto di vista liberale e utilitarista la religione è ritenuta un ostacolo al 
progresso dell’umanità e la teologia non può aspirare al titolo di scienza, è perché, in 
sostanza, né l’una né l’altra sono utili, cioè conformi al principio della filosofia dell’u-
tilità. Secondo i moderni discepoli di Locke, infatti, nell’Università non si dovrebbe 
insegnare nient’altro che ciò che si rivela utile all’umanità e che si possa tradurre in 
un’opera da soppesare e misurare, possibilmente in grado di produrre un profitto 
corrispondente all’investimento che l’ha prodotta. Dal punto di vista di Newman, 
questa concezione mercantile della conoscenza, unita alla proliferazione delle scienze 
specialistiche e tecniche, non è altro che l’espressione del venir meno di un’idea uni-
taria del sistema del sapere, a cui corrisponde la mancanza di un principio unificante 
della persona, che consiste nella formazione dell’intelletto, la vera essenza dell’Uni-
versità.

4. L’educazione liberale 

In contrasto con questo difetto dello spirito utilitaristico del tempo, Newman 
costruisce il suo modello di educazione “liberale”, secondo il quale l’Università non 
si accontenta «di formare il critico o lo sperimentatore, l’economista o l’ingegnere, 
per quanto includa anch’essi nel suo ambito. Ma l’educazione universitaria è il grande 

la trasalire. Supponiamo allora che una persona sia destinataria di ripetute informazioni di carattere 
astronomico, geologico, anatomico, chimico, fisico, etnologico, archeologico, psicologico, economico, 
… sulla natura e sulla sua complessità; supponiamo che «per anni abbia bevuto e si sia nutrita a questa 
visione, lasciate che si volga a consultare le descrizioni ispirate, o ad ascoltare l’autorevole insegnamen-
to della Rivelazione, il libro del Genesi, o i moniti e le profezie dei Vangeli, […] e potrà certamente 
sperimentare un angoscioso mutamento di sentimenti, – non che la sua ragione deduca davvero dai suoi 
studi molto amati qualcosa di contrario alla fede, ma quella sua immaginazione è sconvolta, e inondata 
del senso dell’ineffabile distanza di quella fede dalla visione delle cose che le è familiare» (Idea, 401-
402; 753-755). È esattamente questa la strategia seguita dalla incredulità del tempo: essa conta, «non 
su una confutazione logica, ma su tre considerazioni; in primo luogo, sugli effetti di studi di qualunque 
genere per rendere mal disposta la mente nei confronti degli altri studi; in secondo luogo, sul parti-
colare effetto delle scienze moderne sull’immaginazione, pregiudiziale verso la verità rivelata; e infine, 
sull’affascinante interesse associato a quelle scienze per i loro meravigliosi risultati» (ibid., 403; 757).

106	 Idea, 97; 211.



Mıchele Marchetto

STITUMeEeNT. ordinario di ine srande ordinario: RNa aspıra acl elevare ONO 1n -
tellettuale della socletäa, coltivare l’opinione pubblica, purificare ı] nazionale,

ornire PrINC1Ip1 ver] all’entusiasmo popolare SCoOp1 stabıili all’aspirazione popolare, Artıcol|dare ampliamento sobrietäa alle idee de]l facilitare V’eserecizio de] pPOotere
politico, ad affinare le relazion] della vita privata. l’educazione che da all’uomo
una chiara visione consapevole delle proprie Op1in1on1 de]l proprIi oiudizi, un verıta
nello svilupparli, un’eloquenza nell’esprimerli, un forza nel farli valere. N] oli
insegna vedere le USC (G)1R{5 SONO, acl andare diritto alla SOSTanNZzAa, sbrogliare una

nmatfassa di pensier]1, scoprire C100 che sofistico SCArLAare C100 che irrilevante»107
In QqUESTO C11SO l’educazione C  »  utile nella inmisura 1n Cul «acdldestra buoni membri
della socleta>». che ben diverso DINCIDIO che 1a Alosofia utilitaristica,
ratterizzata da individualismo strumentalismo, DCI Cul l’individuo all’a7i0-

da desideri, eMmMoOoz1011 passıon1 che 110  - SOL10 incardinati 1n una Vislone generale
della DEISONA., L’azione che egli comple, utile tende Iincrementarne la felicita, ı]
placere, ı] benessere, menfre l’interesse della collettivita risultato della de
oli interess] individuali, cosicche ı] ene SUDIECINO 1a inassıma felicita DCI ı] magg10r
UMMNETO di DEISONC possibile.

Per CONTrO, DCT Newman ı] SaDeCIC ine STESSO); 10  — DCI qualcos’al-
Lro, ine da persegulre DCL STESSO, che risponde alle esigenze della OSITA

natura, che 110  - 61 rnsolvera mal 1n un arte qualunque ne Sara «intormato>» da qualche
altro ine I} che 10  — significa che dal s { 1  ( 10  — DOSSaNO derivare vantagoı che
1110 al di 1a delle “{ 1C caratteristiche peculiari, Oss1a che 110  - S12 C  utile  ”' Ma ’ “utile  27
di Newman de]l diverso dall’“utile” di Bentham, Dropri0 DCI QqUESTO egli
110  - cade 1n contraddizione affermando che ı] SaDEIC ine STESSO C, nello STESSO

utile I9) quanto 10  — S12 professionale»108 Per “utile”, infatti, egli intende
<«Jo SIFUMMEHNTO de]l bene»: ı] s {  ( DINCIDIO che, «anche l’utile 110  - SCINDIEC bene, ı]
ene SCINDIC utile>». SSO «produce ı] bene: 10  — esiste nlente di eccellente, bel
lo, perfetto, desiderabile di DCI STESSO, che 10  — trabocchi, diffonda 1a somiglianza
di SE tutt’intorno. ene prolifico>», quindi anche ı] SAaDCIC, OS1 eccellente
da GSSCTEC ine STESSO, dev’essere utile «1n C11SO VOTO alto 110  - 1n
C11SO basso, MEeCCANICO, commerciale, (G)1R{5 ene diffusivo, una benedizione,

dono, potere, LESOTO, dapprima de]l proprlietarlio, DO1 ALLEFAVEeTrSO di lui de]
mondo»>». Co  sl, CC{ un’educazione 1berale buona, deve necessarlamente OSSCTEC

che utile»109

107 Ihid., 1//-1/78; 359-361
105 Ihid., 1 555, ditferenza A QqUaNLO (OSSCIVA Culler (CULLER, The Impertal Intellect, 222)
109 Ihid., 64:; 353-55) ctr. VARGISH, Neiman: The Contemplation of Mind, Oxtord 197/0, L22:

KER, Editor's Notes, 613-614, OTLa SVAGLIC, Introduction, NEWMAN, The Idea of d
Untverstty, d by Svaglic, Notre Dame Ind.] 1960, 1982

257287

Michele Marchetto

A
rticoli

strumento ordinario di un fine grande ma ordinario; essa aspira ad elevare il tono in-
tellettuale della società, a coltivare l’opinione pubblica, a purificare il gusto nazionale, 
a fornire principi veri all’entusiasmo popolare e scopi stabili all’aspirazione popolare, 
a dare ampliamento e sobrietà alle idee del tempo, a facilitare l’esercizio del potere 
politico, e ad affinare le relazioni della vita privata. È l’educazione che dà all’uomo 
una chiara visione consapevole delle proprie opinioni e dei propri giudizi, una verità 
nello svilupparli, un’eloquenza nell’esprimerli, e una forza nel farli valere. Essa gli 
insegna a vedere le cose come sono, ad andare diritto alla sostanza, a sbrogliare una 
matassa di pensieri, a scoprire ciò che è sofistico e a scartare ciò che è irrilevante»107. 
In questo senso l’educazione è “utile”, nella misura in cui «addestra buoni membri 
della società». Il che è ben diverso dal principio che regge la filosofia utilitaristica, ca-
ratterizzata da individualismo e strumentalismo, per cui l’individuo è mosso all’azio-
ne da desideri, emozioni e passioni che non sono incardinati in una visione generale 
della persona. L’azione che egli compie, è utile se tende a incrementarne la felicità, il 
piacere, il benessere, mentre l’interesse della collettività è il risultato della somma de-
gli interessi individuali, cosicché il bene supremo è la massima felicità per il maggior 
numero di persone possibile. 

Per contro, per Newman il sapere è fine a se stesso; non è un mezzo per qualcos’al-
tro, ma un fine da perseguire per se stesso, che risponde alle esigenze della nostra 
natura, che non si risolverà mai in un’arte qualunque né sarà «informato» da qualche 
altro fine. Il che non significa che dal suo possesso non possano derivare vantaggi che 
vanno al di là delle sue caratteristiche peculiari, ossia che non sia “utile”. Ma l’“utile” 
di Newman è del tutto diverso dall’“utile” di Bentham, e proprio per questo egli 
non cade in contraddizione affermando che il sapere è fine a se stesso e, nello stesso 
tempo, è utile «per quanto non sia professionale»108. Per “utile”, infatti, egli intende 
«lo strumento del bene»; il suo principio è che, «anche se l’utile non sempre è bene, il 
bene è sempre utile». Esso «produce il bene; […] non esiste niente di eccellente, bel-
lo, perfetto, desiderabile di per se stesso, che non trabocchi, e diffonda la somiglianza 
di sé tutt’intorno. Il bene è prolifico», e quindi anche il sapere, se è così eccellente 
da essere fine a se stesso, dev’essere utile «in un senso vero e alto […] non […] in un 
senso basso, meccanico, commerciale, ma come un bene diffusivo, una benedizione, 
un dono, o potere, o un tesoro, dapprima del proprietario, poi attraverso di lui del 
mondo». Così, «se un’educazione liberale è buona, deve necessariamente essere an-
che utile»109.

107	 Ibid., 177-178; 359-361.
108	 Ibid., 164; 333, a differenza di quanto osserva Culler (Culler, The Imperial Intellect, 222). 
109	 Ibid., 163-164; 333-335 (cfr. T. Vargish, Newman: The Contemplation of Mind, Oxford 1970, 132; 

Ker, Editor’s Notes, 613-614, nota 154.10; M. J. Svaglic, Introduction, in J. H. Newman, The Idea of a 
University, ed. by M. J. Svaglic, Notre Dame [Ind.] 1960, 1982).



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

Per CONOSCCENZAa d educazione “Jiberali” Newman intende C100 che consuetudine
nella cultura occidentale, Oss1a le forme di attıvıta liberda, OPDpOSTA quelle delle attl1-
vita servyalı: mentfre le un SOL10 guidate dalla CnNtE, dalla rag1one, dalla riflessione,ODTLUN7 le altre SOL10 eserclitate empiricamente, (G)183{° accade DCL ı] lavoro fisico, le operazlon1
meccaniche, le artl, nelle quali 1a entfe ha DOCO nulla che fare. Esistono-
v1a attıvıta prevalentemente intellettuali che 1a tracdizione IcoNOsScCEe (G)1R{5 iberali (ad
esemp10, la medicina ı] commerc10), V1lceversa (come, ad esemp10, oli eserC17]l
de] OTIDO dell’antica halaestra). Evidentemente, fare 1a differenza 10  — sempli-

eserC1710 dell’intelletto: pluttosto, ı] DINCIDIO di demarcazione consliste nel ine
dell’attivita: SAaDECIC iberale «soltanto quello che sufficiente STESSO, che indi-
pendente dalle CONSCSUCNZE, che 10  — 61 attende alcun completamento, che rihuta di
OSSCTC informato da qualunque fine, assorbito 1n una qualunqgue arte, DCT
presentarsi legittimamente alla OSIra Osservazlione»110 Dungque, SaDeCIC ine
STESSO, <<() SaDeCIC da gentleman>» O, meglio aNCOLA, quel SaDeCIC che Newman definisce
“filosofta”, 10  — ı] SaDeCIC 1n C11SO VdRO ordinario, «DreC1So trascendente»111 I}
s { 1  ( DPINCIPLO 1a raglone, che dispensa chi 1a esercita nella forma della CONOSCCENZAa

CEICATEC altrove ine al quale tendere. In quanto ine (} STESSO, bene, DCT
quanto 07 risolversi 1n un’arte, 1n MeCccan1co 1n qualche risul-
Lato); nel qual AasO ı] SaDeCIC tile che informa 1a OV: idea di Universita secondo
PrnC1Ip1 dell’utilitarismo.

In realtä, Newman 10  — esclude l’educazione professionale dall’orizzonte della
cultura universitarla, 1a ripensa alla luce delle peculiaritä della disposizione C
osoflica” della ECNTE, che garantısce alle diverse sclenze particolari ı] 11S5O de]l

de] Ssistema. SCcrlve Newman: «L’uomo che ha AD PICSO DENSAIC, raglonare, DarLa-
ONALC, distinguere analizzare, che ha affinato 61 ormato ı] siudizio ha
ACU1LtO 1a visione mentale, 10  — Sara subito olurista, AVVOCAaLO, Oratore,
politico, medico, uon proprietario terriero, UOIMNO d’affari, soldato,
ingegnere, chimico, geologo, archeologo, 61 porra 1n quella condizione
intellettuale 1n Cul DUO intraprendere qualunqgue sclenza vocazlone alla quale ho
fatto riferimento, qualunque altra DCI 1a quale ha talento particolari, CO  —

110 Ihid., LOS: 2351 Newman c1ita Aristotele: Al S()L110O SODPTattLutLo i beni fruttifer1, decorosi quelli A &A
dimento: intendo PEI enl fruttiferi quelli Aa CUu1 PTOVENZONO le CNLFAate, PEI enl A godimento quelli
Aa CUu1 L1°  - deriva null’altro che ’uso broprio A ess1> (ARISTOTELE, Ketorica, 1, D, 136 1a:; cC1tato ibid.,
L09:; 233) (Questa Citazlione ceonclude lungo ad de] De ffCHES A ( .lcerone (L 6)
la CUu1 influenza, tuttavıa, differenza A quella A Aristotele, che Newman considera [ 10 MaAaesLro, L10:

cOs1 notevole: magg10r rag1one, egli oiudica l TANO COLILNC «soltanto IDERE  - dei passı simili In
STAnl quantıta A autorb>»:; lo c1ita S14 ET la S{I1A ftamiliarıtä C O)1I1 ’ ambiente dell’educazione accademıica

C ()I11 l’uditorio al quale rivolge l [ 10 DISCOUFSE, S14 PEI la ohlarezza C ()I11 Cul l SaPETIEC fine STESSO V1
viene distinto Aa] SaPETIEC utile (zbid. LO5: 229; diversamente In BOTTONE, Tohn Henry Ne10man Pabito
mmentale Jılosofico, 73-83

111 Ihid., L1L:; AT

255288

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

Per conoscenza ed educazione “liberali” Newman intende ciò che è consuetudine 
nella cultura occidentale, ossia le forme di attività libera, opposta a quelle delle atti-
vità servili: mentre le une sono guidate dalla mente, dalla ragione, dalla riflessione, 
le altre sono esercitate empiricamente, come accade per il lavoro fisico, le operazioni 
meccaniche, le arti, nelle quali la mente ha poco o nulla a che fare. Esistono tutta-
via attività prevalentemente intellettuali che la tradizione riconosce come liberali (ad 
esempio, la medicina e il commercio), e viceversa (come, ad esempio, gli esercizi 
del corpo dell’antica palaestra). Evidentemente, a fare la differenza non è il sempli-
ce esercizio dell’intelletto; piuttosto, il principio di demarcazione consiste nel fine 
dell’attività: è sapere liberale «soltanto quello che è sufficiente a se stesso, che è indi-
pendente dalle conseguenze, che non si attende alcun completamento, che rifiuta di 
essere informato […] da un qualunque fine, o assorbito in una qualunque arte, per 
presentarsi legittimamente alla nostra osservazione»110. Dunque, un sapere fine a se 
stesso, «o sapere da gentleman» o, meglio ancora, quel sapere che Newman definisce 
“filosofia”, non il sapere in senso vago e ordinario, ma «preciso e trascendente»111. Il 
suo principio è la ragione, che dispensa chi la esercita nella forma della conoscenza 
dal cercare altrove un fine al quale tendere. In quanto fine esso stesso, è un bene, per 
quanto possa risolversi in un’arte, in un processo meccanico o in un qualche risul-
tato; nel qual caso è il sapere utile che informa la nuova idea di Università secondo i 
principi dell’utilitarismo. 

In realtà, Newman non esclude l’educazione professionale dall’orizzonte della 
cultura universitaria, ma la ripensa alla luce delle peculiarità della disposizione “fi-
losofica” della mente, che garantisce alle diverse scienze particolari il senso del tutto 
e del sistema. Scrive Newman: «L’uomo che ha appreso a pensare, ragionare, para-
gonare, distinguere e analizzare, che ha affinato il gusto, si è formato il giudizio e ha 
acuito la visione mentale, non sarà subito un giurista, un avvocato, un oratore, un 
politico, un medico, un buon proprietario terriero, un uomo d’affari, un soldato, un 
ingegnere, un chimico, un geologo, o un archeologo, ma si porrà in quella condizione 
intellettuale in cui può intraprendere qualunque scienza o vocazione alla quale ho 
fatto riferimento, o qualunque altra per la quale ha gusto o talento particolari, con 

110	 Ibid., 108; 231. Newman cita Aristotele: «Utili sono soprattutto i beni fruttiferi, decorosi quelli di go-
dimento: intendo per beni fruttiferi quelli da cui provengono le entrate, per i beni di godimento quelli 
da cui non deriva null’altro che l’uso proprio di essi» (Aristotele, Retorica, I, 5, 1361a; citato ibid., 
109; 233). Questa citazione conclude un lungo commento ad un passo del De officiis di Cicerone (I, 6), 
la cui influenza, tuttavia, a differenza di quella di Aristotele, che Newman considera suo maestro, non 
è così notevole; a maggior ragione, se egli giudica il brano come «soltanto uno dei passi simili in una 
gran quantità di autori»; e se lo cita sia per la sua familiarità con l’ambiente dell’educazione accademica 
e con l’uditorio al quale rivolge il suo Discourse, sia per la chiarezza con cui il sapere fine a se stesso vi 
viene distinto dal sapere utile (ibid., 105; 225; diversamente in Bottone, John Henry Newman e l’abito 
mentale filosofico, 73-83). 

111	 Ibid., 111; 237.



Mıchele Marchetto

una facilita, una orazla, una versatilita SUCCESSÜU, al quali altro estraneo» 112
questa 1a “"vera” utilitäa de] SaDeCIC 1berale: sviluppare acolta DCI entfrare CO  —

relativa acılita 1n qualungue CONTENUTO de] penslero, DCL intraprendere CO  — DION- Artıcol|qualungue sclenza professione»113,
Questa 1a condizione che fa 1a differenza fra Vlerudizione specialistica ı] VOTO

«ampliamento de] CI  » educazione 1berale: «Un intelletto davvero srande
quello che possiede una visione integrata dell’antico de] OVO, de] DAassato de]

eSsCNTE, de]l ontano de]l VICINO, che ha l’intuizione dell’influenza reCc1proca di
C1O: 11 di che 10  — C €  x NECEDDULEC Centfro SSO possiede la O1O-

SCC12724 110  - semplicemente considerata (G)1R{5 ACquls1z10Ne, (G)1R{5 Alosofila»114
'Os1 che archeologi naturalisti, olurist1 statist1cl, DCI quanto DOSSaNO GSSCTITC

espert1 nelle loro rispettive materlie, 110  - DCI QqUESTO devono una entfe aperta
acl amp1 Orizzont:; anzl, DIU facile che Incorrano nell’angustia intellettuale che
precisamente 1a negazlione dell’educazione 1iberale. Essl, infatti, Frestano prigionler]
dell’incapacita dell’intelletto di CONOSCOETIC 1a verıta direttamente de] s { 1  ( naturale
bisogno di procedere DCL partı framment!]. La loro presunzlione IM induce fermars]

QquUESTO presumendo di cogliere 'Os1 1a verıta di qualunqgue CHNEIC, L’educa-
zione iberale, InveCce, arehbbe prosegulre ı] loro mentale ne] CONCEeTrTfO delle
acolta intellettuali, ALEFAaVersSO l’allenamento contronto alla combinazione delle
idee, alla loro CONcCezZlonNe al loro adattamento, che maturazlione 1a capacıta
di distinguere VOTO falso, «cli setacclare sranelli della verıta dallay di
S1stemare le USC secondo loro reale valore, C, LO  O questa espressione, d
costrulre idee>». S1 tratta di una capacıta che 61 aCqulsisce ALra VersSO una formazione
sclentifica della entfe «L/’occhio de] OTIDO, l’organo DCL apprendere oli Oggettl
terlali, C1 'Ornito dalla natura; ”’occhio della CnNtE, ı] Cul OSSgETLLO 1a ver1ta, DE
della disciplina dell’abitudine»11>

117 Ihid., 165-166; 335/-559
115 Ihid., XVUN:
114 Ihid., 154: 219 « Tale contemplazione tilosofica de] CANDO de] SaPETIEC COLILNC u  ' che conduce,

COLILNC fa, ad ULla comprensione dei S1101 ambiti distinti ad apprezzamenTto A OSL1U110, 1 DUO quindi
oqhlamare COrreitamente illuminazione: 1 DUO anche oqhlamare COrrTreLiLamenTtEe ampliamento Adella5
berche 1 LFrattia della brecisa collocazione delle COSEC ’una ACCANTLO all’altra, COLILC fossero nello Spazlo;
mentftre anche la S{I1A coltivazlione DIU pbropria la s{1A econdizione migliore, S14 berche assıcura all’intel
letto la vista delle COSEC COINEC SOL10, della ver1ta, In opposizione alla fantasla, all’opinione alla teorla;
S14 berche PTESUPPONE implica la berfezione delle SI1IC diverse ftacoltä» (bid. 1/9-18U:; 363-36, COTSI-

MmI10). broposito, PEI evidenziare V’effetto della coltivazione della 1n  ' Ker arla A «iperbolismo
retor1c0> ctr. KER, The Achtevement of Tohn Henry NEwmMan, Notre Dame Ind.] 1L9”9L1, 3-4)

11 Ihid., L2Z2: 515 All’inaugurazione de] tMmestre autunnale de] 1854 Newman ohiese aglı studenti PEI
quale fossero cOoNvenutı all’Universitä, «Ja risposta DIu vVv1a fü PEI brepararsı alle loro rispet-
[1ve brofessiont, l diritto, la medicina, lo ecclesiastico, l’ingegnerla le attıvıita commerciali. Ma
QqUESTO L1°  - C114 C100 PEI CUu1 C114 intesa V’educazione universitarıa. Ess1i I} ET ricevere,
L10}  - importa quale fosse la loro brofessione brevista, un’educazione che verosimilmente IN rendesse

259289

Michele Marchetto

A
rticoli

una facilità, una grazia, una versatilità e un successo, ai quali un altro è estraneo»112. 
È questa la “vera” utilità del sapere liberale: sviluppare «una facoltà per entrare con 
relativa facilità in qualunque contenuto del pensiero, e per intraprendere con pron-
tezza qualunque scienza o professione»113.

Questa è la condizione che fa la differenza fra l’erudizione specialistica e il vero 
«ampliamento del sapere», o educazione liberale: «Un intelletto davvero grande […] 
è quello che possiede una visione integrata dell’antico e del nuovo, del passato e del 
presente, del lontano e del vicino, e che ha l’intuizione dell’influenza reciproca di 
tutto ciò; senza di che non c’è un tutto, e neppure un centro. Esso possiede la cono-
scenza […] non semplicemente considerata come acquisizione, ma come filosofia»114. 

È così che archeologi o naturalisti, giuristi o statistici, per quanto possano essere 
esperti nelle loro rispettive materie, non per questo devono avere una mente aperta 
ad ampi orizzonti; anzi, è più facile che incorrano nell’angustia intellettuale che è 
precisamente la negazione dell’educazione liberale. Essi, infatti, restano prigionieri 
dell’incapacità dell’intelletto di conoscere la verità direttamente e del suo naturale 
bisogno di procedere per parti o frammenti. La loro presunzione li induce a fermarsi 
a questo punto, presumendo di cogliere così la verità di qualunque genere. L’educa-
zione liberale, invece, farebbe proseguire il loro processo mentale nel concerto delle 
facoltà intellettuali, attraverso l’allenamento al confronto e alla combinazione delle 
idee, alla loro concezione e al loro adattamento, che porta a maturazione la capacità 
di distinguere il vero dal falso, «di setacciare i granelli della verità dalla massa, di 
sistemare le cose secondo il loro reale valore, e, se posso usare questa espressione, di 
costruire idee». Si tratta di una capacità che si acquisisce attraverso una formazione 
scientifica della mente: «L’occhio del corpo, l’organo per apprendere gli oggetti ma-
teriali, ci è fornito dalla natura; l’occhio della mente, il cui oggetto è la verità, è opera 
della disciplina e dell’abitudine»115. 

112	 Ibid., 165-166; 337-339.
113	 Ibid., xviii; 25.
114	 Ibid., 134; 279. «Tale contemplazione filosofica del campo del sapere come un tutto, che conduce, 

come fa, ad una comprensione dei suoi ambiti distinti e ad un apprezzamento di ognuno, si può quindi 
chiamare correttamente illuminazione; si può anche chiamare correttamente ampliamento della mente, 
perché si tratta della precisa collocazione delle cose l’una accanto all’altra, come se fossero nello spazio; 
mentre è anche la sua coltivazione più propria e la sua condizione migliore, sia perché assicura all’intel-
letto la vista delle cose come sono, o della verità, in opposizione alla fantasia, all’opinione e alla teoria; 
sia perché presuppone e implica la perfezione delle sue diverse facoltà» (ibid., 179-180; 363-365, corsi-
vo mio). In proposito, per evidenziare l’effetto della coltivazione della mente, Ker parla di «iperbolismo 
retorico» (cfr. I. Ker, The Achievement of John Henry Newman, Notre Dame [Ind.] 1991, 3-4).

115	 Ibid., 152; 313. All’inaugurazione del trimestre autunnale del 1854 Newman chiese agli studenti per 
quale scopo fossero convenuti all’Università, e «la risposta più ovvia fu per prepararsi alle loro rispet-
tive professioni, – il diritto, la medicina, lo stato ecclesiastico, l’ingegneria o le attività commerciali. Ma 
questo non era tutto ciò per cui era intesa l’educazione universitaria. […] Essi erano lì per ricevere, 
non importa quale fosse la loro professione prevista, un’educazione che verosimilmente li rendesse 



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

1a sintes1 SOSTEeNUTA dall’analisi: C100 che nella pratica 1a Dhrönests aristotelica,
che Newman traduce CO  — «SCILSO illativo>. La entfe ormata nell’educazione iberale,
dunque, conluga dentro di SE l’apertura intellettuale, 1a chiarezza de] siudizio, V’acu-ODTLUN7 della visione CO  — lo SpIr1to della9ı] 11S5O della moderazione, V’eserciz10
della ibertä.

Universita, formazione della entfe d  _ CONOSCENZ di Na

La sintes1 che 61 DUO rlcavare dalla definizione newmanlana dell’Universitäa nella
{{l 6G6SCI1242 che ha chiuso ı] paragrafo precedente, 10  — che 1a logica COMNSCSUCNZA
della centralitäa dell’“idea” della “ftorma” nel s {  ( pensiero. La iMissione DIU alta
dell’Universitä, infatti, 1a «formazione>» della ECNTE, che consliste nel portare LC1L-

lizzazione la ‘torma” che la definisce, Oss1a l’intelletto. 51 tratta tuttavıa di una acolta
che 110  - deve indurre conclusioni riduttivistiche quanto alla AaLura della entfe
KW 10  — intesa 1n erm1inı ne cognitivisticı ne intellettualistici, secondo 1a DIO
spettiva ampliata d estesa sulla quale Insiste Newman Hn daj sermOon1 predicati
nella Chiesa di St Mary dell’Universitäa di Oxford116, che 1n QUESTO C11S50O DICDALAaNO
ı] lavoro «meta teologico, meta Alosofico>» della (SYAPAMAY of Assent1417,

GCo  sl, S12 1a riflessione eorlca sull’Universitäa CONtfeNnNutAa nell’Idea of Untversity
S12 l’impegno profuso DCI realizzare L’Universitäa cattolica 1n Irlanda F1CeVOoNO luce
dalla comparazlione CO  — oli scr1itt1 1n CUul Newman 61 OCCUDA della "grammaltica della
mente” Se deriva una CONcCezZlonNe che nella ‘torma” della entfe comprende 10  —

solo l’intelletto, anche sentire, l’immaginare, ı] ricordare, 10  — solo l’infterenza
formale anche l’inferenza 110  - formale quella naturale, CO  - la relativa acolta de]l
C11SO illativo: tutt1 aspett1 che IFTOVAanO ı] loro collante nella “cosclenza” CEeNTfTrTro di
ınıta nella “persona” secondo ı] DIINCIDIO dell’egotismo, rlassunto nell’espressione

adeguat! Naturalmente, ’Universitä C114 anche intesa fornire un’educazione A utilitä harticolare
PEI le brofessiont, 651 C114 DIU A QUESTO; C114 qualcosa che IN rendeva adatti ad Ogn1 ad Ognl
SituazlionNne In CUu1 avrebbero DOTLULO imbatters! nella loro vita>» (CLampatien, 320-321) Su. A
educazione Newman, cftr. 1 ILLMAN, Philosophy of Education, In ÄOQUINO KING (ed. by), The
Oxford Handbhook Tohn Henry NEwmMan, 416-434

116 ( 1 riferisce, In harticolare, aglı U, “The usurpations of reason ) (“Faith and ICASOUOL],
d habits ot mind”) XI (“ The nNnature of faith relation reason ”), JII (“Implicit and explicit
reason ”)

117 XAIV, 154 (7 dieembre 1868 Pochi 10rn brima della pubblicazione della en In ULla ettera de]
15 18/U, Newman McOoNOsSCEe la continulta de] broprio bensliero: < V1 S()L110O tolto STAnl PDECSO
Aalla PEI vent]1 trent annı ho sent1ito COINEC ULla specıle A dovere lo SCr verne, ho cOomınNclato
DIU volte, L1°  - S()I110O mal Musclto continuare, A e  Za SCINDIE M1 S()110 fermato>» XÄAÄV,
51)

Z9()290

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

È la sintesi sostenuta dall’analisi; è ciò che nella pratica è la phrónesis aristotelica, e 
che Newman traduce con «senso illativo». La mente formata nell’educazione liberale, 
dunque, coniuga dentro di sé l’apertura intellettuale, la chiarezza del giudizio, l’acu-
tezza della visione con lo spirito della saggezza, il senso della moderazione, l’esercizio 
della libertà. 

5. Università, formazione della mente e conoscenza di sé

La sintesi che si può ricavare dalla definizione newmaniana dell’Università nella 
sua essenza e che ha chiuso il paragrafo precedente, non è che la logica conseguenza 
della centralità dell’“idea” o della “forma” nel suo pensiero. La missione più alta 
dell’Università, infatti, è la «formazione» della mente, che consiste nel portare a rea-
lizzazione la “forma” che la definisce, ossia l’intelletto. Si tratta tuttavia di una facoltà 
che non deve indurre a conclusioni riduttivistiche quanto alla natura della mente: 
essa non va intesa in termini né cognitivistici né intellettualistici, ma secondo la pro-
spettiva ampliata ed estesa sulla quale tanto insiste Newman fin dai sermoni predicati 
nella Chiesa di St. Mary dell’Università di Oxford116, che in questo senso preparano 
il lavoro «metà teologico, metà filosofico» della Grammar of Assent117. 

Così, sia la riflessione teorica sull’Università contenuta nell’Idea of a University 
sia l’impegno profuso per realizzare l’Università cattolica in Irlanda ricevono luce 
dalla comparazione con gli scritti in cui Newman si occupa della “grammatica della 
mente”. Se ne deriva una concezione che nella “forma” della mente comprende non 
solo l’intelletto, ma anche il sentire, l’immaginare, il ricordare, non solo l’inferenza 
formale ma anche l’inferenza non formale e quella naturale, con la relativa facoltà del 
senso illativo: tutti aspetti che trovano il loro collante nella “coscienza” e il centro di 
unità nella “persona” secondo il principio dell’egotismo, riassunto nell’espressione 

adeguati a tutto. Naturalmente, l’Università era anche intesa fornire un’educazione di utilità particolare 
per le professioni, ma essa era più di questo; era qualcosa che li rendeva adatti ad ogni posto e ad ogni 
situazione in cui avrebbero potuto imbattersi nella loro vita» (Campaign, 320-321). Sul concetto di 
educazione in Newman, cfr. M. K. Tillman, Philosophy of Education, in Aquino – King (ed. by), The 
Oxford Handbook to John Henry Newman, 416-434.

116	 Ci si riferisce, in particolare, agli US, IV (“The usurpations of reason”), X (“Faith and reason, contrast-
ed as habits of mind”), XI (“The nature of faith in relation to reason”), XIII (“Implicit and explicit 
reason”).

117	 LD, XXIV, 184 (7 dicembre 1868). Pochi giorni prima della pubblicazione della GA, in una lettera del 
13 marzo 1870, Newman riconosce la continuità del proprio pensiero: «Mi sono tolto un gran peso 
dalla mente – per venti o trent’anni ho sentito come una specie di dovere lo scriverne, e ho cominciato 
più volte, ma non sono mai riuscito a continuare, e di conseguenza sempre mi sono fermato» (LD, XXV, 
51).



Mıchele Marchetto

«Sono C100 che SONO, 10  — SO110 nlente»118 ella inisura 1n Cul, nell’Universitä, 1a
entfe viene ormata alla connected VIEW, 1a visione integrata unlitarlıa delle CUOSC,
KW mobilita le “{ 1C acolta: 1a «ragione implicita», inconsapevole, 61 Artıcol|SerV1Z10 della «ragione esplicita», consapevole. resplro della "raglone” tale da
CICALC, partıre da piccolo IN1Z10, <<1111 mondoa di idee>» da distendersi 1n un am-
plezza d Orlzzonte SCONOSCIUtA alla 111era logica argomentatıva che 61 affıda rigidi
schem]1 estranel alla complessitä della entfe «Sottigliezza>» «versatilita> SO110 le
qualitä che 1a suidano fra semplici indicazion! 2SSOC1A7Z10N1 di idee, leggi assodate
testimon1anze, impress1ion1 Ist1nto: «(_Osi fa progressi 1n modo 10  — dissimile da u12  ®

scalatore una ripida parete, che, CO  - occhio svelto, 114110 pronta piede fermo,
ascende (G)1R{5 egli STESSO 110  - Non troOpPO dire che passı ALLEFAVEeTrSO quali
srandi gen]1 scalano le della ver1ta, DCL oli UuOM1N1 1n generale SOL10

Ins1cur1 precarl, quanto ’ascesa di CSPErTO rocclatore un VT roccl1a
tale 1n particolare ı] modo 1n Cul tutt1 oli uomin1, dotati 10  — dotati, d solito

rag10nNanoO, 10  — 1n 1ASEC regole, 1n PNG ad una acolta interlore» 117
Questa «facoltäa interlore>» 1n 1ASEC alla quale oli UuOM1N1 rag1onano, DEerC10 una

realta complessa, una combinazione d attor] rconducibili all’intelletto al sentire,
alla sfera della razionalita formale procedurale quella 110  - formale, alla quale
sovraintende ı] 11SO illativo, 10  — solo nell’ambito de]l CONCrETO, anche 1n quello
dell’apprensione nozionale. Esperlenze CONOSCCENHNZEC prevlie, le "pre-comprension1”
secondo un prospettiva ermeneutica, SO110 1a kantlana «feconda bassura>» sulla quale
lavora 1a «facolta interliore>», che da RI fa scaturıre acl Ka C100 che
di VUOVO vıa vıa elaborando. La coltivazlione dell’intelletto Cul chiamata ”Uni
versita, quindi, un impresa molto complessa articolata, poiche coinvolge anche
dimensioni che 110  - SOL10 STITEeTLAMENTE intellettuali che tuttavıa SO110 inevitabilmente
Jegate alle operazlon1 dell’intelletto. In MWd VMISUVA 61 potrebbe dire che KW

conNsiste nella COHNOSCEHZA dı SE, SE 61 esclude 1a dimensione morale, dato che «Ja
CONOSCCENZAa solo una delle OCCUDPaZlONI della CnNtE, 110  - 1a “{l formazione>» al ene

all’azione, COMp1tO che spetta alla Fede120 10  — all’Universita.
Ne pOo1 61 considera la biografia di Newman, ı] s {  ( curriculum SEUdLOVTUM, 1a “{l

esperlenza di educatore, (G)183{° fFellow dell’Oriel College Oxford, C1 SO110

rag10n1 DCL rMtenere che 1a {{l "grammatıca della mente” S12 1n realta anche 1a "gram-
imatıca della WL mente” che ’ “idea” di Universita S12 anche la narrazlione della
WZIS) esperlenza dell’Universita, verıta test1mon1ata prima di GSSCTEC insegnata. New.
I1all, infatti, tlene COSTANTLEMENTE Insieme 1a dimensione emotiva della propria vita

115 Cir. 547/; 1451: MARCHETTO, Tohn Henry NEwmMan, G9-72
119 U, 256-257:; 4/1-47/5
120 NEWMAN, The Tamıvorth Reading KOo0OM, In 1ID., DIISCHSSIONS and Arguments "AYIOUS Subjects,

London 18/2, 304

291291

Michele Marchetto

A
rticoli

«Sono ciò che sono, o non sono niente»118. Nella misura in cui, nell’Università, la 
mente viene formata alla connected view, la visione integrata e unitaria delle cose, 
essa mobilita tutte le sue facoltà: la «ragione implicita», o inconsapevole, si mette al 
servizio della «ragione esplicita», o consapevole. Il respiro della “ragione” è tale da 
creare, a partire da un piccolo inizio, «un mondo di idee» e da distendersi in un’am-
piezza di orizzonte sconosciuta alla mera logica argomentativa che si affida a rigidi 
schemi estranei alla complessità della mente. «Sottigliezza» e «versatilità» sono le 
qualità che la guidano fra semplici indicazioni e associazioni di idee, leggi assodate e 
testimonianze, impressioni e istinto: «Così fa progressi in modo non dissimile da uno 
scalatore su una ripida parete, che, con occhio svelto, mano pronta e piede fermo, 
ascende come egli stesso non sa […]. Non è troppo dire che i passi attraverso i quali 
i grandi geni scalano le montagne della verità, per gli uomini in generale sono tanto 
insicuri e precari, quanto l’ascesa di un esperto rocciatore su una vera roccia scoscesa. 
[…] E tale è in particolare il modo in cui tutti gli uomini, dotati o non dotati, di solito 
ragionano, – non in base a regole, ma in base ad una facoltà interiore»119.

Questa «facoltà interiore» in base alla quale gli uomini ragionano, è perciò una 
realtà complessa, una combinazione di fattori riconducibili all’intelletto e al sentire, 
alla sfera della razionalità formale e procedurale e a quella non formale, alla quale 
sovraintende il senso illativo, non solo nell’ambito del concreto, ma anche in quello 
dell’apprensione nozionale. Esperienze e conoscenze previe, le “pre-comprensioni” 
secondo una prospettiva ermeneutica, sono la kantiana «feconda bassura» sulla quale 
lavora la «facoltà interiore», che da esse fa scaturire e ad esse connette tutto ciò che 
di nuovo va via via elaborando. La coltivazione dell’intelletto cui è chiamata l’Uni-
versità, quindi, è un’impresa molto complessa e articolata, poiché coinvolge anche 
dimensioni che non sono strettamente intellettuali e che tuttavia sono inevitabilmente 
legate alle operazioni dell’intelletto. In una certa misura si potrebbe dire che essa 
consiste nella conoscenza di sé, se dal sé si esclude la dimensione morale, dato che «la 
conoscenza è solo una delle occupazioni della mente, non la sua formazione» al bene 
e all’azione, compito che spetta alla Fede120, non all’Università.

Se poi si considera la biografia di Newman, il suo curriculum studiorum, la sua 
esperienza di educatore, come fellow e tutor dell’Oriel College a Oxford, ci sono 
ragioni per ritenere che la sua “grammatica della mente” sia in realtà anche la “gram-
matica della sua mente” e che l’“idea” di Università sia anche la narrazione della 
sua esperienza dell’Università, verità testimoniata prima di essere insegnata. New-
man, infatti, tiene costantemente insieme la dimensione emotiva della propria vita 

118	 Cfr. GA, 347; 1431; e Marchetto, John Henry Newman, 69-72.
119	 US, 256-257; 471-473
120	 J. H. Newman, The Tamworth Reading Room, in Id., Discussions and Arguments on Various Subjects, 

London 1872, 304.



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

1a {{l cComprensione Alosofica: u11 capacıta particolarmente intensa di sentire 61
trasforma 1n una capacıta particolarmente intensa di analizzare quel sentire 1n erm1inı]
intellettuali>121. In QqUESTO 1150O, colta 1a profonda analogia es1istente fra ’ Idea ofODTLUN7 Untwersity le due DE che meglio rappresentano 1a sintes1 delle esperlenze de]
pensiero di Newman, Oss1a l’Apologia DVO na WL la ( YAPAMAY of Assent,
tre rconduc:bhili; alle caratteristiche della “persona” dell’ Autore. L’Apologta CO11-

siderata VE  - (G)1R{5 un ’autobiografia che rMcostrulsce 1a vita «personale>», (G)1R{5

un’autobiografia «intellettuale>» «teologica» che rcostrulsce la «sStorl1a delle “{ 1C op1
n10on1 religiose>», che 1n prima DEISONA le idee, fenomeni PrnC1Ip1 che <«SONO

all’interno de] s {  ( cuore»122, 1n quanto vissut] pOo1 analizzati nelle leggi che
golano lo Sviluppo. La ( YAPAMAY ’analis] «grammaticale» fenomenologica de]l
sionament! «impliciti>» della entfe che, Insieme quelli «espliciti» diversamente da
ess], conducono alla credenza religiosa: descrive le regole che sovraintendono all’uso,
da della ECNTE, degli elementi cost1tut1v] della lingua dell’assenso d fede Ne
nell’Apologza, ı] 11S5O illativo, SCO110Ö dell’«intelligenza Viva CO  - 1a quale SCI1VO, di
SCUTO ag1scCO>»125 FACCONTLATLO 1n prima DEISONA mentfre all’opera; nella GFAMMAF,
’analis] fenomenologica descrive 1n DEISONA le inferenze ormali 10  — ormali
de] - { 14  ( STESSO 10, riconducendole alle leggi de]l C11S50O illativo ALr AavVersSsO CONtTINUO
lavoro di astrazlone. Pr  (8 COINUNEC ı] fatto che < alla entfe Viva living
mind) che dobbiamo guardare DCL VE mMe7z771 che C1 CONSENTONO di -
entfe PINC1p1 di qualunque CHNCIC, fatt] dottrine, esperlenze testimon1anze»124

In QqUESTO 910C0 di rispecchiamento di se, L’Idea of a Unwersity , insieme, 1a defi
nlzione dell’essenza dell’Universitäa 1a desecrizione della entfe dello STESSO Newman
Om e ormata dall’educazione unlversitarla. Per quanto 1a virtu ecristi1ana dell’u-
milta intellettuale lo trattenga dal far colncidere 1a propria entfe CO  - quella che egli
descrive (G)1R{5 V’esito della formazione nell’Universita!2>, tuttavıa 10  — ditficile tnve-
nıre nella disposizione Alosofica della entfe ormata l’attitudine d Newman DCN
SAr secondo implicazioni p1uttosto che DCL esclusioni, tconOoscere intero 1n Ogn1
D CONNeEeLLeTE Ogn1 elemento della propria CONOSCCENZAa 1n quel fatto complesso

121 PRICKETT, ROomanlticispa and Religion. The Tradition of Coleridge and Wordsıporth IM Fhe ViICtOrLan
Church, Cambridge 1976, 1/4

127 Cir. KER, John Henry NEwmMan, 248, Phil 1L, /: {17
125 NEWMAN, Apologta DVO VE SUA, London X1IV (Apologta DVO fa SUA, CULIA A Mor-

FL, Milano ZUOL, 130)
124 en 360: 1455
125 51 consider| la eritica che Newman alla cosicddetta «religione della rag1one>» CUu1 1 DuO 1ungere

AaLLTAavVverso la coltivazione dell’intelletto, COINEC MmMon1to STESSO (Idea 181-184; 367-371, ZU00-2Z02:
403 -405) Per Iui tondamentale la ezlone A San Paolo « Tale C114 l’umiltä A Paolo, quando 1
definiva “T’infimo fra tuttı Ssantı » Ef3,8 hid., 205), oltre alla testimon1anza A ALl Filippo Ner1 cetr.
ibid., 234-259: 465-473)

20292

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

e la sua comprensione filosofica: «una capacità particolarmente intensa di sentire si 
trasforma in una capacità particolarmente intensa di analizzare quel sentire in termini 
intellettuali»121. In questo senso, va colta la profonda analogia esistente fra l’Idea of 
a University e le due opere che meglio rappresentano la sintesi delle esperienze e del 
pensiero di Newman, ossia l’Apologia pro vita sua e la Grammar of Assent, tutte e 
tre riconducibili alle caratteristiche della “persona” dell’Autore. L’Apologia va con-
siderata non come un’autobiografia che ne ricostruisce la vita «personale», ma come 
un’autobiografia «intellettuale» o «teologica» che ricostruisce la «storia delle sue opi-
nioni religiose», che narra in prima persona le idee, i fenomeni e i principi che «sono 
all’interno del suo cuore»122, in quanto vissuti e poi analizzati nelle leggi che ne re-
golano lo sviluppo. La Grammar è l’analisi «grammaticale» e fenomenologica dei ra-
gionamenti «impliciti» della mente che, insieme a quelli «espliciti» e diversamente da 
essi, conducono alla credenza religiosa: descrive le regole che sovraintendono all’uso, 
da parte della mente, degli elementi costitutivi della lingua dell’assenso di fede. Se 
nell’Apologia, il senso illativo, segno dell’«intelligenza viva con la quale scrivo, di-
scuto e agisco»123, è raccontato in prima persona mentre è all’opera; nella Grammar, 
l’analisi fenomenologica descrive in terza persona le inferenze formali e non formali 
del suo stesso io, riconducendole alle leggi del senso illativo attraverso un continuo 
lavoro di astrazione. Il presupposto comune è il fatto che «è alla mente viva [living 
mind] che dobbiamo guardare per avere i mezzi che ci consentono di usare corretta-
mente principi di qualunque genere, fatti o dottrine, esperienze o testimonianze»124.

In questo gioco di rispecchiamento di sé, l’Idea of a University è, insieme, la defi-
nizione dell’essenza dell’Università e la descrizione della mente dello stesso Newman 
com’è stata formata dall’educazione universitaria. Per quanto la virtù cristiana dell’u-
miltà intellettuale lo trattenga dal far coincidere la propria mente con quella che egli 
descrive come l’esito della formazione nell’Università125, tuttavia non è difficile rinve-
nire nella disposizione filosofica della mente formata l’attitudine di Newman a pen-
sare secondo implicazioni piuttosto che per esclusioni, a riconoscere l’intero in ogni 
parte, a connettere ogni elemento della propria conoscenza in quel fatto complesso 

121	 S. Prickett, Romanticism and Religion. The Tradition of Coleridge and Wordsworth in the Victorian 
Church, Cambridge 1976, 174.

122	 Cfr. Ker, John Henry Newman, 548, e Phil.N. II, 87; 717. 
123	 J. H. Newman, Apologia pro vita sua, London 1864-1865, xxiv (Apologia pro vita sua, a cura di F. Mor-

rone, Milano 2001, 130).
124	 GA, 360; 1453.
125	 Si consideri la critica che Newman muove alla cosiddetta «religione della ragione» cui si può giungere 

attraverso la coltivazione dell’intelletto, come un monito a se stesso (Idea, 181-184; 367-371, e 200-202; 
403-405). Per lui fondamentale è la lezione di San Paolo: «Tale era l’umiltà di san Paolo, quando si 
definiva “l’infimo fra tutti i santi”» (Ef 3,8, ibid., 205), oltre alla testimonianza di san Filippo Neri (cfr. 
ibid., 234-239; 465-473).



Mıchele Marchetto

che la ver1ta, secondo ı] DINC1IDIO dell’armonia. lo SpIrlto d s1ntes1 LU OVETITEC

l’intelletto ı]ud Newman raccogliere 1n Sistema attor] cost1itut1v1 dell’U
nıversıita: C5Sd, infatti, < luogo al quale danno ı] loro contributo migliaia di scuole: Artıcol|1n Cul l’intelletto DUO VaSaIc speculare rischl, S1CUFrOo di LIrOvare ı] s { 1  ( simile 1n
un attıvıta antagonistica, s {  ( siudice nel tribunale della verlta. lu0og0 1n Cul
1a tcerca viene spinta 1n avantı, le verificate perfezionate, ’ avventatezza
8542 Iinnocua ’errore svelato, orazle allo SCONTITO fra ment]1 fra saper/]. ı] luogo 1n
Cul ı] professore diventa eloquente, d Miss1oNarı0 predicatore, mostrando la “{l

sclenza nella forma DIU completa pIU affascinante, versandola nelu de] proprIi
ascoltatori CO  — lo zelo dell’entusiasmo 1a luce de]l DPropri0 di KNYZE

luogo 1n Cul ı] catechista rende buono s { 1  ( terreno 114110 11410 che procede nella
ver1ta, 910rN0 dopo 910rNO, CO  — imemor1a pronta, facendola entfrare rinsaldandola
nella ragione che 61 ampliando. un csede della saplenza, una luce de] 111O11-

do, mMinistero della fede, un Alnıa Mater della generazlone nascente»126

295293

Michele Marchetto

A
rticoli

che è la verità, secondo il principio dell’armonia. È lo spirito di sintesi a muovere 
l’intelletto e il cuore di Newman a raccogliere in un Sistema i fattori costitutivi dell’U-
niversità: essa, infatti, «è il luogo al quale danno il loro contributo migliaia di scuole; 
in cui l’intelletto può vagare e speculare senza rischi, sicuro di trovare il suo simile in 
un’attività antagonistica, e il suo giudice nel tribunale della verità. È un luogo in cui 
la ricerca viene spinta in avanti, e le scoperte verificate e perfezionate, l’avventatezza 
resa innocua e l’errore svelato, grazie allo scontro fra menti e fra saperi. È il luogo in 
cui il professore diventa eloquente, ed è missionario e predicatore, mostrando la sua 
scienza nella forma più completa e più affascinante, versandola nel cuore dei propri 
ascoltatori con lo zelo dell’entusiasmo e la luce del proprio amore verso di essa. È il 
luogo in cui il catechista rende buono il suo terreno a mano a mano che procede nella 
verità, giorno dopo giorno, con memoria pronta, facendola entrare e rinsaldandola 
nella ragione che si va ampliando. […] È una sede della sapienza, una luce del mon-
do, un ministero della fede, un’Alma Mater della generazione nascente»126.



f ESSENZA def’Unmversita Al John enry Aeavwman

RıassuntoODTLUN7 Questo Sag g10 intende presentare oli aspett1 che Tohn Henry Newman (1801-1890)
indica (G)183{° cost1itut1v] dell’“idea” di Universita, menfre esclude tr1ı che DULC
SOL10 importantı DCI V’educazione 10  — fanno de]l COMpIt1 dell’istituzione
unlversitarla: fine intellettuale (non morale ne relig10s0), la diffusione V’esten-
Ss1one de] SaDeCIC (non la ricerca), I’Influenza personale all’interno de]l Sistema, ı]
persegulmento de] SAaDECIC universale. di vista quale Newman considera
l’Universitä, ’ “idea” (O “forma ”), intesa secondo significato, insieme, plato
N1ICO ed empI1rIst1co, che 61 declina nel SUO1 sviluppi StOT1CI. (‚oerente CO  - questa
impostazione lo ODO DIU alto che eoli attribuisce all’Universitäa, Oss12 sviluppare
la “forma” “natura” della CenNteE, che consiste nella Alosofia: una Vislione inte-

unlitarla delle OSC Questa la virtu del’eccellenza intellettuale, alla quale
corrisponde ı] SAaDECIC universale che la ‘torma” dell’Universitäa che, 1n quanto
totalita SEr V1IZ1IO della ver1ta, 110  - DUO 10  — comprendere anche la teologia. L/esito

V’educazione iberale, che la formazione della EenNntfe nella “{l comples-
s1t4 intelletto, immag1inaz1one, sentimento, memeorla, Cosclenza, inferenza formale

inferenza 10  — formale, ragione implicita ragione esplicita. In C100 la riflessione
di Newman CONTEeNuUuFTA nell’Idea of d Unwwersity 61 salda CO  — quanto eoli SCI1Vve sulla
STrUttura della EenNntfe sulla “{l coltivazione S12 negli Unwersity SCHMONS S12 nella
( VAMIMAY of Assent s1a, rispetto alla {{l STESSA formazione, nell’Apologia DVO nabd W  S

Abstract
This a1mMs Present the features that JTohn Henry Newman (1801-1890)

essent]1al the “idea” of University, while he excludes others that also
ATLTC important for education V1 if they ATLTC NOL part of the ends of University
institutlion: the intellectual] (0]9) (neither moral IBEGIN relig10us), the diffusion an
extenslion of knowledge (not the sclentific discovery), personal Influence inside Sys
TeM, the attalnment of universal knowledge. The pomnt of VIeW from which Newman
looks AL University, 1s the “idea” (Or “form ”), according platonic AN: emplrnCIst
meanıng that guldes 1ts historical developments. ( In this bhasis the highest OD he
attributes University, 1s the formation of A4tLure of the mind, that CONSIStSs of
philosophy: connected VIeW of things. This 1s the virtue of intellectual] excellence,
which corresponds with the universal knowledge that 1s the “ftorm  27 of University,
and, whole, implies V1 theology. The result 1s the 1beral education, that 1s the
formation of the mind complex fact, including intellect, imagınation, feeling,
(  0}  » CONSCIOUSNESS, ftormal an intormal inference, implicit an explicit LC4SON

SO Newman’s thinking STITUCIUTE of the mind an 1ts cultivation 1n Idea of a ({m7
veErSiLYy, Untversity SErMNONS, (SYAPAMAY of Assent, and, regards his formation,
1n Apologia DVO na SUA, has be considered whole

294294

L’essenza dell’Università di John Henry Newman

A
rt

ic
ol

i

Riassunto

Questo saggio intende presentare gli aspetti che John Henry Newman (1801-1890) 
indica come costitutivi dell’“idea” di Università, mentre ne esclude altri che pure 
sono importanti per l’educazione ma non fanno parte dei compiti dell’istituzione 
universitaria: il fine intellettuale (non morale né religioso), la diffusione e l’esten-
sione del sapere (non la ricerca), l’Influenza personale all’interno del Sistema, il 
perseguimento del sapere universale. Il punto di vista dal quale Newman considera 
l’Università, è l’“idea” (o “forma”), intesa secondo un significato, insieme, plato-
nico ed empiristico, che si declina nei suoi sviluppi storici. Coerente con questa 
impostazione è lo scopo più alto che egli attribuisce all’Università, ossia sviluppare 
la “forma” o “natura” della mente, che consiste nella filosofia: una visione inte-
grata e unitaria delle cose. Questa è la virtù dell’eccellenza intellettuale, alla quale 
corrisponde il sapere universale che è la “forma” dell’Università e che, in quanto 
totalità al servizio della verità, non può non comprendere anche la teologia. L’esito 
è l’educazione liberale, che comporta la formazione della mente nella sua comples-
sità: intelletto, immaginazione, sentimento, memoria, coscienza, inferenza formale 
e inferenza non formale, ragione implicita e ragione esplicita. In ciò la riflessione 
di Newman contenuta nell’Idea of a University si salda con quanto egli scrive sulla 
struttura della mente e sulla sua coltivazione sia negli University Sermons sia nella 
Grammar of Assent sia, rispetto alla sua stessa formazione, nell’Apologia pro vita sua.

Abstract

This paper aims to present the features that John Henry Newman (1801-1890) 
means as essential to the “idea” of a University, while he excludes others that also 
are important for education even if they are not part of the ends of a University 
institution: the intellectual scope (neither moral nor religious), the diffusion and 
extension of knowledge (not the scientific discovery), personal Influence inside Sys-
tem, the attainment of universal knowledge. The point of view from which Newman 
looks at University, is the “idea” (or “form”), according to a platonic and empiricist 
meaning that guides its historical developments. On this basis the highest scope he 
attributes to a University, is the formation of nature of the mind, that consists of 
philosophy: a connected view of things. This is the virtue of intellectual excellence, 
which corresponds with the universal knowledge that is the “form” of a University, 
and, as a whole, implies even theology. The result is the liberal education, that is the 
formation of the mind as a complex fact, including intellect, imagination, feeling, 
memory, consciousness, formal and informal inference, implicit and explicit reason. 
So Newman’s thinking on structure of the mind and its cultivation in Idea of a Uni-
versity, University Sermons, Grammar of Assent, and, as regards his own formation, 
in Apologia pro vita sua, has to be considered as a whole.


