Articoli RTLu XXIV (2/2019) 345-365

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico
dopo 50 anni.

Riflessione kerygmatica, cordiale e ludica

Lubomir Hlad*

Le ragioni per cui ¢ opportuno soffermarsi sul nome e sull’opera di Hugo Rahner
(1900-1968) sono molteplici. La prima ragione ¢ il fatto che dalla sua morte sono
passati gia 50 anni, un lasso di tempo sufficiente per comprendere una costruzione di
pensiero nuova, che viene spesso collegata con il Concilio Vaticano II, sul quale con
il suo pensiero anche Hugo Rahner esercitd grande influsso!.

Un’altra ragione ¢ che la personalita di Hugo Rahner, messa parzialmente in om-
bra da quella di suo fratello minore Karl (1904-1984), ¢ I'incarnazione di un uomo
cristiano e sacerdote con un dono carismatico dello Spirito. Il frutto di questo dono &
la sua theologia cordis (teologia commossa, che vuole commuovere)2. Nella sua storia
la vita e 'opera si illuminano a vicenda, tanto che si puo dire che il modello dell'uomo
cristiano disegnato da Rahner (un certo ideale antropologico), per il quale ha scelto
il termine homzo ludens, ¢ infatti lui stesso, come affermava anche Karl H. Neufeld:
«Questo uomo nuovo di una cultura occidentale sarebbe un uomo del giusto mezzo:
egli infatti non si perde interamente e unilateralmente in nessuna delle due esigenze,
non nello spirito e non nella materia»3. L’eccezionale profilo umano di Rahner ci vie-

Lubomir Hlad (1974) ¢& assistente alla Cattedra di studi religiosi dell’Universita di Costantino Filoso-
fo a Nitra (Slovacchia), dove ¢ anche docente all’Istituto Teologico di RKCMBEF, nonché rettore del
Centro Pastorale Universitario. Dopo gli studi presso la Pontificia Universita Gregoriana a Roma, ha
conseguito la licenza in Teologia dogmatica (2002) e il dottorato presso la stessa Universita (2009). Si ¢
abilitato presso la Facolta teologica dell’Universita Comenio a Bratislava con il lavoro Le prospettive di
mariologia nel postmoderno e nel tempo di nuova evangelizzazione. E-mail: lubo_hlad@hotmail.com.

1 «Non c’¢ dubbio che la teologia patristica, alla cui scoperta e valorizzazione Hugo Rahner ha tanto
contribuito, ha avuto un posto molto importante nell’elaborazione della Costituzione dogmatica sulla
Chiesa del Concilio Vaticano 11, specie nella scelta delle immagini che vogliono definire la realta inti-
ma della Chiesa, lasciando da parte una rigida formulazione concettualistica», A. ROSENBERG, Hzugo
Rabner, in Mysterium Salutis, X11, a cura di P. Vanzan — H. J. Schultz, Brescia 1978, 470.

2 Cfr. H. RAHNER, Una teologia della predicazione, Brescia 2015, 8.
3 K. H. NEUFELD, Hugo e Karl Rahner, Cinisello Balsamo 1995, 267; la citazione ¢é ripresa dall’articolo

345



=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

ne testimoniato da Roland Frohlich: «Chi ha incontrato Hugo Rahner veniva colpito
dalla cordialita e dall’attenzione che aveva per gli altri, anche se non condivideva le
loro opinioni. Questa benevolenza scaturiva dalla sua profonda comprensione per la
debolezza umana — non pero nel senso del continuo perdono delle mancanze umane,
ma nel senso del compito di condividere il destino del prossimo»4. Un simile tratto
personale ¢ evidenziato anche da suo fratello Karl, quando parla di Hugo: «Chiunque
abbia conosciuto mio fratello, sa che egli era una persona molto diversa da me. Era
allegro, amava scherzare e, forse, aveva interessi storici piti marcati».

Tuttavia il motivo pitt importante per il quale ci soffermiamo su un’opera non
tanto estesa ¢ la sua vitalita, la sua dinamicita e il suo spessore, grazie a cui ha oltre-
passato i muri della Facolta teologica di Innsbruck, per arrivare fino alla Cecoslovac-
chia. Infatti Innsbruck ¢ stata spesso la meta di seminaristi slovacchi (tra questi per
esempio il padre conciliare e futuro arcivescovo Eduard Nécsey, oppure il teologo
Ladislav Hanus?).

La vitalita dell’opera di Hugo Rahner ¢ attestata anche dal fatto che fino ad oggi
costituisce un importante punto di riferimento per numerosi teologi. Ne & un’eviden-
te dimostrazione I'ultima edizione italiana dell’opera principale di Hugo Rahner, Urna
teologia della predicazione, che & stata pubblicata nel 2015 e riporta un breve com-

Pour ce qui est des R. P. Hofmann, Rabner et Frodl que vous désireriez recevoir a Innsbruck, une demande
de laisser-passer doit étre adressée d la sdreté, in Korrespondenzblatt der Priestergebetsvereins 79 (no-
vember 1945) 79.

4 Con queste parole, 'autore comprova la tesi formulata nel suo articolo in occasione del centesimo
anniversario della nascita del Nostro, secondo la quale la personalita di Hugo Rahner puo essere colta
in modo pitt adeguato a partire dal suo concetto antropologico di o720 ludens. Esso racchiude in sé un
forte legame tra serieta e allegria, una capacita di abbracciare le debolezze umane nella convinzione che
dietro la debolezza si nasconda la forza divina. Cfr. R. FROHLICH, Zum Menschenbild Hugo Rabners, in
Zeitschrift fiir katholische Theologie 122 (2000) 168.

5 P.IMHOF — H. BIALLOWONS, Glaube in winterlicher Zeit, Diisseldorf 1986, 28.

6 «Uno dei protagonisti sconosciuti & proprio il Padre conciliare slovacco Eduard Nécsey (1892-1968),
arcivescovo titolare e amministratore apostolico dell’antica diocesi metodiana di Nitra. Prima dell’av-
vento al potere dei comunisti, Nécsey aveva percorso una tipica carriera ecclesiastica di sacerdoti dotati
di particolare ingegno. Il suo vescovo lo aveva inviato al prestigioso collegio dei Gesuiti, il Canisianum,
ad Innsbruck dove ricevette la formazione mentre svolgeva gli studi all’'Universita di Innsbruck, con-
clusi con il dottorato in teologia dogmatica», E. HRABOVEC — V. JUDAK: Eduard Nécsey, un protagonista
conciliare sconosciuto da oltrecortina, in P. CHENAUX — K. PLAMEN KARTALOFF (edd.), I/ Concilio Vatica-
no Il e i suoi protagonisti alla luce degli archivi, Citta del Vaticano 2017, 119-134.

7 Cfr. L. HLAD, Ladislav Hanus — jediny a jedinecny predstavitel kerygmatickej teolégie v slovenskom pro-
stredf, in M. KEKELIAKOVA (ed.), Ladislav Hanus v mozaike reflexii, interpretacnych dotykov a postojou,
Ruzomberok 2010, 53-63. Fra la teologia kerygmatica di H. Rahner e la produzione teologica di L.
Hanus esistono molte affinita non soltanto metodologiche ma anche di contenuto, che ci permettono
di affermare che il movimento legato alla teologia kerygmatica non ¢ un episodio limitato all’ambiente
di una sola facolta teologica.

8  La prima edizione italiana portava il titolo di Teologza e kerygma (Brescia 1958).

346



'ubomir Hlad

mento di papa Francesco, con le seguenti parole: «Uno dei libri che mi hanno fatto
tanto bene». Tale affermazione, che si trova sulla copertina del libro, ¢ contenuta nel
discorso del papa al clero di Roma, in cui Francesco trattava il tema della predicazio-
ne, la quale «non deve essere semplicemente un leggere, un predicare, un annunciare,
ma piuttosto un pregare sincero, un “parlare al cuore”»9. In riferimento all’opera di
Hugo Rahner, nel contesto dell’ars celebrandi e di una predicazione orientata al cuore
di chi ascolta, il papa ha ribadito la dimensione essenziale (e una linfa sempre vivente)
della sua teologia inclusa nelle definizioni: «teologia della predicazione» e theologia
cordis. Si pud ritenere che I'interesse del papa per la predicazione nel suo magistero
— espresso anche nell’enciclica Evangelii gaudium (2013) e nel Direttorio omiletico
(2015) - sia intrinsecamente collegato agli impulsi teologici del Rahner maggiore. Tl
punto 142 dell’enciclica Evangelii gaudium10 si pud senza dubbio intendere come
un’eco delle intuizioni che si trovano nell’'opera Una teologia della predicazione:

«Kerygma allora significa: predicazione delle verita divine rivelate secondo quella connessione
in cui le ided e anche predico la Sapienza divina, e precisamente nel modo con cui la Chiesa fin
dal principio predico la Rivelazione di Dio nel suo “Magistero ordinario” [...]. Dal punto di
vista formale questo significa: un predicare in quel modo stesso e con quelle stesse parole con le
quali Dio si & degnato predicare tutto questo a noi. Percio con le parole e con la semplicita della
Sacra Scrittura, con la profondita ingenua della Chiesa docente, con i sussidi migliori di quella
teologia, che dal principio attinse dalla catechesi [...]. Un predicare con la forza della chiarezza
concettuale dei grandi Scolastici. Finalmente un predicare, che si formi sulla liturgia e sulle sue
forme che furono plasmate nei tempi classici della teologia cherygmatica»11.

Sicuramente anche il predecessore di papa Francesco, papa Benedetto XVI, era
cosciente dell'importanza della predicazione e anche della necessita di «ricostruire
la scienza acquisita per formare dalla teologia dogmatica quella teologia, immedia-
tamente idonea alla grande opera a cui siamo chiamati: la predicazione»12. Nell’in-

9 FRANCESCO, Incontro con il clero romano su «Ars celebrandi», 19 febbraio 2015, in http://www.archi-
vioradiovaticana.va/storico/2015/02/07/papa,_il_19_febbraio_incontro_clero_romano_su_ars_cele-
brandi/it-1122031.

10 «La predicazione puramente moralista o indottrinante, ed anche quella che si trasforma in una lezione
di esegesi, riducono questa comunicazione tra i cuori che si da nell’'omelia e che deve avere un carattere
quasi sacramentale: “La fede viene dall’ascolto e I'ascolto riguarda la parola di Cristo” (Rm 10,17).
Nell’omelia, la verita si accompagna alla bellezza e al bene. Non si tratta di verita astratte o di freddi
sillogismi, perché si comunica anche la bellezza delle immagini che il Signore utilizzava per stimolare
la pratica del bene. La memoria del popolo fedele, come quella di Maria, deve rimanere traboccante
delle meraviglie di Dio. Il suo cuore, aperto alla speranza di una pratica gioiosa e possibile dell’amore
che gli & stato annunciato, sente che ogni parola nella Scrittura ¢ anzitutto dono, prima che esigenza»,
FRANCESCO, Evangelii gaudium, 142, in http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/
documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html.

11 RAHNER, Una teologia della predicazione, 13-14.
12 Ibid., 13.

347

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

troduzione al suo libro Dogmea e predicazione (1973), nella consapevolezza che «la
via che conduce dal dogma alla predicazione ¢ diventata molto faticosa» e che «non
esistono pitt modelli di pensiero adatti a trasferire il contenuto del dogma nella vita di
ogni giorno», I'allora cardinale Joseph Ratzinger scriveva: «Se questa ¢ la situazione,
una teologia non pud accontentarsi di ripensare la fede nell’Eliseo della scienza ed
abbandonare poi a se stesso il predicatore. Essa deve proporre delle indicazioni nella
vita di tutti i giorni e trovare modelli di trasmissione dalla riflessione alla predica-
zione; il pensiero si conferma solo nella dicibilita. Il presente volume si propone di
contribuire a quest’intento di una kerygmatica concreta»13.

In forza di queste considerazioni degli ultimi papi, si pud considerare sempre
viva la premura di Rahner di volgere I'interesse e lo sguardo della teologia verso una
prassi pill pastorale, senza che pero diventi una teologia pastoralel4, Si tratta di una
teologia che non ha lo scopo di rimanere soltanto una scienza, ma di costituire «es-
senzialmente un annuncio-di-salvezza»13. Questo scopo esigeva un nuovo metodo di
impostazione del vecchio contenuto (di rivelazione divina e di dottrina della Chiesa) e
allo stesso tempo un impegno interiore del predicatore: «Questa rielaborazione non &

13 J, RATZINGER, Dogma e predicazione, Brescia 2005, 7.

14 Cfr. HoLpT, Hugo Rahner, 83-84. Rahner non formula la teologia kerygmatica come un gradino in-
termedio tra la comprensione prescientifica della fede e la teologia scientifica, o come una teologia
popolarizzante, ma come una teologia di pieno valore, autentica e autonoma con una chiara dimensione
kerygmatica. Nel contempo rifiuta di qualificarla come teologia pastorale. La kerygmatica ¢ una forma
di teologia a sé stante, ¢ una forma «speciale», sia per il suo contenuto, che implica poi automatica-
mente anche il cambiamento del metodo, sia per il suo carattere «commovente». Da questo punto
prendeva le mosse la grande discussione riguardante la teologia kerygmatica. Il problema centrale era
proprio I'autonomia di questa teologia riguardo a quella scientifica. Per un approfondimento della
problematica si veda l'articolo di C. FABRO, Una nuova teologia: la “Teologia della predicazione”, in
Divus Thomas 19 (1942) 207-208, dove si legge: «Il nuovo punto di vista percio non ¢ “la separazione”
radicale (Trennung) delle due teologie, e tanto meno la soppressione della teologia speculativa, quanto
piuttosto I'affermazione della “autonomia” (Ezgenstindigkeit) della teologia kerygmatica, che resta tut-
tavia in dipendenza della speculativa: ambedue le teologie sono indispensabili e complementari 'una
dell’altra. In tutti questi tentativi per la formazione di una teologia kerygmatica — dichiara ancora Hugo
Rahner — non si tratta in alcun modo di un’opposizione alla teologia scientifica, oppure di una forma di
compenso rispetto alla teologia scolastica, la quale dovrebbe vedere la sua giustificazione in un maggior
accostamento alla vita oppure alle questioni attuali del giorno per un uso immediato [...]. La teologia
della predicazione prende un posto a sé, si fa autonoma, perché essa intraprende un compito che non
pud esser condotto adeguatamente a termine nella sfera pura della scienza in cui si muove la teologia
scolastica. Per questo i kerygmatici parlano di teologia applicata, in quanto considerano la propria
teologia come un’applicazione, un’incorporazione alla vita, di quella speculativa». Per una visione pitt
globale della discussione riguardante la teologia kerygmatica si confrontino anche: A. DE VILLALMON-
TE, La teologia kerigmatica, Barcelona 1963; A. A. ESTEBAN ROMERO, Predicacion viviente al dia, Madrid
1956;J. C. RUTA, Teologia de la Predicacién, in Revista de Teologia 1 (1950) 68-72; A. STOLZ, De Theo-
logia Kerygmatica, in Angelicum 17 (1940) 337-351; P. J. KUNICIC, S. Thomas et theologia kerigmatica,
in Angelicum 32 (1955) 35-51; L. DE CONINCK, La théologie kérygmatique, in Lumen Vitae 3 (1948)
103-119.

15 RAHNER, Una teologia della predicazione, 14.

348



'ubomir Hlad

pit soltanto di stretta pertinenza dell’'intelletto, come se qui si trattasse ancora di una
nuova costruzione speculativa: essa ¢ piuttosto una theologia cordis, genuino risultato
di cio che S. Tommaso chiama la connaturalitas ad divina, quel donum sapientiae,
che soltanto la preghiera e la vita sanno raggiungere»16. Un impulso fondamentale
che riguarda la metodologia viene dalle fonti della teologia, in particolare dalla Sacra
Scrittura, dalla patrologia e anche dalla liturgia, dalla catechesi, dal magistero e dai
grandi Scolastici. Questi ambiti dovrebbero diventare anche le fonti dei contenuti
teologicil7. Il cambiamento formale e di contenuto ¢ stato espresso in modo originale
dallo stesso autore nella forma di lex orandy, cioé di preghiera del teologo prima dello
studio. Si potrebbe dire che proprio la preghiera che Hugo Rahner rivolge a Cristo
— «Signore nascosto d’ogni sapienza, Re intimo dell’Universita, cuore in cui si celano
tutti i tesori della scienza»18 — sia un «concentrato sacramentale» dell’universo del
pensiero sotteso alla sua teologia:

«Conferisci Tu al mio studiare la forma di una ricerca della tua Verita, misteriosamente celata in
ogni umano sapere [...]. Solo quando, in ogni ricerca della verita, troverd Te, sard libero. Libero
dall’angustia della specializzazione scientifica, sgombro dalla mania di conseguire il successo,
affrancato dalla cupidigia che alligna nel mio cuore. Solo il tuo cuore regale puo insegnarmi ad
amare anche il mio studio e il mio sapere, a dargli in Te un cuore, a consacrarlo come servizio
reso solo a Te, nella profondita del mio amore, alla verita, alla giustizia, alla sanita dei corpi,
alla dispensazione della grazia agli uomini, a cui un giorno mi manderai. Qual & la mia esistenza
quotidiana, tale sara il mio conoscere. E il mio cuore che deve fare anzitutto la verita, prima che
il mio spirito la colga. Solo ’'amore grande ¢ padre d’una grande conoscenza»19.

1. Attualita della teologia kerygmatica

I termini con i quali possiamo descrivere la tendenza teologica del kerygma sono:
entusiasmo pneumatologico ed entusiasmo kerygmatico, mistero, rivelazione, annun-
zio di salvezza, applicabilita pratica, theoria, visione integrale, ntuitus simplex, theo-
logia ludens, sobria ebrietas, connaturalitas ad divina, misteri divini, donum sapientiae,
grandezza e bellezza, simbolo, opus unguentarii20, paradosso, presentimento della
gloria della divina grazia, dossologia e infine cuore, perché lo scopo di questa teologia
¢ «un parlare affettivamente ardente e vivo sulla realta piti profonda, che ricevem-

16 Ibid., 15.

7 Cfr. ibid., 14.

18 Tn H. RAHNER — K. RAHNER, Preghiere, Brescia 1975, 47.

9 Ibid., 47-48.

20 Cfr. L. HLAD, Teolégia ako umenie vornavkdra, in Verba theologica 2 (2011) 94-95.

—_

349

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

mo come dono dalla profondita di Dio»21. La varieta dei termini che descrivono il
progetto kerygmatico ci permette di intuire che nella teologia di Rahner si potranno
riconoscere diversi livelli e dimensioni, che in certo modo corrispondono alle fonti
(loci) sulle quali lo stesso Rahner mette "accento, come anche alla sua metodologia.
Prendendo in considerazione i Joci, la metodologia teologica e anche gli argomenti
di teologia privilegiati, Johannes Holdt evidenzia nell’opera di Rahner le seguenti di-
mensioni: la dimensione patristica (quando parla del metodo patristico di Rahner), la
dimensione storica (quando parla della teologia della sua storia, Geschichtstheologie),
la dimensione simbolica (quando parla della teologia simbolica, Symboltheologie),
la dimensione kerygmatica (quando parla della teologia kerygmatica, Kerygmeatische
Theologie) e la dimensione occidentale (quando parla della teologia dell’Occidente,
Theologie des Abendlands)?2. 1 altro studio che proviene dall’ambiente della scuola
gregoriana mette in rilievo nell’opera di Rahner la dimensione mistagogico-pastorale
o pratica, la dimensione scolastica, la dimensione ignhaziana e mistica, la dimensione
psicologica e pneumatologico-affettiva, la dimensione dialettica, la dimensione ma-
riana, la dimensione escatologica?. In questo caso le dimensioni menzionate descri-
vono piuttosto il metodo di lavoro di Rahner, non tanto il suo contenuto.

Se il magistero degli ultimi papi apprezza il progetto kerygmatico per il suo orien-
tamento verso la prassi dell’annuncio, alla quale corrisponde oggi il termine «nuova
evangelizzazione», nello stesso tempo promuove anche la trasformazione interiore
della teologia come tale, sia a livello di metodo, sia a livello di contenuto. Ne sono la
prova i documenti della Chiesa che hanno lo scopo di portare le lunghe discussioni
sulla riforma della teologia cattolica a una conclusione soddisfacente24. Tutto cid ci
da I'impressione che il progetto kerygmatico — percepito dagli storici soltanto come
un episodio tra una manualistica e un grandioso progetto di rinnovamento della teo-
logia cattolica elaborato dal fratello Karl Rahner (con il suo sviluppo antropologico,
il quale sta fuori della corrente del movimento kerygmatico, anche se ne condivide
la dimensione pratica) e dal Concilio Vaticano 1125 — racchiuda in sé tante piti intui-
zioni/ispirazioni pneumatologiche di quanto potrebbe sembrare a un primo sguardo.
Basta ascoltare con attenzione le parole di papa Francesco rivolte ai membri della
Commissione Teologica Internazionale:

21 RAHNER, Una teologia della predicazione, 28.
22 Cfr. HoLDT, Hugo Rabner, 62-87.
25 Cfr. L. HLAD, Hugo Rabner ¢ la teologia kerygmatica, Praha 2013, 26-53.

24 §i tratta del documento della Congregazione della Fede Donum veritatis (1990) e il documento della
Commissione Teologica Internazionale La teologia oggi: prospettive, principi e criteri (2012).

25 Cfr. R. GIBELLINI, La teologia del XX secolo, Brescia 1992, 169.

350



'ubomir Hlad

«Come avete ribadito nel recente documento “La teologia oggi: prospettive, principi, criteri”,
la teologia ¢ scienza e sapienza. E scienza, e come tale utilizza tutte le risorse della ragione
illuminata dalla fede per penetrare nell'intelligenza del mistero di Dio rivelato in Gesu Cristo.
Ed ¢ soprattutto sapienza: alla scuola della Vergine Maria, che “custodiva tutte queste cose,
meditandole nel suo cuore” (Lc 2,19), il teologo cerca di mettere in luce I'unita del disegno di
amore di Dio e si impegna a mostrare come le verita della fede formino una unita organica, ar-
monicamente articolata [...]. La vostra missione ¢ quindi al tempo stesso affascinante e rischiosa.
Tutte e due le cose fanno bene: il fascino della vita, perché la vita & bella; e anche il rischio,
perché cosi possiamo andare avanti. E affascinante, perché la ricerca e I'insegnamento della
teologia possono diventare una vera strada di santita, come attestano numerosi Padri e Dottori
della Chiesa. Ma & anche rischiosa, perché comporta delle tentazioni: I’aridita del cuore — questo
¢ brutto, quando il cuore si inaridisce e crede di poter riflettere su Dio con quell’aridita, quanti
sbagli! —'orgoglio, persino ’ambizione [...]. La Vergine Immacolata ottenga a tutti i teologi e le
teologhe di crescere in questo spirito di orazione e di devozione, e cosi, con profondo senso di
umilta, di essere veri servitori della Chiesa»26.

Le gia accennate ispirazioni di Rahner trovano la loro 'espressione pit attuale

nelle recenti riflessioni teologiche di autori come Christoph Theobald??, Francois-
Marie Léthel28, Manfred Hauke2, i quali possono essere ricollegati a tali concezioni
kerygmatiche nella loro dimensione spirituale-mistica, conservata soprattutto nelle
opere dei santi, dai tempi dei Padri della Chiesa fino ad oggi.

Theobald, nella sua Lezione di teologia (2015), conferma innanzitutto la necessita

di un orientamento pastorale della teologia: «Sostanzialmente sono stati gli studenti
e le loro domande ad aiutarmi a comprendere meglio i contenuti dei testi conciliari
e soprattutto a percepire la posta in gioco della loro formulazione pastorale»30. Suc-
cessivamente indica le fonti della fede di una cultura postmoderna determinata dal

26

27

28

29

30

FRANCESCO, Discorso ai membri della Commissione Teologica Internazionale, 6 dicembre 2013, in https://
w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131206_
commissione-teologica.html.

Cfr. C. THEOBALD, La lezione di teologia. Sfide dell'insegnamento nella postmodernita, Bologna 2015.

N

«La “teologia dei santi” & un cammino di ricerca per ritrovare il legame essenziale tra santita e teologia,
un tentativo di ripensare la teologia in funzione della santita alla quale siamo tutti chiamati (cfr. LG,
V). Lessenza della santita cristiana ¢ la perfezione della carita, e 'autentica conoscenza di Dio dipende
principalmente dalla carita, secondo le parole dell’ Apostolo Giovanni: “Chiunque ama ¢ nato da Dio e
conosce Dio, invece chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio ¢ Amore” (1Gv 4,7-8). In questo
senso si puo affermare che tutti i santi sono teologi, cio¢ profondi conoscitori del vero Dio che in Cristo
Gesti si & rivelato come Amore. Tale teologia & sempre cristocentrica ed & sempre spirituale, in quanto
¢ conoscenza di Cristo nello Spirito Santo, per mezzo dei suoi principali doni che sono la fede, la spe-
ranza e la carita. Secondo le parole di Paolo, questa scienza di “tutti i santi” (cio¢ di tutto il Popolo di
Dio) ¢ scienza “dell’Amore di Cristo che sorpassa ogni conoscenza”, dono del Padre alla Chiesa nello
Spirito Santo, chiesto e ricevuto “in ginocchio” (cfr. Ef 3,14-19)», F.-M. LETHEL, [ saznti come teologi, in
Teresianum 52/1-2 (2001) 613-621.

Cfr. M. HAUKE — A.-M. JERUMANIS, Esperienza mistica e teologia. Una sintesi, in Rivista Teologica di
Lugano 1 (2001) 255-264.

THEOBALD, La lezione di teologia, 5.

351

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

pluralismo: «Essendoci immersi, il pluralismo radicale in materia culturale e religiosa
influisce sul rapporto intimo che intratteniamo con la nostra propria identita e pit
specificamente con la nostra fede. Dobbiamo riconoscere che quest’ultima &, nella
maggior parte delle persone, indebolita nella sua pretesa universalistica e ultima [...].
Ottenuta o conservata a volte al prezzo di grandi fatiche o ricevuta dopo un lungo
cammino pill 0 meno caotico, questa fede si esprime soprattutto nella liturgia, sup-
pone la comunita, oasi di pace in una societa pluralistica, complessa e stressante, e si
appoggia su figure istituzionali forti, capaci di diffondere un sentimento di sicurezza
e di vitalita»31, Un’altra sua affermazione, che appare come un’eco contemporanea
delle considerazioni di Rahner sulla teologia insegnata in quel tempo, vuole mostrare
che, anche in condizioni diverse, le parole del padre della kerygmatica giungono a
una realizzazione, anzi sono diventate ancora pitl incisive (soprattutto quando parla
di un crollo del collegamento della teologia con la prassi e di un’applicazione ina-
deguata del metodo delle scienze moderne nell’ambito della teologia®?): «L’estrema
complessita della teologia come scienza rischia di essere un ostacolo insormontabile
per lo studente che fa fatica a orientarsi nella pluralita delle discipline esegetiche e
storiche, teoriche e pratiche, ognuna con la sua propria forma e le sue specifiche esi-
genze metodologiche. L’oggetto proprio della teologia (la res o la Sache selbst) che &
la fede in Dio33 sembra allontanarsi sempre di pit dallo studente, man mano che egli
penetra nel groviglio dei testi, delle correnti interpretative, delle teorie, ecc. Pensava
di trovare rapidamente alimento per la sua fede e si scontra con la stessa mancanza
di trasparenza e con la stessa differenziazione interna dei campi che incontra nella
societa contemporanea. Di qui la grande sfida di fargli subito comprendere I'unita
interna della teologia, una sfida che & piti ampiamente quella di tutta la nostra civilta
postmodernax»34,

Léthel nella sua teologia dei santi dice: «Dopo san Paolo e gli altri autori ispirati,
i principali rappresentanti di questa “scienza divina” che ¢ la teologia dei santi sono
sant’ Agostino e gli altri Padri della Chiesa, san Tommaso e gli altri Dottori del medio-

31 Tbid., 6.

32 «La “teologia-di-scuola” per molti aspetti non appariva pitt applicabile alla vita: pareva diventata pura
“scienza”. L'esegesi sembrava un po’ perdersi in questioni d’introduzione, in filologia e in polemiche
contro I'esegesi liberale. La dogmatica scolastica, insegnata in latino, poteva sembrare a noi un sottile
filosofare sulle verita della rivelazione. Le singole “discipline” rimanevano disarticolate; spesso si supe-
rava la teologia come si supera uno strano ostacolo», RAHNER, Una teologia della predicazione, 9.

33 Dallontanamento da quello che forma 'oggetto principale della teologia, quindi da Dio, ¢ evidenziato
anche da Manfred Hauke, 12 dove osserva: «Il compito vero e proprio della “teologia” ¢ il discorso su
Dio. Alle volte, perd, ¢’¢ 'impressione che i teologi si occupino di tante cose in qualche maniera legate
al mistero di Dio (come la cura per la creazione messa a rischio dal cambiamento climatico, la giustizia
sociale, la liberazione dei poveri...), ma che trascurino la riflessione su Dio stesso», M. HAUKE, Ed:to-
riale: Gli attributi di Dio, in Rivista Teologica di Lugano 1 (2011) 5-11.

34 THEOBALD, La lezione di teologia, 7-8.

352



'ubomir Hlad

evo, san Francesco d’Assisi e san Giovanni della Croce con gli altri Mistici. Nella loro
complementarita, i Padri, i Dottori e i Mistici costituiscono come un “prisma” che fa
risplendere I'unica Luce che ¢ Cristo, manifestandone i colori piti belli»33,

Hauke si pronuncia chiaramente per una ispirazione spirituale-patristica della te-
ologia contemporanea, perché in essa si rispecchia la fede intatta, la santita, il ricono-
scimento della Chiesa, il legame con la Sacra Scrittura, perché il fatto di conoscerla &
«indispensabile per accogliere in modo sicuro I'insegnamento della Sacra Scrittura al
momento presente»36, I Padri della Chiesa presenti nei trattati teologici sono quelli che
secondo lui «proteggono la Chiesa attuale contro “un’ermeneutica della rottura”»37.
Un altro contributo dei Padri importante per la teologia ¢ ’ecumenismo: «I Padri
della Chiesa, oltre a tenere presente alla Chiesa le proprie origini, sono anche un pon-
te con le altre confessioni cristiane, almeno in quanto esse valorizzano I'importanza
della Chiesa antica»8. I Padri infine possono esemplificare anche come accogliere cri-
ticamente le sfide dell’inculturazione del vangelo, che dovrebbe essere un frutto bra-
mato dell'impegno per la nuova evangelizzazione: «I Padri, non per ultimo, possono
esemplificare anche come accogliere criticamente in un determinato momento le sfide
dell'inculturazione. Loro hanno cercato una “assimilazione” del pensiero filosofico,
ma anche una necessaria “disassimilazione”, hanno rifiutato gli errori e il sincretismo
“cosi diffuso nella cultura ellenistica allora dominante”, ma anche il “razionalismo che
minacciava di ridurre la fede ai soli aspetti accettabili per la razionalita ellenica”. Inco-
mincia in questo spirito duplice (assimilazione e disassimiliazione) “la grande opera di
inculturazione cristiana, come si suole chiamarla oggi”. Sono diventati 'esempio di un
incontro fecondo tra fede e cultura, tra fede e ragione»39. A tale riguardo va ricordato
che 'opera piti vasta di Hugo Rahner ¢ quella che tratta della relazione tra cristianesi-
mo e cultura ellenica, dal titolo Mtz greci nell'interpretazione cristiana (1957)49,

35 LETHEL, I santi come teologi, 614-615.

36 M. HAUKE, Editoriale: Attualiti dei Padri, in Rivista Teologica di Lugano 2 (2009) 213-218.
37 Ibid., 214.

38 Ibid.

39 Ibid., 214-215. Lautore si rifa, nell’articolo, al documento della Congregazione per 'Educazione Cat-
tolica Inspectis dierum 31;32.

40 Cfr. H. RAHNER, Mt/ greci nell'interpretazione cristiana, Bologna 2011, 17-70.

353

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

2. «Theologia cordis», «teologia della predicazione»,
«theologia ludens»: tre definizioni e tre impulsi profetici
per il rinnovo della teologia

11 capovolgimento metodologico di Rahner, orientato alle fonti storiche della teo-
logia (soprattutto la patristica), ¢ stato nella sua opera cosi rilevante che gli interpreti
della sua opera lo inseriscono piuttosto tra gli storici e i patrologi che tra i teologi
dogmatici. L’autore cerca sistematicamente nelle fonti dei primi cristiani tutto cio che
conserva la freschezza originale e anche la profondita spirituale-mistica. Una teologia
che si orienta alla «fragranza dello Spirito»4!, che suscita nel cuore il desiderio di Dio
e della sua pace, ossia una teologia dei Padri, che si esercita nella forza dello Spirito,
che mira all’anima dell’ascoltatore e che esprime nel modo piti profondo quello che &
la theologia cordis. Questa visione ¢ stata recentemente delineata da Giuseppe Forlai,
il quale a proposito del servizio ecclesiale del teologo afferma:

¢

«Lesercizio carismatico della professione del teologo significa che il teologo “vive” letteralmen-
te del Mistero che investiga e del quale si pone umilmente in ascolto e a servizio. Egli & il cre-
dente distolto da sé (se-dotto) verso un Altro che si rivela come il custode del suo sé autentico.
Un “fare teologia” non scandito dalle tappe di crescita dell’esperienza spirituale e comunionale,
pagata anche con 'incomprensione, non potra mai assurgere ad zntzellectus fidei. Una teologia
con la pretesa della “rilevanza” per la comunita non pud che essere una teologia “confessante”,
che eviti ciog, la mondanizzazione dei contenuti della fede (quasi che il teologo fosse un analista
che non vive di cio che indaga) [...]. Bisogna comprendere la teologia come ministerialita della
predicazione: ovvero come servizio-annuncio della Parola, che renda giustizia alla necessita che
il popolo di Dio sia reso consapevole del suo dono profetico»+2.

Un altro aspetto che caratterizza I'impresa teologica di Rahner ¢ la teologia della
predicazione. 1l termine mostra che la teologia deve essere tutta al servizio del keryg-
ma e della prassi dell’annuncio®?. Per questo motivo possiamo affermare che essa &
«costruzione teologica che metta in luce piti chiaramente I'intrinseca coordinazione
e organicita delle verita rivelate alla loro funzione salvifica, al loro valore salvifico»#4.
La teologia compresa in questo modo diventa «eloquenza della dottrina salutare»,

41 Cfr. RAHNER, Una teologia della predicazione, 110.

42 G. FORLAL, Lirruzione della Grazia. Per una rilettura ecumenica del dogma dell Inmmacolata, Cinisello
Balsamo 2010, 482-484.

4 «Uno dei maggiori compiti al quale possiamo collaborare con Cristo risorto ¢ 'annuncio della Sua
gioiosa novella in tutti i luoghi da noi toccati durante il pellegrinaggio terreno», P. MATURKANIC, L'az-
nuncio del Vangelo in Europa: come diffondere la fede cristiana nella Repubblica Ceca nel contesto del
XIII Sinodo dei Vescovi per la nuova evangelizzazione, in Angelicum 1 (2012) 65.

44 RAHNER, Una teologia della predicazione, 7.

354



'ubomir Hlad

con lo scopo di innalzare gli ascoltatori dal visibile «all’invisibile dei misteri divini»#.
Una teologia che possieda un obiettivo cosi chiaro e ben definito non puo non ap-
prezzare anche la concettualita scolastica e la precisione logica, perché la preservano
dai pericoli della disgregazione e della dispersione. Secondo Rahner, «scolastica e te-
ologia di scuola [...] non sono affatto sinonimi di aridita e di dottrinarismo cerebrale:
esse sono invece nelle loro classiche forme piuttosto sobria ebrietas, quella limpida
sobrieta che erge gli argini entro i quali soltanto puo scorrere con sicurezza il fiume
dell’entusiasmo»46, Nella concezione della teologia della predicazione Rahner inseri-
sce le idee dei grandi manualisti Bernhard Bartmann47 e Mathias Joseph Scheeben4s.
Qui ¢ di nuovo opportuno ricordare che anche la teologia di oggi, dopo un certo
allontanamento dalla Scolastica, sente la necessita di ritornare sui temi che erano pro-
pri di quest’ultima e che formano 'oggetto proprio della teologia (ossia gli attributi
di Dio)%.

A descrivere in modo estremamente appropriato i parametri teologici di Rahner &
la terza definizione: theologia ludens. Questa definizione della propria teologia & usata
dall’autore per la prima volta nell’opera L’homzo ludens39, nella quale chiarisce come

4 1bid., 8.
46 Ibid., 12.

47 B. BARTMANN, Manuale di Teologia Dogmatica, 1, Alba 1949 (or. ted. 1932). Del manuale di Bartmann,
Rahner adotta innanzitutto la visione unitaria della dogmatica stessa che deve essere «l’esposizione
scientifica, ossia in forma organica e con unita sistematica, delle verita e dei fatti soprannaturali concer-
nenti la salvezza e i contenuti nella Rivelazione». La somiglianza emerge anche nel comune obiettivo
spirituale delle due opere, che consiste nel differenziarsi dal puro intellettualismo teologico («la teolo-
gia non puo essere semplice ginnastica intellettuale») per essere il nutrimento della fede, dell’amore,
della preghiera e della contemplazione: «Maledetta la teologia che non tende all’amore» (cfr. BART-
MANN, Manuale di Teologia Dogmatica, 1, 5-8; 106).

48 1l suo pensiero dogmatico ¢ esposto in vari libri tra i quali spiccano: Natur und Gnade, Mainz 1861,
Die Herrlichkeit der gittlichen Gnade, Freiburg 1862; Handbuch der katholische Dogmatik, Freiburg
1873-1887; Mysterien, Mainz 1931. Lispirazione scheebeniana di Rahner ¢ evidente in vari campi della
sua teologia: il punto di partenza teologico (le sfide attuali lanciate dalla mentalita moderna) e il modo
di procedere metodologico; il modo di vedere tutta la realta, sia soprannaturale che naturale, attraverso
la categoria del mistero; il pensiero riguardante 'uvomo e 'antropologia (mistero dello stato originale,
del peccato originale, della soprannatura, del destino escatologico umano). Tutto questo ci permette
di affermare che la teologia kerygmatica non si distacca programmaticamente dalla scolastica, ma che
attinge a quanto nella stessa scolastica ¢’¢ di vivo e di plausibile.

49 La necessita di ritornare ai temi teologici autentici ¢ messa in risalto dagli autori dei contributi presenti
nella Rivista Teologica di Lugano 1 (2011) e 2 (2011): J. M. GALVAN, La valenza religiosa degli attributi
divini nella postmodernita; G. SAMEK LODOVICI, L'ira secondo Tommaso d’Aquino; G. PAXIMADI, Pec-
catori nelle mani di un Dio adirato? Alcuni spunti biblici sul tema dell’ira divina; M. HAUKE, L'immuta-
bilita e l'impassibilita di Dio secondo i Padri della Chiesa; K. CHARAMSA, L'zmmutabile Dio dei cristiant.
Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino.

50 H. RAHNER, L’honzo ludens, Brescia 1969, 15.

355

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

il concetto di gioco abbracci I'essenza dell’essere del cristiano, di Dio e della Chiesa.
L’affermazione fondamentale ¢ che «l’honzo ludens» ¢ «librato tra serenita e serieta,
tra scherzo e tragicita, che i greci definirono inimitabilmente con la formula uomo se-
rio-sereno»31, L uomo redento & un uomo «“serio-allegro” capace di sorridere anche
fra le lacrime»32, che si trova «tra amore al mondo e fuga dal mondo, tra abbraccio
e distacco»33. Tuttavia il termine gioco, applicato a Dio, significa che Dio crea «in
un modo logico, ma non necessario, cio¢ liberamente»’4; che il Logos ¢ «nello stesso
tempo il re e anche il bambino, irrefrenabile nella sua onnipotenza e nel contempo
genialmente spensierato»; che la sua creazione ¢ logica (regale), perd non necessaria
(fanciullesca)?>. La theologia ludens descrive la Chiesa come una realta paradossale,
ossia come una realta divino-umana che nasce come frutto del gioco amoroso tra
Cristo (uomo) e natura umana (donna); Cristo la forma, la educa, la libera, perché
possa diventare la sua sposa (Ecclesia sancta). In un’ottica simile a quella dell’'unione
dei poli, la theologia ludens vede la Chiesa come un luogo nel quale si unisce «la
pazienza» della Rebecca biblica con «il sorriso» dell’Tsacco biblico (Logos divino)e.
Si tratta di affermazioni a carattere paradossale, cosi come tutti i grandi misteri del
cattolicesimo®7. Quindi possiamo dire che le linee principali della teologia di Rahner
siano la paradossalita e la dialettica, o, per meglio dire, la capacita di unire i poli del
paradosso38. La teologia ludens & quindi una teologia orientata all’equilibrio: porta e

51 Ibid., 14.

52 1bid., 31-32.

53 Ibid., 42.

54 Thid., 17.

55 Cfr. ibid., 19-20.
56 Cfr. ibid., 49.

57 «In teologia possiamo incontrare alcune duplici realta, che sono accostate in una tensione: Dio ¢ uno
e nello stesso tempo trino; Dio ¢ immanente al mondo e nello stesso tempo trascendente; Cristo & Dio
vero e uomo vero; le salvezza ¢ un dono, ma nello stesso modo dipende dalla liberta e dall’agire dell’uo-
mo; il sacramento & un segno visibile, che al contempo contiene un invisibile significato misterioso; la
Chiesa ¢ invisibile e nel contempo una comunione visibile [...]. Fondamentalmente ogni mistero della
fede possiede questa struttura bipolare, che & paradossale, perché costituisce un qualcosa di inaspettato
e al primo sguardo entrambi i componenti stanno accanto I'uno all’altro in un certa antitesi», C. V.
PosPISIL, Hermeneutika mystéria, Kostelni Vydii 2005, 115.

58 (Gia a un primo contatto con le opere di Hugo Rahner si puo osservare che esse rivelano evidente-
mente una natura dialettica. In modo particolare, la dialettica si puo scoprire gia nel metodo adope-
rato dall’autore che, nella riflessione, prosegue molte volte mettendo insieme binomi opposti o due
concetti antitetici: visibile-invisibile (Una teologia della predicazione); umanesimo marxista-umanesimo
cristiano; individuo-massa (L'uomo nella storia); serieta-allegria (L'homo ludens); rivelazione cristiana-
cultura ellenistica pagana (Mzz: greci nell’ interpretazione cristiana); forza-debolezza (Die Kirche); figura
di Maria-Chiesa (Maria e la Chiesa); sicurezza-insicurezza salvifica (Simzboli della Chiesa). In ultima
analisi, si puo dire che il progetto stesso della teologia kerygmatica non ¢ altro che un’aspirazione a
creare un ambiente teologico dialettico e polifonico, contrapponendo alla teologia scientifico-scolastica

356



'ubomir Hlad

spiega paradossi della rivelazione cristiana, e a tale equilibrio ¢ sottoposto anche il
metodo, specialmente la forma del linguaggio. Questa & una componente che suppo-
ne la contemplazione dei misteri e che permette la contemplazione da parte dell’a-
scoltatore. In un certo senso si puo dire che la teologia di Rahner ¢ la vivificazione
dell’appello da lui espresso pit tardi, ossia che il parlare di Dio (la teologia) non pud
trascurare il fatto che i misteri abbiano un carattere di paradosso, come osserva Rino
Fisichella: «Un linguaggio teologico che vuole essere fedele al proprio contenuto da
pronunciare, sa fin dall’inizio della paradossalita del proprio essere. Da una parte,
non pud parlare di Dio se non assumendo le forme che lui stesso ha dato, e per questo
si qualifica come teologico; dall’altra, ha bisogno di rimanere legato alla natura umana
perché altrimenti non sarebbe piti linguaggio»?. Un’espressione simile si pud trovare
anche presso il teologo fondamentale Felix-Alejandro Pastor, nelle sue regole del lin-
guaggio necessarie per poter parlare di Dio. La regola principale da lui formulata cosi
recita: «Il linguaggio su Dio non deve dimenticare che suo referente & sempre il Dio
ineffabile. Questa regola afferma il paradosso che ¢ alla base del linguaggio religioso,
ricordandoci che la teologia cerca di parlare di un Dio che ¢ impossibile circoscri-
vere adeguatamente in un discorso. Il linguaggio teologico puo esistere unicamente
conciliando affermazione e mistero»®0. Da questa realta risulta la seconda regola, che
dice: «Il linguaggio cristiano su Dio non pud ridursi a un tipo di uso linguistico. Per
esempio, il linguaggio della dossologia nel culto sara prevalentemente espressivo della
speranza cristiana; I'uso dell’analogia in teologia sara tendenzialmente informativo;
il linguaggio di un simbolo di fede o di una dichiarazione dogmatica manifestera un
uso linguistico di preferenza normativo»¢l. Infine il paradosso del mistero cristiano

la teologia alternativa. La spiegazione di un simile procedimento teologico ¢ presente nel libro L'honzo
ludens, dove Rahner, prendendo in considerazione due concezioni molto concrete come la serieta e
Pallegria, accenna alla necessita generale della tensione dialettica nel processo gnoseologico, quindi al
fatto che la verita diventa piti appariscente nella tensione dei poli e sullo sfondo del suo contrasto: «Li-
neliminabile dialettica di questa “gaia scienza” si annida proprio qui: la serieta pitt profonda non puo
essere colta compiutamente senza che vi si contrapponga la serenita, anzi il ridicolo [...]. Infatti, senza
la conoscenza del ridicolo ¢ impossibile capire davvero la serieta. E in genere non si giunge alla piena
conoscenza se non si colgono entrambi gli elementi del contrasto». La dialettica rahneriana perd non si
ferma qui e non lascia concezioni opposte I'una accanto all’altra, ma fa un passo avanti: egli cerca quasi
sempre di unire e armonizzare le due concezioni opposte prese in considerazione, e lo fa seguendo la
logica calcedonica, come si evince dal libro Miti greci nell’interpretazione cristiana: «non mescolato
ma indiviso». Rahner trova ispirazione da autori come H. Hesse (Unita degli opposti) e R. Guardini
(Principio di polarita): cfr. H. RAHNER, Miti greci nell interpretazione cristiana, 42; H. HESSE, Jednota
protikladov (Unita degli opposti), Banska Bystrica 2006, 9-11; 14-18; R. GUARDINI, L'opposizione polare,
in ID., Scritti filosoficz, I, Milano 1964; HLAD, Hugo Rahner e la teologia kerygmatica, 34-36.

59 R. FISICHELLA, Linguaggio teologico, in R. LATOURELLE — R. FISICHELLA (a cura di), Dizionario di teolo-
gia fondamentale, Assisi 1990, 644.

60 E.-A. PASTOR, I/ Dio della rivelazione, in LATOURELLE — FISICHELLA (a cura di), Dizionario di teologia
fondamentale, 326.

6l Ibid., 326.

357

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

sta anche alla base della cosiddetta «regola del paradosso», che dice: «Il linguaggio su
Dio esprime il carattere paradossale dell’affermazione credente»¢2. Non c’¢ dubbio
che il linguaggio teologico proposto e usato da Hugo Rahner segua i parametri di un
linguaggio teologico in grado di comunicare i misteri inesprimibili e la paradossalita
della rivelazione divina, rispondendo cosi all’invito alla nuova evangelizzazione.

3. Temi principali della kerygmatica di Rahner

Dal fatto che il fondamento del nuovo «movimento dogmatico»63 ¢ la missio-
ne sacerdotale, la cura d’anime e la predicazione basata sul kerygma interpretato
soprattutto a partire dai Padri della Chiesa, risulta che il tema principale della
kerygmatica che emerge dalla rivelazione ¢ la salvezza: «LLa Dogmatica ¢ 'espo-
sizione scientifica, ossia in forma organica e con unita sistematica, delle verita e
dei fatti soprannaturali concernenti la salvezza e contenuti nella rivelazione»64,
Questo termine, che esprime I’essenza della rivelazione divina e il nucleo del
kerygma — salvezza, vita nuova, partecipazione alla vita trinitaria, partecipazione
alla scienza divina, partecipazione in e per Cristo alla Chiesa e ai sacramenti, di-
vinizzazione dell’'uomo — rimanda ad altri misteri, i quali formano le componenti
delle due linee della teologia di Rahner: quella visibile e quella invisibile. La linea
del trascendente-invisibile &: Trinitas — elevatio creaturae in consortium Trinitatis,
peccatum originale — Unio hypostatica — Corpus mrysticum Ecclesiae — gratia Christi
santificans — visio beata Trinitatis. La linea del visibile nello spazio e nel tempo:
Vita lesu — Ecclesia visibilis — sacerdotium visibile — sacramenta — carnis resurrectio
et nova terra®. 1 temi principali della kerygmatica seguono la logica trinitaria,
dove «il Padre [¢] principio fontale e beato fine; Cristo, il grande mediatore; la
Chiesa, suo corpo, che insieme col Capo ritorna al Padre»¢6. Quindi al cuore della
teologia sta la salvezza in Cristo e nella Chiesa. A partire dai temi che formano
il nucleo della kerygmatica (Trinita, peccato originale, unione ipostatica, vita di
Gesu, Chiesa, sacramenti, sacerdozio, visione beatifica e risurrezione della carne),
proviamo a sottolineare soltanto cio che 'autore stesso raccomanda ai predicatori

62 Ibid., 327.

63 H. Rahner paragona la corrente della teologia kerygmatica con i movimenti religiosi, percid usa I’e-
spressione «movimento dogmatico» (cfr. RAHNER, Una teologia della predicazione, 9).

64 RAHNER, Una teologia della predicazione, 10 (dove si cita BARTMANN, Manuale di Teologia Dogmatica, 1,
8).

6 Ibid., 22-23.
66 Ibid.,23.

358



'ubomir Hlad

del vangelo e che ¢ importante per il loro operare, nella forma di brevi indicazioni
talora in tono imperativo. Possono servirci come guida per 'indagine scientifica,
ma possono servire anche per la vita spirituale del teologo. Rispetto alle singole
realta, che nell’opera di Rahner sono una realizzazione del progetto della teologia
kerygmatica, possiamo esporle tramite il prisma delle sue opere successive, soprat-
tutto tramite quelle in cui ¢ riconoscibile una forza kerygmatica di «commuovere»
e un «dono carismatico dello Spirito»¢7. Il principale presupposto metodologico
per un ragionamento teologico dei misteri rivelati, che necessariamente implicano
anche la spiritualita del teologo, viene espresso da Rahner nella riflessione sul mi-
stero della Trinita:

«La predicazione deve procedere dal modo con cui Dio stesso si & degnato parlarcene. Il no-
stro kerygma percio, proprio qui, dove si tratta del dolce mistero del cuore di Dio, dev’essere
un riecheggiare dello stesso kerygma divino [...]. Occorre [...] predicare questo mistero, cosi
centrale, con lo stesso rigore, con la stessa perentorieta divina della locutio Dei attestans, con
cui ne parlo il Logos Incarnato, che “¢ nel seno del Padre”, e “che solo sa chi ¢ il Padre”.
E dunque compito inderogabile del sacerdote rendersi familiare questa divina cherigmatica
trinitaria mediante la Scrittura e la Tradizione. [...] Occorre che il sacerdote componga e
serbi dentro di sé queste parole, le ripeta continuamente come Gestl, vi accordi il suo dire,
“conservi sulle sue labbra la Sapienza”, sia appassionatamente convinto di essere inviato per
parlare agli uomini»®8,

Partendo dalle profondita della Sacra Scrittura (perché «la nostra teologia deve ri-
diventare molto pitl biblica»), dalla Tradizione, dal linguaggio patristico trinitario, dai
grandi Scolastici (soprattutto da san Tommaso, dove non troviamo soltanto la specula-
zione, ma un parlare affettivamente ardente e vivo), dai santi (per esempio sant’Ignazio
di Loyola), ¢ importante riflettere sui temi tradizionalmente trinitari come «le proces-
sioni divine» delle persone divine, perché la comprensione di questi temi ¢ decisiva per
poter comprendere la salvezza come una divinizzazione e una filiazione (il procedere
del Figlio) e anche per poter capire la vita spirituale (il procedere dello Spirito Santo).
A una fonte simile deve attingere anche la riflessione sulle persone divine, sulla gene-
razione, sull’incarnazione, sullo Spirito Santo (dottrina che & la poesia, la lirica della
Rivelazione)®. E alla stessa fonte deve attingere anche la riflessione sul mistero dello sta-
to originale, sul peccato originale, sul soprannaturale in genere, perché la gnosi «giunse
fino ai giorni nostri, nei quali in una nuova ubriacatura umanistica si tende ad ogni costo
a minimizzare il soprannaturale»0. Per la teologia kerygmatica I’anima della teologia
¢ la soprannatura, percio «cancellare qualcosa in questo campo & un peccato contro

o

7 Cfr. tbid., 8.

68 Ihid., 26-27.

9 Cfr. /bid., 29-36.
70 Ibid., 38.

[N

359

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

lo Spirito»71, Rispetto al fatto che esista realmente una profonda connessione tra tutte
le verita dogmatiche, nel contesto delle riflessioni del mistero dello stato primitivo, del
peccato originale e della salvezza, Rahner consiglia di introdurre il tema «del mistero
dell’'unione ipostatica» nella consapevolezza che «il mistero dell’'Incarnazione di Dio si
rivela come il nuovo e insieme originario ed eterno centro di tutta la predicazione: siamo
a contatto con il kerygma stesso di Dio»72. Il contesto della riflessione della nascita del
Logos dal Padre e dalla Vergine permette di parlare anche della Vergine Maria in un
modo kerygmatico, il che significa far propria I'ildea dominante della teologia e della
predicazione patristica e medievale: «Dio ¢ nato, il Logos dal Padre, e 'Uomo dalla
Vergine, affinché noi avessimo la figliolanza: cio significa che noi possediamo questa
figliolanza in un modo simile alla nascita eterna, mediante una generazione del Logos dal
Padre, e alla nascita dalla Vergine Madre»73. La Vergine Maria controbilancia le teorie
degli gnostici di tutti tempi, in quanto ¢ testimone della natura umana di Cristo e della
sua vera vita umana. Maria attesta che Gestl «¢ realmente nato, ha realmente mangiato
e bevuto», e dunque cio che caratterizza il Gestl terreno & «lo squisito pensiero [...]
per le cose quotidiane, la sua comprensione e partecipazione alle piccole cose d’ogni
giorno, che intessono la vita dell’'uomo»74. Questa vita terrena ¢ «il prototipo di questo
perfetto assoggettarsi alla volonta della Maesta di Dio [...]. La vita di Gesu, nella sua
concreta storicita [...], ¢ cosi il prototipo della 7ostra vita cristiana. Non [...] nel senso di
una imitabilita, ma nel senso sacramentale-teologico del #zysterium del Corpo di Cristo
continuantesi nei cristiani, le cui sorti sono misteriosissimamente prefigurate nella stessa
vita di Gesu [...]. La grazia & un venire generati da Dio, una con-figliolanza, un venir
con-crocifissi, un con-risorgere, un co-assidersi sul trono del Padre»7>. Un punto fermo
della soteriologia di Rahner ¢, analogamente ai Padri della Chiesa, la vita terrena di Gestt
Cristo, cio¢ la sua natura umana, perché «ogni cosa in questa vita & per noi di un valore
inestimabile [...]. Tutte cose che sono serzeza, segni, quasi veli fattisi trasparenti, sotto i
quali noi intravediamo la sua doxa»7¢.

La materia che segue ¢ logicamente 'escatologia. Quando si devono affrontare pro-
blemi ed esigenze sociali, Rahner & convinto che «& proprio questo il momento di far
nuovamente risuonare I'escatologia della Rivelazione»77. L’escatologia & una consolazio-
ne per il mondo, soprattutto perché pud offrirgli un orientamento all’eternita e un senso

71 Ibid., 45.
72 [bid., 60.
B 1bid., 83.
74 Ibid., 133.
75 1bid., 126; 128.
76 1bid., 120.
77 1bid., 109.

360



'ubomir Hlad

interiore. Dunque I'escatologia ¢ il profumo dello Spirito Santo, secondo la suggestiva
descrizione che ne fa I'autore: «Sempre nella storia della Chiesa ¢ avvenuto cosi: la fra-
granza dello Spirito riempie tutta la casa, soltanto quando I'alabastro ¢ stato spezzato.
Questo profumo dello Spirito poi ¢ dolce aspettazione delle cose venture [...]. Tale pro-
fumo dovrebbe aromatizzare tutto il nostro kerygma»78. Per questa ragione «l’escatolo-
gia & 'anima della predicazione cristiana»7°.

Viene poi la dottrina sulla Chiesa, I’ecclesiologia, che sottolinea la paradossalita della
sostanza della Chiesa (che & corpus mzysticum e nello stesso tempo corpus humilitatis —
contro docetismo e gnosticismo ecclesiologico)80, la quale rivela la propria bellezza e
importanza nel motivare il nostro amore ecclesiale: «Noi amiamo la Chiesa: diversamen-
te non potremmo amare Cristo. La amiamo perché sappiamo per fede: soltanto nelle
sue mani, soltanto comprendendone la visibilita noi possiamo entrare nelle profondita
dei misteri di Dio [...]. Lo ha gia espresso Cipriano in un passo famoso [...]. Questo
ardente amante della Chiesa scorge il mistero della visibilita terrena unito col mistero
della Trinita»8!, La Chiesa come riunione di tutti i misteri divini, il grande sacramento,
il segno visibile che cela e presenta in sé l'invisibile grazia, il sacramentum pietatis, 'epi-
fania del nascosto, I'incarnazione dell'invisibile, si compie nell’adesso della Chiesa, nella
visibilita degli apostoli, dei profeti e dei sacerdoti, nell’azione sacramentale che trasmette
la grazia®2, Quindi «dobbiamo imprimere nei fedeli la quasi ipostatica unita di segno
visibile e di grazia invisibile».

Fedele alla sua impostazione kerygmatica, mediante la quale vuole toccare il cuore
dei suoi ascoltatori, Rahner espone la dottrina sui sacramenti, sottolineando la grande
attualita e necessita di questa materia dogmatica: «Noi possiamo innalzarci all’amore
delle cose invisibili soltanto mediante il divino che si ¢ fatto visibile: nella parola, nel
miracolo, nel segno sacro [...]. I Sacramenti sono segni e simboli di unita ecclesiale e di
discriminazione tra fedeli e infedeli, segni della £rZsés della visibilita della Chiesa, segni
della Chiesa spirituale fattasi umile, percepibile e tangibile [...]. I sacramenti domano e
comprimono la superbia dello spirito umano e ci esercitano nell’umilta, ci costringono
ad assoggettarci ad elementi sensibili, per renderci ubbidienti a Dio»84. Nello sforzo di

78 1bid., 110.

79 1bid., 238.
80

Cfr. 7bid., 138. 1l confronto di Rahner con il docetismo e lo gnosticismo ¢ felicemente in sintonia con
'Esortazione di papa Francesco Gaudete et exsultate, dove nei punti 35-62 menziona lo gnosticismo
moderno come un pericolo sempre attuale, ossia una veste nuova in cui si presentano le eresie dei primi
tempi del cristianesimo.

81 Jhid., 154.
82 Cfr. ibid., 163-164.
8 Ibid., 166.
84 [bid., 167.

361

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

rendere visibile la bellezza dei sacramenti, che si esprime in un modo singolare attraverso
le immagini patristiche (per esempio la tunica della fede), ma anche attraverso la Scola-
stica o il Catechismo romano, si spiega anche il tema tradizionale del numero dei sacra-
menti e della loro efficacia: «quindi noi deduciamo la convenienza del numero settenario
dalla configurazione individuale e sociale della vita umana: “venire alla luce, crescere,
nutrirsi, reintegrare le energie debilitate, essere retti da un’autorita e da un comando
e infine trasmettere questa vita”: ecco la settemplice sostanza della vita naturale, corri-
spondente a quella vita gua anina Deo vivit»$5. Ogni sacramento opera quella sopranna-
turalizzazione, quella santificazione specifica che i teologi chiamano gratia sacramentalis,
la quale in ogni sacramento significa la filiazione in Dio riacquistata o accresciuta, sem-
pre con una fisionomia particolare: il morire al peccato e diventare membro di Cristo
(Battesimo); la fortezza fino all’eroismo nella difesa di questa filiazione (Confermazione);
la potesta sempre rinnovantesi di chi ¢ inviato a generare e testimoniare la filiazione
divina (Ordine sacro); lo spirito di sacrificio nel condividere la comunanza di tutta la
vita per la propagazione della vita naturale chiamata all’adozione divina (Matrimonio); il
conforto e il sollievo ristoratore nell’attimo della decisione definitiva nei confronti della
figliolanza divina (Estrema Unzione)86; «il procedere dell’Eterna Parola del Padre, Pa-
rola udibile fin nell'infima fra le parole umane, in una parola sussurrata, [...] come un
rivo fecondante I’arida sabbia del deserto della nostra visibilita, rivo scaturiente dalle
onde vive dello Spirito, nelle quali & ancora udibile il rimbombante suono della marea
divina» (Penitenza)$7; «la partecipazione al Corpo di Cristo, gia glorioso, [...] il soprag-
giungere della parusia sotto le forme, sotto i veli della vittima, e quindi Sacramento della
risurrezione della carne, “pegno della gloria ventura e della beatitudine senza fine” [...];
comunione che edifica il suo Corpo mistico pellegrinante verso la gloria»$8 (Eucaristia).

Se tentassimo di individuare il filo rosso dell'opera teologica di Hugo Rahner, po-
tremmo dire che ¢ costituito dal tema della salvezza. Dunque la salvezza dell'uomo in
Cristo e nella Chiesa (Szzboli della Chiesa), la cui immagine definitiva ¢ la visione be-
atifica della Trinita e la risurrezione del corpo (Maria e la Chiesa, L’homo ludens), che
si raggiunge mediante la partecipazione ai sacri misteri, cio¢ ai sacramenti (I 7zt grect
nell interpretazione cristiana, Cor Salvatoris) e mediante I'agire morale nel mondo pre-
sente e nella storia umana (L’uomz0 nella storia, L' homo ludens, Chiesa e struttura politica
nel cristianesimo primitivo). Questa ¢ una fondamentale linea kerygmatica che si snoda
non solo nella prima opera di Rahner, ma anche attraverso tutte le sue opere seguenti,
sia quelle maggiori sia quelle minori. Tra le maggiori si possono annoverare: Una teologia

85 Ihid., 171.
86 Cfr. ibid., 177-178.
87 Ibid., 228.
88 [hid., 235.

362



'ubomir Hlad

della predicazione (1939)8%; Mit: greci nell' interpretazione cristiana (1957)%; Simboli della
Chiesa. L'ecclesiologia dei Padri (1964)°1, e tra quelle minori: Chiesa e struttura politica
nel cristianesimo primitivo (1943)92; Mater Ecclesia (1944)93; L’ homo ludens (1949)%4; Cor

89

90

91

92

93

94

H. RAHNER, Theologie der Verkiindigung, Freiburg 1939 (tr. it. Teologia e kerygma, Brescia 1958; nuova
edizione col titolo Una teologia della predicazione, Brescia 2015).

H. RAHNER, Griechische Mythen in christlicher Deutung, Zirich 1957 (tr. it. Mati greci nell'interpretazione
cristiana, Bologna 1971). L'opera formalmente segue I'idea della chiarezza, dell'intelligibilita, dell’erudi-
zione, ma anche della persuasivita e della piacevolezza, della metodologia kerygmatica. Rahner, da grande
kerygmatico qual &, coglie i problemi del mondo attuale, dell'uomo e della civilta occidentale «diventata
barbara», come anche le proposte e le idee dei vari pensatori dell’epoca, molte volte frammentarie e in-
sufficienti. Sullo sfondo del libro si trova 'aspirazione a far brillare il kerygma cristiano come unica vera
risposta alle difficolta del tempo. Il teologo mostra che il cristianesimo non & un concetto chiuso in se
stesso, ma & un concetto universale, aperto, sempre capace di dialogare con qualsiasi cultura, mitologia,
dottrina; che ¢ una dottrina disposta a lasciarsi arricchire dal di fuori e a lasciarsi sfidare; una dottrina
sempre giovane, attraente e bella.

H. RAHNER, Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Viter, Salzburg 1964 (tr. it. Simboli della Chiesa.
Lecclesiologia dei Padri, Milano 1995). 1l libro &, in sostanza, una raccolta dei vari articoli pubblicati pre-
valentemente sulla rivista Zeztschrift fiir katholische Theologie dal 1935 in poi. Le singole parti dell’opera
sono nate dall’appassionato amore di Rahner per il grande mistero della Chiesa. Proprio I'aspirazione ad
«entusiasmare» ed «inflammare» 'amore per la Chiesa & una delle connotazioni fondamentali della nota
corrente kerygmatica. La fedelta agli scopi fondamentali, corrispondenti all'impostazione kerygmatica, ap-
pare anche nel campo teologico-metodologico, cio¢ nell’aspirazione a «liberare la teologia dal ghetto del
razionalismo».

H. RAHNER, Abendlindische Kirchenfreibeit, Einsiedeln-Koln 1943 (tr. it. Chiesa e struttura politica nel
cristianesimo primitivo, Milano 1979). 1l libro ¢ un altro frutto della corrente kerygmatica che mette in evi-
denza come il cristianesimo coincida con le aspirazioni umane pitt profonde e possa essere per 'uvomo un
vero arricchimento esistenziale. Questa realta viene documentata dalla storia della Chiesa, a cui si riferisce
I'autore nel suo libro, parlando dei rapporti tra la Chiesa delle origini e le strutture politiche, ossia 'impero
romano. Sullo sfondo del rapporto tra Stato e Chiesa, viene mostrata la capacita del cristianesimo di entrare
in rapporto con realta e strutture terrene e umane (istituzioni politiche) e di essere in questo rapporto una
forza vivificante, che merita di essere protetta dallo Stato stesso.

H. RAHNER, Mater Ecclesia. Lobpreis der Kirche aus dem ersten Jabrtausend christlicher Literatur, Einsie-
deln-Kéln 1944 (tr. it. Mater Ecclesia. Inni di lode alla Chiesa tratti dal primo millennio della letteratura
cristiana, Milano 1975). Anche quest’opera lascia trasparire un’evidente dimensione kerygmatica. Il libro
vuole proporsi come un canto spirituale ed affascinante per gli uomini che subiscono I'influsso della men-
talita moderna occidentale, come afferma I’autore stesso: «In queste pagine vogliamo cantare per gli uomini
dei nostri giorni quegli inni del primo amore cristiano per la Chiesa». Ripresentando e cantando gli inni,
che sono le testimonianze dell’amore e dell’entusiasmo primitivo, Rahner cerca di risvegliare 'amore, I'in-
teresse, l'attinenza, I'adesione alla Chiesa, e cid proprio nel tempo del disinteresse e della stanchezza per la
Chiesa stessa: «Infatti, in mezzo a tutte le sofferenze terrene, noi siamo pure diventati stanchi della Chiesa»,
RAHNER, Mater Ecclesia, 7.

H. RAHNER, Der spielende Mensch, Ziirich 1949 (tr. it. L'homo ludens, Brescia 1969). Se I'obiettivo essen-
ziale della teologia kerygmatica era di avvicinarsi all'uomo moderno, entusiasmarlo ed infiammarlo per I'i-
deale cristiano, questo volume ¢ indubbiamente un capolavoro della stessa corrente kerygmatica. L'ideale
cristiano dell’uomo — horz0 ludens —viene presentato come riempimento, compimento e realizzazione della
dimensione antropologica pitt profonda dell'uomo, ossia quella ludica. Da questa impostazione traspare la
dimensione dialogica della teologia kerygmatica, cio¢ la capacita di cogliere la predisposizione antropolo-
gica dell’ascoltatore e articolare in modo comprensibile e accettabile la risposta cristiana.

363

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Hugo Rahner e il suo messaggio teologico dopo 50 anni

Salvatoris (1954)95; Maria e la Chiesa (1951)%; L'uomo nella storia (1959)97.

4. Conclusione

Ogni opera di Rahner ¢ una testimonianza della sua fedelta alla fondamentale
linea kerygmatica. Il sogno di Hugo Rahner ¢ il rinnovamento del cristianesimo occi-
dentale attraverso un uomo nuovo, redento, nel suo intimo, quindi «cristiano come
uomo convinto e avvinto dal mistero, entusiasta pneumatico e carismatico, con il cuo-
re ardente e traboccante, individuo libero, etico, impegnato, responsabile rispetto al
mondo e alle strutture temporali in cui vive, individuo ludico, equilibrato, distaccato
dal mondo eppure efficacemente presente in esso, umoristico, serio e allegro, I'uomo
virtuoso in modo mariano, nuovo Ulisse»?8. Dunque, se il nuovo cristiano occidentale
¢ un navigatore diretto al porto eterno, che veleggia sulla nave della Chiesa attraverso
il mare amaro del mondo, che vince le tentazioni delle sirene con la Croce di Cristo,

95 H. RAHNER, Die Anfinge der Herz-Jesu-Verehrung in der Viterzeit, in J. STIERLI (hg.), Cor Salvatoris,
Freiburg 1954, 46-72 (tr. it. Fondamenti biblici della devozione al sacro cuore di Gesal, in J. STIERLI
led.], Cor Salvatoris, Brescia 1956, 27-69). Nella linea kerygmatica si muove anche 'opera successiva di
Rahner, Fondamenti biblici della devozione al Sacro Cuore di Gesa, che fa parte di un progetto pit ampio
dei vari teologi del suo tempo (R. Gutzwiller, J. Stierli, K. Rahner), concentrato sul rinnovamento della
mentalita del cristianesimo occidentale mediante la devozione al Sacro Cuore. Se I'ideale dell'umanita &
stato descritto attraverso il concetto di hozo ludens, la figura di Cristo e del suo Cuore, cosi come I'in-
terpretano i Padri della Chiesa, ¢ in fondo il modello e la sorgente dello stesso ideale. La corrisponden-
za tra il cuore ludico e il Cuore di Gest si fa evidente quando Hugo Rahner, spiegando la profondita del
concetto di czuore a partire dai passi biblici vetero e neotestamentari (Ger 30,21-24; Is 53,12; Sal 22; Mt
27,46 e altri), riporta alla luce la dimensione bipolare del cuore di Cristo, cio¢ la capacita di collegare e
armonizzare i poli opposti, di vivere nella gioia e nella serieta, quindi con la dimensione serio-allegra di
un tale uomo.

9 H. RAHNER, Marza und die Kirche, Innsbruck 1951 (tr. it. Maria e la Chiesa, Milano 19913). Gia le parole
iniziali dell’autore indicano che si tratta di un’opera di carattere kerygmatico. L'autore segue lo scopo
comune a tutte le opere appartenenti alla teologia kerygmatica, cio¢ presentare nel modo piti attraente
possibile le verita cristiane, dialogando con 'uvomo moderno, cercando di facilitare il suo accostamento
alla fede, alla prassi cristiana, e quindi suscitare la disponibilita pit gioiosa e pitt matura verso i misteri
cristiani, tra i quali spicca il mistero della Chiesa che si cela nel mistero di Maria e viceversa.

97 H. RAHNER, Sinn der Geschichte, Personlichkeit und Geschichte, Kevelaer 1959 (tr. it. L'uomo nella
storia, Torino 1969). Come nelle opere precedenti, e nella riflessione del senso della storia, possiamo
notare le principali linee della kerygmatica. Mentre nell’opera programmatica di teologia kerygmatica
(Una teologia della predicazione) si pone |attenzione sui singoli eventi della storia della salvezza cercan-
do di mostrare la loro bellezza interiore, nello scritto L'uomo nella storia si rivolge I'attenzione alla storia
come tale, per cui la storia della salvezza diventa un oggetto delle riflessioni, che hanno lo scopo offrire
una risposta cristiana alla domanda sul senso della storia umana. Dunque quest’opuscolo si inserisce fra
le tante riflessioni degli anni *50 e ’60 sul senso della storia, sia dal punto di vista filosofico, sia da quello
teologico.

98 HLAD, Hugo Rabner e la teologia kerygmatica, 20.

364



'ubomir Hlad

che custodisce la gioia del bambino che gioca sotto la vigilanza della madre Chiesa e
di Maria, allora Hugo Rahner ¢ diventato una voce profetica, che delinea i punti fermi
di una riflessione teologica adatta per la nuova evangelizzazione nel terzo millen-
nio. La nuova evangelizzazione ¢ raffigurata nell'immagine del cammino attraverso
il deserto verso il Padre; il successo di questo cammino dipende soltanto da questo,
cio¢ se avremo cio che ¢ pili importante: «il dono dello Spirito, Gesti come guida,
la verita della sua parola, il Pane eucaristico, la fraternita della comunita ecclesiale,
I’entusiasmo dell’amore e la Stella della nuova evangelizzazione: la Madonna»%?, la
quale invita a fare proprio il paradigma del primato del cuore e dell’interiorita prima
di qualsiasi attivita (prius corde quam corporel0).

Riassunto

Lo scopo di questo articolo ¢ di presentare 'opera di Hugo Rahner, che ¢ conosciu-
ta con i termini di theologia cordis oppure di teologia della predicazione. Partendo
dall’invito attuale, indirizzato alla teologia contemporanea, che nasce dalla necessita
di una nuova evangelizzazione, si puo percepire la costruzione teologica del teologo
di Innsbruck come una fonte di ispirazione per il rinnovamento della teologia dal
punto di vista dell’annuncio.

Abstract

The scope of the article is to present the work of Hugo Rahner who is known by
expressions like theologia cordis and theology of predication. Starting from the invita-
tion of our days, founded on the necessity of the new evangelization, the theological
construction of the theologian of Innsbruck can be perceived as a source of inspira-
tion to renew the theology from the point of view of the announcement.

99 SINODO DEI VESCOVI SULLA NUOVA EVANGELIZZAZIONE, Messaggio al popolo di Dio, 14, in https://
www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/ostatne-dokumenty/c/biskupska-synoda-o-
novej-evanjelizacii-posolstvo-boziemu-ludu.

100 Cfr, H. RAHNER, Prius corde quam corpore, in Communio. Mezinarodni katolicka revue 1 (2012) 85.

365

>
=
=
S







