Articoli e Contributi RTLu XXIV (3/2019) 509-528

La classificazione zoologica in Lv 11.
Non solo una questione di purita
ma una visione del cosmo

Giorgio Paximadi*

Il cap. 11 del Libro del Levitico ¢ generalmente etichettato solo come un elenco
di animali puri ed impuri, ed ¢ spesso connotato negativamente come esempio carat-
teristico del formalismo sacerdotale. E chiaro che la necessita di dettare al popolo di
Israele delle norme alimentari, in un contesto culturale e religioso in cui la sensibilita
per la purita era molto sviluppata, ¢ il primo motivo che ha ispirato la redazione di
queste pagine, ma lo spirito sistematico dei redattori sacerdotali ne ha approfittato
per redigere una vera e propria teoria tassonomica del mondo animale, con presup-
posti nella teologia sacerdotale della creazione e particolarmente nel primo capitolo
della Genesi. L’osservazione risulta ancor pill evidente se si paragona il testo di Lv 11
con il parallelo testo di Dt 14,3-20, che si limita ad alcuni criteri, ma soprattutto ad un
elenco di specie animali che non mostra particolari desideri di classificazionel. Giu-
stamente si ¢ osservato che lo spirito sistematico del testo sacerdotale, per mezzo della
tassonomia animale, vuole soprattutto illustrare 'opera creativa di Dio, che distingue
le cose ordinandole, ed il posto di Israele nel mondo creato?, tuttavia, in modo molto
caratteristico, tale intento teologico lo si puo cogliere non in esplicite affermazioni,
a parte qualche accenno sporadico, ma viene piuttosto implicato nei presupposti del
testo e dev’essere dedotto per mezzo di un attento lavoro interpretativo. In questo

Giorgio Paximadi ¢ professore di Esegesi dell’ Antico Testamento presso la Facolta di Teologia di Lu-
gano; suo campo di ricerca sono i testi sacerdotali del Pentateuco e la critica testuale. Ha recentemen-
te pubblicato un commentario storico-filologico sul Libro del Levitico. E-mail: giorgio.paximadi@
teologialugano.ch.

1 In realta, il testo di Dt 14,3-21, pur presentando criteri di distinzione analoghi & profondamente diver-
so nell'impostazione, interessandosi meno alla tassonomia animale ed essendo pitt preoccupato delle
proibizioni alimentari. Cfr. J. MILGROM, Levzticus 1-16, AB 3, New York 1991, 700. Per i rapporti tra
Lv 11 e Dt 14,3-21, cfr. infra, nota 56.

2 Cfr. L. HAWLEY, The Agenda of Priestly Taxononzy: The Conceptualization of Xn0 and YW in Leviticus
11,in CBQ 77 (2015) 232.

509



E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

La classificazione zoologica in Lv 11

contributo vorrei cercare di esporre in modo sistematico la classificazione zoologica
di Lv 11, per poter permettere una migliore comprensione di un testo ingiustamente
sottovalutato.

La struttura di questa pericope, che comprende il primo discorso di YHWH della
sezione, non risulta immediatamente evidente. I vv. 1-2a e 43-47 fungono abbastanza
chiaramente da introduzione e da conclusione teologica. I primi quattro brani (vv.
2b-8; 9-12; 13-19; 20-23) si presentano come una classificazione dei differenti animali
visti dal punto di vista del loro utilizzo alimentare. La classificazione & ottenuta per
mezzo dell’enunciazione di criteri che permettono di riconoscere gli animali accet-
tabili ma anche per mezzo di elenchi di specie accettabili o inaccettabili. Nel caso
degli uccelli e di alcuni degli animali «brulicanti» (v Seres)? invece dei criteri si da
un elenco di specie inadatte alla consumazione. Gli animali inaccettabili sono divisi
in due categorie, apparentemente non interscambiabili, per lo meno in questo primo
versante della pericope: quelli definiti t@mé’ xnv «impuri», essenzialmente i quadru-
pedi terrestri, e quelli classificati come Seges Ypw «abominazione», categoria che rico-
pre gli uccelli e gli insetti ed anche qualche animale terrestre. La differenza tra gli uni
e gli altri sembra consistere nel fatto che gli esseri Seges sono semplicemente esclusi
dall’alimentazione, mentre quelli f@7é’ contaminano per contatto della loro carogna
(v. 8.)4. Le due categorie si sovrappongono nella sintesi teologica finale, a partire
dal v. 43, cosa che fa pensare alla presenza di un’attivita redazionale, come illustrato
pit avanti. Al centro della pericope si trovano i vv. 24-26 che illustrano le modalita
con cui le carogne dei quadrupedi terrestri non accettabili per I’alimentazione con-
taminano chi viene a contatto con esse e precisano il modo con cui ci si puo liberare
da queste contaminazioni. Il secondo versante presenta un’ulteriore classificazione
riguardante le conseguenze per quanto riguarda la purita per chi venga a contatto con
le carogne di altri animali: i plantigradi quadrupedi (vv. 27-28) e gli animali terrestri
Seres (29-30). T vv. 31-38 formulano regole in merito all’'impurita causata dal contatto
con le carcasse di alcuni animali Seres ed al ruolo dell’acqua nella trasmissione di tale
impurita, mentre i vv. 39-42 prendono in considerazione il caso delle carcasse degli
animali accettabili dal punto di vista alimentare e concludono I’'argomento ritornando
sugli animali terrestri Seres. La centralita dei vv. 24-26 ed il fatto che la discussione sia
aperta e chiusa dalla trattazione sui quadrupedi terresti (non feres) mostra bene che
questa categoria rappresenta il vertice delle preoccupazioni del redattore sacerdotale
ed ha valore strutturante rispetto a tutta questa collezione legislativa’; le regole per gli

3 Cfr. infra, nota 8.
4 Cfr. MILGROM, Leviticus, 656, cfr. anche infra, nota 33.

5 Cfr. D. LUCIANL, Sainteté et pardon. Volume 1. Structure littéraire du Lévitigue, Leuven 2005, 58. Per
tutta la strutturazione cfr. 2bid., 54-59; ID., Sainteté et pardon. Volume I1. Guide technigue, Leuven 2005,
372-373.

510



Giorgio Paximadi

altri animali, quali animali acquatici, volatili, animali Seres, sono dei complementi che
mirano ad estendere all’intero regno animale i valori di «inclusione» ed «esclusione»
in vigore per gli animali domestici e per i loro affini. Sintetizzando, si pud costruire

questo schema®:

Esseri viventi (7°m)

Animali terrestri

Animali Acquatici

Animali volanti

Zoccolo non diviso
M Non ruminano (v. 27: plantigradi)

Zoccolo diviso

No zoccolo
= Ruminano .
(Cammello, irace, lepre) >_
Non
mangiabili

= Non ruminano
(maiale)

Non Brulicanti
Brulicanti (y )
Non Brulicanti - -
Brulicanti (rw)
on pinne ¢ on pinne ¢
/ | Con pi Con pi
Senza Con pilt Con 4 zampe squame squame
(8 specie vv. (mangiabili iabili
zampe zampe giabili) (mangiabili)
S 8 29-30)
T 7
T t 1
Y
TPw (non Impuri . A
mangiabili) (7P non Senza pinne e Senza pinne e
(v. 41-42) mangiabili? e S
fv. 42 TPW (non YPw (non
Cfr, v. 42) mangiabili) mangiabili)
L ZoccoIQ diviso - Non
Ruminano Puri I
brulicanti

20 specie
YPY (non
mangiabili)

Brulicanti

(yw) con
pitdi4 4 specie con 2
ld'-"Pf - zampe in pil
TPY per saltare

(mangiabili)

6 Riprendo, con modifiche, gli schemi di HAWLEY, The Agenda, 248-249.

511

>
=3
(o)
o
™
R
]
5
=
=4
o
c
=




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

La classificazione zoologica in Lv 11

Come si puo vedere dallo schema, quello che a prima vista si presenta come un
elenco di norme alimentari, ad un’analisi piti dettagliata si rivela come una classifica-
zione zoologica profondamente radicata nella concezione teologica sacerdotale. Gli
animali (7°1 — hayyah, «esseri viventi» v. 2) sono suddivisi a seconda degli spazi in cui
vivono: quelli terrestri (v. 2), animali acquatici (v. 9) e animali volanti (v. 13). E chiaro
che questa tripartizione ricalca quella della creazione, suddivisa in terra acqua e cielo,
presente in Gn 17. Ognuna di queste categorie ¢ ulteriormente suddivisa in due tipo-
logie: animali Seres e animali non-Seres8. Esiste poi una differenza tra animali impuri
(tamé’), animali puri®, animali abominevoli (feges), animali mangiabili e animali non
mangiabili. Quasi tutti gli animali feres sono $eges e non sono mangiabililo.

Come si vede, anche la categoria di «impuro» non si sovrappone esattamente a
quella di «non mangiabile»: tutti gli animali terrestri non-seres che non hanno lo zoc-
colo diviso e non ruminano sono impuri, ma di essi sono «non mangiabili» soltanto le
quattro specie che hanno una sola di queste caratteristiche (vv. 4-8: il cammello, I'ira-
ce, lalepre ed il maiale). Non vi sono invece esseri feges che non siano immangiabilill.

La motivazione della distinzione tra animali puri ed animali impuri viene spes-
so ricondotta alla sacralizzazione di norme igieniche: si vieterebbero gli animali la
consumazione della cui carne pud portare determinate malattie, come ad esempio la
trichinosi per il maiale e la tularemia per la lepre. La tesi ¢ antica, essendo stata pro-
posta gia da Maimonide!2, Nachmanide, e Samuele ben Meir (Rasbam)1?, ma presta il
fianco a numerose obiezioni. Infatti, se la consumazione del maiale ¢ cosi pericolosa,
perché tale tabii si trova solo in Israele e non nelle popolazioni vicine, che non solo
si nutrono normalmente di maiali, ma li utilizzano come animali sacrificali? Occor-
re inoltre osservare che la normativa sacerdotale esclude anche il cavallo, I’asino ed
il cammello, tutti animali perfettamente commestibili (particolarmente I'ultimo, dai
beduini considerato una ghiottonerial4) e senza dubbio con meno problemi igienici

7 Cfr. HAWLEY, The Agenda, 234.

8 Si tratta, probabilmente, di animali caratterizzati dall’avere piccola dimensione ed anche una forma
di locomozione indeterminata, quali i piccoli pesci ma anche i rettili e certi piccoli roditori che, pur
avendo zampine, sembrano muoversi strisciando sul ventre. Cfr. E.-J. WASCHKE, §aras, in TWAT VIII,
475.

9 Nel cap. 11 il termine corrispondente, 17w tahdr, riferito agli animali e non alle persone o alle cose che
essi eventualmente rendano impuri, & utilizzato solo nel sommario del v. 47.

10 Particolarmente gli animali terrestri. Per quanto riguarda le altre tipologie fanno eccezione, come ¢
noto, gli animali alati che, oltre alle 4 zampe ne abbiano un altro paio per saltare (v. 21-22) e gli animali
Seres acquatici che hanno pinne e squame (v. 10).

11 Un’eccezione potrebbe essere quella degli animali di cui al v. 20. Cfr. znfra p. 11.
12 Guida dei perplessi, 3.48.

13 Tl nipote di Rasi. Cfr. MILGROM, Leviticus, 719.

14 G.J. WENHAM, The Book of Leviticus, NIC OT, Grand Rapids 1979, 168.

512



Giorgio Paximadi

di quanti ne abbia il maiale. Il razionalismo di questa teoria ¢ evidente, ed ¢ solo
un po’ meno scoperto di quello della tesi di Filone, il quale riteneva che gli animali
permessi fossero quelli che simboleggiano delle virtti, mentre quelli vietati fossero
simbolo di atteggiamenti viziosi. Cosi, secondo lui, il ruminante ¢ lecito perché & sim-
bolo dell’atteggiamento meditativol5. Probabilmente una motivazione piti plausibile
¢ quella cultuale: alcuni di questi animali, particolarmente il maiale ed il cane, erano
le offerte tradizionalmente riservate alle divinita inferel6, e la pratica ¢ condannata
anche da alcuni testi biblici (cfr. Is 65,4; 66,3.17)17. Cio ¢ tanto pit probabile se si
pensa che alcune tradizioni sacerdotali, particolarmente il Codice di Santita (H), non
ammettevano la macellazione profana (cfr. Lv 17,4), ma imponevano I'immolazione
sacrificale di tutti gli animali da carne (evidentemente in un’epoca in cui non si era an-
cora attuata la centralizzazione del Santuario)!8. L’immolazione di un maiale avrebbe

15 FILONE, Leggi, 4,116-118.

16 E. FIRMAGE, Zoology, in AncBD VI, 1132. MILGROM, Leviticus, 718 cita W. R. SMITH, Lectures on the
Religion of the Semites, New York 19273, 263-310.596-600, criticando la tesi sulla base del fatto che, se
I'uso cultuale pagano fosse il motivo dell’esclusione, essa dovrebbe comprendere anche gli altri animali,
che sono parimenti utilizzati nel culto sacrificale cananeo. Cfr. anche WENHAM, The Book of Leviticus,
166-167. In realta, come poi afferma giustamente lo stesso MILGROM, Levzticus, 650, il maiale ¢ escluso
perché & un animale offerto a divinita ctonie, e come tale escluso non solo dal culto di YHWH, ma dalla
consumazione del suo popolo, appunto sulla base del fatto che tradizioni sacerdotali non distinguono
I'immolazione sacrificale da quella profana, almeno per quanto riguarda gli animali domestici. Da cio
consegue immediatamente il fatto che mangiare carne di maiale significava aver previamente fatto un
sacrificio ad una divinita ctonia. Cfr. anche FIRMAGE, Zoology, ibid. 1 criteri di purita dei quadrupedi
sono dunque da spiegare in questo modo: quello dell'unghia bipartita serve ad includere i bovini, gli
ovini ed i caprini, (e certa selvaggina), mentre quello della ruminazione ¢ introdotto per escludere il
maiale. Cfr. MILGROM, Leviticus, 733.

17 J. E. HARTLEY, Leviticus, WBC 4, Dallas 1992, ad loc.

18 Per MILGROM, Leviticus, 29. P pretendeva la centralizzazione del Santuario per quanto riguardava i
sacrifici, ma consentiva la macellazione profana. H, redattore di P, avrebbe innovato su questo punto,
escludendo la macellazione profana, in un momento in cui sotto Ezechia, la disposizione non sarebbe
stata troppo utopistica, essendo limitata al solo regno di Giuda. In seguito quando, dopo I’espansioni-
smo di Giosia, i confini del regno si dilatarono, pur in modo effimero, fino a comprendere quasi tutto il
nord, la legge sarebbe divenuta inapplicabile. D, espressione dell’agenda politico religiosa dello stesso
Giosia, sarebbe dunque intervenuto permettendo di nuovo la macellazione profana. Con quest’affer-
mazione Milgrom, per sua stessa ammissione, ritorna ad una tesi gia sostenuta da Kuenen e Wellhausen,
ma essa ¢ contestabile, dato che, di fatto, ¢ basata su un argumentum e silentio: P in effetti non parla
di macellazioni profane, ma solo di rituali sacrificali, quindi questo solo fatto non prova né che fosse
permessa né che fosse proibita. Se pero si aderisce ad una tesi quale quella di M. HARAN, Tenzples and
Temple-Service in Ancient Israel, Oxford 1978, 198-201, che identifica la legislazione di P come quella
propria del Santuario di Silo, o, senza essere cosi precisi, si riconosce che la mancanza di centralizza-
zione in P non vuol dire (come pensava Wellhausen) che questa fosse data per scontata, ma che, al con-
trario, P fosse la legislazione di un Santuario particolare in un’epoca in cui non vi era centralizzazione,
e che poi fosse divenuta la legislazione di un Santuario centralizzato proprio per mano della redazione
di H, si puo pensare che la mancanza di macellazione profana in P, unita al fatto, dato per scontato,
che la consumazione di carne non fosse cosa comune, ma fatto straordinario, significhi che, in realta,
P limitasse la macellazione all’offerta dei sacrifici nel Santuario locale, di cui costituiva la legislazione

513

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

La classificazione zoologica in Lv 11

cosi implicato I'offerta ad una divinita infera, cosa evidentemente esclusa dallo yahvi-
smo. Un altro motivo coesistente con il primo pud essere trovato nell’avversione che
una societa pastorale centrata sull’allevamento di ovini e caprini prova nei confronti
del maiale!9. Tuttavia I'esistenza di tabu cultuali o culturali puo forse spiegare I’ori-
gine dell’esclusione di determinati animali, ma non della totalita di quelli considerati
impuri: non vi sono infatti prove dell’'uso cultuale di cavalli, asini o cammelli, per
lo meno nelle popolazioni che circondavano I'antico Israele, e tuttavia anche questi
rientrano nel numero degli animali impuri. Soprattutto perod tale motivazione non &
sufficiente a giustificare la complessa classificazione presente in questo capitolo del
Levitico. Molto piti verosimilmente la risposta deve essere collegata al concetto di
elezione: gli animali permessi sono gli animali propri della pastorizia e la selvaggina
che ¢ loro simile; per gli animali sacrificali la cerchia ¢ ancora pit ristretta: sono solo
gli animali domestici. Dt 14,2 inizia la sua lista di animali proibiti con I’affermazione:
«tu sei infatti un popolo consacrato a YHWH tuo Dio e YHWH ti ha scelto, perché
tu fossi il suo popolo privilegiato, fra tutti i popoli che sono sulla terra». La medesima
concezione la ritroviamo in Es 22,30; Lv 11,44-45; 22,31-33. Cosi il sistema sacerdo-
tale usa degli animali impuri o proibiti per indicare la separazione tra Israele e tutte
le altre nazioni a causa dell’elezione. La cosa & esplicitamente stabilita in Lv 20,24-25
(H): «ma a voi dico: voi stessi prenderete possesso del loro territorio ed io stesso ve
lo daro in possesso; una terra che stilla latte e miele. Io sono YHWH vostro Dio, che
ho distinto voi tra i popoli. E voi distinguerete tra i quadrupedi puri e quelli impuri
e tra i volatili impuri e quelli puri e non renderete abominevoli le vostre persone
con i quadrupedi e con i volatili e con tutto cio che striscia sul suolo e che ho distin-
to per voi, per dichiararlo impuro». In questo testo il verbo usato ¢ «distinguere»
(7271 habdil), termine tecnico sacerdotale di forte connotazione teologica. Cosi si
puo dire che la distinzione tra animali impuri, animali puri e animali sacrificali, che
sono un sottoinsieme degli animali puri, dotato di certe caratteristiche (ad esempio
essere animali domestici senza difetto) riflette la strutturazione sacerdotale del cosmo

e che potrebbe essere stato Silo, in quanto Santuario dell’Arca. MILGROM, Leviticus, 413 commenta
Lv 7,11 «Questa ¢ ancora l'istruzione sul sacrificio di comunione che si offre a YHWH>», testo attri-
buibile a P, come un’ammissione del fatto che ¢ permesso di mangiare la carne di animali puri non
sacrificati. Questa sarebbe dunque un’autorizzazione alla macellazione profana. In realta, a mio avviso,
Pespressione «che si offre a YHWH» & semplicemente un’ulteriore specificazione della frase «sacrificio
di comunione», introdotta semplicemente a motivo di enfasi, dato che si tratta della formula iniziale
di una nuova #6rah. In effetti, se non lo si intende cosi, si finisce per affermare che la frase prende in
considerazione ’esistenza di un sacrificio di comunione «non offerto a YHWH>, cosa evidentemente
impossibile nel contesto sacerdotale. Resta il problema dell’esclusione della macellazione profana in
H, ma in questo caso si puo forse accettare 'argomento di Milgrom, ossia che la norma dell’esclusione
della macellazione profana in un piccolo Stato come Giuda, fosse ancora non troppo utopistica anche
in seguito alla riforma di Ezechia.

19 FIRMAGE, Zoology, 1134. Ma ci si potrebbe chiedere perché lo stesso non valga per i bovini e per gli
equidi.

514



Giorgio Paximadi

sulla base della teologia dell’elezione di Israele, cio¢ dell’Alleanza, la cui influenza
si estende non solo agli israeliti, ma anche al loro bestiame ed alle loro proprieta, al
punto che anche gli animali domestici sono sottoposti alla legge del sabato, e tanto i
primogeniti degli israeliti che quelli del loro bestiame sono egualmente di proprieta di
YHWH?20, Per quanto riguarda gli animali selvatici, essi sono puri se si conformano
alle caratteristiche di quelli domestici: ruminare ed avere lo zoccolo diviso. Gn 1,29,
testo sacerdotale, prescrive un regime vegetariano per tutti gli esseri viventi; Gn 9,3
permette la consumazione della carne senza restrizioni, mentre, per Lv 11 Israele
deve prendere in considerazione le diverse distinzioni tra animali. YHWH riceve in
sacrificio una cerchia ancor piti ristretta di animali: quelli domestici. Al complesso dei
popoli corrisponde cosi la totalita degli animali, ad Israele corrispondono gli animali
puri, gli unici che non pongano problemi all’'uso alimentare, mentre alla sfera sacra
del Santuario e del sacerdozio corrispondono gli animali sacrificali2l. La zona della
purita si struttura cosi come una sorta di «spazio di sicurezza» che separa la santita
dall’impurita esterna, cosi come Israele ¢& il popolo scelto in mezzo agli altri popoli
perché YHWH possa abitare in mezzo a loro. I criteri di selezione degli animali
puri sono basati su quelli che la tradizione religiosa attribuiva agli animali sacrificali:
per quanto riguarda i quadrupedi terrestri, preoccupazione principale del redattore
sacerdotale, gli israeliti si nutrono della stessa tipologia di bestiame appropriato per
I’altare di YHWH, anche se la classificazione degli animali sacrificali & pit ristretta22,
La classificazione dei volatili, degli animali acquatici e di altri tipi di animali terrestri
viene di conseguenza ed obbedisce ad altri criteri, come si vedra pitl sotto, ma I'idea
di fondo ¢ sempre la stessa: quella di limitare il consumo di determinati animali per
sottolineare la separatezza di Israele rispetto agli altri popoli. Occorre inoltre osser-
vare che il concetto di purita, almeno per quanto riguarda i quadrupedi, si limita
all’aspetto alimentare e non, ad esempio, al loro uso come cavalcature, cosi cavalca-
re o montare un asino & perfettamente lecito. In generale occorre notare che certe
specie animali sono dette «impure per voi» (Lv 11,4.5 e passimz) come anche altre

20 Cfr. M. DOUGLAS, Leviticus as Literature, Oxford 2001, 136.

21 MILGROM, Leviticus, 722. Cfr. anche C. NIHAN, The Laws about Clean and Unclean Animals in Leviticus
and Deuteronomy and their Place in the Formation of the Pentateuch, in T. B. DOZEMAN — K. SCHMID
- B. J. ScuWARTZ, The Pentateuch. International Perspectives on Current Research, FAT 78, Tubingen
2011, 427.

22 FIRMAGE, Zoology, dove, in risposta implicita a MILGROM, Levzticus, 733, precisa che sono permessi non
solo gli animali sacrificali, ma quelli che assomigliano a questi. Cosi facendo, raggiunge la spiegazione
di MILGROM, Leviticus, 729. La differenza tra i due & questione di sfumature: per Firmage l'inclusione
della selvaggina ¢ I’allargamento di un criterio originariamente nato per gli animali sacrificali (da cui
comungque doveva essere escluso il maiale per i noti motivi), mentre per Milgrom il criterio nasce per
gli animali non da sacrificio, perché quella degli animali sacrificali ¢ data per scontata (cfr. MILGROM,
Leviticus, 729). Personalmente preferisco la spiegazione di Firmage: in origine vi era la tradizione reli-
giosa sugli animali sacrificali, poi da questa furono tratti i criteri per determinare gli altri animali (e per
escludere il maiale, cosi da non offrire sacrifici idolatrici).

515

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

La classificazione zoologica in Lv 11

sono «un’abominazione per voi» (Lv 11,10.11 e passiz). E solo il cadavere ad essere
portatore di impurita (Lv 5,2; 11,8.24-28), come lo & anche quello degli animali puri
(Lv 11,39-40)23,

11,1-8 I quadrupedi terrestri

Per quanto riguarda gli animali terrestri vigono dunque le seguenti regole: i qua-
drupedi sono puri se soddisfanno assieme alle caratteristiche di ruminare (inteso in
senso lato, cosi la lepre e I'irace ruminano a causa del movimento del muso) e di avere
uno zoccolo bipartito. Queste caratteristiche riducono gli animali puri alle specie
domestiche dei bovini, degli ovini e dei caprini ed escludono gli equini, ruminanti ma
il cui zoccolo non ¢& bipartito. Per quanto riguarda la selvaggina, oltre ai caprini sono
puri i cervidi. Dei quadrupedi impuri ne vengono menzionati quattro: il cammello,
I'irace24 e la lepre, ruminanti ma non dotati di zoccolo, e il maiale, dotato di zoccolo
bipartito ma non ruminante. Dt 14,4-5, forse con spirito meno sistematico da una
lista di animali puri, mentre il testo sacerdotale preferisce dare dei criteri. D’altronde
la purita degli animali sacrificali doveva essere data per scontata, dato che, secondo
la tradizione sacerdotale, gli animali sacrificali non sono oggetto di macellazione pro-
fana?>. Evidentemente I'impurita degli altri animali dev’essere dedotta dalle regole
suesposte, per cui risultano impuri certamente tutti i carnivori. I plantigradi sono

2 Contra A. MARX, L'impureté selon P. Une lecture théologique, in Bib 82 (2001) 369. Per Marx gli animali
«brulicanti» (Seres) rendono impuri al tocco, forse in quanto potenzialmente sono vettori di impurita
perché vengono a contatto con cose impure. A sostegno di cio Marx cita Lv 11,43-44 e Lv 22,5, ma la
prima citazione non & appropriata, perché il v. 41 stabilisce chiaramente che il problema si pone quando
I’animale in questione viene mangiato, e anche qui non si dice che il consumarlo trasmetta un’impurita:
¢ semplicemente un atto vietato. Pitt complesso ¢ il caso di Lv 22,5, che stabilisce che il contatto con
un animale «brulicante» rende impuri, ma occorre osservare che il testo in questione ¢ una sintesi delle
principali fonti di impurita da cui devono astenersi i sacerdoti nell’esercizio del loro ministero, e va
dunque intesa come un’allusione a norme gia sancite in precedenza, in questo caso Lv 11,29-31. Inoltre
il cap. 22 appartiene ad H, e in questo strato redazionale i confini tra {@m¢é’ e Seges non sono chiari (cfr.
infra, nota 34). In alternativa si potrebbe pensare che la norma in questione riguardi solo i sacerdoti
in funzione, ma cid mi pare fortemente improbabile. In altre culture del Vicino Oriente Antico certi
animali erano considerati impuri da vivi, e sembra che quest’opinione fosse condivisa a Qumran, dato
che, nel Rotolo del Tempio 46,1-3 si richiede che gli uccelli obbrobriosi vengano scacciati dal recinto
del Tempio. Cfr. N. MESHEL, Food for Thought: Systems of Categorization in Leviticus 11, in HTR 101
(2008) 208 e n. 23.

24 Lirace (Procavia capensis), 19 Sapan & un mammifero plantigrado filogeneticamente lontano parente
dell’elefante ma morfologicamente assai simile alla nostra marmotta (non ¢ perd un roditore), assai
diffuso nei climi desertici e semidesertici dell’ Asia occidentale. Il suo habitat preferito sono le fenditure
rocciose dove vive in colonie di 20/30 individui. Gli scrittori biblici sono rimasti colpiti dalla contrad-
dizione tra la sua indole timida e i luoghi aspri in cui vive. Cfr. Pr 30,26; Sal 104,18.

25 Cfr. supra, nota 18. Cfr. Lv 17,3-7 (H). La selvaggina puo evidentemente essere macellata in modo
profano, anzi non deve essere offerta in sacrificio, ma comunque il suo sangue dev’essere coperto (Lv
17,13-14). La tradizione deuteronomistica ¢ piu sviluppata e permette la macellazione profana anche
degli animali da sacrificio (Dt 12,15.20-24), evidentemente a causa della centralizzazione del Tempio,
che avrebbe ridotto gli Israeliti ad un regime quasi vegetariano.

516



Giorgio Paximadi

annoverati pit avanti tra gli animali impuri (11,27) e questo esclude sicuramente I'or-
so dagli animali puri, ma anche animali non plantigradi ma che la percezione antica
considera tali, come leoni, leopardi e cani (i gatti non sono citati nella Bibbia ebraica,
ma sarebbero sicuramente impuri). E possibile tuttavia chiedersi quale sia il motivo
che spinge I’Autore a citare, tra tutti gli animali che soddisfanno solo ad uno dei due
criteri di accettabilita, soltanto queste quattro specie. Al v. 8 il testo dice. «Non man-
gerete della loro carne e non toccherete la loro carcassa; per voi saranno impuri». Il
testo di per sé afferma non solo che questi animali non sono commestibili, ma che il
contatto con la loro carcassa dev’essere evitato in quanto causa di impurita. Secondo
la concezione generale di P al laico non ¢ proibito di contrarre un’impurita, ma gli &
semplicemente imposto di compiere in tempo utile determinati riti di purificazione.
Il v. 8 farebbe eccezione, proibendo al laico anche il contatto con la carcassa di un
animale appartenente ad una di queste quattro specie. Milgrom26 nota il problema,
ma osserva che Lv 22,8-9 stabilisce che ai sacerdoti sia vietato contrarre un’impurita
dovuta al contatto con la carcassa di un animale, cosa di per sé non proibita al laico,
cosi come al laico non ¢ vietato contrarre 'impurita da contatto da cadavere, cosa
invece proibita al sacerdote (Lv 21,1). Dunque, a fortiors, il laico non pud essere
colpito da una sanzione per il fatto di aver toccato una carcassa animale, quando non
lo ¢ per il fatto di aver toccato un cadavere umano?’. Il ragionamento di Milgrom
implicherebbe dunque che la proibizione non avrebbe un reale significato legale, ma
servirebbe solo a sottolineare che tanto I'ingestione della carne di questi animali che
il contatto con la loro carcassa generano impurita. Meshel28, allontanandosi dall’in-
terpretazione di Milgrom, ¢ dell’idea che occorra leggere il testo letteralmente, come
una vera prescrizione legale, e che, di conseguenza, non ogni impurita derivante da
carcassa animale sia proibita al laico, ma solo quella connessa al cammello, all’irace,
alla lepre ed al maiale. Secondo Meshel, questo risulterebbe dal fatto che, in 11,26-28
il contatto con la carcassa di un altro quadrupede ¢ bensi portatore di impurita; non
¢ tuttavia vietato contrarre quest’impurita, ¢ solo prescritto un rito di purificazione2?.
La differenza tra i quadrupedi citati ai vv. 4-7 e quelli citati al v. 26 consiste nel fatto

26 MILGROM, Leviticus, 654.

27 La trasgressione si produce, ed ¢ sanzionata, quando il laico in stato di impurita viene a contatto con il
Santuario o con le cose sacre (7,20-21), e in questo caso la sanzione ¢ addirittura il karét (’espressione &
dell’ebraico postibiblico ma indica una pena presente nei testi legislativi, il cui significato esatto sfugge,
ma che pud essere interpretata come un’esposizione alla vendetta divina, con relativa morte civile, pitt
che una pena di morte propriamente detta. Cfr. E. LIPINsKI, oy, In TWAT VI, 187) o quando non si
purifica in tempo debito o con la corretta modalita (17,15-16); cfr. MILGROM, Leviticus, 654.

28 MESHEL, Food for Thought, 216-217.

29 Per MESHEL, Food for Thought, 218, Lv 11,24a dev’essere tradotto «e con questi potrete essere contami-
nati». Si tratta evidentemente di una traduzione dipendente dalla sua esegesi, e che quindi non accolgo
perché non letterale, ma che comunque offre una spiegazione interessante del testo.

517

>
=3
()
o
D
0
o
=
—+
=)
o
=
=t




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

La classificazione zoologica in Lv 11

che i primi mancano di un criterio di purita (I'avere 'unghia divisa o il ruminare, nel
caso del maiale), mentre gli altri mancano di entrambi: ad esempio il cavallo e I’asino,
che non hanno lo zoccolo diviso e non ruminano, ma anche i plantigradi. Per spiegare
il motivo per cui i primi quattro animali, che hanno un solo motivo di impurita, siano
citati per nome, mentre per gli altri sia sufficiente il criterio generale & stata avanzata
I'ipotesi che essi si pongano al confine tra le due categorie di «puro» e di «impuro» e
che, come spesso accade, siano sentiti come «anomali», e per certi aspetti pill perico-
losi, proprio a causa di questa situazione liminare30,

11,9-12 Gli animali acquatici

Gli animali acquatici possono essere mangiati se soddisfanno alle caratteristiche
di avere pinne e squame. Questo dunque esclude ogni specie di molluschi e di crosta-
cei, ma anche 'anguilla, che, notoriamente, non ha squame visibili. E da notare che
non si fanno nomi di specie di pesci, a dimostrazione della scarsa dimestichezza che
gli Israeliti avevano nei confronti della pesca e delle attivita marinare o, forse, anche
della scarsa pescosita del bacino orientale del Mediterraneo prima del taglio dell’i-
stmo di Suez31. I due criteri riducono le possibilita alimentari a quelli che potrebbero
essere definiti «pesci propriamente detti», ossia a quegli animali che, nell'immagi-
nario di un popolo non dedito ad attivita marine, ed anzi che le vede con sospetto,
soddisfanno a tutte le caratteristiche pitt evidenti dei pesci. E stata avanzata I'ipotesi
che la distinzione sia anche dettata dal concetto di «normale mezzo di locomoziones,
cosi, gli animali terrestri camminano, quelli acquatici nuotano e gli uccelli volano;
quelli che si comportano in modo da travalicare queste barriere sono anormali e
dunque «abominevoli»32. Tale intuizione, forse valida per gli animali acquatici, non
puo essere assolutizzata: come si notera piti avanti, non tutti gli uccelli acquatici sono
Seges (mancano ad esempio ’anatra, non citata nella Bibbia e 'oca, forse presente
in 1 Re 5,3 le quali erano comunque conosciute nell’antichita), non tutti gli uccelli
impuri sono acquatici, e non tutti gli animali «brulicanti» (Seres) sono impuri.

Questi animali acquatici, tanto quelli normali che quelli «brulicanti» (Seres), non
sono definiti «impuri» (f@zé’), ma «abominevoli» (feges)33. Un problema analogo a

30 Cfr. M. DOUGLAS, Purity and Danger, London 1966, 38 e HAWLEY, The Agenda, 236.
31 Cfr. MILGROM, Levzticus, 660-1.

32 MILGROM, Leviticus, 720, che cita DOUGLAS, Purity and Danger, passinz. M. DOUGLAS, The Forbidden
Animals in Leviticus, JSOT 59 (1993) 17 rinuncia a quest’idea, preferendo spiegare la proibizione
sulla base del rispetto della vita: come gli animali terrestri puri possono essere consumati eliminando
il sangue, cosi gli animali acquatici devono avere pinne e squame, perché altrimenti sono vulnerabili e
non possono difendersi dalla predazione, assomigliando cosi agli esseri umani indifesi, come i poveri,
le vedove e gli orfani (DOUGLAS, The Forbidden Animals, 22). Francamente non riesco a convincermi
della validita di una simile impostazione: gli esseri umani non sono mai definiti Seges.

33 Per MILGROM, Leviticus, 657-659 le carcasse degli animali denominati feges contaminano solo se in-
gerite, mentre quelle degli animali 7@7¢” contaminano al contatto, dunque, gli animali Seges parados-

518



Giorgio Paximadi

quello riscontrato nei vv. 4-7 & posto dal v. 11, che ingiunge di non mangiare la carne
degli animali ritenuti, appunto, Seges al v. 10, ossia degli animali acquatici privi di
pinne e squame. E da notare che questa proibizione, analoga a quella vigente per le
quattro specie animali dei vv. 4-7, non ha perd le stesse conseguenze dal punto di
vista della purita, come si vedra pili avanti: si tratta piuttosto di una trasgressione
della Legge. Ai vv. 41-42 la medesima proibizione ¢ estesa a tutti gli animali Seres
terrestri34, La motivazione di tutto questo non ¢ per nulla chiara. Da un lato, come
osservato sopra, gli animali acquatici non dovevano essere parte della dieta normale
degli israeliti, e, soprattutto, non dovevano far parte del loro normale ambiente di
vita, per cui le regole di purita delle loro carcasse dovevano essere superflue3s, dall’al-
tro pud essere utile il concetto di «mezzo di locomozione» esposto sopra: gli animali
acquatici nuotano con le pinne e sono coperti di squame; quelli che non hanno pinne
e squame non si muovono in modo «normale» per il loro ambiente, dunque non
possono essere mangiati perché hanno una caratteristica «liminare», come, per altri
motivi, il cammello, I'irace, la lepre ed il maiale: sono casi limite tra due categorie.

11,13-19 Gli uccelli

Per quanto riguarda gli uccelli, il testo non da un criterio generale, ma si limita
a fornire un elenco di specie $eges (anche in questo caso il testo non utilizza il ter-
mine famé’), probabilmente considerato esaustivo36, proprio a causa dell’assenza di
un criterio generale. Dato che I’elenco comprende numerosi nomi di difficile se non

salmente, sono «cultically pure» (ibid., 656). MESHEL, Food for Thought, 214, perd sottolinea che, in
effetti, il testo non parla esplicitamente dell’impurita degli animali in questione, che dunque si presen-
terebbe come un’asserzione indimostrata di Milgrom. Preferisco pensare, con HAWLEY, The Agenda,
239 e n. 29 che la prospettiva del testo verta sulla proibizione alimentare e non sulla comunicazione di
impurita. Per Meshel I'ingestione di un animale Seges sarebbe semplicemente una trasgressione della
legge, che provocherebbe eventualmente la necessita di un sacrificio nXvn hatta’t per decontaminare il
Santuario ma che non avrebbe conseguenze sulla purita della persona.

34 Cfr. HAWLEY, The Agenda, 239. Esistono dunque animali puri che devono essere abominati, ma che
non danno impurita a chi li mangia; il mangiarli costituisce perd comunque una trasgressione, come
detto sopra. Prova di questo € appunto il fatto che 11,29-30 elenca otto animali Seres che sono definiti
tamé’, mentre gli altri feres sono soltanto §eges, e ne & semplicemente proibita la consumazione (vv.41-
42), le carcasse degli Seres che sono tamé’, e rendono impuri al contatto (MILGROM, Levzticus, 657). Di
per sé non & stabilito un divieto di consumazione, come ¢ invece per il maiale e gli altri animali di cui ai
vv. 5-7; esso pud essere considerato implicito, oppure, pitt semplicemente si puo osservare che si tratta
di topi e affini, dunque la tentazione di mangiarli non doveva essere frequente. La distinzione non &
pero coerentemente osservata in tutto il Levitico: per H (Lv 20,25) mangiando animali impuri (ta@nzé’)
ci si rende abominevoli (ypw SQS Pi). Cfr. HAWLEY, The Agenda, 240 n. 33. Questo cambiamento di
terminologia rende possibile identificare i vv. 43-44 come sviluppi posteriori dovuti ad un redattore H,
dato che in essi il verbo ypw SQS Pi e il verbo &nt TM’ Pi sono sinonimi. Cfr. MILGROM, Leviticus, 695.

35 Cosa che invece non era delle otto specie dei vv. 29-30, che, per quello che si pud capire pur nell’incer-
tezza della terminologia, sono tutti animaletti che potevano essere ben presenti in una casa israelita ed
i cui corpi potevano ben cadere nelle pentole o nelle riserve d’acqua.

36 R. PETER-CONTESSE, Lévitique 1-16, Genéve 1993, 184.

519

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




E=]
=]
Q
=
5
c
(e}
)
v
©
)
=]
=
<

La classificazione zoologica in Lv 11

impossibile identificazione, non & facile comprendere il motivo di queste esclusioni.
Sembrerebbe di capire che nella lista siano inclusi gli uccelli da preda e con abitudi-
ni necrofaghe e certi uccelli acquatici. Nel caso dei primi cio si pud spiegare con il
fatto che le loro abitudini alimentari li rendono impuri: si nutrono di animali uccisi
senza che vengano previamente dissanguati o di carogne. Piu difficile & determinare
I’esclusione dei secondi. Come visto, ’anomalia del mezzo di locomozione (nuotano e
volano) non ¢ sufficiente a spiegarla e, soprattutto non & tematizzata dal testo, mentre
nel caso dei pesci si allude esplicitamente ad essa (le pinne). Inoltre gli uccelli ac-
quatici non sembrano essere citati come categoria a parte, ma inframmezzati ad altri
animali non acquatici, come la civetta e I'assiolo. Nemmeno I’alimentazione sembra
un criterio dirimente: la cicogna ¢ infatti onnivora e talora necrofaga, gli aironi ed
il cormorano sono ittiofagi mentre il cigno (posto che sia questo I'animale definito
con il nome npwIn #nsemet; ma potrebbe essere uno strigide) non lo ¢, e la folaga
(che perd potrebbe anche essere un avvoltoio) lo ¢ solo parzialmente; I'incertezza
che regna in merito all’identificazione degli uccelli elencati in questi vv. impedisce di
proporre ipotesi basate su una qualche verosimiglianza. Si puo solo dire che proba-
bilmente si tratta di uccelli che, per qualche motivo legato alla loro alimentazione o al
loro comportamento, suscitavano repulsione. Anche per questi animali vige il divieto
di mangiare, mentre le loro carcasse non sono dette impure.

11,20-23 Gli artropodi alati

Il motivo dell’anormalita del mezzo di locomozione potrebbe invece essere effet-
tivamente all’origine della proibizione degli artropodi: se hanno le ali, devono avere
due zampe; se ne hanno pit di due, da cio la curiosa formulazione «camminano su
(almeno) quattro zampe», sono anomali e dunque abominevoli. Il criterio dato al v.
21 ha evidentemente lo scopo di escludere dal novero degli animali proibiti quelle
locuste che costituivano un alimento di fortuna, tradizionale della cultura pastorale
originaria degli Israeliti3?. Anche questi animali non sono definiti famé’, ma feges. Si
puo ulteriormente notare che di per sé ai vv. 20-23 non si dice esplicitamente che &
proibita I'ingestione. Questo puo essere semplicemente implicato dal fatto che ai vv.
21-22 si elencano gli animali di questa categoria che, avendo le zampe atte a saltare,
sono ammessi come cibo, oppure si pud pensare che non sia proibito mangiarli per-
ché, essendo spesso animali minuscoli, non & improbabile inghiottirli accidentalmen-
te. La norma cosi redatta eviterebbe, insomma, di dover offrire un sacrificio per la
trasgressione per aver ingerito un moscerino del vino.

11,24-26 Le conseguenze per 'impurita: i quadrupedi terrestri

I vv. in analisi si pongono al centro del capitolo 11 ed insieme aprono il secondo
versante di esso. Vengono presi in considerazione gli animali esclusi applicando i

37 Cfr. MILGROM, Leviticus, 666.

520



Giorgio Paximadi

criteri presentati ai vv. 2b-8, ossia i ruminanti che non hanno lo zoccolo bipartito
oppure gli animali che non hanno lo zoccolo bipartito ma non ruminano. Le carogne
di questi animali contaminano per contatto, ma il contatto pud essere pili 0 meno
profondo: se vengono semplicemente toccati, si contrae una contaminazione che si
esaurisce con il passare del tempo («fino alla sera»), se invece vengono trasportati,
al passare del tempo occorre aggiungere il lavaggio delle vesti38, Dato che a questa
categoria appartengono tutti i grandi animali da soma (cavalli, asini, cammelli), di
uso comune nell’economia (particolarmente ’asino) ma non puri, I'ipotesi di doverne
trasportare la carcassa non era semplicemente teorica. Alcuni pensano che anche nel
caso di semplice contatto con la carcassa dell’animale impuro le abluzioni dovessero
essere implicate, come pure, al v. 25 debba essere implicato il lavaggio del corpo oltre
a quello, esplicitamente stabilito, delle vesti39. La cosa & possibile, ma comunque non
¢ direttamente affermata40.

11,27-28 Le conseguenze per I'impurita: i «plantigradi»

I vv. introducono un’ulteriore categoria di animali: quelli che, non essendo dotati
di zoccoli, camminano «sulle loro piante». Evidentemente in questa categoria non si
classificano i «plantigradi» nel senso moderno del termine, ma semplicemente quegli
animali che non hanno uno zoccolo corneo ma camminano su cuscinetti4!. In questa
categoria rientrano evidentemente anche alcuni animali tra quelli citati in preceden-
za, che «ruminano» (o sembrano farlo), ma non hanno zoccoli, quali il cammello,
lirace e la lepre (cfr. vv. 4-6), ma qui la caratteristica di «ruminare» viene omessa,
abbracciando cosi tutti gli altri quadrupedi non dotati di zoccoli. Come visto, ven-
gono cosi esclusi orsi, felini, canidi ecc. Chi tocca o trasporta le loro carcasse subisce
le medesime conseguenze viste ai vv. 24-25, essendo obbligato al lavaggio delle vesti.

11,29-30 Le conseguenze per I'impurita: gli animali Seres impuri

Come per gli uccelli, anche per questo tipo di animali feres non viene dato un
criterio di classificazione ma una lista di esclusione che, apparentemente, riguarda
una serie di bestiole, roditori e sauri, probabilmente perché caratterizzati dal fatto di

38 PETER-CONTESSE, Lévitique 1-16, 186.

39 Cfr. MILGROM, Leviticus, 667, con un’applicazione della regola rabbinica a minori ad maiorem. Per
dimostrare quest’implicazione, Milgrom prende ad esempio Lv 15,5-13 ecc., in cui I'abluzione si ac-
compagna sempre al lavaggio delle vesti, ma in quel capitolo si tratta delle impurita sessuali, e le due
cose non devono essere assimilate. Per affermare la necessita anche dell’abluzione del corpo, cita Lv
17,15 € 22,6. 1l primo testo riguarda il medesimo caso qui trattato al v. 40: quello di colui che mangia la
carcassa di un animale commestibile morto naturalmente, ma si tratta di un testo appartenente alla tra-
dizione H, che potrebbe aver rivisto la regola rendendola piti severa, mentre il secondo, che appartiene
sempre ad H ed omette il lavaggio delle vesti, & una sorta di sommario delle varie specie di impurita e,
verosimilmente, dev’essere inteso come un richiamo generico all’'obbligo dei riti di purificazione.

40 Cosl, contra Milgrom, PETER-CONTESSE, Lévitique 1-16, 186.
41 PETER-CONTESSE, Lévitique 1-16, 187.

521

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

La classificazione zoologica in Lv 11

muoversi strisciando sul ventre (o dando quest’impressione), pur essendo dotati di
zampette?2, Anche in questo caso 'identificazione delle varie specie & molto spesso
dubbia e, in alcuni casi, decisamente impossibile. In modo abbastanza sorprendente
i serpenti non vengono citati in questa lista, ma sono comunque compresi nel criterio
dato ai vv. 41-42; ci si pud quindi chiedere perché nel testo in esame siano citati pro-
prio questi animali, dato che la lista, a differenza di quella degli uccelli, non ¢& esclu-
siva. Una distinzione consiste nel fatto che questi animali sono definiti f@zé’, mentre
quelli coperti dal criterio generale sono definiti «un’abominazione» (Seges); i primi
poi, da morti, hanno conseguenze sulla purita delle persone e delle cose che vengono
a contatto con la loro carcassa, mentre dei secondi si precisa che non devono essere
mangiati, ma per quanto riguarda il loro status di purita non si dice nulla, anche se,
evidentemente, devono essere ricompresi nella definizione del v. 44. Questo & perd
forse frutto della rielaborazione redazionale, secondo la quale la categoria di «abomi-
nazione» e quella di «impurita» si sovrappongono#3. Tuttavia questa distinzione non
¢ sufficiente per comprendere il motivo della lista. Dato che i vv. seguenti (31-38)
trattano della casistica riguardante gli oggetti e le riserve d’acqua di uso domestico, si
potrebbe pensare che questi animaletti siano fatti oggetto di disposizioni particolari
perché sono quelli che si trovano frequentemente tra le mura di casa#4.

11,31-38 Gz animali «brulicanti» impuri: procedure di purificazione

Gli animaletti presi in considerazione nei vv. 29-30 e definiti fame'+5, da morti
recano un’impurita particolarmente violenta, che, a differenza di quella derivata dalle
carcasse dei grandi animali di cui ai vv. 24-28, si comunica non solo alle persone con
cui vengono a contatto le loro carcasse ma anche alle cose, particolarmente agli og-
getti di uso domestico. Quest’impurita genera una casistica minuziosa e controversa,
che distingue in primo luogo quegli oggetti di uso domestico che non sono implicati
nell’alimentazione, dagli alimentari e dagli oggetti che sono implicati nella loro con-
servazione o preparazione. I primi oggetti sono abiti, coperte o contenitori, sandali,
cinture ed altri accessori di pelle, mobilio e altri strumenti di lavoro fatti di legno.
Per essi ¢ prevista I’abluzione e I'impurita fino alla sera. I recipienti di terracotta non
possono invece essere purificati, ma devono essere distrutti; tale regola ¢ perd sog-
getta ad alcune condizioni, di non immediata comprensione. I.’animale morto deve

42 Cfr. supra, nota 8.

43 Secondo MILGROM, Leviticus, 686-687, & probabile che il v. in questione sia da attribuirsi alla mano
redazionale H.

44 Cfr. WENHAM, The Book of Leviticus, 178; Cosi anche C. F. KEIL, Biblischer Commentar iiber das Alte
Testament, 11, 2: Leviticus, Numeri und Deuteronomium, Leipzig 1862, 369.

45 Non dunque soltanto una semplice mosca, come erroneamente afferma G. DEIANA, Levitico, Milano
2005, 140, non tenendo conto della distinzione tra ta@mé’e feges. La mosca non ¢ impura da morta, &
solo Seges.

522



Giorgio Paximadi

cadere dentro il recipiente in questione; la precisazione sul contenuto fa capire che
il testo pensa ad un vaso pieno, non si dice perd che cosa accade se il vaso & vuoto.
Il'v. 35 formula una regola generale che include anche i vasi vuoti, ma non stabilisce
esplicitamente 1’obbligo di romperli, dato che, nella sua formulazione generica essa
finisce per riferirsi non solo agli oggetti di ceramica, ma anche a quelli di altro ma-
teriale (metallo, pietra, legno). Tale obbligo, certo solo per i manufatti di ceramica,
puo forse venire dedotto dalla successiva prescrizione che impone di rompere il forno
di ceramica che si venga a trovare in stato di impurita, ma la cosa comunque resta
non chiara. Probabilmente ¢ meglio pensare che il testo desideri evitare il contatto
tra il cibo e ’animale morto e che I'impurita del recipiente sia tale da obbligare alla
sua distruzione solo se esso ¢ pieno di materiale commestibile. Quest’interpretazione
sembrerebbe confermata da quanto viene detto al v. 34, il cui senso € pero disputato.
E plausibile che esso debba essere inteso come ulteriore precisazione di quanto affer-
mato al v. precedente4¢: il cibo diventa impuro solo se ¢ mescolato con acqua, mentre
diviene impuro ogni liquido in esso contenuto. Se questa & 'interpretazione giusta,
ne consegue che un cibo non ancora mescolato con acqua (ad esempio della farina)
non diviene impuro in seguito al contatto con la carcassa dell’animaletto. L’acqua (o
un’altra sostanza liquida) svolge cosi il ruolo di mediatore dell’impurita, come svolge
quello di mediatore della purita nei vari riti di abluzione#7. Se pero non diviene impu-
ro il cibo, & assurdo pensare che divenga impuro il recipiente che lo contiene#s. Come
perd spiegare che al v. 35 il recipiente sia detto impuro qualora venga a contatto con
I’animaletto morto essendo vuoto, dato che cio non accade, in assenza di acqua, quan-
do esso ¢ pieno? La difficolta ¢ superabile pensando che il testo sia preoccupato non
tanto della purita dei recipienti, ma di quella del cibo e che, appunto, prescriva una

46 Con Rasi, Noth, Elliger e altri. Cfr. MILGROM, Leviticus, 678.
47 MILGROM, Leviticus, 679.

48 Cosi E. S. GERSTENBERGER, Das dritte Buch Mose: Leviticus, ATD 6, Gottingen 1993, 143. MILGROM,
Leviticus, 679 ammette che quest’interpretazione & quella che da meglio conto del tenore verbale del
testo, ma vi si oppone affermando che, se fosse giusta, ne conseguirebbe che un cibo non viene reso
impuro se posto secco dentro un recipiente impuro, cosa per lui contraddetta dal v. 33. Milgrom perd
non si rende conto proprio del fatto che il v. 33 non parla di recipienti vuoti, ma di recipienti pzernz:
affermato che tutto cid che essi contengono diventa impuro, il testo prosegue che cid avviene solo a
condizione che tale sostanza sia mescolata ad acqua o addirittura sia liquida. In altre parole, il testo non
contempla il caso del recipiente vuoto, che viene invece trattato al v. 35. Quest’ultimo v. afferma solo
Pimpurita dell’oggetto fatto di un materiale qualsiasi, compresa dunque la ceramica. L'obbligo di rottu-
ra riguarda solo il tanndr di ceramica; il vaso di terracotta vuoto deve essere rotto anch’esso? 1l silenzio
del testo apre a due possibilita: o dev’essere trattato come descritto al v. 32, o dev’essere rotto come il
tanndr. C'¢ anche la possibilita che tale silenzio implichi il fatto che la procedura adottata dev’essere
diversificata a seconda del materiale: se & di ceramica dev’essere rotto, altrimenti dev’essere lavato e non
pitt usato fino alla sera. A mio avviso la soluzione piti naturale ¢ la prima: il recipiente dev’essere rotto
solo se & pieno di materiale commestibile mescolato con acqua; in assenza di acqua non diventa impuro.
Se vuoto, va lavato e resta impuro fino alla sera. Lv 15,12 prevede che il recipiente di terracotta toccato
dallo zab sia infranto; si tratta di un caso diverso da questo e I'impurita dello zab ¢ molto pit virulenta.

523

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

La classificazione zoologica in Lv 11

procedura diversificata per i recipienti pieni o vuoti: nel primo caso, trattato ai vv. 33-
34, diventano impuri solo se il loro contenuto & divenuto anch’esso impuro a causa
della presenza dell’acqua, dato che I'animale morto non viene a diretto contatto con
il recipiente, ma con il suo contenuto che, in assenza di acqua, non diventa impuro
e dunque non media la sua impurita al recipiente; nel secondo caso, trattato al v. 35,
I’animaletto viene a diretto contatto con il recipiente, diventandone in un certo senso
il contenuto, e, non essendo cibo, trasmette a questo un’impurita meno virulenta, che
non implica la distruzione del recipiente stesso ma (forse) solo la sua abluzione4?. Un
caso particolare & quello del «forno» o del «fornello». Mentre non ¢ chiara la forma
del secondo oggetto, che comunque doveva essere un utensile da cucina, utilizzato
probabilmente per cuocere dei cibi messi dentro una pentola, il primo altro non &
che il tannir, il forno da pane a campana fatto di terracotta, cosi comune ancor oggi
in tutto il vicino oriente. La legislazione a riguardo ¢ radicale: devono essere distrutti.
Per mitigare la cattiva impressione che una tale legge da, occorre osservare che la sua
messa in pratica non doveva essere pili complicata o costosa della distruzione di un
qualunque altro utensile di ceramica. Ci si puo chiedere tuttavia la motivazione per
cui la cosa viene in tal modo specificata. Penso che essa risieda nel fatto che questi
oggetti, per la loro conformazione (sono costruiti in un sol pezzo e fissati nel suolo),
non possono essere immersi nell’acqua, come invece prescrive il v. 3250, Tl v. 36, che
esclude I'impurita delle fonti e delle cisterne d’acqua, piti che essere dovuto al valore
purificatorio dell’acqua stessa’!, che, come visto, & tanto mediatrice di impurita che di
purificazione, sottende probabilmente una necessita di tipo pratico: in un clima come
quello palestinese ci si pud permettere di perdere una giara d’acqua, ma non un’intera
cisterna®2, per non parlare poi dell’assurdita di turare un pozzo per il motivo che ci

49 TIn linea teorica, ci si potrebbe chiedere: che cosa succede allora se un cibo puro, umido o no, viene
immesso in un recipiente impuro a causa del fatto che, in precedenza, vi & caduto un animaletto morto
(poi, evidentemente rimosso)? Una risposta probabile potrebbe essere questa: non succede nulla, per-
ché ¢ il cibo (umido) che comunica I'impurita e non il recipiente. La norma dunque potrebbe non avere
alcun effetto pratico se non in un caso: quel recipiente non potrebbe essere utilizzato per contenere,
preparare e servire del cibo sacro, che, come noto, dev’essere consumato in luogo puro.

50 Se fosse cosi cid implicherebbe, tra I'altro, che gli altri oggetti nominati nel v. 35, compresi i vasi di
terracotta vuoti, devono subire quest’abluzione. MILGROM, Leviticus, 679, riconduce la regola al fatto
che essi fanno corpo con il terreno sottostante e dunque sarebbero sottomessi alla regola rabbinica che
cid che ¢ inglobato nel terreno non & suscettibile di impurita; da cio deriva la necessita di dichiararli
esplicitamente impuri e di dare disposizioni in merito all’eliminazione di tale impurita. La considera-
zione coglie nel giusto per quanto riguarda la motivazione ultima della regola, ossia che gli oggetti in
questione fanno corpo con il terreno sottostante, ma il supporre la generalizzazione rabbinica gia in
vigore all’epoca della redazione di questo testo, in assenza di altri argomenti, & un anacronismo.

51 Cosi KEIL, Leviticus. Per MILGROM, Leviticus, 680, il motivo & invece simile a quello che provoca la
distruzione del tannir: pozzi e cisterne fanno corpo unico con il terreno. La critica che si pud sollevare
¢ la medesima: la spiegazione rabbinica & anacronistica.

52 PETER-CONTESSE, Lévitigue, 189.

524



Giorgio Paximadi

¢ annegato dentro un topolino di campagna o una lucertola. I vv. 37-38 prendono in
considerazione lo status di purita della semente da seminagione; il fatto che non si
parli di recipienti indica probabilmente che si sta pensando alla semente raccolta nei
granai. La soluzione del caso ¢ un’applicazione della regola enunciata ai vv. 33-34: se
i semi sono asciutti non accade nulla, ma se essi sono stati mescolati con acqua, cioé
sono stati prelevati dal granaio ed ¢ iniziata una procedura volta a trasformarli in cibo,
allora divengono impuri. Anche in questo caso la legge ha una motivazione di tipo
pratico, ad evitare che un topolino morto in un granaio renda inutilizzabile tutta la
riserva di grano, provocando cosi una carestia per tutta la famiglia®3.

11,39-42 Impurita provocata dagli animali puri e sintesi conclusiva

I wv. 39-40 prendono in considerazione 'ultimo caso possibile: quello in cui a
provocare 'impurita ¢ la carcassa di uno degli animali commestibili>4. Evidentemente
il caso in questione sottende I'idea che questi animali siano morti in modo improprio,
ossia senza il relativo spargimento del sangue, come poi precisera Lv 17,3-7 e Lv
17,13-14 per quanto riguarda la selvaggina, oppure morti di morte naturale o sbranati
da una fiera (Lv 17,15). In tutti questi casi le carcasse sono portatrici di un’impurita
che si comunica a chi viene a contatto con esse. La legislazione a riguardo ¢ simile a
quella riguardante gli animali che mancano di entrambi i criteri fondamentali (rumi-
nare ed avere 'unghia fessa, vv. 27-28): il semplice contatto comporta una contamina-
zione che si esaurisce con il passare del tempo (v. 39), il mangiarne ed il trasportarne
la carcassa richiedono in pit il lavaggio delle vesti (v. 40). Inoltre si aggiunge il caso
della consumazione alimentare dell’animale impropriamente morto; questo ¢ sicu-
ramente dovuto al fatto che, mentre I'impurita innata della carne degli altri animali
escludeva di per sé la consumazione, quella acquisita propria di questa fattispecie
avrebbe potuto generare delle perplessita: se I’animale ¢ puro da vivo e anche da mor-
to, se macellato in modo appropriato, occorre definire esplicitamente che, qualora
questa caratteristica venga a mancare, si genera un’impurita>>, Cio stabilito, si potreb-

53 Cosi PETER-CONTESSE, Lévitique, 189. MILGROM, Leviticus, 681 ricollega anche questo fatto alla regola
rabbinica secondo la quale tutto cid che & piantato a terra non pud divenire impuro, ma, come detto
sopra, ¢ probabile che questo sia un anacronismo.

54 La disposizione appare in contrasto con quanto affermato in 5,2 (cfr. MILGROM, Levzticus, ad loc.), dove
a contaminare sono solo le carcasse degli animali impuri, ancorché domestici (ad es. gli asini), e soprat-
tutto con 7,24, dove il grasso di un animale puro morto naturalmente o sbranato puo essere utilizzato
per qualunque scopo, tranne quello alimentare, evidentemente senza contrarre impurita. Questa con-
traddizione puo essere spiegata affermando che i vv. 39-40 siano derivati da uno sviluppo redazionale
posteriore. Cfr. MILGROM, Levzticus, 693-694.

55 Cfr. PETER-CONTESSE Lévitique, 189-190; MILGROM, Leviticus, 681. Tuttavia di per sé quest’impurita
non esclude la consumazione, ma semplicemente porta con sé I'obbligo di svolgere gli appropriati riti
di purificazione. Soltanto i sacerdoti non possono mangiare di animali puri non morti propriamente:
cfr Lv 22,8: «Quanto ad un animale morto naturalmente o sbranato, non li mangera, cosi da contami-
narsi con essi». Occorre fare dunque una distinzione tra il diventare impuri, cosa di per sé non vietata

525

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




=
=
2
=
5
<
o
v
(%)
©
O
e
c
<

La classificazione zoologica in Lv 11

be poi pensare che, nel caso di un utilizzo alimentare della carogna, il contatto sia pit
intenso e che, di conseguenza, sia necessaria anche un’abluzione del corpo; questo
tuttavia non ¢ detto esplicitamente e non ¢ probabile che sia considerata implicita. I
vv. 41-42 concludono questa trattazione con una regola generale riguardante tutti gli
animali «brulicanti» (Seres) terrestri dandone una definizione comune: sono tutti gli
animali che camminano sul ventre, o che, strisciando sul suolo, camminano con quat-
tro o pitt zampe. Gli animali Seres sono divisi in tre categorie, a seconda dell’ambiente
in cui vivono: quelli acquatici (vv. 9-10), quelli alati (vv. 21-24) e quelli terrestri. Nelle
prime due categorie esistono tanto specie commestibili che specie non commestibili e
la distinzione tra queste ¢ ottenuta tramite un criterio generale, mentre in questa terza
categoria, che comprende evidentemente tutti i rettili, i piccoli roditori, gli insetti e
gli altri artropodi terrestri, ve ne sono alcuni che sono impuri e contaminanti, e ne
¢ data una lista ai vv. 29-30, mentre tutti gli altri sono definiti «un’abominazione»
(Seges) non adatta alla consumazione alimentare ma che, per sé, non ha conseguenza
dal punto di vista dell'impurita.

11,43-47 Sintesi teologica finale

Proprio il fatto che questa distinzione cosi sfumata tra animali Seres puri, impu-
ri e Seqes sia completamente ignorata a partire dal v. 43, che considera equivalente
I’essere impuro e I’essere abominevole, indica chiaramente la presenza di una mano
redazionale successiva che ha inquadrato un materiale legislativo precedente36. Tale
mano ¢ chiaramente identificabile con quella dei redattori del «codice di santita» (H),
a partire dalla loro «firma teologica»: il ritornello «vi santificherete e sarete santi, per-
ché io sono santo», presente al v. 45 (cfr. Lv 18,2.4.30; 19,3.4 e passim, ecc.) & tipico
di questa particolare tradizione sacerdotale che, a differenza della tradizione conte-
nuta in buona parte del Libro dell’Esodo e nei capitoli del Levitico finora analizza-
ti, considera che, attraverso I'osservanza della legge, & tutto Israele ad essere santo,
mentre questa prospettiva & assente nel resto dei testi sacerdotali, nei quali la qualifica

e talora inevitabile, come ad esempio I'impurita nel rapporto sessuale di 15,18 ed altri numerosi casi
che coinvolgono gli stessi sacerdoti (21,2-3) ed il divieto di contrarre un’impurita, che riguarda i sa-
cerdoti i numerosi casi, come quello in analisi, ma anche 21,1.4 ecc. (cfr. MESHEL, Food for Thought,
215). Nel primo caso il sacrificio per la trasgressione dev’essere offerto per il fatto di aver trascurato
incolpevolmente i riti di purificazione; nel secondo caso viene offerto per il fatto stesso di aver contratto
Pimpurita, evidentemente in modo non colpevole.

56 MILGROM, Leviticus, 684. Riguardo al problema dei rapporti tra Lv 11 e Dt 14, MILGROM, Leviticus,
698-704 sostiene che Dt 14 sia una sintesi di di Lv 11, Mentre NIHAN, The Laws, 415 preferisce pensare
che entrambe le tradizioni derivino da una legislazione a loro anteriore. In questo caso ci sarebbe stato
un primo stadio redazionale che avrebbe aggiunto alla legislazione antica la distinzione tra xnv e ypw
(NIHAN, The Laws, 413), e che sarebbe stato lo strato P, poi inserito da H nella sua revisione, testimo-
niata dai vv. 43-46. Cosi anche MESHEL, Food for Thought, 209 e N. MESHEL, Pure, Impure, Permutted,
Probibited: A Study of Classification Systems in P, in B. J. SCHWARTZ ET AL., Perspectives on Purity and
Purification in the Bible, LHB/OTS 474, New York-London 2008, 33.

526



Giorgio Paximadi

di «santo» ¢ piuttosto attribuita alle realta cultuali, quali il Santuario, il sacerdozio, i
sacrifici>?. Con il v. 46 le distinzioni terminologiche sono di nuovo precise: esistono
tre tipi di esseri viventi: «quadrupedi», ossia gli animali che si muovono appoggiando
a terra solo le quattro zampe, i «volatili» e gli altri esseri viventi, caratterizzati da un
movimento indistinto, definito con il verbo wn (RMS agitarsi), qualora si tratti di ani-
mali acquatici e con il verbo 7w SRS nel caso di animali terrestri. La differenziazione
di questi due verbi ¢ verosimilmente dovuta a ragioni stilistiche38,

La spiegazione teologica presente in questi vv. ricollega tutte le leggi sulla purita
animale alla storia della salvezza ed alla teologia dell’Alleanza: ¢ il rapporto parti-
colare che YHWH ha instaurato con Israele a dettare Iesigenza di una particola-
re santita, ad immagine della santita di YHWH stesso. Cio ¢ possibile per mezzo
dell’osservanza delle norme di purita. I vv. finali (46-47) riprendono la tradizione
propriamente sacerdotale’® e concludono la pericope puntualizzando definitivamen-
te Iesistenza non di due ma di quattro classi di animali, articolate in due opposizioni:
quella tra gli animali puri e gli animali impuri (e dunque non commestibili) e quella
tra gli animali commestibili (e dunque puri) e gli animali non commestibili¢0. Il verbo
«distinguere» (habdil) indica I'azione del sacerdote che discrimina I’'ambito del sacro
da quello del profano (Lv 10,10), ma & anche un verbo particolarmente importante
nella narrazione sacerdotale della creazione, nella quale il cosmo & presentato come
il risultato dell’azione di Dio che «separa» i vari elementi ponendo fine al caos (cfr.
Gn 1,4.7.14.18). Il comportamento di Dio nei confronti degli israeliti ¢ dunque sulla
linea di quanto egli ha operato creando il mondo, e, conseguentemente, il comporta-
mento degli israeliti, che «distinguono» gli animali, si pone sulla linea dell’'intervento
creativo di YHWH stesso.

57 Cfr. I. KNOHL, The Sanctuary of Silence. The Priestly Torah and the Holiness School, Winona Lake
20072, 69; MILGROM, Leviticus, 687; NIHAN, The Laws, 429. Da notare anche I’espressione «non rende-
te abominevoli le vostre anime» che ricorre qui e in Lv 20,25, testo generalmente attribuito ad H.

58 Cfr. MILGROM, Leviticus, 689. Per C. NIHAN, From Priestly Torah to Pentateuch, FAT 2.25, Tiibingen
2007, 298 la presenza di wn1 puo essere un riferimento a Gn 1,21, dove in effetti wn1 e v sono si-
nonimi e designano entrambi il movimento di animali acquatici. Per il v 44 i due termini sono anche
sinonimi e designano animali terrestri.

59 MILGROM, Leviticus, 690.

60 La distinzione tra puro e impuro non ¢ dunque immediatamente sovrapponibile a quella tra comme-
stibile e non commestibile, come invece erroneamente pensa PETER-CONTESSE, Lévitique, 190. Cfr.
MILGROM, Leviticus, 690.

527

>
=
()
<2
)
A
o
=
—+
=
o
c
=3




E=]
5
Q
=
=
c
(o]
@]
w
©
o
=
<

La classificazione zoologica in Lv 11

Riassunto

Il cap. 11 del Libro del Levitico ¢ generalmente etichettato solo come un elenco di
animali puri ed impuri, ed & spesso connotato negativamente come esempio caratte-
ristico del formalismo sacerdotale. E chiaro che la necessita di dettare al popolo di
Israele delle norme alimentari, in un contesto culturale e religioso in cui la sensibilita
per la purita era molto sviluppata, ¢ il primo motivo che ha ispirato la redazione di
queste pagine, ma lo spirito sistematico dei redattori sacerdotali ne ha approfittato
per redigere una vera e propria teoria tassonomica del mondo animale, con presup-
posti nella teologia sacerdotale della creazione e particolarmente nel primo capitolo
della Genesi. Si puo perod osservare che lo spirito sistematico del testo sacerdotale,
per mezzo della tassonomia animale, vuole soprattutto illustrare 'opera creativa di
Dio, che distingue le cose ordinandole, ed il posto di Israele nel mondo creato Tale
intento teologico lo si puod cogliere non in esplicite affermazioni, a parte qualche
accenno sporadico, ma viene piuttosto implicato nei presupposti del testo e dev’es-
sere dedotto per mezzo di un attento lavoro interpretativo. In questo contributo si
tenta di esporre in modo sistematico la classificazione zoologica di Lv 11, per poter
permettere una migliore comprensione di un testo ingiustamente sottovalutato.

Abstract

The cap. 11 of the Book of Leviticus is generally labelled only as a list of pure
and impure animals, and is often negatively connoted as a characteristic example of
priestly formalism. It is clear that the necessity of dictating to the people of Israel
the alimentary norms, in a cultural and religious context in which the sensitivity
for purity was very developed, is the first reason that inspired the drafting of these
pages. The priestly editors, however, characterized by a systematic sensitivity, took
advantage of it to draw up a true and proper taxonomic theory of the animal world,
with presuppositions in the priestly theology of creation and especially in the first
chapter of Genesis. Nevertheless, it is clear that the systematic spirit of the priestly
text, through animal taxonomy, aims above all to illustrate God’s creative work,
which distinguishes things by ordering them, and the place of Israel in the created
world. This theological intent manifests itself not in explicit affirmations, apart from
some sporadic reference, but in the assumptions of the text and must be deduced by
means of careful interpretative work. This contribution attempts to display system-
atically the zoological classification of Lv 11, in order to allow a better understand-
ing of an unfairly undervalued text.

528



