
Articaolı -  & Contributi >aın8 IV 9) 5019-578

La classificazione zoologica in Lv 11
Non solo un  ‚«b) questione di purıta

un  ‚«b) visione del

(G107g810 Paximadi*

I} Cap 11 de] Libro de] Levitico generalmente etichettato solo OM elenco
di anımali purı d impur1, ed SPCSSO CONNOTLATLO negatıvamente (G)1R{5 esemp10 CATrAL-
terilst1co de] ftormalismo sacerdotale. chlaro che 1a necess1ita di dettare al popolo di
Israele delle alimentari, 1n culturale relig10s0 1n Cul 1a sensibilitä
DCI 1a purıta GTA molto sviluppata, ı] DPI1MO IMOt1VvoO che ha 1Spilrato 1a redazione di
quesie pagıne, lo SpIrlto Ssistemat1co de]l redattor!1 Ssacerdotali ha approfittato
DCI redigere un VOTAd propria teor1a tassonomı1ıca de]l mondoa animale, CO  — DICSUD
post1 nella teologia sacerdotale della creazlone particolarmente nel DPI1MO capitolo
della (Jenes]1. L/’osservazlione risulta DIU evidente 61 ı] d Lv 11
CO  - parallelo di Dt 14,5 Ü, che 61 limita acl alcun] criter]1, SOpPrattutto acl
elenco di specle anımali che 10  — InOSTIra particolari desider] di classificazionel. en

61 che lo SspiIrıto Ssistemat1co de]l sacerdotale, DCI della
tassonom14 animale, vuole SOPFrattiutto ilustrare l’opera creat1iva di Dio, che distingue
le USC ordinandole, d ı] di Israele nel mondoa creato%2, tuttavla, 1n modo molto
caratterist1co, tale intento teologico lo 61 DUO cogliere 10  — 1n esplicite affermazioni,

qualche ACCECELLNO sporadico, viene p1uttosto implicato nel presupposti de]
dev’essere dedotto DCT di ALLeENTO lavoro interpretativo. In QqUESTO

(s107g10 Paximadi brofessore A Esegesi dell’ Antico JTestamento PTESSO la Facoltä A Teologia A Lu:
YALlQ; s [ 10 A tMcerca S()I110O test1 sacerdotali de] Pentateuco la eritica testuale. Ha recentemen-

bubblicato cOomMenNntaAarıo storico-filologico Ul Libro de] LevitiIco. E-mail giorgi10.paximadi@
teologialugano ch

realtä, l A Dt DUr bresentando eriter1 A distinzione analoghi brofondamente diver-
nell’impostazione, interessandosi IHC1IL10 alla tassonomıla anımale d essendao DIU PreOCCUDALO delle

broibizioni alimentar/. Cfr. MILGROM, Leviticus 1-16, S, New 'ork 1L9”9L1, 700 Per rapport! Lra
Lv 11 Dt cftr. infra, OTLa

Cir. HAWLEY, The Agenda of Priestiy Taxonomy: The Conceptualization of X70 and Yr IM LEevDiticHs
IT, CBO { 7 2015) 252

309509

RTLu XXIV (3/2019) 509-528Articoli e Contributi

La classificazione zoologica in Lv 11. 
Non solo una questione di purità 
ma una visione del cosmo

Giorgio Paximadi*

Il cap. 11 del Libro del Levitico è generalmente etichettato solo come un elenco 
di animali puri ed impuri, ed è spesso connotato negativamente come esempio carat-
teristico del formalismo sacerdotale. È chiaro che la necessità di dettare al popolo di 
Israele delle norme alimentari, in un contesto culturale e religioso in cui la sensibilità 
per la purità era molto sviluppata, è il primo motivo che ha ispirato la redazione di 
queste pagine, ma lo spirito sistematico dei redattori sacerdotali ne ha approfittato 
per redigere una vera e propria teoria tassonomica del mondo animale, con presup-
posti nella teologia sacerdotale della creazione e particolarmente nel primo capitolo 
della Genesi. L’osservazione risulta ancor più evidente se si paragona il testo di Lv 11 
con il parallelo testo di Dt 14,3-20, che si limita ad alcuni criteri, ma soprattutto ad un 
elenco di specie animali che non mostra particolari desideri di classificazione1. Giu-
stamente si è osservato che lo spirito sistematico del testo sacerdotale, per mezzo della 
tassonomia animale, vuole soprattutto illustrare l’opera creativa di Dio, che distingue 
le cose ordinandole, ed il posto di Israele nel mondo creato2, tuttavia, in modo molto 
caratteristico, tale intento teologico lo si può cogliere non in esplicite affermazioni, 
a parte qualche accenno sporadico, ma viene piuttosto implicato nei presupposti del 
testo e dev’essere dedotto per mezzo di un attento lavoro interpretativo. In questo 

*	 Giorgio Paximadi è professore di Esegesi dell’Antico Testamento presso la Facoltà di Teologia di Lu-
gano; suo campo di ricerca sono i testi sacerdotali del Pentateuco e la critica testuale. Ha recentemen-
te pubblicato un commentario storico-filologico sul Libro del Levitico. E-mail: giorgio.paximadi@
teologialugano.ch.

1	 In realtà, il testo di Dt 14,3-21, pur presentando criteri di distinzione analoghi è profondamente diver-
so nell’impostazione, interessandosi meno alla tassonomia animale ed essendo più preoccupato delle 
proibizioni alimentari. Cfr. J. Milgrom, Leviticus 1-16, AB 3, New York 1991, 700. Per i rapporti tra 
Lv 11 e Dt 14,3-21, cfr. infra, nota 56. 

2	 Cfr. L. Hawley, The Agenda of Priestly Taxonomy: The Conceptualization of טָמֵא and שֶׁקֶץ in Leviticus 
11, in CBQ 77 (2015) 232.



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

contributo vorrei CEICATE di CSDOITC 1n modo Ssistemat1co 1a classiıf1cazione zoologica
d Lv 1L, DCL permettere una migliore Comprensione di inglustamente
sottovalutALO

La STETUtftuUra di questa per1cCoDe, che comprende ı] PI1Imo discorso di YHWH della
sez10Ne, 10  — risulta immediatamente evidente. Luv 1-24 435-4/ fungono abbastanza
chiaramente da introduzione da conclusione teologica. DrIm1 quattro branı (vv
2b-8:; 7-12 15-19; 20-23 61 pPresentanO (G)183{° una classıf1cazione de]l differenti anımali
vV1st] di vista de] loro utilizzo alimentare. La classificazione DCT

del’enunclazione di ecriter] che pErmettONO di MconOoscere ol]i anımali ACCEL-
tabilji anche DCL di elenchi di specle accettabili inaccettabili. Ne] Aas O

degli uccelli di alcuni degli anımali «brulicanti>» (PW seres)) Invece de]l ecriter] 61 da
elenco d specle inadatte alla coNsumaAazlonNe. Gi_i anımali inaccettabili SO110 divisıODTLAN7

410141100 _)
1n due categorIie, apparentemente 10  — interscambiabili, DCT lo 1110 1n QqUESTO PI1Imo
versantfe della per1cope: quelli definiti Iame NX AT «ImDur_>», essenzialmente quadru-
pedi terrestrI1, quelli classificati (G)1R{5 SEGES VW «abominazione>», categorla che T1CO-
DIC oli uccelli oli insett1 d anche qualche animale terrestre La differenza tra oli unı

oli altrı sembra conslistere nel fatto che oli esser] SEGES SOL10 semplicemente eschus]
dall’alimentazione, mentfre quelli faüme contamınano DCL della loro CAarOSNa
(vV 8.)4 Le due categorlie 61 SOVLaAaDDONSONO nella Ss1ntes1 teologica finale, partire

45, (8NY2] che fa DENSAIC alla di un attıvıta redazionale, (G)1R{5 ilustrato
pIU avantı. CENTTO della per1cope 61 IFTOVAanO 24-726 che ilustrano le modalita
CO  — Cul le Car SNEC de]l quadrupedi terrestr1 10  — accettabili DCT l’alimentazione CO11-

tamınano chi viene CO  — Ka prec1sanO ı] modo CO  - Cul C1 61 DUO liberare
da questTe contamınazlon]. I} secondo versantfe un’ulteriore classificazione
riguardante le COMNSCSUCNZE DCI quanto riguarda 1a purıta DCL chi 1E CO  -

le CAarOSNC di tr1ı anımali: plantigradi quadrupedi (vv 27-28 oli anımali terrestr1
SEeres Luvv 1-55 ftormulano regole 1n imer1to all’impuritä C4uUuSsSatLa dal
CO  — le di alcuni anımali Seres d ruolo dell’acqua nella trasmı1issione di tale
impurIlta, mentfre 39-49) prendono 1n considerazione ı] Aas O delle degli
anımali accettabili di vista alimentare concludono l’argomento ritornando
sugli anımali terrestr1 Seres. La centralita de]l 24 -26 d ı] fatto che la discussione S12
aperta chiusa dalla trattazlione SU1 quadrupedi terrest1 (non Seres) InNOSTITA ene che
questa categoria rappresenta ı] vertice delle PreoccCupazloni de] redattore sacerdotale
ed ha valore STETUFELUCA rispetto questa collezione legislativa?; le regole DCL oli

Cir. infra, OTLa

Cir. MILGROM, LEevitICUS, 656, cftr. anche Infrd, OTa

Cir. LUCIANI, Saintete bardon. Volume SIFUCLUFE littÖrdirve du LEviILUE, Leuven Z005, 38 Per
la strutturazione cfr. ibid., 24-59:; 1ID., Saintete EF bardon. Volume IT (uide fechnique, Leuven 2005

5/2-5175

5510510

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

contributo vorrei cercare di esporre in modo sistematico la classificazione zoologica 
di Lv 11, per poter permettere una migliore comprensione di un testo ingiustamente 
sottovalutato. 

La struttura di questa pericope, che comprende il primo discorso di YHWH della 
sezione, non risulta immediatamente evidente. I vv. 1-2a e 43-47 fungono abbastanza 
chiaramente da introduzione e da conclusione teologica. I primi quattro brani (vv. 
2b-8; 9-12; 13-19; 20-23) si presentano come una classificazione dei differenti animali 
visti dal punto di vista del loro utilizzo alimentare. La classificazione è ottenuta per 
mezzo dell’enunciazione di criteri che permettono di riconoscere gli animali accet-
tabili ma anche per mezzo di elenchi di specie accettabili o inaccettabili. Nel caso 
degli uccelli e di alcuni degli animali «brulicanti» (שרץ šereṣ)3 invece dei criteri si dà 
un elenco di specie inadatte alla consumazione. Gli animali inaccettabili sono divisi 
in due categorie, apparentemente non interscambiabili, per lo meno in questo primo 
versante della pericope: quelli definiti ṭmē’ טמא «impuri», essenzialmente i quadru-
pedi terrestri, e quelli classificati come šeqeṣ שקץ «abominazione», categoria che rico-
pre gli uccelli e gli insetti ed anche qualche animale terrestre. La differenza tra gli uni 
e gli altri sembra consistere nel fatto che gli esseri šeqeṣ sono semplicemente esclusi 
dall’alimentazione, mentre quelli ṭmē’ contaminano per contatto della loro carogna 
(v. 8.)4. Le due categorie si sovrappongono nella sintesi teologica finale, a partire 
dal v. 43, cosa che fa pensare alla presenza di un’attività redazionale, come illustrato 
più avanti. Al centro della pericope si trovano i vv. 24-26 che illustrano le modalità 
con cui le carogne dei quadrupedi terrestri non accettabili per l’alimentazione con-
taminano chi viene a contatto con esse e precisano il modo con cui ci si può liberare 
da queste contaminazioni. Il secondo versante presenta un’ulteriore classificazione 
riguardante le conseguenze per quanto riguarda la purità per chi venga a contatto con 
le carogne di altri animali: i plantigradi quadrupedi (vv. 27-28) e gli animali terrestri 
šereṣ (29-30). I vv. 31-38 formulano regole in merito all’impurità causata dal contatto 
con le carcasse di alcuni animali šereṣ ed al ruolo dell’acqua nella trasmissione di tale 
impurità, mentre i vv. 39-42 prendono in considerazione il caso delle carcasse degli 
animali accettabili dal punto di vista alimentare e concludono l’argomento ritornando 
sugli animali terrestri šereṣ. La centralità dei vv. 24-26 ed il fatto che la discussione sia 
aperta e chiusa dalla trattazione sui quadrupedi terresti (non šereṣ) mostra bene che 
questa categoria rappresenta il vertice delle preoccupazioni del redattore sacerdotale 
ed ha valore strutturante rispetto a tutta questa collezione legislativa5; le regole per gli 

3	 Cfr. infra, nota 8.
4	 Cfr. Milgrom, Leviticus, 656, cfr. anche infra, nota 33.
5	 Cfr. D. Luciani, Sainteté et pardon. Volume I. Structure littéraire du Lévitique, Leuven 2005, 58. Per 

tutta la strutturazione cfr. ibid., 54-59; Id., Sainteté et pardon. Volume II. Guide technique, Leuven 2005, 
372-373.



GIOorgiO Paxımadı

altrı animali, quali anımali acqualticl, volatili, anımali SEYES, SOL10 de]l complementi che
IMIrano ad estendere all’intero ONO anımale valor] d «inclusione» d «esclusione»
1n vigore DCI oli anımali domestic] DCI loro affınıi Sintetizzando, 61 DUO costrulre
QqUESTO schema6®:

FHSser! 1vent1 ( 7U771)

Anımal Acquatıcı
Anı  alı terrestrI Anımalı volantıNon Bruli:cantı

Brulicantı
Non Brulicantıiı U _

Artıcol|
Brulıcantı

(’on AINDEC
(on Dinne (on piınne 4110on DIU SQ UaMe SQ UaMe

(8 specıe (mangıabıl (mangıabılı)
-

VW (non ImpurIı
mangıabılı) — [10ON

Senza pınne ‚enza pınne
(VV.- >QU Ua >SUUaAICmangıabılı? \ (non \A nonCir. 42) mangıabılı mangıabılı

/0ccolo dIVISO onRKumıiınano brulcantı

7Zoccoalo 11OMN dıviso
on rumınano (V. T' plantıgradı) specıe

\} non
mangıabılı)NoO '"OCCOlo

Rumıiınmnano
(Cammello, race. lepre) Impurı

Non
manglıabılı

/Zoccalo
Non rumınano

(maıale)

Brul:cantı
(7W) ‚UIl

u dI specıe
ZAINDC ZAIIDEC I1} DIU

7U DEr caltare
(mangıabıl

Riprendo, C ()I11 modifiche, oli schem1 A HAWLEY, The Agenda, 245-249

51l511

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

altri animali, quali animali acquatici, volatili, animali šereṣ, sono dei complementi che 
mirano ad estendere all’intero regno animale i valori di «inclusione» ed «esclusione» 
in vigore per gli animali domestici e per i loro affini. Sintetizzando, si può costruire 
questo schema6:

6	 Riprendo, con modifiche, gli schemi di Hawley, The Agenda, 248-249. 



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

Ome 61 DUO vedere dallo schema, quello che prima vista 61 (G)1R{5

elenco d alimentari, ad un’analisi DIU dettagliata 61 rivela (G)183{° un classıfica-
zione zoologica profondamente racdicata nella CONcCezZlonNe teologica sacerdotale. Gili
anımali ( hayydh, «esser1 vivent1> 2) SO110 suddivis]! seconda degli spazı 1n Cul
V1VONO: quelli terrestr1 v 2), anımali aCcquaticı (vV 9) anımali volantı v 13) chiaro
che questa tr1partizione ricalca quella della creazlone, suddivisa 1n qu cielo,

1n (n 17 UOgnuna di questTe categorlie ulteriormente suddivisa 1n due t1DO-
logie: anımali SEeres anımali nonNn-Seres®. Esiste pOo1 una differenza tra anımali impurl
(Iäme‘), anımali purl1?, anımali abominevoli (Seges), anımali manglabili anımali 10  —

mangiabili. Quasıi tutt1 oli anımali SErES SOL10 SEGES 10  — SO110 mangiabili!0.
Ome 61 vede, anche 1a categorla di «ImMmDuro>» 10  — 61 SUOVLaDDONC E:  tTe

quella di 11011 mangiabile>»: tutt1 ol]i anımali terrestr1 NnON-SEereSs che 10  — hanno lo ZOC-ODTLAN7
410141100 _)

colo diviso 10  — rumıinano SO110 impur1, di ess] SOL10 11011 mangliabili» soltanto le
quatiro specle che hanno un ola di queste caratteristiche (vv 4-8 cammello, L’ira-
® 1a lepre d ı] maliale). Non V1 SOL10 Invece esser] SEGES che 10  — S1aNO immangliabilil!,

La motivazlione della distinzione tra anımali purı d anımali impurl viene SPCS-
rticondotta alla sacralizzazione di igieniche: 61 vieterebbero oli anımali 1a

consumaAazlonNne della CUul DUO portare determinate malattie, OM acl esemp10 1a
trichinosi DCI ı] malale 1a tularemia DCL 1a lepre. La tes1 antıca, essendo DIO

914 da Maimonide!2, Nachmanide, amuele ben Meiır (Rasbam)!3, presta ı]
Hanco obijezionl. Infatti, 1a consumaAazlonNne de]l malale OS1 pericolosa,
perche tale tabhı 61 'Ova solo 1n Israele 110  - nelle popolazioni vicine, che 110  - solo
61 NUIFrONO normalmente di malali, I utilizzano (G)1R{5 anımali sacrificali? ( )ccor-

inoltre OSSELVATITC che 1a normatıva sacerdotale esclude anche ı] cavallo, l’asino d
ı] cammello, tutt1 anımali perfettamente commestibili (particolarmente l’ultimo, da]l
beduini considerato una ohiottoneria!4) 11 dubbio CO  — 1110 problemi is1eN1IC1

Cir. HAWLEYVY, The Agenda, 234

51 Lratta, brobabilmente, A anımali caratterizzatı dall’avere piccola dimensione d anche ULla ftorma
A locomozione indeterminata, quali biccoli bescCI anche rettili cert1 piccoli roditor1 che, DUr
avendo zamp1ne, sembrano MuOvers1ı strisclandeo Ul ventire Cfr. E J W ASCHKE, $AYdAS, In TWAT VUIIL,
475

Nel Cap 11 l ermine corrispondente, 1, 10 fd  hÖr, riferito aglı anımali L10: alle DEISONEC alle COSC che
ess1] eventualmente rendano iImpurl, utilizzato solo nel SOMMATILO de] 47

Particolarmente oli anımali terrestrl. Per QqUaNLO riguarda le altre tipologie ftanno eccezlone, COLILC

NOTO, oli anımali alatı che, oltre alle abbiano altro Dalo PEI saltare (v. 21-22 oli anımali
SCeVES aCcquaticı che hanno binne (vV. 10)

11 Un eccezione botrebbe ESSCIC quella degli anımali A CUu1 20 Cfr. infra 1L
12 (yuidd deit berblesst,
15 nıpote A KHa:  S1. Cfr. MILGROM, LEVILCUS, /19
14 \WENHAM, The Book of Leviticus, NIC UL, rand Rapids 197/79, 168

517512

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

Come si può vedere dallo schema, quello che a prima vista si presenta come un 
elenco di norme alimentari, ad un’analisi più dettagliata si rivela come una classifica-
zione zoologica profondamente radicata nella concezione teologica sacerdotale. Gli 
animali (חיה – ḥayyh, «esseri viventi» v. 2) sono suddivisi a seconda degli spazi in cui 
vivono: quelli terrestri (v. 2), animali acquatici (v. 9) e animali volanti (v. 13). È chiaro 
che questa tripartizione ricalca quella della creazione, suddivisa in terra acqua e cielo, 
presente in Gn 17. Ognuna di queste categorie è ulteriormente suddivisa in due tipo-
logie: animali šereṣ e animali non-šereṣ8. Esiste poi una differenza tra animali impuri 
(ṭmē’), animali puri9, animali abominevoli (šeqeṣ), animali mangiabili e animali non 
mangiabili. Quasi tutti gli animali šereṣ sono šeqeṣ e non sono mangiabili10. 

Come si vede, anche la categoria di «impuro» non si sovrappone esattamente a 
quella di «non mangiabile»: tutti gli animali terrestri non-šereṣ che non hanno lo zoc-
colo diviso e non ruminano sono impuri, ma di essi sono «non mangiabili» soltanto le 
quattro specie che hanno una sola di queste caratteristiche (vv. 4-8: il cammello, l’ira-
ce, la lepre ed il maiale). Non vi sono invece esseri šeqeṣ che non siano immangiabili11. 

La motivazione della distinzione tra animali puri ed animali impuri viene spes-
so ricondotta alla sacralizzazione di norme igieniche: si vieterebbero gli animali la 
consumazione della cui carne può portare determinate malattie, come ad esempio la 
trichinosi per il maiale e la tularemia per la lepre. La tesi è antica, essendo stata pro-
posta già da Maimonide12, Nachmanide, e Samuele ben Meir (Rašbam)13, ma presta il 
fianco a numerose obiezioni. Infatti, se la consumazione del maiale è così pericolosa, 
perché tale tabù si trova solo in Israele e non nelle popolazioni vicine, che non solo 
si nutrono normalmente di maiali, ma li utilizzano come animali sacrificali? Occor-
re inoltre osservare che la normativa sacerdotale esclude anche il cavallo, l’asino ed 
il cammello, tutti animali perfettamente commestibili (particolarmente l’ultimo, dai 
beduini considerato una ghiottoneria14) e senza dubbio con meno problemi igienici 

7	 Cfr. Hawley, The Agenda, 234.
8	 Si tratta, probabilmente, di animali caratterizzati dall’avere piccola dimensione ed anche una forma 

di locomozione indeterminata, quali i piccoli pesci ma anche i rettili e certi piccoli roditori che, pur 
avendo zampine, sembrano muoversi strisciando sul ventre. Cfr. E.-J. Waschke, šāraṣ, in TWAT VIII, 
475. 

9	 Nel cap. 11 il termine corrispondente, טהור ṭāhôr, riferito agli animali e non alle persone o alle cose che 
essi eventualmente rendano impuri, è utilizzato solo nel sommario del v. 47.

10	 Particolarmente gli animali terrestri. Per quanto riguarda le altre tipologie fanno eccezione, come è 
noto, gli animali alati che, oltre alle 4 zampe ne abbiano un altro paio per saltare (v. 21-22) e gli animali 
šereṣ acquatici che hanno pinne e squame (v. 10). 

11	 Un’eccezione potrebbe essere quella degli animali di cui al v. 20. Cfr. infra p. 11.
12	 Guida dei perplessi, 3.48.
13	 Il nipote di Raši. Cfr. Milgrom, Leviticus, 719.
14	 G. J. Wenham, The Book of Leviticus, NIC OT, Grand Rapids 1979, 168.



GIOorgiO Paxımadı

di quant1 abbia ı] malale. razionalismo di questa teor1a evidente, d solo
DO 1110 di quello della tes1 di Filone, ı] quale rteneva che oli anımali

permess1 OSSEerO quelli che simboleggiano delle virtu, mentfre quelli vietat] OSSEerTrO
simbolo di attegg1ament!1 V1Z10SI1. (os  1’ secondo lui, ı] rum1inante lecito perche S1M-
bolo dell’atteggiamento meditativol> Probabilmente una motivazlione DIU plausibile

quella cultuale: alcun] di quest1 animali, particolarmente ı] malale ed ı] Calle, 110

le Offerte tradizionalmente rservate alle divinita infere16, 1a pratica condannata
anche da alcuni test1 biblici cfr Is 65,4; T17 (1 DIU probabile 61
[= B1 che alcune tradizlioni sacerdotali, particolarmente ı] Codice di Santıta (  ), 10  —

AMMetLtevano la macellazione profana cfr Lv 17,4), imponevano l’immeolazione U _
Artıcol|

sactificale di tutt1 oli anımali da (evidentemente 1n un epoca 1n Cul 10  — 61 GTA

OLa ALLuUata la centralizzazione de]l Santuariıo)18. L’immaolazione di malale avrebbe 4110
15 FILONE, Leggt, 4,116-118

FIRMAGE, Zoology, In AncBD VL, 1152 MILGROM, LEevtLICUS, /15 cita SMITH, Lectures Fhe
Religion of the Nemittes, New 'ork 263-3 eriticando la tes1i sulla A4SE de] fatto che,
’uso eultualean fosse MoOot1vo dell’esclusione, 651 dovrehbbe comprendere anche oli altrı animali,
che S()L110O barımentIı utilizzat! nel culto sactilicale CAaALLALICO Cfr. anche \WENHAM, The Book of Leviticus,
166-167 In realtä, COINEC Dol afferma o1ustamente lo SLTESSO MILGROM, LEVLLCUS, 650, malale escluso
berche anımale offerto divinitä CIONLE, COLILNC tale escluso L1°  - solo dal culto A HWH, Aalla
ecOoNsSsUMAZIONE de] [ 10 bopolo, appunto sulla A4SE de] fatto che tradizioni sacerdotall L1°  - distinguono
’immolazione sactilicale Aa quella brofana, almeno PEI QqUaNLO riguarda oli anımali domestic]l. Da C100

immediatamente l fatto che manglare A maliale significava AVCI breviamente fatto
sacrific10 ad ULla divinita ctonla. Cfr. anche FIRMAGE, Zoology, hid. eriterı A purıta del quadrupedi
S()L110O dunque Aa splegare In QUESTLO modo quello dell’unghia bipartita ad includere bovini, oli
OVIN1 d Caprıni, (e selvaggina), mentftre quello della ruminazlone introdotto PEI escludere
matiale. Cfr. MILGROM, LEVLLCUS, {/55

17 HARTLEY, LEVILCUS, WB A Dallas 1992, ad lac
Per MILGROM, LEevitICUS, z9 hretendeva la centralizzazione de] Santuarıo ET QqUaNTLO riguardava
sacrifici, ecoNsent1Lva la macellazione brofana, H, redattore A P avrebbe Innovato QqUESTO un  n
escludendo la macellazione brofana, OMENTLO In CUu1 Ezechla, la disposizione L1°  - sarebhbe

LIOpDO utopist1ca, essendo limitata al solo A Giuda segulto quando, dopo l’espansioni-
s 1E A (A10s1a, confinı de] 1 dilatarono, DUr In moda effimero, fino comprendere quası l
nord, la legge sarebbe divenuta inapplicabile, D, espressione dell’agenda politico relig10sa dello STESSO
(„10s1a, sarebbe dunque Intervenuto bermettendo A la macellazione brofana, Con quest’after-
mazlione Milegrom, ET S{I1A STESSA ammı1ss10ne, rtltorna ad ULla tes1i O14 SOSTENUTLA Aa Kuenen Wellhausen,

665541 contestabile, dato che, A fatto, bhasata AFSUMEHTUHE silenti0' effett1 L1°  - barla
A macellazioni brofane, solo A rituali sacrificali, quindi QUESTLO solo fatto L1°  - ne che fosse

ne che fosse broibita, SE berö 1 aderisce ad ULla tes1i quale quella A HARAN, Temples and
Temple-Service IM NCIiENT Israel, Oxtord 19”7/758, 1%85-ZÜL, che identifica la legislazione A COINEC quella
bropria de] Santuarıo A Silo, Q, ESSCIC cOos1 precIs1l, 1 MconNnOoscCe che la A centralizza-
zi0Ne In L1°  - s0(8)| 1re (come PENSaAVa Wellhausen) che Qquesta fosse data PEIn che, al C ()11-

trarıo, fosse la legislazione A Santuarıo harticolare In un epoca In CUu1 L1°  - V1 C114 centralizzazione,
che Dol fosse divenuta la legislazione A Santuarıo centralizzato broprio PEI 1EL1' della redazione

A H, 1 DUO PEDNSATIC che la A macellazione Drofana P unıita al fatto, dato ET'
che la CONSUMAZIONE A L10: fosse CSa COIHNULC, fatto straordinario, sienifichi che, realtä,

limitasse la macellazione all’offerta dei sacrifici nel Santuarıo locale, A CUu1 cOostitulva la legislazione

515513

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

di quanti ne abbia il maiale. Il razionalismo di questa teoria è evidente, ed è solo 
un po’ meno scoperto di quello della tesi di Filone, il quale riteneva che gli animali 
permessi fossero quelli che simboleggiano delle virtù, mentre quelli vietati fossero 
simbolo di atteggiamenti viziosi. Così, secondo lui, il ruminante è lecito perché è sim-
bolo dell’atteggiamento meditativo15. Probabilmente una motivazione più plausibile 
è quella cultuale: alcuni di questi animali, particolarmente il maiale ed il cane, erano 
le offerte tradizionalmente riservate alle divinità infere16, e la pratica è condannata 
anche da alcuni testi biblici (cfr. Is 65,4; 66,3.17)17. Ciò è tanto più probabile se si 
pensa che alcune tradizioni sacerdotali, particolarmente il Codice di Santità (H), non 
ammettevano la macellazione profana (cfr. Lv 17,4), ma imponevano l’immolazione 
sacrificale di tutti gli animali da carne (evidentemente in un’epoca in cui non si era an-
cora attuata la centralizzazione del Santuario)18. L’immolazione di un maiale avrebbe 

15	 Filone, Leggi, 4,116-118.
16	 E. Firmage, Zoology, in AncBD VI, 1132. Milgrom, Leviticus, 718 cita W. R. Smith, Lectures on the 

Religion of the Semites, New York 19273, 263-310.596-600, criticando la tesi sulla base del fatto che, se 
l’uso cultuale pagano fosse il motivo dell’esclusione, essa dovrebbe comprendere anche gli altri animali, 
che sono parimenti utilizzati nel culto sacrificale cananeo. Cfr. anche Wenham, The Book of Leviticus, 
166-167. In realtà, come poi afferma giustamente lo stesso Milgrom, Leviticus, 650, il maiale è escluso 
perché è un animale offerto a divinità ctonie, e come tale escluso non solo dal culto di YHWH, ma dalla 
consumazione del suo popolo, appunto sulla base del fatto che tradizioni sacerdotali non distinguono 
l’immolazione sacrificale da quella profana, almeno per quanto riguarda gli animali domestici. Da ciò 
consegue immediatamente il fatto che mangiare carne di maiale significava aver previamente fatto un 
sacrificio ad una divinità ctonia. Cfr. anche Firmage, Zoology, ibid. I criteri di purità dei quadrupedi 
sono dunque da spiegare in questo modo: quello dell’unghia bipartita serve ad includere i bovini, gli 
ovini ed i caprini, (e certa selvaggina), mentre quello della ruminazione è introdotto per escludere il 
maiale. Cfr. Milgrom, Leviticus, 733.

17	 J. E. Hartley, Leviticus, WBC 4, Dallas 1992, ad loc.
18	 Per Milgrom, Leviticus, 29. P pretendeva la centralizzazione del Santuario per quanto riguardava i 

sacrifici, ma consentiva la macellazione profana. H, redattore di P, avrebbe innovato su questo punto, 
escludendo la macellazione profana, in un momento in cui sotto Ezechia, la disposizione non sarebbe 
stata troppo utopistica, essendo limitata al solo regno di Giuda. In seguito quando, dopo l’espansioni-
smo di Giosia, i confini del regno si dilatarono, pur in modo effimero, fino a comprendere quasi tutto il 
nord, la legge sarebbe divenuta inapplicabile. D, espressione dell’agenda politico religiosa dello stesso 
Giosia, sarebbe dunque intervenuto permettendo di nuovo la macellazione profana. Con quest’affer-
mazione Milgrom, per sua stessa ammissione, ritorna ad una tesi già sostenuta da Kuenen e Wellhausen, 
ma essa è contestabile, dato che, di fatto, è basata su un argumentum e silentio: P in effetti non parla 
di macellazioni profane, ma solo di rituali sacrificali, quindi questo solo fatto non prova né che fosse 
permessa né che fosse proibita. Se però si aderisce ad una tesi quale quella di M. Haran, Temples and 
Temple-Service in Ancient Israel, Oxford 1978, 198-201, che identifica la legislazione di P come quella 
propria del Santuario di Silo, o, senza essere così precisi, si riconosce che la mancanza di centralizza-
zione in P non vuol dire (come pensava Wellhausen) che questa fosse data per scontata, ma che, al con-
trario, P fosse la legislazione di un Santuario particolare in un’epoca in cui non vi era centralizzazione, 
e che poi fosse divenuta la legislazione di un Santuario centralizzato proprio per mano della redazione 
di H, si può pensare che la mancanza di macellazione profana in P, unita al fatto, dato per scontato, 
che la consumazione di carne non fosse cosa comune, ma fatto straordinario, significhi che, in realtà, 
P limitasse la macellazione all’offerta dei sacrifici nel Santuario locale, di cui costituiva la legislazione 



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

OS1 implicato V’offerta ad una divinita infera, (8NXY2] evidentemente eschusa dallo yahvi-
S11} Un tro INOt1VO cOoOes1stente CO  — ı] PI1Imo DUO OSSCTEC TOVATLO nell’avversione che
una socleta pastorale sull’allevamento d OV1N1 caprını OV. nel contronti
de] maljalel9. Tuttavla V’esistenza d tabuı cultuali culturali DUO forse spilegare V’ori-
oine dell’esclusione di determinati animali, 10  — della totalita di quelli considerati
impur1: 10  — V1 SOL10 infatti OV! dell’uso cultuale di cavallı, 2S1nN] cammelli, DCI
lo 1110 nelle popolazioni che circondavano ”’antico Israele, tuttavıa anche quest1
rientrano nel UMMECTO degli anımali impurl. Soprattutto peroö tale motivazlone 110  -

sutficiente oiustificare 1a complessa classificazione 1n QqUESTO capitolo de]l
Levitico. Molto pIU verosimilmente 1a risposta deve GSSCTEC collegata di
elezione: oli anımali permess1 SOL10 oli anımali proprIi della pastorizla 1a selvaggina
che loro simile:; DCT ol]i anımali sacrificali 1a cerchia ALLCOTA DIU rlstretta: SO110 soloODTLAN7

410141100 _)
oli anımali domestic|]. Dt 14,2 in1z1a la “{l lista di anımali proibiti CO  - l’affermazione:
«TUU Se1 infatt] popolo CONSACTATLO H\WH TUO Dio HWVWH t1 ha scelto, perche

fossi ı] s {  ( popolo privileglato, fra tutt1 popoli che SOL10 sulla terra> La medesima
conNcezlone 1a Mtrovliamo 1n Es 22 .50: Lv 1,44-45: 2,51-55 OS1 ı] S1stema sacerdo-
tale SA degli anımali impurl proibiti DCI indicare 1a separazlione tra Israele
le tre nazlon] dell’elezione. La (8NXY2] esplicitamente stabilita 1n Lv 0,24-25
( <«1114 VO1 dico: VO1 stess] prenderete de] loro territor10 ed 10 STESSO
lo darö 1n SCS550), una che sti]lla latte miele. IO SOL10 YHWH VOSITO DIio, che
ho distinto VO1 tra popoli. VO1 distinguerete tra quadrupedi purı quelli impurl

tra volatili impurl quelli purı 10  — renderete abominevoli le VOSTITE DEISONC
CO  — quadrupedi CO  — volatili CO  — C100 che str1sc1a s11] suolo che ho distin-

DCI VOol, DCL dichiararlo 1mpuro>». In QqUESTO ı] verbo USAatoOo «distinguere>»
(D9737 habdiD), ermıine eCcN1CO sacerdotale di forte connotazlone teologica. OS1 61
DUO dire che 1a distinzione tra anımali impurl, anımali purı anımali sacrificali, che
SOL10 sottolnsieme degli anımali purl, dotato di Ce caratteristiche (ad esemp10
OSSCTC anımali domestic] 11 difetto) riflette 1a strutturazlone sacerdotale de]

che botrebbe OESSCIC Silo, In QqUaNLO Santuarıo dell’Arca MILGROM, LEVLLCUS, 415
Lv /,11 «(QJuesta ALLCOT A l’istruzione Ul sacrifici0 A cOmMUNlLONE che 1 offre YHWH>», attrı-
buibile P COINEC un ammIissione de] fatto che A manglare la A anımali purı L10:
sacrtilicati. (uesta sarebbe dunque un autorizzazlone alla macellazione brofana, realtä, MILO aVVISO,
l’espressione «che 1 offre YHWH>» semplicemente un’ulteriore specificazione della frase «sacrtifici0
A cComunlone>», introdotta semplicemente MoOot1vo A enfasi, dato che 1 LFrattia della ormula iniıziale
A ULla FOrd  3 effetti, L1°  - lo 1 intende cosl, 1 finisce PEI affermare che la frase brende
considerazione l’esistenza A sacrifici0 A cOmMUNlLONE offerto YHWH>», CSa evidentemente
impossibile nel sacerdotale. KResta Droblema delV’esclusione della macellazione Drofana
H, QUESTLO C ASO 1 DuO forse ACCelitLare l’argomento A Milgrom, OsSs1a che la dell’esclusione
della macellazione hrofana piccola Stato COINEC CGluda, fosse ALLCOT A L1°  - LTOpDO utopistica anche

segulto alla ritorma A Ezechtla.
FIRMAGE, Zoology, 1154 Ma C1 1 botrebbe chiedere berche lo STESSO L10: valga PEI bovini PEI oli
equidi.

514514

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

così implicato l’offerta ad una divinità infera, cosa evidentemente esclusa dallo yahvi-
smo. Un altro motivo coesistente con il primo può essere trovato nell’avversione che 
una società pastorale centrata sull’allevamento di ovini e caprini prova nei confronti 
del maiale19. Tuttavia l’esistenza di tabù cultuali o culturali può forse spiegare l’ori-
gine dell’esclusione di determinati animali, ma non della totalità di quelli considerati 
impuri: non vi sono infatti prove dell’uso cultuale di cavalli, asini o cammelli, per 
lo meno nelle popolazioni che circondavano l’antico Israele, e tuttavia anche questi 
rientrano nel numero degli animali impuri. Soprattutto però tale motivazione non è 
sufficiente a giustificare la complessa classificazione presente in questo capitolo del 
Levitico. Molto più verosimilmente la risposta deve essere collegata al concetto di 
elezione: gli animali permessi sono gli animali propri della pastorizia e la selvaggina 
che è loro simile; per gli animali sacrificali la cerchia è ancora più ristretta: sono solo 
gli animali domestici. Dt 14,2 inizia la sua lista di animali proibiti con l’affermazione: 
«tu sei infatti un popolo consacrato a YHWH tuo Dio e YHWH ti ha scelto, perché 
tu fossi il suo popolo privilegiato, fra tutti i popoli che sono sulla terra». La medesima 
concezione la ritroviamo in Es 22,30; Lv 11,44-45; 22,31-33. Così il sistema sacerdo-
tale usa degli animali impuri o proibiti per indicare la separazione tra Israele e tutte 
le altre nazioni a causa dell’elezione. La cosa è esplicitamente stabilita in Lv 20,24-25 
(H): «ma a voi dico: voi stessi prenderete possesso del loro territorio ed io stesso ve 
lo darò in possesso; una terra che stilla latte e miele. Io sono YHWH vostro Dio, che 
ho distinto voi tra i popoli. E voi distinguerete tra i quadrupedi puri e quelli impuri 
e tra i volatili impuri e quelli puri e non renderete abominevoli le vostre persone 
con i quadrupedi e con i volatili e con tutto ciò che striscia sul suolo e che ho distin-
to per voi, per dichiararlo impuro». In questo testo il verbo usato è «distinguere» 
 termine tecnico sacerdotale di forte connotazione teologica. Così si ,(habdîl הבדיל)
può dire che la distinzione tra animali impuri, animali puri e animali sacrificali, che 
sono un sottoinsieme degli animali puri, dotato di certe caratteristiche (ad esempio 
essere animali domestici senza difetto) riflette la strutturazione sacerdotale del cosmo 

e che potrebbe essere stato Silo, in quanto Santuario dell’Arca. Milgrom, Leviticus, 413 commenta 
Lv 7,11 «Questa è ancora l’istruzione sul sacrificio di comunione che si offre a YHWH», testo attri-
buibile a P, come un’ammissione del fatto che è permesso di mangiare la carne di animali puri non 
sacrificati. Questa sarebbe dunque un’autorizzazione alla macellazione profana. In realtà, a mio avviso, 
l’espressione «che si offre a YHWH» è semplicemente un’ulteriore specificazione della frase «sacrificio 
di comunione», introdotta semplicemente a motivo di enfasi, dato che si tratta della formula iniziale 
di una nuova tôrāh. In effetti, se non lo si intende così, si finisce per affermare che la frase prende in 
considerazione l’esistenza di un sacrificio di comunione «non offerto a YHWH», cosa evidentemente 
impossibile nel contesto sacerdotale. Resta il problema dell’esclusione della macellazione profana in 
H, ma in questo caso si può forse accettare l’argomento di Milgrom, ossia che la norma dell’esclusione 
della macellazione profana in un piccolo Stato come Giuda, fosse ancora non troppo utopistica anche 
in seguito alla riforma di Ezechia.

19	 Firmage, Zoology, 1134. Ma ci si potrebbe chiedere perché lo stesso non valga per i bovini e per gli 
equidi.



GIOorgiO Paxımadı

sulla 1ASEC della teologia dell’elezione di Israele, 10€e dell’Alleanza, 1a CUul influenza
61 estende 10  — solo agli israeliti, anche loro bestiame ed alle loro proprieta,

che anche oli anımali domestic] SO110 sottopostl alla legge de] sabato,
primogenit1 degli israeliti che quelli de] loro bestiame SO110 egualmente di proprieta di
YH\W H20 Per quanto riguarda oli anımali selvatici, ess] SO110 purı 61 conformano
alle caratteristiche di quelli domestic]: ruminare ed VE lo zoccolo diviso. (n 1,29,

sacerdotale, prescrive regime vegetarl1ano DCI tutt1 oli esser] vivent!: (n 75
1a consumazlone della restr1z10n1, MmMENTrE, DCI Lv 11 Israele

deve prendere 1n considerazione le diverse distinzion! ira anımali. H\WH rTCceve 1n
Ssactfi1ci0 una cerchia DIU rstretta di anımali: quelli domestic]. complesso de]l
popoli corrisponde 'OSs1 1a totalita degli animali, acl Israele corrispondono oli anımali
purl, oli un1iC1 che 110  - DPDONSANO problemi all’uso alimentare, mentfre alla sfera C ontribut|

Artıcol|
de]l Santuarıo de] Ssacerdo710 corrispondono oli anımali sacrtificali21. La ONa della
purıta 61 STETUFUrAa OS1 (G)183{° una SO di «SDaZl1O di Ss1curez7za4>»> che SCDara 1a Santıta
dall’impuritä esterna, 'OSs1 (G)1R{5 Israele popolo scelto 1n agli tr1 popoli
perche H\WH LO abitare 1n loro. ecriter1 d selezione degli anımali
purı SO110 basati quelli che la tradcizione religiosa attribuiva aslı anımali sactificali:
DCI quanto riguarda quadrupedi terrestr1, preoccupazlone principale de]l redattore
sacerdotale, oli israeliti 61 NUIFrONO della STESSAa tipologia di bestiame approprliato DCI
l’altare di YHWVWH, anche 1a classificazione degli anımali sacriıficali DIU rlstretta22
La classiıf1cazione de]l volatili, degli anımali aCcquaticı d altrı t1p1 di anımali terrestr1
viene di COMNSCSUCHNZA ed obbedisce ad altrı criter]l, (G)183{° 61 vedra DIU l’idea
di fondo SCINDIEC la STESSA quella di limitare ı] COMNSUMNLO di determinati anımali DCI
sottolineare 1a SCDAratezza di Israele rispetto agli tr1 popoli. ( )ccorre inoltre 1L -

VAUIC che ı] d purıta, almeno DCL quanto riguarda quadrupedi, 61 limita
all’aspetto alimentare L1O1), ad esemp10, loro SO (G)183{° cavalcature, OS1 cavalca-

ImMOoNTLATEe ASINO perfettamente lecito. In generale OCCOLLE OTAre che Ce

specle anımali SO110 dette «impure DCT VO1> (Lv 11,4.5 DASSIM) (G)183{° anche tre

Cir. DOUGLAS, Leviticus Literature, Oxtord ZUOL, 136
71 MILGROM, LEVLLCUS, 122 Cfr. anche NIHAN, The Larns about C'lean and U nclean Anitimals IM Leviticus

and Deuteronomy and their Place IM Fhe FOormation of the Pentateuch, In [)O7ZEMAN SCHMID
SCHWARTZ, The Pentateuch International Perspectives (‚urrent Research, FAT {8, Tübingen

ZULL1, 427
A} FIRMAGE, Zoology, dove, risposta implicita MILGROM, LEevitICUS, {35, brecisa che S()I10O bermess1i L1°  -

solo oli anımali sacrificali, quelli che assomigliano quest], (‚os1 facendo, ragg1unge la splegazlione
A MILGROM, LEVILLCUS, 1{29 La differenza LTa due questione A sfumature: PEI Firmage l’inclusione
della selvaggina l’allargamento A erterio Originarlıamente AaTtLo PEI oli anımali sacrificali (da CUu1

doveva ESSCIC escluso maliale ET otl motivi), mentftre ET Milgrom eriterio PEI
oli anımali L1°  - Aa sacrificlo, berche quella degli anımali sacrificali data PEI ctr. MILGROM,
LEeUvtILICHS, 729) Personalmente hreferisco la splegazlione A Firmage: In orlgine V1 C114 la tradizione reli-
o10SA sugli anımali sacrificali, Dol Aa Qquesta fturono trattı eriterı PEI determinare oli tr1 anımali (e ET
escludere l malale, cOs1 Aa L10}  - offrire sacrtiflei idolatric().

515515

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

sulla base della teologia dell’elezione di Israele, cioè dell’Alleanza, la cui influenza 
si estende non solo agli israeliti, ma anche al loro bestiame ed alle loro proprietà, al 
punto che anche gli animali domestici sono sottoposti alla legge del sabato, e tanto i 
primogeniti degli israeliti che quelli del loro bestiame sono egualmente di proprietà di 
YHWH20. Per quanto riguarda gli animali selvatici, essi sono puri se si conformano 
alle caratteristiche di quelli domestici: ruminare ed avere lo zoccolo diviso. Gn 1,29, 
testo sacerdotale, prescrive un regime vegetariano per tutti gli esseri viventi; Gn 9,3 
permette la consumazione della carne senza restrizioni, mentre, per Lv 11 Israele 
deve prendere in considerazione le diverse distinzioni tra animali. YHWH riceve in 
sacrificio una cerchia ancor più ristretta di animali: quelli domestici. Al complesso dei 
popoli corrisponde così la totalità degli animali, ad Israele corrispondono gli animali 
puri, gli unici che non pongano problemi all’uso alimentare, mentre alla sfera sacra 
del Santuario e del sacerdozio corrispondono gli animali sacrificali21. La zona della 
purità si struttura così come una sorta di «spazio di sicurezza» che separa la santità 
dall’impurità esterna, così come Israele è il popolo scelto in mezzo agli altri popoli 
perché YHWH possa abitare in mezzo a loro. I criteri di selezione degli animali 
puri sono basati su quelli che la tradizione religiosa attribuiva agli animali sacrificali: 
per quanto riguarda i quadrupedi terrestri, preoccupazione principale del redattore 
sacerdotale, gli israeliti si nutrono della stessa tipologia di bestiame appropriato per 
l’altare di YHWH, anche se la classificazione degli animali sacrificali è più ristretta22. 
La classificazione dei volatili, degli animali acquatici e di altri tipi di animali terrestri 
viene di conseguenza ed obbedisce ad altri criteri, come si vedrà più sotto, ma l’idea 
di fondo è sempre la stessa: quella di limitare il consumo di determinati animali per 
sottolineare la separatezza di Israele rispetto agli altri popoli. Occorre inoltre osser-
vare che il concetto di purità, almeno per quanto riguarda i quadrupedi, si limita 
all’aspetto alimentare e non, ad esempio, al loro uso come cavalcature, così cavalca-
re o montare un asino è perfettamente lecito. In generale occorre notare che certe 
specie animali sono dette «impure per voi» (Lv 11,4.5 e passim) come anche altre 

20	 Cfr. M. Douglas, Leviticus as Literature, Oxford 2001, 136.
21	 Milgrom, Leviticus, 722. Cfr. anche C. Nihan, The Laws about Clean and Unclean Animals in Leviticus 

and Deuteronomy and their Place in the Formation of the Pentateuch, in T. B. Dozeman – K. Schmid 
– B. J. Schwartz, The Pentateuch. International Perspectives on Current Research, FAT 78, Tübingen 
2011, 427.

22	 Firmage, Zoology, dove, in risposta implicita a Milgrom, Leviticus, 733, precisa che sono permessi non 
solo gli animali sacrificali, ma quelli che assomigliano a questi. Così facendo, raggiunge la spiegazione 
di Milgrom, Leviticus, 729. La differenza tra i due è questione di sfumature: per Firmage l’inclusione 
della selvaggina è l’allargamento di un criterio originariamente nato per gli animali sacrificali (da cui 
comunque doveva essere escluso il maiale per i noti motivi), mentre per Milgrom il criterio nasce per 
gli animali non da sacrificio, perché quella degli animali sacrificali è data per scontata (cfr. Milgrom, 
Leviticus, 729). Personalmente preferisco la spiegazione di Firmage: in origine vi era la tradizione reli-
giosa sugli animali sacrificali, poi da questa furono tratti i criteri per determinare gli altri animali (e per 
escludere il maiale, così da non offrire sacrifici idolatrici). 



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

SOL10 «un’abominazione DCI VO1> (Lv 1,10.11 DASSIM). solo ı] cadavere ad GSSCTITC

portatore di impurita (Lv 5>> 11,8.24-28), (G)1R{5 lo anche quello degli anımali purı
(Lv 11,5 9-40)

11,1-38 quadrupedi terrestr1
Per quanto riguarda oli anımali terrestr1 V1gONO dunque le seguent! regole: GQUA

drupedi SO110 purı soddisfanno Aass1eme alle caratteristiche d rum1inare inteso 1n
C11SO lato, OS1 1a lepre l’irace rumınano de]l m Oovlmento de]l mMuso) d VE

11112  ® zoccolo bipartito. QÜueste caratteristiche rtiducono oli anımali purı alle specle
domestiche de]l bovini, degli OV1N1 de]l cCaprını ed escludono oli equlnl, rum1inantı
ı] Cul zoccolo 110  - bipartito. Per quanto riguarda 1a selvaggina, oltre al caprını SOL10

purı cervidi. Del quadrupedi impurl VENSONO menzlonat]ı Qquattro;: ı] cammello,ODTLAN7
410141100 _)

l’irace?4 1a lepre, ruminantı 110  - dotati di zOccolo, malale, dotato di zoccolo
bipartito 110  - rum1inante. Dt 14,4-5, forse CO  - SpIrlto 11EC11OÖ Sistemat1co da una

lista di anımali purl, mentfre ı] sacerdotale preferisce dare de]l ecriter]. DY’altronde
1a purıta degli anımali sacrificali doveva OSSCTEC data DCL SCONTATA, dato che, secondo
1a tradizione sacerdotale, oli anımali sacrificali 10  — SO110 OSgELLO di macellazione DIO
fana2>. Evidentemente l’impurita degli tr1ı anımali dev’essere dedotta dalle regole
SUCSDOSTE, DCI Cul risultano impurl certamente tutt1 Carnıvor1. plantigradi SOL10

23 (‚Ont+ra L timpurete selon me lecture theologique, Bih S} 2001) 369 Per Marx oli anımali
«brulicanti> Seres) rendono impurIı al' torse In U: botenzialmente S()L110O vettor A impurıita
berche VELLSOLLO C ()I11 COSEC impure, A C10 Marx c1ita Lv 1,45-44 Lv 22D, la
brima ceitazlione L10}  - approprliata, berche l 41 stabilisce cohlaramente che broblema 1 PONEC quando
’animale questione viene manglato, anche qu1 L1°  - 1 1cCe che l econsumarlo LrasSsmMeTLtLAa un Impurltäa:

semplicemente AaLLO vietato. Pın complesso l C ASO A Lv 22D, che stabilisce che l C O)1I1

anımale «brulicante> rende iImpurl, (OCCOLIIC che In questione ULla Ssintes1i delle
brincipali tonti A impurıita Aa Cul devono asteners1i sacerdoti nell’esercizio de] loro ministero,
dunque intesa COINEC un’allusione O14 sancıte In hrecedenza, In QqUESTO C ASO Lv 1,29-51 Inoltre

Cap appartıene ad H, QqUESTO SLTALO redazionale 1 confinı Lra fäme‘ SegesS L10: S()I10O chlari cetr.
infra, OTLa 34) In alternativa 1 botrebbe PEDNSATC che la In questione riguardi solo sacerdoti

funzione, C100 M1 PDaTc fortemente improbabile. altre eulture de] Vicino rente AÄntico cert1
anımali C 1ALLO considerat! impurIı Aa VIVI, sembra che quest opInlone fosse condivisa (Jumran, dato
che, nel Raotalao del Tempio 46,1-3 1 richiede che oli uccelli obbrobriosi VELSALLO scacclatı recınto
de] JlempIio. Cfr. MESHEL, Food for Thought: SySLCHES of Categorizatton IM Leviticus IT, In 101
2008) 205

24 1race ( Procavia CADENSES), JDW SabDan mammitero plantigrado iilogeneticamente lontano Darente
dell’elefante mortologicamente 4SSal simile alla NOSIra (non pberö roditore), 4SSal
diffuso nel clim! desertici semideserticı dell’Asia oceidentale. s [ 10 habitat preferito S()I10O le fenditure
FOCCLIOSEe OVEe 1ve In colonie A individul. Gili sermıttorı biblici S()L110O t'lmastı colpiti Aalla eontrad-
dizione Lra la S{I1A indole timida luoghi asprı CUu1 1ve Cfr. Dr 30,26:; Sal

25 Cir. s OTa 15 Cfr. Lv 1/,5-/ (H) La selvaggina DUO evidentemente E SCIC macellata modoa
Drofano, anzı L1°  - EvVe ESSCIC offerta sacrificlo, l [ 10 Sal dev’essere CODECITLO (Lv
7,13-14) La tradizione deuteronomistica DIU sviluppata la macellazione hrofana anche
degli anımali Aa sacrifici0 ),evidentemente della centralizzazione de] JTempIio,
che avrehbe ridotto oli Israeliti ad regime quası vegetarl1ano,

516516

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

sono «un’abominazione per voi» (Lv 11,10.11 e passim). È solo il cadavere ad essere 
portatore di impurità (Lv 5,2; 11,8.24-28), come lo è anche quello degli animali puri 
(Lv 11,39-40)23.

11,1-8 I quadrupedi terrestri

Per quanto riguarda gli animali terrestri vigono dunque le seguenti regole: i qua-
drupedi sono puri se soddisfanno assieme alle caratteristiche di ruminare (inteso in 
senso lato, così la lepre e l’irace ruminano a causa del movimento del muso) e di avere 
uno zoccolo bipartito. Queste caratteristiche riducono gli animali puri alle specie 
domestiche dei bovini, degli ovini e dei caprini ed escludono gli equini, ruminanti ma 
il cui zoccolo non è bipartito. Per quanto riguarda la selvaggina, oltre ai caprini sono 
puri i cervidi. Dei quadrupedi impuri ne vengono menzionati quattro: il cammello, 
l’irace24 e la lepre, ruminanti ma non dotati di zoccolo, e il maiale, dotato di zoccolo 
bipartito ma non ruminante. Dt 14,4-5, forse con spirito meno sistematico dà una 
lista di animali puri, mentre il testo sacerdotale preferisce dare dei criteri. D’altronde 
la purità degli animali sacrificali doveva essere data per scontata, dato che, secondo 
la tradizione sacerdotale, gli animali sacrificali non sono oggetto di macellazione pro-
fana25. Evidentemente l’impurità degli altri animali dev’essere dedotta dalle regole 
suesposte, per cui risultano impuri certamente tutti i carnivori. I plantigradi sono 

23	 Contra A. Marx, L’impureté selon P. Une lecture théologique, in Bib 82 (2001) 369. Per Marx gli animali 
«brulicanti» (šereṣ) rendono impuri al tocco, forse in quanto potenzialmente sono vettori di impurità 
perché vengono a contatto con cose impure. A sostegno di ciò Marx cita Lv 11,43-44 e Lv 22,5, ma la 
prima citazione non è appropriata, perché il v. 41 stabilisce chiaramente che il problema si pone quando 
l’animale in questione viene mangiato, e anche qui non si dice che il consumarlo trasmetta un’impurità: 
è semplicemente un atto vietato. Più complesso è il caso di Lv 22,5, che stabilisce che il contatto con 
un animale «brulicante» rende impuri, ma occorre osservare che il testo in questione è una sintesi delle 
principali fonti di impurità da cui devono astenersi i sacerdoti nell’esercizio del loro ministero, e va 
dunque intesa come un’allusione a norme già sancite in precedenza, in questo caso Lv 11,29-31. Inoltre 
il cap. 22 appartiene ad H, e in questo strato redazionale i confini tra ṭāmē’ e šeqeṣ non sono chiari (cfr. 
infra, nota 34). In alternativa si potrebbe pensare che la norma in questione riguardi solo i sacerdoti 
in funzione, ma ciò mi pare fortemente improbabile. In altre culture del Vicino Oriente Antico certi 
animali erano considerati impuri da vivi, e sembra che quest’opinione fosse condivisa a Qumran, dato 
che, nel Rotolo del Tempio 46,1-3 si richiede che gli uccelli obbrobriosi vengano scacciati dal recinto 
del Tempio. Cfr. N. Meshel, Food for Thought: Systems of Categorization in Leviticus 11, in HTR 101 
(2008) 208 e n. 23.

24	 L’irace (Procavia capensis), שפן šāpān è un mammifero plantigrado filogeneticamente lontano parente 
dell’elefante ma morfologicamente assai simile alla nostra marmotta (non è però un roditore), assai 
diffuso nei climi desertici e semidesertici dell’Asia occidentale. Il suo habitat preferito sono le fenditure 
rocciose dove vive in colonie di 20/30 individui. Gli scrittori biblici sono rimasti colpiti dalla contrad-
dizione tra la sua indole timida e i luoghi aspri in cui vive. Cfr. Pr 30,26; Sal 104,18.

25	 Cfr. supra, nota 18. Cfr. Lv 17,3-7 (H). La selvaggina può evidentemente essere macellata in modo 
profano, anzi non deve essere offerta in sacrificio, ma comunque il suo sangue dev’essere coperto (Lv 
17,13-14). La tradizione deuteronomistica è più sviluppata e permette la macellazione profana anche 
degli animali da sacrificio (Dt 12,15.20-24), evidentemente a causa della centralizzazione del Tempio, 
che avrebbe ridotto gli Israeliti ad un regime quasi vegetariano. 



GIOorgiO Paxımadı

annOoveratl] DIU avantı ira oli anımali impurl QqUESTO esclude s1icuramente V’or-
dagli anımali purl, anche anımali 10  — plantigradi che 1a percezlone antıca

considera tali, (G)1R{5 leon{i, leopardıi Canı (1 gatt! 10  — SO110 C1tat] nella Bibbia ebraica,
sarebbero s1icuramente impurl). possibile tuttavlıa chieders] quale S12 ı] IMOt1VvoO

che spinge ’ Autore Citare, ira tutt1 oli anımali che soddisftanno solo ad 11112  ® de]l due
ecriter1 di accettabilita, soltanto queste quattro specıle. ı] dice. «Non 111411-

serete della loro 110  - toccherete 1a loroyDCL Vol1 SAaLTA4LLL1LO Impurl>».
d DCL SE afferma 10  — solo che quest] anımali 10  — SO110 commestibili, che

CO  — la loro dev’essere ev1tato 1n quanto di impurIıta. Secondo
1a cCONcezlonNne generale di laico 10  — proibito di CONTIrarre un impurita, oli
semplicemente 1MpOosto di complere 1n utile determinati r di purificazione.
I} arebbe eccezlone, proibendo laico anche ı] CO  — 1a di
animale appartenente ad una di quesie quatiro specle. Milgrom26 NOtAa ı] problema, C ontribut|

Artıcol|

SSCIVA che Lv 22,8-9 stabilisce che al Ssacerdaoti S12 vietato CONfTIrAarre un impurita
dovuta al CO  — la di animale, (8KY2] di DCI SE 10  — prolbita al laico,
OS1 (G)1R{5 laico 110  - vietato CONTIrarre l’impurita da da cadavere, (8NY2]

Invece prolbita sacerdote (Lv 21,1) Dungque, fortion, laico 110  - DUO GSSCTITC

colpito da una Sanzlone DCL ı] fatto di VT OCCATLO una animale, quando 10  —

lo DCI fatto di VT OCCALO cadavere umano27 ragionamento di Milgrom
implicherebbe dunque che 1a prolbizione 10  — avrebbe reale significato legale,
servirebbe solo sottolineare che l’ingestione della di quest1 anımali che
ı] CO  — 1a loro impurlta. Meshel28, allontanandos]i dall’in-
terpretazione di Milgrom, dell’idea che COCCOLLA leggere ı] letteralmente, (G)1R{5

una VOTAd prescrizione legale, che, di COMNSCZUCHNZYA, 10  — ogn1 impurita derivante da
anımale S12 prolbita laico, solo quella al cammello, all’irace,

alla lepre d malale. Secondo Meshel, QqUESTO risulterebbe fatto che, 1n 1,26-28
ı] CO  — 1a di tro quadrupede bens] portatore di impurIıta; 10  —

tuttavıa vietato CONfTIrAarre quest’impurita, solo prescritto rto di purificazione?2?,
La differenza tra quadrupedi C1tat] al A _/ quelli C1ltat] 76 consliste nel fatto

MILGROM, LEevitICUS, 654
27 La trasgressione 1 broduce, d sanzlonata, quando l laico In A impurıita viene C ()I11 l

Santuarıo C O)1I1 le COSC ), In QqUESTO C ASO la SANzZIONE addirittura baret (V’espressione
del’ehraico postibiblico indica ULla PCDNa nel test1 legislativi, l CUu1 sienificato esatto stugge,

che DuO OESSCIC interpretata COLILNC un esposizlone alla vendetta divina, C O)1I1 relativa civile, DIU
che ULla PCNa A bropriamente detta. Cfr. LIPINSKI, V, LWAT VL, 187) quando L1°  - 1
purifica In debito C ()I11 la modalitä 17,15-16): cftr. MILGROM, LEVILCUS, O54

MESHEL, Food for Thought, 16-2 1/

Per MESHEL, Food for Thought, 218, Lv} dev’essere tradotto (Aw C ()I11 quest1 DOLreEFE ESSCIC cCOoNtamı-
natı>. 51 LFatia evidentemente A ULla traduzione dipendente Aalla S{I1A eseges]1, che quindiı L1°  - accolgo
berche L1°  - letterale, che offre ULla splegazlione Interessante de]

51/517

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

annoverati più avanti tra gli animali impuri (11,27) e questo esclude sicuramente l’or-
so dagli animali puri, ma anche animali non plantigradi ma che la percezione antica 
considera tali, come leoni, leopardi e cani (i gatti non sono citati nella Bibbia ebraica, 
ma sarebbero sicuramente impuri). È possibile tuttavia chiedersi quale sia il motivo 
che spinge l’Autore a citare, tra tutti gli animali che soddisfanno solo ad uno dei due 
criteri di accettabilità, soltanto queste quattro specie. Al v. 8 il testo dice. «Non man-
gerete della loro carne e non toccherete la loro carcassa; per voi saranno impuri». Il 
testo di per sé afferma non solo che questi animali non sono commestibili, ma che il 
contatto con la loro carcassa dev’essere evitato in quanto causa di impurità. Secondo 
la concezione generale di P al laico non è proibito di contrarre un’impurità, ma gli è 
semplicemente imposto di compiere in tempo utile determinati riti di purificazione. 
Il v. 8 farebbe eccezione, proibendo al laico anche il contatto con la carcassa di un 
animale appartenente ad una di queste quattro specie. Milgrom26 nota il problema, 
ma osserva che Lv 22,8-9 stabilisce che ai sacerdoti sia vietato contrarre un’impurità 
dovuta al contatto con la carcassa di un animale, cosa di per sé non proibita al laico, 
così come al laico non è vietato contrarre l’impurità da contatto da cadavere, cosa 
invece proibita al sacerdote (Lv 21,1). Dunque, a fortiori, il laico non può essere 
colpito da una sanzione per il fatto di aver toccato una carcassa animale, quando non 
lo è per il fatto di aver toccato un cadavere umano27. Il ragionamento di Milgrom 
implicherebbe dunque che la proibizione non avrebbe un reale significato legale, ma 
servirebbe solo a sottolineare che tanto l’ingestione della carne di questi animali che 
il contatto con la loro carcassa generano impurità. Meshel28, allontanandosi dall’in-
terpretazione di Milgrom, è dell’idea che occorra leggere il testo letteralmente, come 
una vera prescrizione legale, e che, di conseguenza, non ogni impurità derivante da 
carcassa animale sia proibita al laico, ma solo quella connessa al cammello, all’irace, 
alla lepre ed al maiale. Secondo Meshel, questo risulterebbe dal fatto che, in 11,26-28 
il contatto con la carcassa di un altro quadrupede è bensì portatore di impurità; non 
è tuttavia vietato contrarre quest’impurità, è solo prescritto un rito di purificazione29. 
La differenza tra i quadrupedi citati ai vv. 4-7 e quelli citati al v. 26 consiste nel fatto 

26	 Milgrom, Leviticus, 654.
27	 La trasgressione si produce, ed è sanzionata, quando il laico in stato di impurità viene a contatto con il 

Santuario o con le cose sacre (7,20-21), e in questo caso la sanzione è addirittura il kārēt (l’espressione è 
dell’ebraico postibiblico ma indica una pena presente nei testi legislativi, il cui significato esatto sfugge, 
ma che può essere interpretata come un’esposizione alla vendetta divina, con relativa morte civile, più 
che una pena di morte propriamente detta. Cfr. E. Lipiński, עַם, In TWAT VI, 187) o quando non si 
purifica in tempo debito o con la corretta modalità (17,15-16); cfr. Milgrom, Leviticus, 654.

28	 Meshel, Food for Thought, 216-217.
29	 Per Meshel, Food for Thought, 218, Lv 11,24a dev’essere tradotto «e con questi potrete essere contami-

nati». Si tratta evidentemente di una traduzione dipendente dalla sua esegesi, e che quindi non accolgo 
perché non letterale, ma che comunque offre una spiegazione interessante del testo. 



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

che prımı iILANCANO di ecrter10 di purıta (l’avere l’unghia divisa ı] ruminare, ne]
Aas O de]l maiale), mentfre oli tr1ı iILANCANO di entrambıi: ad esemp10 ı] cavallo l’asino,
che 10  — hanno lo zoccolo diviso 10  — ruminano, anche plantigradi. Per splegare
ı] IMOt1VvoO DCI Cul Drım1 quattro animali, che hanno solo IMOt1VO di impurlta, S1aNO
C1ltat1 DCI LOIMNC, mentfre DCI oli altrı S12 sutficiente ecrter10 generale AVAanNnzZata

l’ipotesi che ess]1 61 PONSANO confine ira le due categorlie di d «1mMDuUuro>»
che, (G)183{° SPCSSO accade, S1ANO0 sentI1t1 (G)183{° «anomali», DCI cert1 aspett1 DIU per1CO-
losi, DPropri0 di questa s1tuazlione liminare?0.

‚912 Gi_i anımali aCcquaticı
Gi_i anımali acquaticı DOSSONO OSSCTC manglatı soddisfanno alle caratteristiche

d VE pinne SQUAUMNE., QÜuesto dunque esclude ognl! specle d molluschi di CTOSTLA-ODTLAN7
410141100 _)

cel, anche l’anguilla, che, notorlamente, 10  — ha SQUaIE visıbili. da OtTAre che
10  — 61 fanno nOom1 d specle di pescCl_, dimostrazione della SCAaLSa dimestichez7za che
o]i Israeliti AVEVALLOÖO nel contronti della delle attıvıta marınare O, forse, anche
della SCAaLSEa pescosıita de] bacino orientale de]l Mediterraneo prima de]l taglio dell’i-
STINO di Suezö31 due ecriter1 riducono le possibilita alimentari quelli che potrebbero
OSSCTC definiti «DeSsCI propriamente detti», Oss1a quesgli anımali che, nell’immagi-
NnAarlıo di popolo 10  — dedito acl attıvıta marıine, d anz] che le vede CO  - DETTLO,
soddistanno le caratteristiche pDIU evident] de]l pescCl. AVAanzata l’ipotesi
che 1a distinzione S12 anche dettata dal di «normale di locomozione»,
COosl, oli anımali terrestr1 camminano, quelli acquatic1 NUOLANO oli uccelli volano:
quelli che 61 COMPOrTaNO 1n modo da travalicare questTe barriere SO110 anormali
dunque «abominevoli»322. Tale intu1zione, forse valida DCI o]i anımali aCcquatic1l, 10  —

DUO OSSCTC assolutizzata: OM 61 notera DIU avantı, 10  — tutt1 oli uccelli acquaticı SO110

SCGES (mancano acl esemp10 l’anatra, 110  - Cltata nella Bibbia l’oca, forse
1n Re ;. le quali 110 112  C coNOsclute nell’antichita), 110  - tutt1 oli uccelli
impurIı SO110 acquaticl, 10  — tutt1 oli anımali «brulicanti>» ($eres) SOL10 impurl.

Quest1 anımali acquaticl, quelli normali che quelli «brulicanti> (Seres), 10  —

SOL10 definiti «1mMDUurl>» (LAme’), «abominevoli>» (Seges)>3. Un problema analogo

Cir. DOUGLAS, Purtty and Danger, London 1966, 55 HAWLEY, The Agenda, 236
51 Cir. MILGROM, LEevitICUS, G60-1
52 MILGROM, LEVILCUS, /ZU, che cita DOUGLAS, Purtty and Danger, DASSIM, DOUGLAS, The Forbidden

Animals IM LEevtLICUS, ISOL 59 1993) 1/ tinuncl1a quest’idea, phreferendo splegare la broibizione
oı1lla IN de] rispetto della 1ta COINEC oli anımali terrestr1 purı POSSONO ESSCIC ecoNsumMatı eliminando

Sall19uc, COSs1 oli anımali acquaticı devono binne SOUAINE, berche altrimenti S()L110O vulnerabili!
L1°  - PDOSSONO difendersi Aalla bhredazione, assomigliando cOos1 aglı esse1! ıumanı inditesi1, COINEC bover]l,
le vedove oli ortanı ( DOUGLAS, The Forhidden Antmals, 22) Francamente L10: tMesco CONVINCerm
della validitä A ULla simile impostazlione: oli esse1! ıumanı L1°  - S()L110O mal definit! SEgeES.

55 Per MILGROM, LEevitICUS, G57-659 le degli anımali denominat! SegesS contamınano solo In-
gerite, mentftre quelle degli anımali fäme‘ contamınano al' dunque, oli anımali SEgeES harados-

515518

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

che i primi mancano di un criterio di purità (l’avere l’unghia divisa o il ruminare, nel 
caso del maiale), mentre gli altri mancano di entrambi: ad esempio il cavallo e l’asino, 
che non hanno lo zoccolo diviso e non ruminano, ma anche i plantigradi. Per spiegare 
il motivo per cui i primi quattro animali, che hanno un solo motivo di impurità, siano 
citati per nome, mentre per gli altri sia sufficiente il criterio generale è stata avanzata 
l’ipotesi che essi si pongano al confine tra le due categorie di «puro» e di «impuro» e 
che, come spesso accade, siano sentiti come «anomali», e per certi aspetti più perico-
losi, proprio a causa di questa situazione liminare30.

11,9-12 Gli animali acquatici 

Gli animali acquatici possono essere mangiati se soddisfanno alle caratteristiche 
di avere pinne e squame. Questo dunque esclude ogni specie di molluschi e di crosta-
cei, ma anche l’anguilla, che, notoriamente, non ha squame visibili. È da notare che 
non si fanno nomi di specie di pesci, a dimostrazione della scarsa dimestichezza che 
gli Israeliti avevano nei confronti della pesca e delle attività marinare o, forse, anche 
della scarsa pescosità del bacino orientale del Mediterraneo prima del taglio dell’i-
stmo di Suez31. I due criteri riducono le possibilità alimentari a quelli che potrebbero 
essere definiti «pesci propriamente detti», ossia a quegli animali che, nell’immagi-
nario di un popolo non dedito ad attività marine, ed anzi che le vede con sospetto, 
soddisfanno a tutte le caratteristiche più evidenti dei pesci. È stata avanzata l’ipotesi 
che la distinzione sia anche dettata dal concetto di «normale mezzo di locomozione», 
così, gli animali terrestri camminano, quelli acquatici nuotano e gli uccelli volano; 
quelli che si comportano in modo da travalicare queste barriere sono anormali e 
dunque «abominevoli»32. Tale intuizione, forse valida per gli animali acquatici, non 
può essere assolutizzata: come si noterà più avanti, non tutti gli uccelli acquatici sono 
šeqeṣ (mancano ad esempio l’anatra, non citata nella Bibbia e l’oca, forse presente 
in 1 Re 5,3 le quali erano comunque conosciute nell’antichità), non tutti gli uccelli 
impuri sono acquatici, e non tutti gli animali «brulicanti» (šereṣ) sono impuri.

Questi animali acquatici, tanto quelli normali che quelli «brulicanti» (šereṣ), non 
sono definiti «impuri» (ṭmē’), ma «abominevoli» (šeqeṣ)33. Un problema analogo a 

30	 Cfr. M. Douglas, Purity and Danger, London 1966, 38 e Hawley, The Agenda, 236. 
31	 Cfr. Milgrom, Leviticus, 660-1.
32	 Milgrom, Leviticus, 720, che cita Douglas, Purity and Danger, passim. M. Douglas, The Forbidden 

Animals in Leviticus, JSOT 59 (1993) 17 rinuncia a quest’idea, preferendo spiegare la proibizione 
sulla base del rispetto della vita: come gli animali terrestri puri possono essere consumati eliminando 
il sangue, così gli animali acquatici devono avere pinne e squame, perché altrimenti sono vulnerabili e 
non possono difendersi dalla predazione, assomigliando così agli esseri umani indifesi, come i poveri, 
le vedove e gli orfani (Douglas, The Forbidden Animals, 22). Francamente non riesco a convincermi 
della validità di una simile impostazione: gli esseri umani non sono mai definiti šeqeṣ. 

33	 Per Milgrom, Leviticus, 657-659 le carcasse degli animali denominati šeqeṣ contaminano solo se in-
gerite, mentre quelle degli animali ṭāmē’ contaminano al contatto, dunque, gli animali šeqeṣ parados-



GIOorgiO Paxımadı

quello rtscontrato nel A _/ dal 11, che ingl1unge di 110  - manglare 1a
degli anımali rite{1uti, appunto, SEGES 10, Oss12 degli anımali acquaticı Drıvi di
pinne SGUaME., da OTAre che questa prolbizione, analoga quella vigente DCL le
quatiro specle anımali de]l 4 10  — ha peroö le STESSE COMNSCZUCHNZE d
vista della purıta, (G)183{° 61 vedra DIU avantı: 61 tratta p1uttosto di una trasgressione
della Legge. Aji 41 -47) 1a medesima prolbizione estesa tutt1 oli anımali Seres
terrestr1?4. La motivazlione di QqUESTO 110  - DCI nulla chiara. Da lato, OM

OSSEeTVATtTO OD  9 oli anımali aCcquaticı 10  — dovevano OSSCTEC della dieta normale
degli israeliti, C, SOPFrattutto, 10  — dovevano far de]l loro normale ambiente di
vita, DCT Cul le regole di purıta delle loro dovevano GSSCTEC superflue?5, U _

Artıcol|
ITrO DUO OSSCTEC utile ı] di «11 ECZZO di locomozione>» CSDOSTO OD oli anımali
acquaticı NUOTLANO CO  - le pinne SOL10 copert1 di SGUaINE; quelli che 10  — hanno pinne 4110SQUaINE 110  - 61 1LEUOVO110 1n modo «normale>» DCL ı] loro ambiente, dunque 10  —

DOSSONO OSSCTEC manglatı perche hanno una caratteristica «Jiminare>», COMMNEC, DCI tr1
motivI1, ı] cammello, l’irace, 1a lepre d ı] malale: SOL10 Cas] limite ira due categorIle.
1,15-19 Gi_i uccelli

Per quanto riguarda oli uccelli, ı] 10  — da ecrter10 generale, 61 limita
ornire elenco di specıle SEGES (anche 1n QqUESTO Aas O ı] 110  - utilizza ı] ter-

mine fAme’), probabilmente considerato esaust1vo36, DPropri0 dell’assenza di
crlter10 generale. Dato che ’elenco comprende numeros1i nOom1 di ditficile 10  —

salmente, S()L110O «cultically PDUIC» (bid. 656) MESHEL, Food for Thought, 214, berö sottolinea che,
effetti, L1°  - parla esplicitamente dell’impuritä degli anımali In questione, che dunque 1 PTESECHN-
terehbe COINEC un asserzlone indimostrata A Milgrom. Preferisco PENSATEC, C011 HAWLEY, The Agenda,
2359 che la brospettiva de] sulla broibizione alimentare L10}  - sulla cOomMuUNICAZIONE A
impurIlta, Per Meshel l’ingestione A anımale SEgeES sarehbe semplicemente ULla trasgressione della
legge, che brovocherebbe eventualmente la necessita A sacrifici0 NAUIE hattda't ET decontaminare l
Santuarıo che L1°  - avrebbe CO  Z s1ulla purıta della PEISONA,

54 Cir. HAWLEY, The Agenda, 239 Esistono dunque anımali purı che devono ESSCIC abominatl, che
L10}  - dänno impurıita chi IN mangla; manglarli costitulsce berö ULla trasgress1One, COINEC

detto Prova A QqUESTO appunto l fatto che 1,29-50 elenca ILO anımali Seres che S()L110O definiti
{Üme , menftftre oli altrı Seres S()I10O soltanto SEGES, semplicemente broibita la CONSUMAZIONE (vv41
42), le degli Seres che S()I110O fÄMme’, rendono impurIı al ( MILGROM, LEevitICUS, 657) [ M
PEI SE L1°  - stabilito divieto A Consumazlone, COLILC Invece ET maliale oli altrı anımali A CUu1 al

D-[/: S6 5() DUO OESSCIC considerato implicito, OPPDUFe, DIu semplicemente 1 DuO che 1 LFratia
A top1 atfıni, dunque la tentazlone A manglarli L10: doveva ESSCIC frequente. La distinzione L1°  -

berö CeOerentementTte ın l Levitico: PEI (Lv 20,25 mangilando anımali impurIı (äme’)
C1 1 rende abominevoli (YDW 50S Pi) Cfr. HAWLEYVY, The Agenda, /4() (QÜuesto cambiamento A
terminologia rende possibile identificare 45-44 COINEC sviluppi posterl0r dovulti ad redattore H,
dato che In ess1 l verbo FW 50S H l verbo vcale H S()L110O SINONIML. Cfr. MILGROM, LEVILCUS, 95

5 (‚osa che Invece L1°  - C114 delle LLO specıle del 29-53U, che, PEI quello che 1 DUuO capıre DUr nell’incer-
della terminologia, S()I10O tutti anımaletti cheVESSCIC ben bresent1 In ULla C ASa israelita d

Cul corplVben cadere nelle hentole elle MNserve d’acqua.,
PETER-GONTESSE, LeEvitique 1-16, (Jeneve 1995, 154

519519

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

quello riscontrato nei vv. 4-7 è posto dal v. 11, che ingiunge di non mangiare la carne 
degli animali ritenuti, appunto, šeqeṣ al v. 10, ossia degli animali acquatici privi di 
pinne e squame. È da notare che questa proibizione, analoga a quella vigente per le 
quattro specie animali dei vv. 4-7, non ha però le stesse conseguenze dal punto di 
vista della purità, come si vedrà più avanti: si tratta piuttosto di una trasgressione 
della Legge. Ai vv. 41-42 la medesima proibizione è estesa a tutti gli animali šereṣ 
terrestri34. La motivazione di tutto questo non è per nulla chiara. Da un lato, come 
osservato sopra, gli animali acquatici non dovevano essere parte della dieta normale 
degli israeliti, e, soprattutto, non dovevano far parte del loro normale ambiente di 
vita, per cui le regole di purità delle loro carcasse dovevano essere superflue35, dall’al-
tro può essere utile il concetto di «mezzo di locomozione» esposto sopra: gli animali 
acquatici nuotano con le pinne e sono coperti di squame; quelli che non hanno pinne 
e squame non si muovono in modo «normale» per il loro ambiente, dunque non 
possono essere mangiati perché hanno una caratteristica «liminare», come, per altri 
motivi, il cammello, l’irace, la lepre ed il maiale: sono casi limite tra due categorie. 

11,13-19 Gli uccelli

Per quanto riguarda gli uccelli, il testo non dà un criterio generale, ma si limita 
a fornire un elenco di specie šeqeṣ (anche in questo caso il testo non utilizza il ter-
mine ṭmē’), probabilmente considerato esaustivo36, proprio a causa dell’assenza di 
un criterio generale. Dato che l’elenco comprende numerosi nomi di difficile se non 

salmente, sono «cultically pure» (ibid., 656). Meshel, Food for Thought, 214, però sottolinea che, in 
effetti, il testo non parla esplicitamente dell’impurità degli animali in questione, che dunque si presen-
terebbe come un’asserzione indimostrata di Milgrom. Preferisco pensare, con Hawley, The Agenda, 
239 e n. 29 che la prospettiva del testo verta sulla proibizione alimentare e non sulla comunicazione di 
impurità. Per Meshel l’ingestione di un animale šeqeṣ sarebbe semplicemente una trasgressione della 
legge, che provocherebbe eventualmente la necessità di un sacrificio חטאת ḥaṭṭā’t per decontaminare il 
Santuario ma che non avrebbe conseguenze sulla purità della persona.

34	 Cfr. Hawley, The Agenda, 239. Esistono dunque animali puri che devono essere abominati, ma che 
non dànno impurità a chi li mangia; il mangiarli costituisce però comunque una trasgressione, come 
detto sopra. Prova di questo è appunto il fatto che 11,29-30 elenca otto animali šereṣ che sono definiti 
ṭāmē’, mentre gli altri šereṣ sono soltanto šeqeṣ, e ne è semplicemente proibita la consumazione (vv.41-
42), le carcasse degli šereṣ che sono ṭāmē’, e rendono impuri al contatto (Milgrom, Leviticus, 657). Di 
per sé non è stabilito un divieto di consumazione, come è invece per il maiale e gli altri animali di cui ai 
vv. 5-7; esso può essere considerato implicito, oppure, più semplicemente si può osservare che si tratta 
di topi e affini, dunque la tentazione di mangiarli non doveva essere frequente. La distinzione non è 
però coerentemente osservata in tutto il Levitico: per H (Lv 20,25) mangiando animali impuri (ṭāmē’) 
ci si rende abominevoli (שקץ ŠQṢ Pi). Cfr. Hawley, The Agenda, 240 n. 33. Questo cambiamento di 
terminologia rende possibile identificare i vv. 43-44 come sviluppi posteriori dovuti ad un redattore H, 
dato che in essi il verbo שקץ ŠQṢ Pi e il verbo טמא ṬM’ Pi sono sinonimi. Cfr. Milgrom, Leviticus, 695.

35	 Cosa che invece non era delle otto specie dei vv. 29-30, che, per quello che si può capire pur nell’incer-
tezza della terminologia, sono tutti animaletti che potevano essere ben presenti in una casa israelita ed 
i cui corpi potevano ben cadere nelle pentole o nelle riserve d’acqua.

36	 R. Péter-Contesse, Lévitique 1-16, Genève 1993, 184.



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

impossibile identificazione, 110  - facile comprendere ı] INOt1VO di queste esclusion|.
Sembrerehbe di capıre che nella lista S1aNO0 inclusi oli uccelli da preda CO  — abitudi-
nı1 necrofaghe cert] uccelli acquaticl. Ne] AasO de]l Drım1 C100 61 DUO splegare CO  - ı]
fatto che le loro abitudini alimentari I rendono impur1: 61 NUIFTrONO di anımali UCCIS1
11 che VENSANO previamente dissanguati di Car SNEC., Pı ditficile determinare
Vesclusione de]l secondi. OMmMe visto, ’anomalia de]l di locomozione (nuotano
volano) 10  — sutficiente spiegarla C, SOPprattutto 10  — temat1ızzata dal menfre
nel AasO de]l pescCI 61 alluıde esplicitamente acl RNa (le pinne). Inoltre oli uccelli
quaticı 110  - sembrano OSSCTEC C1tat] (G)1R{5 categoria D inftramme77ati ad tr1
anımali 10  — aCcquaticl, OM la Clvetta l’assiolo. Nemmeno l’alimentazione sembra

criter10 dirimente: 1a C1cogna infatt] OnnNlıvora talora necrofaga, oli alron] d
ı] OLINOLAUaL SO110 ittiofagi mentfre ı] C12NO (posto che S12 QUESTO ’animale definitoODTLAN7

410141100 _)
CO  — ı] LOMNEC insemet: potrebbe OSSCTEC u12  ® strig1de) 10  — lo , la folaga
che peroö potrebbe anche OSSCTC avvoltol0) lo solo parzlalmente:; ’incertezza
che on 1n imer1to all’identificazione degli uccelli elencati 1n quest1 impedisce d

ipotes1 basate una qualche verosimiglianza. 51 DUO solo dire che proba-
bilmente 61 tratta di uccelli che, DCL qualche IMOt1VvoO legato alla loro alimentazione
loro COMPOrTaMENTO, SUusC1Itavano repulsione. Anche DCI quest]1 anımali vige ı] divieto
d manglare, mentfre le loro 10  — SOL10 dette impure.
1,20-25 Gi_i artropodi alatı

IMOt1VvoO dell’anormalita de]l di locomozione potrebbe Invece OSSCTEC effet
t1vamente all’origine della proibizione degli artropodi: hanno le ali, devono VE

due DEC; hanno pIU di due, da C100 1a curlosa ftormulazione «CAMMINANO
almeno) quatiro Za DC», SO110 anomali dunque abominevoliji. I} crlter10 dato al
21 ha evidentemente lo ODO di escludere dal OVCTO degli anımali prolbiti quelle
Oocuste che cost1tulvano alimento di fortuna, tradizionale della cultura pastorale
or1ginarla degli Israeliti27. Anche quest]1 anımali 10  — SO110 definiti Aäme’, SCGES. 51
DUO ulteriormente OtfAare che di DCI SE al 20-25 10  — 61 dice esplicitamente che
proibita l’ingestione. QÜuesto DUO GSSCTITC semplicemente implicato dal fatto che al
21-727) 61 elencano oli anımali di questa categoria che, avendo le I9) ALLe saltare,
SOL10 aAMMess] OM cibo, OPDUIC 61 DUO DENSAIC che 110  - S12 prolbito mangiarli DEL
ch  E, essendo SPDCSSO anımali minuscoli, 10  — improbabile inghiottirli accidentalmen-

La OS1 redatta eviterebbe, insomma, di dover offrire sacrificio DCT 1a
trasgressione DCT VT inger1to IMOsSCerNO de] V1INO.

11,24-26 Le COMNSCZUCHNZE DCL l’impuritäa: quadrupedi terrestri
1n analisi 61 DONSONO al CEeNTfTrTro de]l capitolo 11 ed Insieme ADTONO ı] secondo

versantfe di y () Vengono presi 1n considerazione oli anımali eschus] applicando

57 Cir. MILGROM, LEevitICUS, O66

50520

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

impossibile identificazione, non è facile comprendere il motivo di queste esclusioni. 
Sembrerebbe di capire che nella lista siano inclusi gli uccelli da preda e con abitudi-
ni necrofaghe e certi uccelli acquatici. Nel caso dei primi ciò si può spiegare con il 
fatto che le loro abitudini alimentari li rendono impuri: si nutrono di animali uccisi 
senza che vengano previamente dissanguati o di carogne. Più difficile è determinare 
l’esclusione dei secondi. Come visto, l’anomalia del mezzo di locomozione (nuotano e 
volano) non è sufficiente a spiegarla e, soprattutto non è tematizzata dal testo, mentre 
nel caso dei pesci si allude esplicitamente ad essa (le pinne). Inoltre gli uccelli ac-
quatici non sembrano essere citati come categoria a parte, ma inframmezzati ad altri 
animali non acquatici, come la civetta e l’assiolo. Nemmeno l’alimentazione sembra 
un criterio dirimente: la cicogna è infatti onnivora e talora necrofaga, gli aironi ed 
il cormorano sono ittiofagi mentre il cigno (posto che sia questo l’animale definito 
con il nome תנשמת tinšemet; ma potrebbe essere uno strigide) non lo è, e la folaga 
(che però potrebbe anche essere un avvoltoio) lo è solo parzialmente; l’incertezza 
che regna in merito all’identificazione degli uccelli elencati in questi vv. impedisce di 
proporre ipotesi basate su una qualche verosimiglianza. Si può solo dire che proba-
bilmente si tratta di uccelli che, per qualche motivo legato alla loro alimentazione o al 
loro comportamento, suscitavano repulsione. Anche per questi animali vige il divieto 
di mangiare, mentre le loro carcasse non sono dette impure. 

11,20-23 Gli artropodi alati

Il motivo dell’anormalità del mezzo di locomozione potrebbe invece essere effet-
tivamente all’origine della proibizione degli artropodi: se hanno le ali, devono avere 
due zampe; se ne hanno più di due, da ciò la curiosa formulazione «camminano su 
(almeno) quattro zampe», sono anomali e dunque abominevoli. Il criterio dato al v. 
21 ha evidentemente lo scopo di escludere dal novero degli animali proibiti quelle 
locuste che costituivano un alimento di fortuna, tradizionale della cultura pastorale 
originaria degli Israeliti37. Anche questi animali non sono definiti ṭmē’, ma šeqeṣ. Si 
può ulteriormente notare che di per sé ai vv. 20-23 non si dice esplicitamente che è 
proibita l’ingestione. Questo può essere semplicemente implicato dal fatto che ai vv. 
21-22 si elencano gli animali di questa categoria che, avendo le zampe atte a saltare, 
sono ammessi come cibo, oppure si può pensare che non sia proibito mangiarli per-
ché, essendo spesso animali minuscoli, non è improbabile inghiottirli accidentalmen-
te. La norma così redatta eviterebbe, insomma, di dover offrire un sacrificio per la 
trasgressione per aver ingerito un moscerino del vino. 

11,24-26 Le conseguenze per l’impurità: i quadrupedi terrestri

I vv. in analisi si pongono al centro del capitolo 11 ed insieme aprono il secondo 
versante di esso. Vengono presi in considerazione gli animali esclusi applicando i 

37	 Cfr. Milgrom, Leviticus, 666. 



GIOorgiO Paxımadı

ecriter1 presentatı al 2b-8, Oss1a rum1inantı che 10  — hanno lo zoccolo bipartito
OPDUIC ol]i anımali che 110  - hanno lo zoccolo bipartito 110  - rumıinano. Le CAarOSNC
di quest1 anımali contamınano DCIy ı] DUO OSSCTC DIU 1110

profondo: VENSONO semplicemente toccatl, 61 CONTITAES una contamınazlone che 61
esqurisce CO  — ı] DAssSarc de] («fino alla sera»), Invece VENSONO trasportatl,
al DAassarc de] OCCOLLE agglungere ı] Jlavaggio delle vest125. Dato che questa
categorla appartengOonNO tutt1 srandi anımali da sO1I14 cavalli, asınl, cammelli), di
SO COINUNEC nell’economia (particolarmente l’asino) 110  - purl, l’ipotesi di doverne
trasportare 1a 110  - GTA semplicemente eOrıca. Alcuni DPDENSANO che anche ne]
Aas O d semplice CO  - 1a dell’animale impuro le abluzioni dovessero U _

Artıcol|
OSSCTC implicate, (G)183{° DULC, 25 debba OSSCTEC implicato lavaggio de]l OTIDO oltre

quello, esplicitamente stabilito, delle vest122 La (8NY2] possibile, 112  C 10  —

direttamente affermata4t0 4110
1,27-28 Le COMNSCSUCHNZEC DCT l’impurita: «plantigradi»

introducono un’ulteriore categorla di anımali: quelli che, 110  - essendo dotati
di ZzOCCcoli, cCaMMINANO «sulle loro plante>». Evidentemente 1n questa categorla 10  — 61
classificano «plantigradi» nel 11S5O moderno de] termine, semplicemente quegli
anımali che 10  — hanno 11112  ® zoccolo COTINCO cammınanNnO cuscinett141 In questa
categorla rMentrano evidentemente anche alcuni anımali ira quelli C1ltat] 1n preceden-
Z che «rumiınano> (O sembrano farlo), 10  — hanno ZOCCOlji, quali ı] cammello,
l’irace 1a lepre cfr 4  ), qu1 1a caratteristica di «rum1inare>» viene INCSSa,
abbracciando OS1 tutt1 oli altrı quadrupedi 110  - dotati di 7zoccolji. Ome visto, VC11-

SONO OS1 eschlus] Orsl, elini, canıdıi CC  C Chi (010(0] trasporta le loro subisce
le medesime COMNSCSUCHNZEC viste al 24-25, essendo obbligato al lavaggio delle vest].

1,29-50 Le COMNSCSUCHNZEC DCT l’impurita: oli anımali SErES impurl
Ome DCL oli uccelli, anche DCI QquUESTO t1DO di anımali Seres 110  - viene dato

ecrter10 d classificazione una lista di esclusione che, apparentemente, riguarda
una serle di bestiole, roditori saurl, probabilmente perche caratter1zzat] fatto di

PETER-GONTESSE, LEvitique 1-16, 186
Cir. MILGROM, LEVLLCUS, 667, C ()I11 un applicazione della regola rabbinica YIEENOKL ad LO Per
dimostrare quest’implicazione, Milerom brende ad esemp10 Lv CCC., In CUu1 ’abluzione 1

SCINDIE al lavaggio delle vestl, quel capitolo 1 LFratia delle impurıita sessuali, le due
COSC L1°  - devono E SCIC assımilate. Per affermare la necessita anche dell’abluzione de]s c1ita Lv
1/,15 22,6 DprImo riguarda l medesimo CASO qu1 al quello A colul che mangıla la

A anımale commestibile naturalmente, 1 LFattia A appartenenTte alla LIAa-
dizione H, che botrebbe AVCI Ivisto la regola rendendola DIU SCVECIA, mentftre l secondo, che appartıene
SCIHNDIE ad d OMette l lavagg10 delle vestl, ULla A SOMMATILO delle varle specıle A impurıita C,
verosimilmente, dev’essere inteso COLILC richlamo gener1cC0 all’obbligo dei rıt1ı A burificazione.,
Cosl1, CONLYA Milgrom, PETER-GONTESSE, LEvitique 1-16, 186

41 PETER-GONTESSE, LEvitique 1-16, 157

5l521

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

criteri presentati ai vv. 2b-8, ossia i ruminanti che non hanno lo zoccolo bipartito 
oppure gli animali che non hanno lo zoccolo bipartito ma non ruminano. Le carogne 
di questi animali contaminano per contatto, ma il contatto può essere più o meno 
profondo: se vengono semplicemente toccati, si contrae una contaminazione che si 
esaurisce con il passare del tempo («fino alla sera»), se invece vengono trasportati, 
al passare del tempo occorre aggiungere il lavaggio delle vesti38. Dato che a questa 
categoria appartengono tutti i grandi animali da soma (cavalli, asini, cammelli), di 
uso comune nell’economia (particolarmente l’asino) ma non puri, l’ipotesi di doverne 
trasportare la carcassa non era semplicemente teorica. Alcuni pensano che anche nel 
caso di semplice contatto con la carcassa dell’animale impuro le abluzioni dovessero 
essere implicate, come pure, al v. 25 debba essere implicato il lavaggio del corpo oltre 
a quello, esplicitamente stabilito, delle vesti39. La cosa è possibile, ma comunque non 
è direttamente affermata40. 

11,27-28 Le conseguenze per l’impurità: i «plantigradi»

I vv. introducono un’ulteriore categoria di animali: quelli che, non essendo dotati 
di zoccoli, camminano «sulle loro piante». Evidentemente in questa categoria non si 
classificano i «plantigradi» nel senso moderno del termine, ma semplicemente quegli 
animali che non hanno uno zoccolo corneo ma camminano su cuscinetti41. In questa 
categoria rientrano evidentemente anche alcuni animali tra quelli citati in preceden-
za, che «ruminano» (o sembrano farlo), ma non hanno zoccoli, quali il cammello, 
l’irace e la lepre (cfr. vv. 4-6), ma qui la caratteristica di «ruminare» viene omessa, 
abbracciando così tutti gli altri quadrupedi non dotati di zoccoli. Come visto, ven-
gono così esclusi orsi, felini, canidi ecc. Chi tocca o trasporta le loro carcasse subisce 
le medesime conseguenze viste ai vv. 24-25, essendo obbligato al lavaggio delle vesti.

11,29-30 Le conseguenze per l’impurità: gli animali šereṣ impuri

Come per gli uccelli, anche per questo tipo di animali šereṣ non viene dato un 
criterio di classificazione ma una lista di esclusione che, apparentemente, riguarda 
una serie di bestiole, roditori e sauri, probabilmente perché caratterizzati dal fatto di 

38	 Péter-Contesse, Lévitique 1-16, 186.
39	 Cfr. Milgrom, Leviticus, 667, con un’applicazione della regola rabbinica a minori ad maiorem. Per 

dimostrare quest’implicazione, Milgrom prende ad esempio Lv 15,5-13 ecc., in cui l’abluzione si ac-
compagna sempre al lavaggio delle vesti, ma in quel capitolo si tratta delle impurità sessuali, e le due 
cose non devono essere assimilate. Per affermare la necessità anche dell’abluzione del corpo, cita Lv 
17,15 e 22,6. Il primo testo riguarda il medesimo caso qui trattato al v. 40: quello di colui che mangia la 
carcassa di un animale commestibile morto naturalmente, ma si tratta di un testo appartenente alla tra-
dizione H, che potrebbe aver rivisto la regola rendendola più severa, mentre il secondo, che appartiene 
sempre ad H ed omette il lavaggio delle vesti, è una sorta di sommario delle varie specie di impurità e, 
verosimilmente, dev’essere inteso come un richiamo generico all’obbligo dei riti di purificazione. 

40	 Così, contra Milgrom, Péter-Contesse, Lévitique 1-16, 186.
41	 Péter-Contesse, Lévitique 1-16, 187. 



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

INuOVvers] strisclando s11] Ventfre (O dando quest’impressione), DUL essendo dotati d
zampette*2, Anche 1n QquUESTO Aas O l’identificazione delle varle specle molto SPCSSO
dubbia C, 1n alcuni cCasl, decisamente impossibile. In modo abbastanza sorprendente

serpentI 10  — VENSONO C1tat] 1n questa lista, SO110 3084  C compresIi nel ecrter10
dato al 41-42: C1 61 DUO quindi chiedere perche nel 1n S1aNO C1tat] DIO
DI0 quest]1 animali, dato che 1a lista, differenza di quella degli uccelli, 10  — eschu-
S1V9. Una distinzione consliste nel fatto che quest] anımali SO110 definiti fäme’, mentfre

quelli copert1 dal ecrter10 generale SO110 definiti «un’abominazione>» (Seges):; Drım1
DOL1, da mort], hanno COMNSCSUCNZE sulla purıta delle DEISONC delle USC che VENSONO

CO  — 1a loroymentfre de]l secondi 61 precisa che 110  - devono GSSCTEC

mangılatı, DCI quanto riguarda ı] loro SIALEMS di purıta 10  — 61 dice nulla, anche S
evidentemente, devono GSSCTITC rcompresıi nella definizione de] 44 QÜuesto peroöODTLAN7

410141100 _)
forse frutto della rielaborazione redazionale, secondo 1a quale 1a categorla di «abom!i-
nazlone>» quella di «impurita>» 61 sovrappongono®?. Tuttavia questa distinzione 10  —

sutficiente DCI comprendere ı] INOt1VO della lista. Dato che seguent!
della caslstica riguardante oli Oggett1 le tserve d’acqua d SO domestico, 61

potrebbe DENSAIC che quest] anımaletti S1aNO0 fatt] OSSgETLLO di disposizioni particolari
perche SOL10 quelli che 61 IFTOVAaNO frequentemente tra le 11UCa di casatt

1,51-58 en anımalı «Drulicanti» LINMDUNL: brocedure dı DUrifiCAZION E
Gi_i anımaletti presi 1n considerazione nel 29-5() definiti Iaüme D, da mort]

LECA41NO un impurita particolarmente violenta, che, differenza di quella derivata dalle
de]l srandi anımali d Cul al 24-28, 61 comunıica 10  — solo alle DEISONC CO  —

Cul VENSONO le loro anche alle CUOSC, particolarmente aglı
gettl di SO domestico. Quest’impurita CNCIA una caslstica mMiInNuUzZ10sa CONTLFOVETISA,;
che distingue 1n DPI1MO luogo quegli Oggettl di SO domestico che 110  - SO110 implicati
nell’alimentazione, dagli alimentari dagli Oggettl che SOL10 implicati nella loro CO11-

servazlone preparazlone. DrIm1 Oggett1 SOL10 abiti, CODErtE contenitorI1, sandali,
ceinture d tr1 ACCessor1ı di pelle, mobilio altrı strument]1 di lavoro fatt] d legno.
Per ess]1 prevista ’abluzione l’impurita fino alla SCTAa rec1plent1 di terraCcottfa 10  —

DOSSONO Invece GSSCTEC purificati, devono GSSCTEC distrutti: tale regola peroö SOS
ad alcune condizioni, di 10  — immediata Comprenslone. L’animale deve

A Cir.s OTLa

45 Secondo MILGROM, LEevitICUS, 686-687, probabile che In questione S14 Aa attribuirsi alla IELAaLLO

redazionale
44 Cir. \WENHAM, The Book of Leviticus, L/8: (‚os]1 anche KEIL, Bihlischer (LOommMmentar her das Ite

Testament, 1L, LEevtitICHS, Numert Un DeuteronOHMum, Leipzig 1862, 369
45 Non dunque soltanto ULla semplice COLILNC erroneamente afferma DEIANA, LEevtttco, Milano

Z005, 140, L1°  - tenendo della distinzione Lra fäme’e SEGES. La L10: impura Aan
solo SEgeS.

5272522

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

muoversi strisciando sul ventre (o dando quest’impressione), pur essendo dotati di 
zampette42. Anche in questo caso l’identificazione delle varie specie è molto spesso 
dubbia e, in alcuni casi, decisamente impossibile. In modo abbastanza sorprendente 
i serpenti non vengono citati in questa lista, ma sono comunque compresi nel criterio 
dato ai vv. 41-42; ci si può quindi chiedere perché nel testo in esame siano citati pro-
prio questi animali, dato che la lista, a differenza di quella degli uccelli, non è esclu-
siva. Una distinzione consiste nel fatto che questi animali sono definiti ṭmē’, mentre 
quelli coperti dal criterio generale sono definiti «un’abominazione» (šeqeṣ); i primi 
poi, da morti, hanno conseguenze sulla purità delle persone e delle cose che vengono 
a contatto con la loro carcassa, mentre dei secondi si precisa che non devono essere 
mangiati, ma per quanto riguarda il loro status di purità non si dice nulla, anche se, 
evidentemente, devono essere ricompresi nella definizione del v. 44. Questo è però 
forse frutto della rielaborazione redazionale, secondo la quale la categoria di «abomi-
nazione» e quella di «impurità» si sovrappongono43. Tuttavia questa distinzione non 
è sufficiente per comprendere il motivo della lista. Dato che i vv. seguenti (31-38) 
trattano della casistica riguardante gli oggetti e le riserve d’acqua di uso domestico, si 
potrebbe pensare che questi animaletti siano fatti oggetto di disposizioni particolari 
perché sono quelli che si trovano frequentemente tra le mura di casa44. 

11,31-38 Gli animali «brulicanti» impuri: procedure di purificazione

Gli animaletti presi in considerazione nei vv. 29-30 e definiti ṭmē’45, da morti 
recano un’impurità particolarmente violenta, che, a differenza di quella derivata dalle 
carcasse dei grandi animali di cui ai vv. 24-28, si comunica non solo alle persone con 
cui vengono a contatto le loro carcasse ma anche alle cose, particolarmente agli og-
getti di uso domestico. Quest’impurità genera una casistica minuziosa e controversa, 
che distingue in primo luogo quegli oggetti di uso domestico che non sono implicati 
nell’alimentazione, dagli alimentari e dagli oggetti che sono implicati nella loro con-
servazione o preparazione. I primi oggetti sono abiti, coperte o contenitori, sandali, 
cinture ed altri accessori di pelle, mobilio e altri strumenti di lavoro fatti di legno. 
Per essi è prevista l’abluzione e l’impurità fino alla sera. I recipienti di terracotta non 
possono invece essere purificati, ma devono essere distrutti; tale regola è però sog-
getta ad alcune condizioni, di non immediata comprensione. L’animale morto deve 

42	 Cfr. supra, nota 8.
43	 Secondo Milgrom, Leviticus, 686-687, è probabile che il v. in questione sia da attribuirsi alla mano 

redazionale H. 
44	 Cfr. Wenham, The Book of Leviticus, 178; Così anche C. F. Keil, Biblischer Commentar über das Alte 

Testament, II, 2: Leviticus, Numeri und Deuteronomium, Leipzig 1862, 369. 
45	 Non dunque soltanto una semplice mosca, come erroneamente afferma G. Deiana, Levitico, Milano 

2005, 140, non tenendo conto della distinzione tra ṭāmē’e šeqeṣ. La mosca non è impura da morta, è 
solo šeqeṣ. 



GIOorgiO Paxımadı

cadere dentro ı] recıplente 1n questlone; 1a precisazlione aul CONTENUTO fa capıre che
ı] 11 ad VAdSsSO pIienNO, 110  - 61 dice peroö che (8KY2] accade ı] VAdSsO VUOTO
I} 37 ormula una regola generale che include anche Vas] vuotl, 10  — stabilisce
esplicitamente l’obbligo di romperli, dato che, nella {{l tormulazione gener1ca KW

Anisce DCT riterirsi 110  - solo agli Oggett1 di ceramı1ca, anche quelli di tro
terlale metallo, pletra, legno). Tale obbligo, C& solo DCT manufatti di ceramı1ca,
DUO forse venıre dedotto dalla SUCCESSIVA prescrizione che impone di FOMNMDECIC ı] forno
di ceramıca che 61 1E LIrOVvVare 1n di impurlta, 1a (8NXY2] 11  C esta
110  - chiara. Probabilmente meglio DENSAIC che ı] desider] evIitare ı]
ira cibo ’animale che l’impuritä de] recıplente S12 tale da obbligare alla U _

Artıcol|
{{l distruzione solo y () plenO di materiale commestibile. (Quest’interpretazione
sembrerebbe contermata da quanto viene detto al 54, Cul 11SO peroö disputato. 4110plausibile che 5 () debba GSSCTITC inteso (G)183{° ulteriore precisazlione di quanto affer
IMAatfOo precedente46: ı] cibo diventa impuro solo mescolato CO  - QqUuUa, mentfre
diviene impuro ogn1 liquido 1n y5() CONTENUTO Ne questa l’interpretazione o1usta,

che cibo 10  — ALICOTLA mescolato CO  — ({ (ad esemp10 della farina)
110  - diviene impuro 1n segulto CO  — 1a dell’animaletto. L’acqua (0
un’altra SOSTANZAa liquida) svolge OS1 ruolo d mediatore dell’impuritä, (G)1R{5 svolge
quello di mediatore della purıta nel varl rıt1 di abluzione47. Ne peroö 10  — diviene IMDU-

ı] cibo, assurdo DENSAIC che divenga iImpuro ı] recıplente che lo contlenet8 Ome
peroö splegare che al b > ı] reciplente S12 detto impuro qualora 1E CO  —

l’animaletto essendo VUuOTO, dato che C100 10  — accade, 1n ASSCH2ZA di QqUuUag, QUAN-
do 5 () pleno” La ditficoltä superabile pensando che S12 PreOCCUPDALO 10  —

della purıta de]l rec1plent], di quella de] Cibo che, appunto, prescriva una

Con Kası, Noth, Elliger tr1 Cfr. MILGROM, LEVLLCUS, O78
4A / MILGROM, LEevitICUS, O79

(‚os] („ERSTENBERGER, Das Äryitte Buch Mose: LEVLLCUS, ALD G, (röttingen 1995, 145 MILGROM,
LEeUvtILICHS, 679 amMmMeLTte che quest Interpretazione quella che da meglio de] LEeNOTE verbale de]
' V1 1 OPPDONEC affermando LE, fosse o1usta, consegulirebbe che C1bo L1°  - viene 1ESO

Impuro dentro recıplente iImpuro, CSa PEI Iu1 ceontraddetta Milgrom berö
L10}  - 1 rende broprio de] fatto che l bb L1°  - parla A recıplent1 DUOLL, A recıplent1 DIENT:
affermato che C10 che ess1] C O)1I1 CLSOLNO diventa impuro, che C10 avviene solo
econdizione che tale S14 mescolata ad addirittura S14 liquida. tre parole, l L1°  -

contempla l C ASO de] recıplente V UG  - O, che viene Invece al Quest’ultimo afferma solo
l’impuritä dell’oggetto fatto A materlale qualsiasi, dunque la ceramıca. D’obbligo A-

riguarda solo l FANNÄY A Ceramı1ca: AaSsOo A LerFTaCOtLLAaV Eeve ESSCIC anch’esso? silenzi10
de] apTIC due possibilitä: dev’essere COINEC desecritto al 32, dev’essere COLILNC l
FANNÜY. (e anche la possibilitä che ale silenzi10 implichi l fatto che la procedura adottata dev’essere
diversificata seconda de] materlale: A ceramıca dev’esserenaltriment! dev’essere lavato L1°  -

DIU fino alla SC1A MILO AVVISO la soluzione DIU naturale la prima: l recıplente dev’essere
solo bleno A materlale commestibile mescolato C ()I11 In ASSCIIZa A L1°  - diventa Impuro,
SE vu  n lavato Impuro fino alla SC1A Lv 15,12 brevede che recıplente A Lerracorttia OCCALO
dallo Zab S14 infranto: 1 LFatia A C ASO diverso Aa QqUESTO l’impuritä dello Zab molto DIU virulenta.

5375523

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

cadere dentro il recipiente in questione; la precisazione sul contenuto fa capire che 
il testo pensa ad un vaso pieno, non si dice però che cosa accade se il vaso è vuoto. 
Il v. 35 formula una regola generale che include anche i vasi vuoti, ma non stabilisce 
esplicitamente l’obbligo di romperli, dato che, nella sua formulazione generica essa 
finisce per riferirsi non solo agli oggetti di ceramica, ma anche a quelli di altro ma-
teriale (metallo, pietra, legno). Tale obbligo, certo solo per i manufatti di ceramica, 
può forse venire dedotto dalla successiva prescrizione che impone di rompere il forno 
di ceramica che si venga a trovare in stato di impurità, ma la cosa comunque resta 
non chiara. Probabilmente è meglio pensare che il testo desideri evitare il contatto 
tra il cibo e l’animale morto e che l’impurità del recipiente sia tale da obbligare alla 
sua distruzione solo se esso è pieno di materiale commestibile. Quest’interpretazione 
sembrerebbe confermata da quanto viene detto al v. 34, il cui senso è però disputato. 
È plausibile che esso debba essere inteso come ulteriore precisazione di quanto affer-
mato al v. precedente46: il cibo diventa impuro solo se è mescolato con acqua, mentre 
diviene impuro ogni liquido in esso contenuto. Se questa è l’interpretazione giusta, 
ne consegue che un cibo non ancora mescolato con acqua (ad esempio della farina) 
non diviene impuro in seguito al contatto con la carcassa dell’animaletto. L’acqua (o 
un’altra sostanza liquida) svolge così il ruolo di mediatore dell’impurità, come svolge 
quello di mediatore della purità nei vari riti di abluzione47. Se però non diviene impu-
ro il cibo, è assurdo pensare che divenga impuro il recipiente che lo contiene48. Come 
però spiegare che al v. 35 il recipiente sia detto impuro qualora venga a contatto con 
l’animaletto morto essendo vuoto, dato che ciò non accade, in assenza di acqua, quan-
do esso è pieno? La difficoltà è superabile pensando che il testo sia preoccupato non 
tanto della purità dei recipienti, ma di quella del cibo e che, appunto, prescriva una 

46	 Con Raši, Noth, Elliger e altri. Cfr. Milgrom, Leviticus, 678. 
47	 Milgrom, Leviticus, 679.
48	 Così E. S. Gerstenberger, Das dritte Buch Mose: Leviticus, ATD 6, Göttingen 1993, 143. Milgrom, 

Leviticus, 679 ammette che quest’interpretazione è quella che dà meglio conto del tenore verbale del 
testo, ma vi si oppone affermando che, se fosse giusta, ne conseguirebbe che un cibo non viene reso 
impuro se posto secco dentro un recipiente impuro, cosa per lui contraddetta dal v. 33. Milgrom però 
non si rende conto proprio del fatto che il v. 33 non parla di recipienti vuoti, ma di recipienti pieni: 
affermato che tutto ciò che essi contengono diventa impuro, il testo prosegue che ciò avviene solo a 
condizione che tale sostanza sia mescolata ad acqua o addirittura sia liquida. In altre parole, il testo non 
contempla il caso del recipiente vuoto, che viene invece trattato al v. 35. Quest’ultimo v. afferma solo 
l’impurità dell’oggetto fatto di un materiale qualsiasi, compresa dunque la ceramica. L’obbligo di rottu-
ra riguarda solo il tannûr di ceramica; il vaso di terracotta vuoto deve essere rotto anch’esso? Il silenzio 
del testo apre a due possibilità: o dev’essere trattato come descritto al v. 32, o dev’essere rotto come il 
tannûr. C’è anche la possibilità che tale silenzio implichi il fatto che la procedura adottata dev’essere 
diversificata a seconda del materiale: se è di ceramica dev’essere rotto, altrimenti dev’essere lavato e non 
più usato fino alla sera. A mio avviso la soluzione più naturale è la prima: il recipiente dev’essere rotto 
solo se è pieno di materiale commestibile mescolato con acqua; in assenza di acqua non diventa impuro. 
Se vuoto, va lavato e resta impuro fino alla sera. Lv 15,12 prevede che il recipiente di terracotta toccato 
dallo zāb sia infranto; si tratta di un caso diverso da questo e l’impurità dello zāb è molto più virulenta.



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

procedura diversificata DCT reclplent1 plen1 vuot]: nel DPI1MO CAdsU, al 535
54, diventano impurl solo ı] loro CONTENUTO divenuto anch’esso iImpuro
della dell’acqua, dato che l’animale 110  - viene diretto CO  —

ı] rec1plente, CO  — ı] s { 1  ( CONTENUTO che, 1n ASSCHZA di QqUuUa, 110  - diventa impuro
dunque 10  — media 1a {{l impurıta reciplente: nel secondo CAdsU, al 55,

l’animaletto viene diretto CO  — ı] rec1ıplente, diventandone 1n C& C11S50O

ı] CONTENUTO, C, 10  — essendo cibo, trasmette QUESTO un impurita 11110 virulenta, che
110  - implica 1a distruzione de]l recıplente STESSO forse) solo 1a {{l abluzione4?9. Un
Aas O particolare quello de]l «forno>» de]l «fornello>. Mentre 10  — chiara 1a forma
de] secondo OSSELLO, che 3084  C doveva OSSCTEC utensile da cucina, utilizzato
probabilmente DCI CUOCETEC de] c1ibj iness1 dentro una pentola, ı] DPI1MO tro 10  —

che ı] FANNUÜF, ı] forno da Danc Camnpana fatto di terracotta, 'OSs1 COINUNEC 0gg1ODTLAN7
410141100 _)

1n ı] VICINO orlente. La legislazione riguardo radicale: devono OSSCTC distrutt].
Per mitigare 1a cattıva impressione che una tale legge a, OCCOLLE che 1a “{l

1n pratica 110  - doveva GSSCTITC DIU complicata COSLOSA della distruzione di
qualungue altro utensile d ceramıca. ( 61 DUO chiedere tuttavıa 1a motivazlone DCI
Cul 1a (8KY2] viene 1n tal modo specificata. Penso che RNa risieda ne] fatto che quest]
Oggettl, DCT 1a loro contormazione (SONO costrult! 1n <o] C  O fAissati nel Suol10),
110  - DOSSONO OSSCTC immers1 nell’acqua, (G)1R{5 Invece prescrive ı] 3250 36, che
esclude l’impurita delle fonti delle Clsterne d’acqua, pIU che GSSCTITC dovuto valore
purificatorio dell’acqua stessa»t, che, OM visto, mediatrice di impurıita che d
purificazione, sottende probabilmente un necess1ita di t1DO pratico: 1n clima (G)1R{5

quello palestinese C1 61 DUO permettere d perdere una olara d’acqua, 10  — un intera
cisterna?2, DCI 110  - parlare DO1 dell’assurditäa d turare L0)  O DCI In Ot1VO che C1

linea teor1ca, C1 1 botrebbe chiedere: che CSa succede allora CAbo PUIO, umido ID[ viene
Immesso In recıplente Impuro de] fatto che, In precedenza, V1 caduto anımaletto
(pol, evidentemente MmOossao)? Una risposta probabile botrebbe ESSCIC QUESTa; L10: succede nulla, DET-
che l C1bo umido) che cOomMuUNICA l’impuritä L1°  - l recıplen La dunque potrebbe L1°  -
alcun effetto pratico L1°  - In CASO quel recıplente L1°  - botrebbe E SCIC utilizzato PEI CONTLENECTE,
PTCDaATFaTE SeIviIre de] C1bo che, COINEC NOTO, dev’essere CONSUMALO In luogo PUIO
SE fosse cOos1 C100 implicherebbe, Lra l’altro, che oli altrı UQLC {1 nomnatı nel 5), cCompresi 'ası A
LerFTaCOTtiLAa vuot]l, devono subire quest’abluzione. MILGROM, LEVILCUS, 679, riconduce la regola al fatto
che ess1 ftanno C ()I11 l erreno dunque sarebbero SOttomessi alla regola rabbinica che
C100 che inglobato nel erreno L1°  - suscettibile A impurIlta; Aa C10 deriva la necessIita A dichiararlı
esplicitamente impurIı A are disposizioni mer1to all’eliminazione A tale impurIita, La considera-
zi0Ne coglie ne] X1UStO ET QqUaNLO riguarda la motivazlione ul ima della regola, OsSs1a che oli Oggett1 In
questione ftanno C ()I11 l erreno S  , la generalizzazione rabbinica O14
vigore all’epoca della redazione A QqUESTO' In ASSCIIZa A altrı argoment], anacron1ısSmO.

öl (‚os] KEIL, Leviticus. Per MILGROM, LEevitICUS, 680, l MoOot1vo Invece simile quello che PIOVOCa la
distruzione de] FANNÄr DOZZI ceisterne fanno UN1CO C ()I11 l erreno La eritica che 1 DuO sollevare

la medesima: la splegazlione rabbinica anacronistica.
ö52 PETER-GONTESSE, LEviLLGUE, 159

524524

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

procedura diversificata per i recipienti pieni o vuoti: nel primo caso, trattato ai vv. 33-
34, diventano impuri solo se il loro contenuto è divenuto anch’esso impuro a causa 
della presenza dell’acqua, dato che l’animale morto non viene a diretto contatto con 
il recipiente, ma con il suo contenuto che, in assenza di acqua, non diventa impuro 
e dunque non media la sua impurità al recipiente; nel secondo caso, trattato al v. 35, 
l’animaletto viene a diretto contatto con il recipiente, diventandone in un certo senso 
il contenuto, e, non essendo cibo, trasmette a questo un’impurità meno virulenta, che 
non implica la distruzione del recipiente stesso ma (forse) solo la sua abluzione49. Un 
caso particolare è quello del «forno» o del «fornello». Mentre non è chiara la forma 
del secondo oggetto, che comunque doveva essere un utensile da cucina, utilizzato 
probabilmente per cuocere dei cibi messi dentro una pentola, il primo altro non è 
che il tannûr, il forno da pane a campana fatto di terracotta, così comune ancor oggi 
in tutto il vicino oriente. La legislazione a riguardo è radicale: devono essere distrutti. 
Per mitigare la cattiva impressione che una tale legge dà, occorre osservare che la sua 
messa in pratica non doveva essere più complicata o costosa della distruzione di un 
qualunque altro utensile di ceramica. Ci si può chiedere tuttavia la motivazione per 
cui la cosa viene in tal modo specificata. Penso che essa risieda nel fatto che questi 
oggetti, per la loro conformazione (sono costruiti in un sol pezzo e fissati nel suolo), 
non possono essere immersi nell’acqua, come invece prescrive il v. 3250. Il v. 36, che 
esclude l’impurità delle fonti e delle cisterne d’acqua, più che essere dovuto al valore 
purificatorio dell’acqua stessa51, che, come visto, è tanto mediatrice di impurità che di 
purificazione, sottende probabilmente una necessità di tipo pratico: in un clima come 
quello palestinese ci si può permettere di perdere una giara d’acqua, ma non un’intera 
cisterna52, per non parlare poi dell’assurdità di turare un pozzo per il motivo che ci 

49	 In linea teorica, ci si potrebbe chiedere: che cosa succede allora se un cibo puro, umido o no, viene 
immesso in un recipiente impuro a causa del fatto che, in precedenza, vi è caduto un animaletto morto 
(poi, evidentemente rimosso)? Una risposta probabile potrebbe essere questa: non succede nulla, per-
ché è il cibo (umido) che comunica l’impurità e non il recipiente. La norma dunque potrebbe non avere 
alcun effetto pratico se non in un caso: quel recipiente non potrebbe essere utilizzato per contenere, 
preparare e servire del cibo sacro, che, come noto, dev’essere consumato in luogo puro. 

50	 Se fosse così ciò implicherebbe, tra l’altro, che gli altri oggetti nominati nel v. 35, compresi i vasi di 
terracotta vuoti, devono subire quest’abluzione. Milgrom, Leviticus, 679, riconduce la regola al fatto 
che essi fanno corpo con il terreno sottostante e dunque sarebbero sottomessi alla regola rabbinica che 
ciò che è inglobato nel terreno non è suscettibile di impurità; da ciò deriva la necessità di dichiararli 
esplicitamente impuri e di dare disposizioni in merito all’eliminazione di tale impurità. La considera-
zione coglie nel giusto per quanto riguarda la motivazione ultima della regola, ossia che gli oggetti in 
questione fanno corpo con il terreno sottostante, ma il supporre la generalizzazione rabbinica già in 
vigore all’epoca della redazione di questo testo, in assenza di altri argomenti, è un anacronismo. 

51	 Così Keil, Leviticus. Per Milgrom, Leviticus, 680, il motivo è invece simile a quello che provoca la 
distruzione del tannûr: pozzi e cisterne fanno corpo unico con il terreno. La critica che si può sollevare 
è la medesima: la spiegazione rabbinica è anacronistica.

52	 Péter-Contesse, Lévitique, 189.



GIOorgiO Paxımadı

dentro topolino d un lucertola. 53/-55 prendono 1n
considerazione lo SEAEMS di purıta della SEINENTE da sem1inaglone: ı] fatto che 10  — 61
parli di reclplent1 indica probabilmente che 61 STA pensando alla SEINENTE raccolta nel
oranal. La soluzione de]l AasO un’applicazione della regola enunclata al 35-54

sem1 SO110 asc1lutt] 110  - accade nulla, ess] SO110 stat1ı mescolati CO  - QqUuUa, 10€e
SOL10 stat1ı prelevati oranalo ed in1zlata una procedura volta trasformarlıi 1n cibo,
allora divengono impurl. Anche 1n QqUESTO AasO 1a legge ha una motivazlione di t1DO
pratico, ad evitare che topolino 1n oranalo renda inutilizzabile 1a
rserva di 11O, provocando OS1 una Ccarest1a DCL 1a famiglia.
1,59-42 Impurita PrOovocCata dagli anımali purı Ssintes1 conclusiva U _

Artıcol|
39-40 prendono 1n considerazione l’ultimo Aas O possibile: quello 1n Cul

DIOVOCAIC l’impurita 1a di u12  ® degli anımali commestibili?4. Evidentemente 4110
ı] Aas O 1n questlone sottende l’idea che quest1 anımali S1aNO0 mmort] 1n modo 1ImproprIi0,
Oss1a ı] relativo spargimento de]l SaNSUC, (G)1R{5 DO1 precisera Lv 1/7,5-/ Lv
17/,15 DCT quanto riguarda 1a selvaggina, ODDULC mort] di naturale < branati
da una era (Lv 17,15 In tutt1 quest]1 CAS] le SO110 portatrıcı di un impurita
che 61 comun1ica chi viene CO  — Ka La legislazione riguardo simile
quella riguardante oli anımali che iILANCANO di entrambi ecriter] ftondamentali (rumi-
1Aarec d l’unghia fessa, 27-28 semplice una contamına-
zione che 61 esqgurlisce CO  — DAssSarc de] m (vV 39), manglarne d trasportarne
1a richiedono 1n DIU ı] lavaggio delle vest] v 40) Inoltre 61 agg1i1unge ı] Aas O

della cOoNsumaAazlonNe alimentare dell’animale improprlamente (8]  O; QqUESTO S1CU-
Framentfe dovuto fatto che, mentfre l’impuritä innata della degli tr1ı anımali
escludeva di DCI SE 1a consumazlone, quella acqulsıita propria di questa fattispecie
avrebbe DOTUTO delle perplessitä: ’animale DULO da V1VO anche da 111OL-

C macellato 1n modo approprIiato, OCCOILE definire esplicitamente che, qualora
questa caratteristica 1E INANCAIC, 61 CHCIA un impurita?>. (1 stabilito, 61 potreb-

ö5 (‚os] PETER-GONTESSE, LEviILUE, 159 MILGROM, LEVLLCUS, O81 ricollega anche QqUESTO fatto alla regola
rabbinica secondo la quale C100 che blantato L1°  - DUO divenire iImpuro, IFE COINEC detto
5 probabile che QqUESTO S14 anacron1ısSmO.

54 La disposizione apPaTIec In CONLITASTO C ()I11 QqUaNLO affermato In I4 cetr. MILGROM, LEVLLCUS, ad [0C.), Ove
contamınare S()I110O solo le degli anımali iImpurl, ancorche domestici (ad oli asın1), SOpTraLt-

C ()I11 { ,24;, Ove l STIASSO A anımale PUTFo naturalmente chranato DuO ESSCIC utilizzato
PEI qualunquen LrraNNE quello alimentare, evidentemente CONLrFrarre impurIta, (Questa C ()11-
traddizione DUuO ESSCIC spilegata affermando che 39-4) S1AN0 derivati Aa IDERE  - sviluppo redazionale
posterlore., Cfr. MILGROM, LEVILCUS, 093 -694

ö59 Cir. PETER-CONTESSE LEviILUE, 1892-190U; MILGROM, LEVLLLCUS, 681 Iuttavlia A ET SE quest Impurltä
L10}  - esclude la Consumazlone, semplicemente C ()I11 SE l’obbligo A svolgere oli approprliatı rt1
A burificazione., Soltanto sacerdoti L1°  - PDOSSONNO manglare A anımali purı L1°  - mortı bropriamente:
cr Lv 225 «(QJuanto ad anımale naturalmente sbranato, L1°  - IN mangerd, COSs1 Aa cCOoNtamı-
narsı C ()I11 essS1I>». CCOrre fare dunque ULla distinzione Lra diventare iImpurl, CSa A PEI SE L1°  - vlietata

5325525

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

è annegato dentro un topolino di campagna o una lucertola. I vv. 37-38 prendono in 
considerazione lo status di purità della semente da seminagione; il fatto che non si 
parli di recipienti indica probabilmente che si sta pensando alla semente raccolta nei 
granai. La soluzione del caso è un’applicazione della regola enunciata ai vv. 33-34: se 
i semi sono asciutti non accade nulla, ma se essi sono stati mescolati con acqua, cioè 
sono stati prelevati dal granaio ed è iniziata una procedura volta a trasformarli in cibo, 
allora divengono impuri. Anche in questo caso la legge ha una motivazione di tipo 
pratico, ad evitare che un topolino morto in un granaio renda inutilizzabile tutta la 
riserva di grano, provocando così una carestia per tutta la famiglia53.

11,39-42 Impurità provocata dagli animali puri e sintesi conclusiva

I vv. 39-40 prendono in considerazione l’ultimo caso possibile: quello in cui a 
provocare l’impurità è la carcassa di uno degli animali commestibili54. Evidentemente 
il caso in questione sottende l’idea che questi animali siano morti in modo improprio, 
ossia senza il relativo spargimento del sangue, come poi preciserà Lv 17,3-7 e Lv 
17,13-14 per quanto riguarda la selvaggina, oppure morti di morte naturale o sbranati 
da una fiera (Lv 17,15). In tutti questi casi le carcasse sono portatrici di un’impurità 
che si comunica a chi viene a contatto con esse. La legislazione a riguardo è simile a 
quella riguardante gli animali che mancano di entrambi i criteri fondamentali (rumi-
nare ed avere l’unghia fessa, vv. 27-28): il semplice contatto comporta una contamina-
zione che si esaurisce con il passare del tempo (v. 39), il mangiarne ed il trasportarne 
la carcassa richiedono in più il lavaggio delle vesti (v. 40). Inoltre si aggiunge il caso 
della consumazione alimentare dell’animale impropriamente morto; questo è sicu-
ramente dovuto al fatto che, mentre l’impurità innata della carne degli altri animali 
escludeva di per sé la consumazione, quella acquisita propria di questa fattispecie 
avrebbe potuto generare delle perplessità: se l’animale è puro da vivo e anche da mor-
to, se macellato in modo appropriato, occorre definire esplicitamente che, qualora 
questa caratteristica venga a mancare, si genera un’impurità55. Ciò stabilito, si potreb-

53	 Così Péter-Contesse, Lévitique, 189. Milgrom, Leviticus, 681 ricollega anche questo fatto alla regola 
rabbinica secondo la quale tutto ciò che è piantato a terra non può divenire impuro, ma, come detto 
sopra, è probabile che questo sia un anacronismo.

54	 La disposizione appare in contrasto con quanto affermato in 5,2 (cfr. Milgrom, Leviticus, ad loc.), dove 
a contaminare sono solo le carcasse degli animali impuri, ancorché domestici (ad es. gli asini), e soprat-
tutto con 7,24, dove il grasso di un animale puro morto naturalmente o sbranato può essere utilizzato 
per qualunque scopo, tranne quello alimentare, evidentemente senza contrarre impurità. Questa con-
traddizione può essere spiegata affermando che i vv. 39-40 siano derivati da uno sviluppo redazionale 
posteriore. Cfr. Milgrom, Leviticus, 693-694.

55	 Cfr. Péter-Contesse Lévitique, 189-190; Milgrom, Leviticus, 681. Tuttavia di per sé quest’impurità 
non esclude la consumazione, ma semplicemente porta con sé l’obbligo di svolgere gli appropriati riti 
di purificazione. Soltanto i sacerdoti non possono mangiare di animali puri non morti propriamente: 
cfr Lv 22,8: «Quanto ad un animale morto naturalmente o sbranato, non li mangerà, così da contami-
narsi con essi». Occorre fare dunque una distinzione tra il diventare impuri, cosa di per sé non vietata 



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

be DO1 DENSAIC che, nel AasO di utilizzo alimentare della CarOSNA, ı] S12 DIU
intenso che, di CONSCSUCNZA, S12 necessarla anche un’abluzione de]l OLDO,; QqUESTO
tuttavıa 10  — detto esplicitamente 10  — probabile che S12 considerata implicita.

41-4) concludono questa trattazlione CO  — una regola generale riguardante tutt1 oli
anımali «brulicanti>» ($CVES) terrestr1 dandone una definizione COINUNE SO110 tutt1 oli
anımali che cCaMMINANO s11] ventre, che, striscliando s11] suolo, cammınNAanNnO CO  — quat-
LTrO DIU DE Gili anımali SEeres SOL10 divisı 1n tre categorIe, seconda dell’ambiente
1n Cul VIVONO: quelli aCcquaticı (vv 9-10), quelli at] (vv 21-24 quelli terrestr]1. Nelle
prime due categorle esistono specle commestibili che specle 10  — commestibili
1a distinzione ira questTe rTamıte crlter10 generale, menfre 1n questa
categorl1a, che comprende evidentemente tutt1 rettili, piccoli roditori, oli insett1
oli tr1ı artropodi terrestrI1, SO110 alcun] che SOL10 impurl contaminantı,ODTLAN7

410141100 _)
data una lista al 29-50, mentfre tutt1 oli altrı SO110 definiti «un’abominazione>»

($CGES) 10  — acdatta alla cOoNsumaAazlonNe alimentare che, DCL se, 10  — ha COMNSCSUCNZA
d vista dell’impuritäa.

1,45-4 / Sintes] teologica Anale
Proprio ı] fatto che questa distinzione OS1 sfumata ira anımali SCFVES purl, ImpU-

I8l SCGES S12 completamente ignorata partıre 45, che considera equivalente
’essere iImpuro ’essere abominevole, indica chiaramente 1a di una 114110

redazionale SUCCESSIVA che ha inquadrato materlale legislativo precedente>6, Tale
11Aa11OÖ chiaramente identificabile CO  — quella de]l redattori de]l «codice di Santıta> ( ))

partıre dalla loro «firma teologica>»: ı] ritornello «V] santihicherete SAUretfe santı, DECL
ch 10 SOL10 SantOo>», al 45 cfr Lv 8,2,.4.50; 19,5.4 e DASSIM, eCC.) t1D1CO
d questa particolare tracdizione sacerdotale che, differenza della tracdizione CONTE-
nutfa 1n buona de] Libro dell’Esodo nel capitoli de] LevIitico finora analizza-
t1, considera che, ALra VersSO l’osservanza della legge, Israele ad GSSCTEC Santo,
mentfre questa prospettiva ASSENTE nel ESTO de]l test1 sacerdotali, nel quali 1a qualifica

talora inevitabile, COINEC ad esemp10 l’impuritä nel sessuale A 12>,18 d altrı numerosı CSı
che coinvolgono oli stessi sacerdoti 21,2-3) d l divieto A CONLrarre un ImpurIitä, che riguarda
cerdaoti numerosı CAasl, COLILC quello In analisi, anche 21,1.4 CC  ® ctr. MESHEL, Food for Thought,
215) Nel DprImo CASO l sacrifici0 PEI la trasgressione dev’essere offerto PEI fatto A AVCI LFASCUTrAaTLO
incolpevolmente Mt A purificazione; nel secondo C ASO viene offerto PEI l fatto SLTESSO A AVCI CONLITALLO
l’impuritä, evidentemente In modoa L1°  - colpevole.
MILGROM, LEVILCUS, G84 Riguardo al Droblema dei rapportI LÜa Lv 11 Dt 14, MILGROM, LEVLLCUS,
698-704 sostlene che Dt S14 ULla Ssintes1i A A Lv L1, Mentre NIHAN, The Laws, 415 hreferisce PEDNSATC
che entrambe le tradizioni derivino Aa ULla legislazione loro anterore. QUESTLO C ASO C1 sarebbe

DrImo stadio redazionale che avrebbe agg1unto alla legislazione antıca la distinzione LÜa ealn FW
(NIHAN, The Laws, 413), che sarebbe lo SLTATLO P Dol Inser1to Aa nella S{I1A revisione, est1mo-
nlata daji 43-46 (‚os] anche MESHEL, Food for Thougcht, 209 MESHEL, Pure, ImpDure, Permitted,
Prohihited: Study of CLasstfication SYSLCHES IM P, In SCHWARTZ Al  n Perspectives Purtty and
Purtfication IM Fhe Bible, LHB/OTLS 4/4, New York-London ZU08,

526526

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

be poi pensare che, nel caso di un utilizzo alimentare della carogna, il contatto sia più 
intenso e che, di conseguenza, sia necessaria anche un’abluzione del corpo; questo 
tuttavia non è detto esplicitamente e non è probabile che sia considerata implicita. I 
vv. 41-42 concludono questa trattazione con una regola generale riguardante tutti gli 
animali «brulicanti» (šereṣ) terrestri dandone una definizione comune: sono tutti gli 
animali che camminano sul ventre, o che, strisciando sul suolo, camminano con quat-
tro o più zampe. Gli animali šereṣ sono divisi in tre categorie, a seconda dell’ambiente 
in cui vivono: quelli acquatici (vv. 9-10), quelli alati (vv. 21-24) e quelli terrestri. Nelle 
prime due categorie esistono tanto specie commestibili che specie non commestibili e 
la distinzione tra queste è ottenuta tramite un criterio generale, mentre in questa terza 
categoria, che comprende evidentemente tutti i rettili, i piccoli roditori, gli insetti e 
gli altri artropodi terrestri, ve ne sono alcuni che sono impuri e contaminanti, e ne 
è data una lista ai vv. 29-30, mentre tutti gli altri sono definiti «un’abominazione» 
(šeqeṣ) non adatta alla consumazione alimentare ma che, per sé, non ha conseguenza 
dal punto di vista dell’impurità. 

11,43-47 Sintesi teologica finale

Proprio il fatto che questa distinzione così sfumata tra animali šereṣ puri, impu-
ri e šeqeṣ sia completamente ignorata a partire dal v. 43, che considera equivalente 
l’essere impuro e l’essere abominevole, indica chiaramente la presenza di una mano 
redazionale successiva che ha inquadrato un materiale legislativo precedente56. Tale 
mano è chiaramente identificabile con quella dei redattori del «codice di santità» (H), 
a partire dalla loro «firma teologica»: il ritornello «vi santificherete e sarete santi, per-
ché io sono santo», presente al v. 45 (cfr. Lv 18,2.4.30; 19,3.4 e passim, ecc.) è tipico 
di questa particolare tradizione sacerdotale che, a differenza della tradizione conte-
nuta in buona parte del Libro dell’Esodo e nei capitoli del Levitico finora analizza-
ti, considera che, attraverso l’osservanza della legge, è tutto Israele ad essere santo, 
mentre questa prospettiva è assente nel resto dei testi sacerdotali, nei quali la qualifica 

e talora inevitabile, come ad esempio l’impurità nel rapporto sessuale di 15,18 ed altri numerosi casi 
che coinvolgono gli stessi sacerdoti (21,2-3) ed il divieto di contrarre un’impurità, che riguarda i sa-
cerdoti i numerosi casi, come quello in analisi, ma anche 21,1.4 ecc. (cfr. Meshel, Food for Thought, 
215). Nel primo caso il sacrificio per la trasgressione dev’essere offerto per il fatto di aver trascurato 
incolpevolmente i riti di purificazione; nel secondo caso viene offerto per il fatto stesso di aver contratto 
l’impurità, evidentemente in modo non colpevole. 

56	 Milgrom, Leviticus, 684. Riguardo al problema dei rapporti tra Lv 11 e Dt 14, Milgrom, Leviticus, 
698-704 sostiene che Dt 14 sia una sintesi di di Lv 11, Mentre Nihan, The Laws, 415 preferisce pensare 
che entrambe le tradizioni derivino da una legislazione a loro anteriore. In questo caso ci sarebbe stato 
un primo stadio redazionale che avrebbe aggiunto alla legislazione antica la distinzione tra טמא e שקץ 
(Nihan, The Laws, 413), e che sarebbe stato lo strato P, poi inserito da H nella sua revisione, testimo-
niata dai vv. 43-46. Così anche Meshel, Food for Thought, 209 e N. Meshel, Pure, Impure, Permitted, 
Prohibited: A Study of Classification Systems in P, in B. J. Schwartz et al., Perspectives on Purity and 
Purification in the Bible, LHB/OTS 474, New York-London 2008, 33.



GIOorgiO Paxımadı

di <«SAaNTO> Dpluttosto attribuita alle realta cultuali, quali ı] Santuarlio, ı] sacerdozio,
sactific17. C‚on ı] 4A6 le distinzion! terminologiche SOL10 di VUOVO precIise: esi1stono
tre t1p1 di esser] vivent]: «quadrupedi», Oss1a oli anımali che 61 1LEUOVO110 appoggiando

solo le quatiro PDC, «volatili>» oli tr1 esser] vivent], caratter17zzat] da
IMOoviImentoao indistinto, definito CO  — ı] verbo 77 (RMS agitarsi), qualora 61 tratt] di anNl-
mali aCcquaticı CO  — verbo VW SRS nel Aas O di anımali terrestr]. La differenziazione
di quest1 due verbl verosimilmente dovuta rag10n1 stilistiche>®.

La splegazione teologica 1n quest1 ricollega le leggi sulla purıta
animale alla stor1a della salvez7za ed alla teologia dell’ Alleanza: ı] partı-
colare che H\WH ha instaurato CO  - Israele dettare Vl’esigenza di una particola-

santıta, ad immagıne della santıta d HWVWH STESSO (1 possibile DCL
dell’osservanza delle di purıta. Anali riprendono 1a tracdizione C ontribut|

Artıcol|
propriamente sacerdotale>9 concludono 1a per1cope puntualizzando definitivamen-

l’esistenza 110  - d due di quattro class] di animali, articolate 1n due OPpDpOS1Z1ON]:
quella tra oli anımali purı oli anımali impurl (e dunque 110  - commestibili) quella
ira oli anımali commestibili (e dunque purl) oli anımali 10  — commestibilie©. verbo
«distinguere>» habdil) indica ’a7i0ne de]l sacerdote che diserimina ’ambito de]l
da quello de]l profano (Lv 10,10), anche verbo particolarmente importante
nella narrazlione sacerdotale della creazlone, nella quale presentato (G)1R{5

ı] risultato dell’azione di DIio che «SCDaLA> varl elementi ponendo ine HIN cfr
(n 1,4.7.14.18 COM POrtamMENTO di Dio nel confronti degli israeliti dunque sulla
linea di quanto esli ha Operato creando ı] mondo, C, CONSESUCHNTEMENTE, ı]
ENTO degli israeliti, che «distingzuono>» oli animali, 61 DONC sulla linea dell’intervento
creat1vo d HWVWH STESSO

ö7 Cir. KNOHL, The SancCtuary of Silence. The PriestLy Torah and the Holiness School, Winona Lake
69: MILGROM, LEevtLICUS, 687: NIHAN, The Laws, 429 Da NOTLATEe anche l’espressione rende-

abominevoli le VOSITE anıme> che Mcorre qu1 In Lv 20,2), generalmente attribuito ad
Cir. MILGROM, LEevtLICUS, G89 Per NIHAN, FrOm Priestiy Toralh Pentateuch, FAT 2.2), Tübingen
ZU07, 29 la A Wa DuO E SCIC riterimento (1n L.ZL1, Ove In effett1 Wa FW S()L110O S1-
NOoONIMI designano entrambi l mMmovimento A anımali aCquaticl. Per l due termıinı S()I110O anche
SINONIMI designano anımali terrestfl.

MILGROM, LEevitICUS, 90
A0 La distinzione LTa PUrFo Impuro L1°  - dunque immediatamente sovrapponibile quella Lra COI E-

stibile L1°  - commestibile, COINEC Invece erroneamente AB% PETER-GONTESSE, LEviLLGUE, 190 Cir.
MILGROM, LEevitICUS, 90

/527

Giorgio Paximadi

A
rticoli e C

ontributi

di «santo» è piuttosto attribuita alle realtà cultuali, quali il Santuario, il sacerdozio, i 
sacrifici57. Con il v. 46 le distinzioni terminologiche sono di nuovo precise: esistono 
tre tipi di esseri viventi: «quadrupedi», ossia gli animali che si muovono appoggiando 
a terra solo le quattro zampe, i «volatili» e gli altri esseri viventi, caratterizzati da un 
movimento indistinto, definito con il verbo רמש (RMŠ agitarsi), qualora si tratti di ani-
mali acquatici e con il verbo שרץ ŠRṢ nel caso di animali terrestri. La differenziazione 
di questi due verbi è verosimilmente dovuta a ragioni stilistiche58. 

La spiegazione teologica presente in questi vv. ricollega tutte le leggi sulla purità 
animale alla storia della salvezza ed alla teologia dell’Alleanza: è il rapporto parti-
colare che YHWH ha instaurato con Israele a dettare l’esigenza di una particola-
re santità, ad immagine della santità di YHWH stesso. Ciò è possibile per mezzo 
dell’osservanza delle norme di purità. I vv. finali (46-47) riprendono la tradizione 
propriamente sacerdotale59 e concludono la pericope puntualizzando definitivamen-
te l’esistenza non di due ma di quattro classi di animali, articolate in due opposizioni: 
quella tra gli animali puri e gli animali impuri (e dunque non commestibili) e quella 
tra gli animali commestibili (e dunque puri) e gli animali non commestibili60. Il verbo 
«distinguere» (habdîl) indica l’azione del sacerdote che discrimina l’ambito del sacro 
da quello del profano (Lv 10,10), ma è anche un verbo particolarmente importante 
nella narrazione sacerdotale della creazione, nella quale il cosmo è presentato come 
il risultato dell’azione di Dio che «separa» i vari elementi ponendo fine al caos (cfr. 
Gn 1,4.7.14.18). Il comportamento di Dio nei confronti degli israeliti è dunque sulla 
linea di quanto egli ha operato creando il mondo, e, conseguentemente, il comporta-
mento degli israeliti, che «distinguono» gli animali, si pone sulla linea dell’intervento 
creativo di YHWH stesso.

57	 Cfr. I. Knohl, The Sanctuary of Silence. The Priestly Torah and the Holiness School, Winona Lake 
20072, 69; Milgrom, Leviticus, 687; Nihan, The Laws, 429. Da notare anche l’espressione «non rende-
te abominevoli le vostre anime» che ricorre qui e in Lv 20,25, testo generalmente attribuito ad H.

58	 Cfr. Milgrom, Leviticus, 689. Per C. Nihan, From Priestly Torah to Pentateuch, FAT 2.25, Tübingen 
2007, 298 la presenza di רמש può essere un riferimento a Gn 1,21, dove in effetti רמש e שרץ sono si-
nonimi e designano entrambi il movimento di animali acquatici. Per il v 44 i due termini sono anche 
sinonimi e designano animali terrestri. 

59	 Milgrom, Leviticus, 690.
60	 La distinzione tra puro e impuro non è dunque immediatamente sovrapponibile a quella tra comme-

stibile e non commestibile, come invece erroneamente pensa Péter-Contesse, Lévitique, 190. Cfr. 
Milgrom, Leviticus, 690.



Fa ClassıficazionNe Z00[00iCa Ta FV

Rıassunto
I} Cap 11 de] Libro de] LevIitico generalmente etichettato solo (G)183{° elenco di
anımali purı d impurl, d SPCSSO CONNOTLATLO negatıvamente ON esemp10 CAratte-
rst1co de] ftormalismo sacerdotale. chiaro che la necessita di dettare al popolo di
Israele delle alimentarl, 1n culturale relig10so0 1n Cul la sens1bilita
DCI la purıta GTA molto sviluppata, ı] primo IMOt1VO che ha 1Spilrato la redazione di
quesie pagıne, lo SpIrito Sistemat1co de]l redattor1 sacerdotalji ha approfittato
DCI redigere una VOTAd propria teorl1a tassonomı1ıca de]l mondoa animale, CO  — DICSUD
post1 nella teologia sacerdotale della creazlone particolarmente nel DI1ImoO capitolo
della (senes]. S] DUO perö OSSELVATC che lo SpIrIto Ssistemat1co de] sacerdotale,ODTLAN7

410141100 _)
DCI della tassonomıla animale, vuole SOPprattutto illustrare l’opera creatiıva di
Dio, che distingue le USC ordinandole, d ı] di Israele ne] mondoa Cre4tO Tale
intento teologico lo 61 DUO cogliere 110  - 1n esplicite affermazioni, qualche
ACCECLL1L11O sporadico, viene Dluttosto implicato nel presupposti de]l dev’es-
SCTC dedotto DCT dl ALLEeNTO lavoro interpretativo. In QquUESTO contributo 61

dl CSDOITC 1n modo S1stemat1co la classificazione zoologica di Lv 11, DCI
permettere una migliore Comprensione dl ing1iustamente sottovalutato.

Abstract
The Cap 11 of the Book of Leviticus 1s generally abelled only list of DULC
AN: impure animals, an 1s Often negatively connoted characteristic example of
priestly ftormalism. Lt 1s clear that the neceESsSItYy of dictating the people of Israe]
the alimentary 6)  y 1n cultural an religious CONTEXT 1n which the sensit1vity
for purlity W AS VE developed, 1s the TsSt Fe4SO1 that inspired the drafting of these

The priestly editors, however, characterized by systemat1c sensIUVItY, took
advantage of 1t draw true AN: DIODECL taxONOMIC theory of the anımal world,
with presupposit1ons 1n the priestly theology of creatlion an especlally 1n the TsSt
chapter of (JenesI1s. Nevertheless, 1t 1s clear that the systemat1c Sspirit of the priestly
LEXT, through anımal aXONOMY, al1ms above all illustrate od’s creati1ve work,
which distinguishes things by ordering them, AN: the place of Israel 1n the created
world This theological intent manıifests itself NOL 1n explicit affırmations, from
SO111C sporadic reference, but 1n the assumptions of the TexT AN: MuSsSt be deduced by

of careful interpretative work. This contribution display SYSTEM -
atically the zoological classification of Lv 1L, 1n order allow better uınderstand-
ng of unfairly undervalued text

75528

La classificazione zoologica in Lv 11

A
rt

ic
ol

i e
 C

on
tr

ib
ut

i

Riassunto

Il cap. 11 del Libro del Levitico è generalmente etichettato solo come un elenco di 
animali puri ed impuri, ed è spesso connotato negativamente come esempio caratte-
ristico del formalismo sacerdotale. È chiaro che la necessità di dettare al popolo di 
Israele delle norme alimentari, in un contesto culturale e religioso in cui la sensibilità 
per la purità era molto sviluppata, è il primo motivo che ha ispirato la redazione di 
queste pagine, ma lo spirito sistematico dei redattori sacerdotali ne ha approfittato 
per redigere una vera e propria teoria tassonomica del mondo animale, con presup-
posti nella teologia sacerdotale della creazione e particolarmente nel primo capitolo 
della Genesi. Si può però osservare che lo spirito sistematico del testo sacerdotale, 
per mezzo della tassonomia animale, vuole soprattutto illustrare l’opera creativa di 
Dio, che distingue le cose ordinandole, ed il posto di Israele nel mondo creato Tale 
intento teologico lo si può cogliere non in esplicite affermazioni, a parte qualche 
accenno sporadico, ma viene piuttosto implicato nei presupposti del testo e dev’es-
sere dedotto per mezzo di un attento lavoro interpretativo. In questo contributo si 
tenta di esporre in modo sistematico la classificazione zoologica di Lv 11, per poter 
permettere una migliore comprensione di un testo ingiustamente sottovalutato.

Abstract

The cap. 11 of the Book of Leviticus is generally labelled only as a list of pure 
and impure animals, and is often negatively connoted as a characteristic example of 
priestly formalism. It is clear that the necessity of dictating to the people of Israel 
the alimentary norms, in a cultural and religious context in which the sensitivity 
for purity was very developed, is the first reason that inspired the drafting of these 
pages. The priestly editors, however, characterized by a systematic sensitivity, took 
advantage of it to draw up a true and proper taxonomic theory of the animal world, 
with presuppositions in the priestly theology of creation and especially in the first 
chapter of Genesis. Nevertheless, it is clear that the systematic spirit of the priestly 
text, through animal taxonomy, aims above all to illustrate God’s creative work, 
which distinguishes things by ordering them, and the place of Israel in the created 
world. This theological intent manifests itself not in explicit affirmations, apart from 
some sporadic reference, but in the assumptions of the text and must be deduced by 
means of careful interpretative work. This contribution attempts to display system-
atically the zoological classification of Lv 11, in order to allow a better understand-
ing of an unfairly undervalued text.


