Articoli RTLu XXV (1/2020) 9-20

L’ Opzione Benedetto:
guardare diversamente al futuro

Giulio Meiattini*

I volume di Rod Dreher L’Opzione Benedetto porta un sottotitolo interessante:
Una strategia per 1 cristiani in un mondo post-cristiano'. Penso che proprio I'ultima
espressione — “mondo post-cristiano” — sia il punto di partenza che, a ritroso, pud
permettere una comprensione e una valutazione che, per quanto possibile, renda giu-
stizia al libro e al suo autore, mettendone in luce, in modo onesto, i pregi e i punti de-
boli. L’opzione Benedetto & infatti un tentativo di risposta a un problema che I'autore
coglie nei rapporti fra fede cristiana e mondo post-cristiano. Partendo dalla diagnosi
che I'autore fa di questi rapporti, e riassunta la sua proposta operativa, tenteremo di
valutarne gli aspetti fecondi e alcuni punti discutibili, per prospettare, in conclusione,
altre possibili ispirazioni che da san Benedetto o dal monachesimo possono derivare
per il cristianesimo del nostro tempo. Naturalmente bisogna tener presente che la
lettura dell’autore si riferisce soprattutto alla situazione americana, ma confronti e
analogie con altri paesi e parti del mondo occidentale sono certamente possibili e
pertinenti.

1. Il nucleo della diagnosi

1l punto di partenza del libro ¢ in fondo una triplice constatazione. In primo luogo
bisogna prendere atto, per Dreher, che attualmente un impegno politico volto a pro-

Giulio Meiattini ¢ monaco benedettino e insegna presso la Facolta di Teologia (specializzazione di
Sacramentaria) del Pontificio Ateneo Sant’Anselmo (Roma). E-mail: giulio.osb@libero.it.

1 R. DREHER, L'Opzione Benedetto. Una strategia per cristiani in una nazione post-cristiana, Cinisello Bal-
samo 2018. Le citazioni del corso del testo saranno seguite dall’indicazione del numero di pagina se-
condo questa edizione.



=
O
e
e
<

L'Opzione Benedetto: guardare diversamente al futuro

muovere una societa civile rispettosa della visione cristiana dell'uomo, o almeno com-
patibile con essa, ¢ un’impresa destinata all'inefficacia. Per Dreher il cristianesimo
nordamericano e, mutatis mutandis, dei paesi occidentalizzati, ha perduto la partita
sul piano politico, dove anche i politici sedicenti cristiani, di qualunque confessione,
sulle questioni etiche cruciali come I'aborto, la cosiddetta comunita LBGT e la conce-
zione della famiglia, o si sono allineati al permissivismo liberale generale o comunque
si trovano nell'impossibilita di condurre una battaglia politica con speranza di qual-
che risultato significativo. Quei credenti, o anche semplici cittadini, abituati a votare
in base a presupposti valoriali ed etici intangibili (come la difesa della vita nascente
o la concezione della famiglia fondata sull’'unione di un uomo e di una donna), se
sul finire del XX secolo potevano contare ancora su qualche corrente o partito che
li rappresentava, attualmente si trovano politicamente muti, impossibilitati a trovare
una qualche espressione nel quadro politico vigente.

Un giudizio molto negativo sull’agone politico, dunque, considerato ormai inospi-
tale per un autentico cristiano, anche se, come vedremo, non comporta per I'autore
una rinuncia pura e semplice all'impegno politico. Cid che egli intende dire ¢ che «i
credenti devono evitare la solita trappola di pensare che la politica possa risolvere i
problemi culturali e religiosi» (146). L’errore, per Dreher, ¢ pitl radicato e piti antico
di quanto sembri a prima vista: I’errore, cio¢, di puntare tutto sulla vittoria in alcu-
ne battaglie politiche, pensando che queste possano bastare a preservare la societa
dall’avanzata di un costume e di una mentalita incompatibili con 'antropologia cri-
stiana (cfr. 122). Diagnosi, a ben vedere, che si adatta molto bene a quanto successo,
per esempio, in un paese come I'Italia, dove la maggioranza politica democristiana,
mantenutasi per decenni alla guida del paese, ha visto progressivamente erosa la sua
base popolare da una crescente “egemonia culturale” prima di stampo marxista e poi
radical-borghese e individualista, alla fine confluite in un’indistinta ideologia dei di-
ritti individuali ad oltranza, che contamina, in maniera non molto diversa, quasi tutti
gli schieramenti politici e si fa costume generale.

Lo sguardo si volge cosi sul secondo aspetto della diagnosi di Dreher, riguardan-
te il piano sociale e culturale, di cui la politica ¢ riflesso, in specie quello attinente
agli ambienti educativi e all’istruzione, come le scuole e le universita. La mentalita
edonistica e permissiva impostasi a partire dagli anni Sessanta, e che trova nella dis-
soluzione della differenza sessuale, e percio della famiglia e della stessa vita sociale
che su di essa si fonda, il punto pitt avanzato della sua espressione, sta entrando in
modo sempre pitl invasivo anche nei programmi scolastici. I genitori spesso subi-
scono passivamente questo tipo di educazione o non hanno la forza di compensare
la pressione che proviene non solo dai media, ma anche dall’ambiente scolastico,
dove i loro figli trascorrono la maggior parte del tempo. Pensare che un paio di ore
settimanali di catechismo possano arginare e correggere gli effetti di questo tipo di
educazione scolastica, per Dreher non ¢ realistico (cfr. 223-227). A cio si aggiunga

10



Giulio Meiattini

che i piani di studio danno sempre meno spazio alla conoscenza della storia, dell’arte
e della letteratura occidentali, privilegiando I’attenzione all’attualita e al presente, alla
rivoluzione tecnologica; cid favorisce la nascita di una generazione priva di radici,
dalla corta memoria storica, e dunque pitt manipolabile e orientata solo alla fruizione
dell'immediato o predisposta ad accettare supinamente tutto cio che ¢ “nuovo” come
un bene, senza interrogarsi sulla validita dei motivi e sul senso ultimo delle scelte.

Il terzo ordine di considerazioni riguarda la vita stessa delle chiese o delle comuni-
ta ecclesiali cristiane. Anche a questo proposito per Dreher va preso atto che sempre
pitt spesso il cristianesimo istituzionale, nelle sue differenti configurazioni, respira a
pieni polmoni questa atmosfera, e si hanno ben pochi filtri o mascherine per difen-
dersi dai virus in circolazione. «La triste verita ¢ che quando il mondo ci vede (noi
cristiani), non vede nulla di diverso dai non credenti» (150). «Troppe delle nostre
chiese fungono da centri di svago laico, quando dovrebbero funzionare come il Cor-
po di Cristo vivo e pulsante» (149). Secondo Dreher, insomma, i cristiani sono trop-
po abituati a tendere la mano alla cultura circostante, assumendone i connotati, ma
hanno cessato da tempo di essere produttori di cultura, di una cultura cio¢ scaturita e
ispirata dalla fede e in grado di comunicarla. Il loro modo di pensare e di comportarsi
¢ preso molto semplicemente dall’ambiente, non hanno la forza di vivere in un modo
diverso, alternativo, hanno paura di non essere compresi e dunque di apparire strani.
Questa scissione tra la fede (ormai fatto interiore e privato, invisibile e rarefatto) e
il modo di vivere ed esprimersi pubblicamente, in maniera omologata agli standard
del linguaggio e della mentalita correnti, condanna di fatto le chiese a una irrilevanza
pressoché totale: esse non influiscono pit sulla vita sociale, e su quella delle persone,
perché la fede che annunciano non trasforma pitt neppure la vita concreta di chi si
dice credente.

A partire da questa visione, sinteticamente riassunta, per Dreher non c’¢ da atten-
dersi una futura o probabile inversione o correzione di tendenza. Dopo la diagnosi,
la prognosi dello scrittore americano non ¢ fausta: per i cristiani di qualunque appar-
tenenza ecclesiale, che vorranno conservare il seme evangelico nella sua integrita, si
profila un periodo difficile. La fede cristiana & destinata a divenire, almeno nel breve
o medio termine, non solo ancora piti marginale nel quadro sociale e politico, ma
anche emarginata e osteggiata (cfr. 126-131). «Le Chiese di oggi non saranno attrez-
zate, se non [...] condurremo una vita pronta a sopportare gravi difficolta, persino la
morte, per la nostra fede» (175). La persecuzione e il martirio, dunque, tornerebbero
prepotentemente all’orizzonte, nel mondo post-cristiano, per lo scrittore americano.
Personalmente ritengo pitl che plausibili queste osservazioni. Non si pud negare, a
mio parere, che la piega presa dagli eventi, sembra portare tendenzialmente verso
esiti non rassicuranti.

L’autore, tuttavia, tenta anche un’eziologia di questo fenomeno, cercando di mo-
strare la storia degli effetti che ha condotto, lungo secoli di storia occidentale, a pla-

11

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'Opzione Benedetto: guardare diversamente al futuro

smare questo orizzonte culturale in cui il cristianesimo ¢ divenuto irrilevante. La sua
ricostruzione eziologica della crisi dell’occidente cristiano, e del presente approdo
post-cristiano, presentata nel capitolo Le radici della crisi (cfr. 40-76), & indubbia-
mente e per molti versi semplificatrice e parziale dal punto di vista storiografico,
come si addice d’altra parte a un divulgatore. L’excursus univocamente negativo sugli
ultimi secoli di storia europea e occidentale, dagli esordi nominalistici di fine medio-
evo, attraverso la riforma luterana e il razionalismo illuminista, fino alla rivoluzione
sessuale degli anni Sessanta e all’era iper-tecnologica attuale, omette di segnalare che
anche per un «cristiano conservatore», per riprendere un’espressione tipica del libro,
o un cristiano autentico, per dirla in modo diverso (e forse pitt comprensibile per un
europeo)?, non ¢ possibile fare a meno di alcune acquisizioni della modernita (come
la liberta di espressione, I"apprezzamento del sistema democratico, la pitt spiccata
percezione della dignita della persona umana e via dicendo), che non possono essere
sussunti semplicisticamente entro lo schema della decadenza. Inoltre, la sua disa-
mina della parabola della cultura occidentale, se presa size glossa, costringerebbe a
rifondare oggi la cultura riprendendo le fila dai secoli XIII-XIV, saltando a pie’ pari
i secoli seguenti, che tutti ci portiamo in qualche modo dentro, non necessariamente
come una macchia.

Tuttavia, ¢ anche vero che una certa semplificazione puo essere utile, talvolta,
per evidenziare quelle linee dominanti che, alla fine di complessi e intricati flussi
storici, finiscono per imporsi. Diciamo, dunque, che se diagnosi e prognosi sono so-
stanzialmente condivisibili, la parte relativa all’eziologia del disagio presente, avrebbe
bisogno di importanti approfondimenti e correttivi, distinguendo, all'interno della
storia degli ultimi secoli, il grano dal loglio, per non sradicare il primo col secondo.
Detto questo, ¢ difficile negare che I'ampia colonizzazione del cristianesimo da parte
del pensiero unico immanentista, individualista e liberista attuale, ¢ un dato di fatto.
Le messe in guardia da questo pericolo, che nel magistero degli ultimi decenni non
mancano, hanno avuto scarsa efficacia. Il merito della lettura di Dreher, al di 1a delle
insufficienze segnalate, ¢ percid quello di portare immediatamente I’attenzione sul
punto critico e di inevitabile svolta a cui siamo giunti, e sul quale, anche all'interno
delle diverse denominazioni cristiane, non sembra esserci sempre una adeguata con-
sapevolezza.

2 Si vedano le pertinenti spiegazioni sul termine inglese conservative, usato da Dreher, in R. PERTI-
c1, Un sinodo su “The Benedict Option”? Lanalisi di uno storico della Chiesa, consultabile in http://
magister.blogautore.espresso.repubblica.it/2018/10/11/un-sinodo-su-%e2 %80 %9cthe-benedict-
option%e2 %80 %9d-1%e2 %80 % 99analisi-di-uno-storico-della-chiesa/  (accesso del 20.03.2020).
Laggettivo, per Pertici, non ha nulla di negativo, se collocato all'interno del contesto statunitense, dove
essere conservative & un modo legittimo di intendere e vivere la democrazia.

12



Giulio Meiattini

2. Lalternativa dell’ Opzione Benedetto

E in base a queste premesse che si sviluppa la proposta della Benedict Option di
Dreher e la sua “strategia”. Per cogliere la sua originalita, rispetto al modo fino ad
ora prevalente e praticamente dominante di intendere i rapporti fra cristianesimo e
mondo, bisogna comprendere che gia la valutazione cosi severa di questi rapporti si
distacca dall’ottimismo largamente diffuso da alcuni decenni a questa parte. I cattoli-
cesimo post-conciliare, per esempio, ha investito molto, per non dire tutto, sull’atteg-
giamento di empatia e dialogo con la cultura moderna e si ¢ pensato, pur attraversan-
do sconfitte culturali e civili ripetute e sempre piti pesanti, di poter trovare comunque
dei punti di incontro e intesa con la “citta secolare”, che nel frattempo ¢ divenuta
sempre piu aliena, disinteressata e perfino ostile alle nostre offerte di dialogo. Come
cattolici ci siamo addirittura ripetutamente accusati di incapacita a riproporre il van-
gelo secondo modalita che fossero ricevibili dai contemporanei, sviluppando anche
un certo senso di colpa davanti all’insuccesso della nostra “pastorale”.

Che ci sia da parte del cristianesimo odierno un defectus in merito, non penso ci
sia dubbio. Sono i risultati fallimentari a mostrarlo (anche se il criterio del successo
va usato con cautela!). Su questo Dreher ¢ concorde e sollecita a un esame di coscien-
za. Ma nel suo libro cambia la prospettiva che ispira questo 7zea culpa. 1.’ oblio della
fede e la scristianizzazione della societa, sia pur nell’avanzare di nuove religiosita pit
o meno vaghe e a uso e consumo personale, non dipende, per il nostro autore, dal
mancato o insufficiente adattamento del Vangelo alla cultura circostante, bensi da
un eccessivo conformismo dei cristiani a questa cultura, a cui spesso hanno finito per
omologarsi. Fino ad aver ormai trasformato la vita cristiana in una specie di terapia,
che usa Dio come occasione di autorealizzazione e benessere, una nuova forma di
riduzione del cristianesimo a etica: non quella, ancora esigente, dell'imperativo cate-
gorico o del liberalismo protestante fra ottocento e novecento, ma quella dell'impera-
tivo terapeutico: dobbiano stare bene e Dio serve per I'equilibrio e il benessere della
persona (o del pianeta). Cio che I'autore chiama «deismo moralistico terapeutico»
(25-27). Non si esclude Dio, ma lo si vede come realta finalizzata a un benessere
intramondano. Qualcosa di molto peggio, potremmo dire, dell’onto-teologia vera o
presunta di certa metafisica di un tempo.

La proposta di Dreher, percio, non spinge — come da tempo sta facendo il 7zain
stream degli ambienti teologici — verso un adattamento “pastorale” ancora pitt avan-
zato agli standard culturali correnti, nella speranza di rendere pitt appetibile e desi-
derabile 'annuncio evangelico. Egli opta, con una certa ruvidita, per una focalizza-
zione delle forze piu vive del cristianesimo verso la riscoperta dell’essenziale che &
andato dimenticato, verso il “seme” che dev’essere conservato in vista di una futura
seminagione, dopo che I’“alluvione” (o il diluvio) avra termine (cfr. 21-39). Questo
“essenziale” egli lo riassume in alcuni punti, o in una specie di programma, finalizzati

13

>
=
=
=k




=
O
e
e
<

L'Opzione Benedetto: guardare diversamente al futuro

a fronteggiare i tre aspetti deboli prima delineati: sul piano della presenza politica,
della significativita socio-culturale, della vita intra-ecclesiale.

L’ultimo punto, la riqualificazione della vita ecclesiale, ¢ certo la priorita per
Dreher. Ed essa, secondo lui, passa innanzitutto attraverso la riscoperta della liturgia
come luogo di fondazione dell’identita cristiana. Qui troverebbe dalla sua parte tutti
gli studi pitt recenti, antropologici e teologici, sul ruolo della ritualita e dell’azione
cultuale, come actiones capaci di inscrivere nel corpo, fisicamente, il credo profes-
sato. L’obbedienza fisica che la celebrazione richiede, ¢ un modo per evangelizzare
non solo I'interiorita o I'intelletto, ma per farci capire “in pratica” che la fede ¢ in-
separabilmente corporeo-spirituale, interiore ed esteriore, personale e comunitaria,
individuale e pubblica (cfr. 154-166). A partire dal rito si pud ricomporre, in fon-
do, la scissione fra interiore ed esteriore (res cogitans, res extensa) e dunque fra fede
personale e sua dimensione comunitaria e pubblica, ritrovando la strada anche per
una testimonianza visibile e sociale della fede. Possiamo dire che le video-liturgie in
streaming non possono sostituire il ruolo dei cinque sensi e del corpo, aggirando la
concretezza dell’'Incarnazione e 'assemblea riunita dei credenti. Per il nostro autore,
inoltre, la liturgia dovrebbe essere proprio il luogo in cui si percepisce e si sperimenta
la differenza del Mistero dalla vita quotidiana, in quanto la trascende e percid anche
la qualifica e la riscatta. Senza questa esperienza della “liminalita” del rito liturgico,
non c’¢ neppure percezione della differenza infinita di Dio rispetto al mondo e della
vita cristiana rispetto a quella pagana. Dreher propone di rivalutare anche I'ascesi,
di cui il monachesimo ¢ il tradizionale portatore, ascesi che con la liturgia ha in co-
mune la medesima capacita di porre dei marcatori che aiutino i cristiani a vivere nel
mondo, ma senza appartenere ad esso. Ascesi e liturgia, infatti, sono punti di rottura
del principio di immanenza, che reclude 'umano nella pura mondanita, facendone
una prigione, e sono anche due aspetti fondamentali della tradizione monastica a cui
Dreher si volge in cerca di ispirazione.

Sul piano sociale e culturale, altresi, la Benedict Option propone non solo di im-
prontare la vita familiare a un certo stile “monastico” (per esempio momenti di pre-
ghiera in casa), ma di realizzare una specie di “villaggio cristiano” (cfr. cap. VI), al-
meno la dove sia possibile. Dreher cita I'ormai famoso proverbio africano: «Ci vuole
un intero villaggio per far crescere un bambino». Sia il singolo cristiano sia la famiglia
cristiana, si trovano ormai a vivere in un 7zzlieu troppo alieno dal sentire evangelico.
Mantenersi fedeli al proprio battesimo ed educare i figli secondo la fede, appare im-
probabile in questo contesto, se non si costituisce una rete comunitaria su base spa-
ziale e territoriale ravvicinata, che permetta di sentirsi sostenuti, confortati e aiutati
da fratelli e sorelle nella fede. «Le strutture atomizzate della vita suburbana rendono
pit difficile essere davvero cristiani» (193). Da questa proposta parte anche I'idea di
creare spazi educativi alternativi, che permettano alle famiglie cristiane di garantire la
trasmissione ai figli di una cultura e un’istruzione non soltanto non contraria alla fede,

14



Giulio Meiattini

ma ispirata da essa. La prassi, nei paesi anglosassoni gia diffusa, della parentschool
o del homeschooling, ¢ una possibilita, ma sarebbe da pensare, per il nostro autore,
anche alla fondazione di vere e proprie scuole grazie alla collaborazione interna alle
comunita cristiane. Il libro porta alcuni esempi gia realizzati negli Stati Uniti. Perfino
dalle attuali sedicenti “scuole cattoliche”, sottoposte ai programmi ufficiali, non c’¢
da attendersi molto per Dreher: esse molto spesso non si distinguono pit, nelle pro-
poste formative, dalla cultura post-cristiana.

La “strategia” appena descritta in sintesi mira, in ultima analisi, a promuovere una
«contro-cultura» (V. Havel), uno stile di vita e un modo di pensare che, sviluppato
all'interno di reti di famiglie, o di fraternita cristiane dotate di legami forti, sia in gra-
do di bonificare dal basso e lentamente (a macchia d’olio) la mentalita e il costume
sociali e improntarli al Vangelo. Un po’ come le comunita monastiche benedettine,
disseminate nelle regioni europee, hanno contribuito a irradiare evangelicamente
'intero continente. Questo sarebbe, per lo scrittore statunitense, il modo per rico-
minciare in modo graduale e umile a riconvertire anche la stessa polis. Usando una
parola molto diffusa in ambito italiano pochi decenni fa, si tratterebbe di operare e
concentrarsi nel cosiddetto “pre-politico”, cioé in quel terreno di coltura su cui, nel
lungo termine, pud tornare a fiorire anche una politica vera e propria. In ogni caso,
nonostante il suo scetticismo verso la politica attuale, per il nostro autore non bisogna
semplicemente abbandonare quest’ultima a se stessa: «Il punto non ¢& smettere di
votare o di essere attivi nella politica convenzionale. Il punto, piuttosto, & che questo
non ¢ piu sufficientex» (145). Cio che ci vuole, per Dreher, € appunto una strategia di
pitt lunga portata e che vada all’essenziale.

3. Le critiche all’ Opzione Benedetto

1l libro di Dreher, oltre che riscuotere successo e avere vasta diffusione, si & at-
tirato anche diverse critiche, anche dure?. Questa specie di “ritirata strategica”, sul
modello di san Benedetto e dei suoi cenobi, per favorire la rivitalizzazione della vita
cristiana attraverso un richiamo esplicito al modello benedettino, I'invito a costituire
“villaggi cristiani”, perfino a «togliere i figli dalle scuole pubbliche», non rischia di
chiudere i cristiani in una sorta di ghetto? Non c’¢ il pericolo di un certo fondamen-
talismo o di accentuare troppo I'impermeabilita della comunita cristiana verso il resto
del mondo? Come si sa, I’America ha familiarita con un certo stile mennonita o azish,
che tende a marcare troppo, quasi in modo “isolazionista”, le distanze, rischiando alla

3 La pit severa ¢ quella di A. GONGALVES LIND, Qual ¢ il compito dei cristiani nella societd di oggi? “Op-
zione Benedetto” ed eresia donatista, in La Civilta Cattolica 169 (2/2018) 105-115.

15

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'Opzione Benedetto: guardare diversamente al futuro

fine di chiudersi nell’autoconservazione. Dreher, pero, si ¢ difeso da queste accuse,
dimostrando che almeno le sue intenzioni non sono queste. Il libro forse potrebbe
anche prestarsi a questa interpretazione. Tuttavia, a me & sembrato che se lo si legge
con attenzione questo tipo di critiche non hanno un vero fondamento o comunque
ne risultano molto ridimensionate. Ho I'impressione, infatti, che alla loro base, pit
che quanto dice il libro ¢’¢ una precomprensione molto diffusa e radicata, e dura a
morire, secondo la quale i cristiani debbano ormai essere simbiotici col mondo ed
essere integrati con esso.

Come dicevo, se si legge con attenzione il volume di Dreher ci si accorge facil-
mente che egli & consapevole del potenziale rischio di ripiegamento e chiusura a cui
la sua proposta potrebbe esporre, se non ben compresa, e da esso mette pitl volte in
guardia. Egli avvisa: «amate la vostra comunita, ma non idolatratela» (200). Perché
«la massima tentazione per le comunita compatte ¢ la compulsione a controllare in-
debitamente i propri membri e a sorvegliarli troppo severamente, onde scoprirne
I’eventuale devianza rispetto a una norma di purezza» (201) e dunque il pericolo
di scavare dei fossati veri e propri rispetto al mondo circostante. Anche se Dreher
riprende I’espressione molto forte di «polis parallela», coniata dall’intellettuale ceco
Viclav Benda per indicare una forma di dissidenza verso una societa omologata e
totalitaria, precisa subito, con lo stesso autore, che essa deve comunque essere una
«societd porosa»: essa «non mira a costruire palizzate entro cui rinchiudere la co-
munita cristiana, ma piuttosto a stabilire prassi e istituzioni comuni che possano
ribaltare I'isolamento e la frammentazione della societa contemporanea» (139s). In
altre parole, «una Chiesa o una comunita ispirata dall’Opzione Benedetto deve essere
aperta al mondo, per condividere I’abbondanza dell’amore di Dio con coloro cui esso
manca» (109). Chiara la distinzione fra la vita dei monaci, che vivono pit distanti e
separati dalla vita sociale, e quella dei laici che scelgono I’'Opzione Benedetto: questi
ultimi «devono cercare la santita in condizioni pitt comuni» (109). E inoltre lo stesso
stile benedettino, con la sua stima dell’ospitalita, che invita a questa “porosita” del-
la comunita cristiana, all’accoglienza e benevolenza verso chiunque. Storicamente il
monachesimo benedettino ¢ stato un esempio di osmosi virtuosa con la cultura (cfr.
110 e 183). Insomma, si legge, «la via di S. Benedetto non ¢ via di fuga dal mondo
reale, ma un modo di vedere quel mondo e abitare in esso nella sua autenticita. La
spiritualita benedettina ci insegna a sopportare il mondo nell’amore e a trasformarlo
come lo Spirito Santo ci trasforma». L’obiettivo non ¢& rintanarsi per autoconservarsi,
ma «cambiare il modo in cui i cristiani affrontano la politica, la Chiesa, la famiglia, la
comunita, I'istruzione, i nostri mestieri, il sesso e la tecnologia» (116).

Cio vale anche e proprio per la politica, come si ¢ gia accennato. Nonostante
il giudizio severo sugli spazi effettivamente disponibili per un impegno da cristiani
nella politica attuale, Dreher non ¢& per il semplice abbandono dell’impegno politico:
«Di certo i cristiani non possono permettersi di lasciare un vuoto completo nell’are-

16



Giulio Meiattini

na politica» (123), «non possono permettersi di disimpegnarsi completamente dalla
politica» (129). Dunque, «il vero interrogativo che abbiamo di fronte non ¢ se abban-
donare interamente la politica, ma come esercitare il potere politico con prudenza»
(124). Dreher, insomma, vuole solo raccomandare che la prima realta da ristabilire e
da cui ripartire, ¢ I'edificazione di legami intraecclesiali solidi e la cura della vita spiri-
tuale, senza per questo abbandonare una prospettiva di presenza culturale e politica.

Una riserva personalmente la esprimo verso il modello di «educazione classica»
che Dreher prevede per le scuole che dovrebbero essere promosse dalle comunita
cristiane. Quando egli auspica la ripresa del «trivio e del quadrivio», non riesco bene
a capire cosa intenda precisamente (cfr. 229ss). Inoltre, mi sembra che questo ritorno
a un modello classico-medievale, che sembra non saper che cosa fare di tutta la pe-
dagogia moderna e della scuola popolare degli ultimi due secoli circa (o almeno non
ne parla), corrisponda bene a quella presentazione univocamente negativa di tutta la
modernita dataci dallo scrittore. Come ho gia fatto osservare, questa presentazione,
se condivisa, dovrebbe costringere a riprendere le fila della storia e della cultura a
partire dalla fine del medioevo, ignorando interi secoli di storia. La menzione del
«trivio e del quadrivio» sembra proprio avallare questa ipotesi che, se vera, non mi
sembrerebbe realisticamente praticabile. I’ operazione da condurre, penso, ¢ molto
pitt complessa e sfumata.

4. Quale Opzione Benedetto?

In definitiva il libro di Dreher presenta, a mio parere, delle proposte interessanti,
su cui vale la pena riflettere, soprattutto perché mette in discussione alcuni assunti
dati per scontati e invita a cercare nuove strade. Anche qualora su alcuni aspetti
si possa non essere d’accordo con [ui, comunque si puod imparare da lui, e tentare
di cambiare il modo di guardare al rapporto fra fede e mondo nel nostro tempo e
per il futuro. In sostanza egli ci ammonisce che il modo di vivere dei cristiani negli
States, e nel mondo occidentalizzato attuale, non pud continuare come ¢ stato fino
ad ora. Bisogna ripensarlo e riplasmarlo. Diciamo che il suo libro ¢ utile in quanto
provocazione, e in quanto presenta non “la” soluzione o “la” strategia, ma “u#na stra-
tegia per i cristiani in un mondo post-moderno”. In alcuni o forse in molti casi essa
potra funzionare, ma non si puo dire che essa rappresenti I'unica formula possibile e
praticabile. Infatti, lo stesso termine “opzione” da per scontato che ai cristiani si dia
ancora la possibilita di “scegliere”. Di questo, proprio nel presente momento, non
possiamo essere sempre e del tutto sicuri. Potrebbe darsi che si presentino stati di
necessita che obblighino i cristiani a condizioni di vita molto diverse da quelle a cui
sono stati abituati.

17

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'Opzione Benedetto: guardare diversamente al futuro

Non bisogna dimenticare che la vita di san Benedetto abbraccia diverse fasi e dif-
ferenti “opzioni”. Pitt che di Benedict Option sarebbe piu esatto parlare, guardando
la biografia del Santo di Norcia, di Benedict’s Options. 1l Benedetto che Dreher ha
presente ¢ in fondo quello di Montecassino, il legislatore della vita cenobitica che
irradia sul mondo e accoglie I'ospite, il Benedetto della maturita poi recepito dai
centri monastici medievali, che sono stati scuole di spiritualita, laboratori di cultura,
tessitori di vita economica. Ma c’¢ un altro Benedetto, quello che pone la sua pri-
ma “opzione”. E il giovane eremita che elegge la vita solitaria, ritirandosi a Subiaco
nell’aspra valle dell’Aniene, che abita in un anfratto della roccia, che si veste di pelli
di animali, permanendo per tre anni in un luogo pressoché inaccessibile, senza vedere
nessuno e senza essere visto da nessuno, ignoto e invisibile a tutti, se non al monaco
Romano, che con una corda gli cala dall’alto ogni giorno un po’ di cibo sottratto alla
propria razione. In tutto questo tempo Benedetto vive non solo fuori dal consorzio
civile, ma anche senza contatti con la liturgia e i tempi della Chiesa. Solo una piccola
fune lo tiene legato simbolicamente al resto del mondo. E per rivelazione divina che
un sacerdote della zona viene finalmente a sapere della sua presenza e lo raggiunge,
non senza difficolta, proprio nel giorno di Pasqua:

«Allora quel prete si alzo e lo stesso giorno di Pasqua si avvio con le vivande preparate per
sé verso il luogo indicato attraverso monti dirupati, valli profonde e burroni scoscesi in cerca
dell'uomo di Dio, che trovo ben nascosto a tutti nello speco. E dopo che ebbero pregato e aver
benedetto Dio onnipotente, si sedettero insieme a parlare gioiosamente della vita celeste, finché
il prete gli disse: “Alzati e mangiamo, oggi ¢ Pasqua”. E Benedetto gli rispose: “So che ¢ Pasqua,
perché sono stato ritenuto degno di vederti”. Non sapeva infatti che quello era il giorno della
festa di Pasqua, vivendo segregato dagli uomini. Allora il venerabile sacerdote glielo riconfermo:
“Oggi & davvero il giorno della risurrezione del Signore e la tua astinenza ¢ inopportuna; anch’io
sono stato mandato da te perché ci cibiamo insieme dei doni dell’Onnipotente”»4.

1l Benedetto nascosto e solitario rappresenta la radice di quella grande pianta
cenobitica a cui Dreher si riferisce. Il suo primo passo, la sua prima “opzione”, ¢ di
una radicalita che sconvolge. E lo scomparire alla vista. Tutta la fecondita successi-
va deriva non da una “strategia”, ma da questa chiamata a cui egli obbedisce. Egli
opta per ['obbedienza a una chiamata. E la chiamata ¢ sempre imprevedibile, non puo
essere pianificata strategicamente. Anche se pud poi formularsi, in certi casi, come
programma a lungo termine.

E forse possibile che oltre all'opzione di un “villaggio cristiano”, si presenti a
molti cristiani la prospettiva di una via solitaria, in cui privati dei sostegni esteriori pit
importanti, “conservino il seme” soprattutto nel profondo del cuore, come stranieri
nel mondo (xenzteia), finché non giunga una Pasqua in cui ritrovare anche sacramen-
talmente e visibilmente il Cristo e i fratelli di fede. Ricordiamoci che questa via del

4 GREGORIO MAGNO, Dzaloghi, 11, 1.

18



Giulio Meiattini

“monachesimo interiore”, privo della dimensione visibile e istituzionale o minacciato
in essa, ¢ stata una grande risorsa per i cristiani dei paesi dell’est europeo ai tempi del
totalitarismo comunista®. Lo ¢ ancora oggi, in altri paesi del mondo. Lo ¢ stato per
secoli in Giappone. Interiorizzare la vita monastica, puo significare fare del cuore —la
“cella interiore” di cui parlava santa Caterina da Siena —I’ultimo scrigno in cui custo-
dire la fede e il rapporto con Dio, in un “eremo invisibile” che puo persistere anche in
mezzo a un mondo del tutto lontano da Dio e dove la manifestazione pubblica della
fede ¢ resa pitt o meno difficile¢.

Il programma di Rod Dreher — che potremmo definire di carattere cenobitico —
puo essere praticabile in un vita civile democratica, che consente ancora ai cristiani di
aggregarsi e perseguire insieme obiettivi comuni di rilevanza anche pubblica, oppure
li dove ci sia un numero sufficiente di famiglie o di credenti territorialmente vicini e
abbastanza motivati per collaborare a progetti condivisi. Qualora questi requisiti mi-
nimi non fossero pitl presenti, o scarseggiassero, resta ai cristiani una via pitt o meno
solitaria, che lo stesso san Benedetto, nel capitolo primo della Regola (I, 3-5), prevede
per i monaci pitt maturi come pitr difficile e rischiosa.

«[Gli anacoreti o eremiti] hanno appreso a combattere contro il diavolo non gi in virta di un
fervore iniziale di vita monastica, ma di una prova prolungata nel monastero, condotta con
l'aiuto di molti. Bene addestrati, grazie alle lotte sostenute con i fratelli, alla battaglia solitaria
dell’eremo, senza il conforto di altri, con I'aiuto di Dio possono lottare con le loro sole forze
contro i vizi della carne e dei pensieri».

11 cristiano fa spesso un’esperienza di “solitudine” simile a quella dell’eremita, in
un ambiente sociale, culturale e lavorativo, indifferente, ignaro o ostile alla fede. La
variegata tradizione monastica e la stessa parabola vocazionale del solitario di Subia-
co sono in grado si ispirarlo e sostenerlo anche in questo caso. Ma si sa che nella via
“invisibile” del solitario — che scompaia nel deserto o nell’anonimato della citta poco
importa — la dimensione della lotta spirituale (contro le passioni e i demoni di ogni
genere) si fa pitt acuta rispetto a quella del cenobio.

San Benedetto, dunque, dice molte cose e puo illuminare molte situazioni diver-
se. La proposta di Dreher ¢ una possibilita, che puo essere declinata in vari modi a
seconda delle circostanze. Essa, oltre ad alcuni limiti, ha anche numerosi pregi ed &
disponibile a una lettura aperta che pud ispirare molti. E una proposta intelligente, da
leggere con intelligenza, senza necessariamente ritenerla la sola possibile.

5 Cfr. A. PIOVANO, Monaci nel mondo: la tradizione ortodossa, in G. MEIATTINI (a cura di), Monaci nel
mondo, monaci nel cuore. Piccola guida per Oblati benedettini, Noci 2019, 63-87 (specialmente 78-82).

6 Questa interiorizzazione del monachesimo ¢ ben visibile, sotto forma di esperienza mistica, nella beata
Ttala Mela (1904-1957), oblata benedettina. Cfr. A. VALLI, Entrare nell abisso trinitario. Itala Mela,
monachesimo e mondo, Firenze 2017, ID., La mistica dell’ oblazione: la beata Itala Mela (1904-1957), in
MEIATTINI (a cura di), Monaci nel mondo, monaci nel cuore, 157-182.

19

>
=
=
o




=
O
e
e
<

L'Opzione Benedetto: guardare diversamente al futuro

Riassunto

L’ormai noto libro di Rod Dreher The Benedict Option propone una diagnosi del
rapporto fra cristianesimo e mondo contemporaneo che si distacca da gran parte
del dibattito teologico e intraecclesiale degli ultimi decenni sul tema. La progressiva
omologazione dei cristiani alla mentalita e ai comportamenti imposti dalla cultu-
ra dominante, richiede per I’Autore una loro momentanea “ritirata strategica” dal
fronte della politica e delle battaglie civili, per rafforzare la loro identita e i loro
legami di reciproca appartenenza, e per poter esprimere anche modelli educativi
e forme di cultura alternativi. L articolo espone in breve la proposta di Dreher, ne
mostra i pregi e alcuni limiti, ridimensiona le critiche di cui ¢ stata fatta oggetto.
Infine, mostra che oltre al modello del “villaggio cristiano”, avanzata nel volume,
I’esperienza di san Benedetto da Norcia contiene altri possibili motivi di ispirazioni
per i cristiani che dovranno vivere nell’immediato futuro.

Abstract

The well-known book of Rod Dreher, The Benedict Option, offers a diagnosis of
the relation between Christianity and contemporary world. Tt detaches itself from
a great part of the theological and ecclesial debate about the topic in the last dec-
adeEThe progressive homologation of the Christians to the mentality and the behav-
ior imposed by the dominant culture demands, according to Dreher, a temporary
“retreat strategy” concerning politics and civil battles, in order to strengthen their
identity and their interior relations; this means also to develop educative models
and alternative forms of culture. The article exposes shortly the proposal of Dreher,
shows its advantages and some limits, but mitigates also the criticism opposed to
the American author. In the end he shows, beside of the model of the “Christian
village” proposed by the book, the experience of St. Benedict of Norcia which con-
tains other possible motives of inspiration for Christians who have to live in the
immediate future.

20



